
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 32 (1938)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

Sancti Ignatii de Loyola Constitutiones Societatis Iesu, Monumenta
Ignaliana, series Illa, t. II (Mon. Hist. Societatis Iesu, vol. 64), Testas
Hispanus, in-40, ccLxxn-824 pp., Romae (Borgo S. Spiritu 5) 1936, L. 90.

La IIIme série des Monumenta Ignatiana, dans la grande collection
des Mon. Hist. Soc. Iesu, est consacrée aux constitutions originales de
l'Ordre. Un premier tome, en 1934, avait publié les documents préparatoires

à cette législation. Ce deuxième tome édite le texte espagnol, le premier
en date, quoique le dernier connu du public. Un troisième s'occupera du
texte latin, version du précédent.

La publication des Constitutions sous leur forme espagnole n'est pas
une petite affaire. On en connaît, en effet, plusieurs témoins successifs

qui montrent que, du vivant de saint Ignace, elles n'ont cessé de se
perfectionner. Une longue introduction s'attache à préciser l'histoire de ces

transformations avant d'aborder l'édition proprement dite. On examine
donc l'origine et l'histoire des divers éléments qui composent les
Constitutions. L'éditeur fait une brève revue de l'évolution subie par certaines
institutions de l'Ordre pendant les premières années. Viennent alors une
étude sur l'auteur et ses coopérateurs ; des indications sur le heu (Rome) et la
durée du travail de rédaction (de 1545-47 à 1556, mort de saint Ignace),
les sources (rapports avec d'autres règles) et la promulgation du texte.

Trois éléments s'intègrent dans les premières Constitutions, dont
l'origine et le temps de maturité diffèrent ; aussi l'éditeur les considère-t-il
séparément : l'Examen, les Déclarations, les Constitutions proprement dites.

L'Examen est un opuscule qui doit permettre au candidat de
connaître la Compagnie et à la Compagnie de connaître le candidat. Rédigé
vers 1546, il a pénétré dans le texte des Constitutions dès 1550 (Ire partie,
chapitre V), sans pour cela cesser d'évoluer. L'éditeur en publie sur quatre
colonnes les formes successives : textes des environs de 1546 (que précédait
sans doute un brouillon disparu) et de 1550, de 1556 (à la mort de saint
Ignace), de 1594 (texte approuvé par la Vœe congrégation de la Compagnie,
à Rome). Suit le texte des Déclarations sur l'Examen, mode d'emploi
de ces prescriptions.

Les Constitutions et leurs déclarations ne sont venues au jour qu'un
peu plus tard. Les deux premiers textes édités (a et A) datent des environs
de 1550 ; bien que certaines ébauches disparues aient précédé a, on peut
le considérer comme texte originel. Le troisième texte (B) est en l'état
de 1556. Le quatrième (D) est de r594. Des Déclarations, cette fois encore,
suivent les divers paragraphes, renseignées par des lettres. Un bon nombre
de ces Déclarations, au cours de l'évolution du texte, ont été détachées
des Constitutions elles-mêmes, parmi lesquelles elles se trouvaient.

La publication d'un si grand nombre de textes successifs ne permet
pas seulement de suivre pas à pas l'évolution des lois de la Compagnie ;



— 300 —

elle permet aussi d'assister de tout près à leur élaboration. Saint Ignace
en est bien l'auteur. Les trois premiers manuscrits des Constitutions
(a, A, B) offrent souvent des textes ou des notes de sa propre main. Le
texte B ne porte-t-il pas le nom traditionnel d'autographe Toutefois,
la part du collaborateur de saint Ignace, Jean de Polanco, paraît bien
importante. C'est lui qui, à partir de 1547, a présidé à la rédaction ; il est
responsable de l'ordre des matières, de la phrase, souvent, et même, pour
certains points (dans la quatrième partie), de la substance. Saint Ignace,
en ce cas particulier, ne demeure l'auteur que parce qu'il dirigeait le travail
et l'approuvait.

Dans l'excellent instrument de travail que constitue ce tome des Monumenta,

les historiens n'apprécieront pas seulement la commodité, la clarté
et la richesse de l'édition de textes, avec ses apparats, ses notes, ses renvois,
ses appendices, ses index (personnes, choses, lieux), mais aussi l'utilité
des indications historiques fournies par l'introduction, qui permettront
d'utiliser et de comparer aisément des textes que leur nombre même et leurs
origines enchevêtraient quelque peu. Fr M H Vicaire O P

Henri Nœf : Les origines de la Réforme à Genève. La cité des Evêques —
l'Humanisme — les signes précurseurs. Genève (libr. Alex. Jullien) et Paris
(libr. Droz) 1936. vm-504 pp.

Pour commémorer le quatrième centenaire de la Réforme à Genève,
la Société d'histoire et d'archéologie de cette ville a chargé M. Naef d'étudier
la vie genevoise à la fin du XVme siècle et au commencement du XVIme,
afin de « montrer dans quel milieu et sous l'influence de quelles contingences
s'étaient formés les évangéliques ».

Dans une première partie, l'auteur décrit par leur aspect extérieur
le centre religieux et les institutions qui vont faire l'objet de son étude :

le diocèse de Genève, les églises et les couvents de la ville, l'Evêque, le

Chapitre, le clergé séculier et régulier, ses conditions sociales, son importance
numérique. U définit ensuite les relations politiques de la cité avec ses voisins.
Genève évolue vers la démocratie ; elle se détache peu à peu de la Savoie
et entre avec elle en conflit, parce que, comme le dit Bonivard, les ducs
« ne pouvaient admettre qu'un évêque pût être leur supérieur, là où ils
possédaient quelques droits » (p. 124). L'Evéché était devenu l'apanage
de la maison de Savoie, mais l'Evêque, à l'instigation de la ville et parce
que le duc empiétait de son côté, finit par supprimer certaines prérogatives
que celui-ci y exerçait : le vidomnat en particulier. Les eiguenots —
Eidgenossen, partisans de la combourgeoisie, dont Pierre de la Baume
notamment était l'adversaire — voulaient au contraire un Evêque entièrement

autonome. Le supplice de Lévrier, en 1524, et déjà celui dc Berthelier,
en 1519, loin de subjuguer la ville à la maison ducale, ne fit que l'en détacher
davantage et que préparer la libération définitive, malgré la fraction opposée :

les mamelus ou monseigneuristes, qui étaient savoyards avant tout.
Dans une deuxième partie, M. Naef aborde l'objet propre de son travail,

la vie intérieure de la cité : les manifestations de la piété, les prières publiques ;



- 301 —

celles en particulier qu'on décrétait lors d'un danger public ou pour
recommander solennellement à Dieu les âmes des défunts. Il expose les rapports
du gouvernement avec les couvents ; il nous entretient des confréries, de
la prédication (soulignant à ce propos certaines rivalités amusantes) ; il
parle des peines ecclésiastiques, des indulgences, des pratiques superstitieuses.
Les mœurs en général, puis spécialement celles du clergé font l'objet d'un
chapitre particulièrement intéressant. L'auteur passe ensuite aux manifestations

de l'art religieux ; il décrit les progrès de l'enseignement, les débuts
de l'imprimerie. Dans une troisième partie enfin, il nous présente les humanistes

de Genève : principalement le fameux médecin Agrippa, allemand
d'origine (devenu protestant, sans aucun doute possible, conclut M. Naef),
Frère Lambert, Franciscain d'Avignon et quelques-uns dc leurs amis. Puis,
dans un chapitre qu'on ne s'attendait pas à retrouver dans un volume
consacré à Genève, mais que nous sommes, naturellement, loin de regretter,
l'auteur raconte les efforts des Réformateurs pour implanter leurs idées
à Fribourg ou en Valais, leur campagne couronnée de succès à Berne,
l'attitude de l'évêque de Lausanne, Sébastien de Monfalcon. Il rappelle
les disputes théologiques de Baden, en 1526, de Berne, en 1528, les

tentatives de la Réforme en Savoie et à Lyon. Enfin, un dernier chapitre
est réservé aux débuts du protestantisme à Genève : les premiers symptômes
de l'esprit nouveau, tels qu'ils apparaissent, jusque vers 1524, chez les

imprimeurs, les poètes, au théâtre, ainsi que chez des hommes comme Amé
Lévrier.

M. Nœf nous avertit, dans sa préface, qu'il n'a pas voulu, à la manière
de la plupart des historiens, se cantonner dans l'une des deux alternatives
suivantes : dénoncer les turpitudes de l'Eglise de cette époque et exalter
par suite la Réforme, ou bien, au contraire, « marquer la prépondérance de
l'armée bernoise sur les destinées de Genève et abaisser par conséquent leur
valeur spirituelle ».

Reconnaissons que l'auteur a visé à la plus stricte impartialité. Il n'a
pas hésité à faire, à plus d'une reprise, des aveux significatifs et à soutenir
des thèses que nous, catholiques, n'étions guère habitués à trouver sous une
plume protestante. Nous aurions même, dans un cas ou l'autre (ainsi,
p. 75 sq., dans l'appréciation finale sur Aymon de Gingins et sur Pierre de
la Baume) fait moins de concessions et montré plus de sévérité.

Inversement, M. Naef ne s'étonnera pas — et ne nous en voudra pas
de le lui dire franchement — que nous ne puissions souscrire à certaines
appréciations qu'il porte, spécialement sur le caractère fondamental du
mouvement luthérien. Ce sont là problèmes de théologie plus que d'histoire
et une discussion à ce propos ne serait donc ici pas en place.

Voici par contre quelques inexactitudes de langage ou erreurs de
détail que M. Naef nous permettra de lui signaler : P. 24 : il ne faut pas,
au XVIme siècle du moins, compter les enfants de chœur parmi les clercs, ni
dire, sans explication (p. 34), que « l'officialat enregistrait les confessions ». —
P. 67 : Pierre de la Baume a été créé, le 19 décembre 1536, cardinal-prêtre
non pas « du titre de Saint-Jean, Saint-Paul et Saint-Pammaque » mais de

l'église que Pammachius, un ami de saint Jérôme, avait construite sur



— 302 —

l'emplacement d'un ancien titulus et dédiée aux martyrs romains Jean et
Paul. — Le mot « Eucharistie » est pris, à plus d'une reprise (p. 154, 208, 259),
dans une acception incorrecte, ou qui aurait, du moins, nécessité une
explication. — P. 196 : Il est inexact de dire qu'on bénéficiait d'indulgences
pour dix années. ¦— P. 237. Il ne faut pas parler du dogme du célibat des
prêtres, ni affirmer que c'est Grégoire VII seulement qui l'a imposé. Le
célibat des clercs parvenus aux ordres majeurs fut d'abord un usage et non
pas une loi, mais, dès le IVme siècle, les conciles occidentaux en ont fait
peu à peu une règle. Au synode romain de 386 —¦ sans parler de conciles
provinciaux antérieurs, tels que celui d'Elvire — le pape Sirice l'exige
formellement des prêtres et des diacres et il entend, comme Innocent I peu
après lui, imposer cette loi à tout l'occident. Saint Léon, au milieu du
Vme siècle, renouvelle les mêmes prescriptions ct les étend aux sous-diacres
Il y eut, il est vrai, sur ce dernier point surtout, des hésitations, voire même
de l'opposition, mais le principe fut néanmoins accepté dans un grand
nombre de provinces. S'il y eut un fléchissement au VIIIme siècle, la situation
s'améliore au contraire sous les Carolingiens. Elle baisse de nouveau au
Xme siècle, pour se relever avec les papes énergiques du XIme siècle. Les
deux premiers conciles œcuméniques du Latran (1123 et 1139) imposent
définitivement le célibat et sont parfaitement écoutés, au moins jusqu'à
la fin du XIIIme siècle. Il est donc inexact de prétendre qu' « il faut arriver
au concile de Trente pour trouver... l'ordre de chasteté perpétuelle que les
siècles antérieurs n'avaient pas encore promulgué de manière absolue »

(p. 238) et tout autant de dire : « Le clergé séculier avait-il jamais observé
strictement la chasteté Rien n'est moins certain » (p. 250). Charles-Quint
et, après lui, Ferdinand avaient demandé la suppression du célibat
ecclésiastique ; Philippe II, au contraire, était absolument opposé à cette
concession, attitude que Pie IV finit par adopter ; mais il ne faut pas
affirmer que « Charles-Quint, en vertu du pouvoir que lui conférait le
sacerdoce impérial, autorisa en 1548, pendant l'Intérim, le mariage des

prêtres » (p. 237). M. N;cf rappelle la mesure du concile de Bâle, décrétant
que les clercs concubinaires seraient privés de leur bénéfice et il ajoute :

« On comprend désormais pourquoi ce modus rivendi moral, assimilable
à un mariage non canonique impliquant l'entretien et l'éducation des enfants,
fut beaucoup moins fréquent qu'une forme de polygamie, fort proche de
la débauche. » A en juger par ce qui se passait chez nous, nous croyons cette
;ififirmation, si nous la comprenons bien, tout à fait contestable, de même

que nous rejetons l'insinuation qui termine ce paragraphe : « Si le concile
(de Trente) proclame le devoir de continence, il insiste toujours essentiellement

sur le crime des concubinaires, sans spécifier formellement le
libertinage. » Une note renvoie à l'Encyclopédie de Diderot et d'Alembert ; il
aurait fallu se documenter ailleurs. — L'utilisation de la même Encyclopédie
a également induit l'auteur en erreur au sujet des vigiles nocturnes
(p. 257). Elles n'ont aucunement été établies pour supplanter des fêtes
licencieuses de l'antiquité. C'était surtout à cause de la communion par
laquelle elles se terminaient, comme aussi vu la nature du lieu où elles se

passaient, que l'on s'abstenait de manger; mais ce jeûne était le côté



— 303 —

accidentel d'une cérémonie qui consistait avant tout à prier. Les deux
notions finirent cependant par s'associer si étroitement que, lorsque la
première fut tombée en désuétude (longtemps avant le concile de 1332)
la deuxième demeura, tout en conservant le nom de « vigile ». — « Closure »,

à la p. 255, doit être un lapsus, et c'est par inadvertance que M. Naef parle
de chanoines de Saint-Nicolas, à propos d'une mesure prise en 1508 (p. 352),
et qu'il souligne que, au cours des années critiques de 1522 à 1530, ce ne sont
pas les Jésuites qui ont sauvé, à Fribourg, la foi ancestrale (p. 356) : Les

Jésuites ne devaient arriver dans nos murs qu'un demi-siècle plus tard ;

mais surtout, à cette date, la Compagnie de Jésus n'existait pas encore.
Reconnaissons d'ailleurs que ce qui est dit, pp. 345-57, de la résistance

opposée par le gouvernement de Fribourg à la pénétration de la Réforme
donne la note juste et (malgré quelques petites erreurs de dates et
inexactitudes de traduction) l'impression exacte de la réalité. On peut en
dire autant du volume tout entier, et c'est le meilleur éloge qu'on en puisse
faire. M. Naef était d'ailleurs bien préparé à cette tâche par ses travaux
antérieurs. Ajoutons que la présentation du volume est très soignée. Il est
orné de plusieurs planches fort bien venues. La conception du travail est

originale et plus encore la manière de l'exposer. Le style de M. Nœf est

nerveux — parfois même un peu sibyllique — et toujours très châtié.
On lit son livre avec autant dc plaisir que d'intérêt. Cette étude a pris
beaucoup plus d'ampleur que l'auteur ne l'avait prévu : malgré ses 500 pages
in-8°, ce premier volume ne lui a de loin pas permis de réaliser le plan qu'il
s'était tracé. Une suite nous est promise, qui poursuivra cet exposé
jusqu'en 1536. lille paraîtra, nous dit l'avant-propos, dans un délai aussi
court que possible. L'intérêt très grand que nous avons pris à la lecture de
la première partie nous permet de dire très sincèrement que nous attendons
la seconde avec impatience. £_ Wœber

Marius a Mercato Saraceno, O. M. Cap. : Relationes de origine Ordinis
Minorum Capuccinorum in lucem editae a P. Melchiore a Pobladua eiusdem
Ordinis. Monumenta historica Ordinis Minorum Capuccinorum, Vol. I,
Assisi 1937. Lxxxix-552 p.

Die im XVI. Jh. von den franziskanischen Observanten sich ablösende
Reform der Kapuziner fand in P. Mario von Mercato Saraceno ihren ersten
Chronisten. P. Mario schrieb drei Berichte über die Ursprungsgeschichte
seines Ordens : den ersten i. J. 1565 für den Herzog der Toscana, Cosimo I
de' Medici, den zweiten i. J. 1578-79 auf Anregung des Kardinals und
Vizeprotektors der Kapuziner, Giulio Antonio Santori, den dritten und
größten nach Erscheinen der Informatione... intorno la Origine della
Congregatione dei Reverendi Frati Capuccini (Venedig 1579) des Giosefïo
/tarlino, Kapellmeisters in Venedig. Zarlino wies die Darlegungen des
P. Mario zurück, die Matteo von Bascio als ersten Kapuziner hinstellten,
und beanspruchte den Titel des Urhebers der Kapuzinerreform für P. Paolo
von Chioggia. Die auf P. Mario folgenden Chronisten des Kapuzinerordens

übernahmen im wesentlichen das von ihrem Vorgänger gezeichnete



— 304 —

Bild. Der bedeutendste unter ihnen ist Bernardino von Colpetrazzo, der
noch vor P. Mario zu den Kapuzinern übergetreten ist und die für diese
Reform wichtigsten Jahre von 1535 bis 1537 miterlebt hat. Seine Chronik
enthält denn auch wertvolle Angaben, die die von P. Mario gebotene
Darstellung der Entstehung der Kapuzinerreform ergänzen, klären und
verbessern.

Die von P. Melchior besorgte Ausgabe der drei Berichte des P. Mario
bietet einen kritisch erarbeiteten Text. Der Herausgeber ist dabei dem
heute üblichen Verfahren für textkritische Quellenedition gefolgt. Seine
Aufgabe gestaltete sich insofern leichter, als die handschriftliche
Überlieferung der genannten Werke des P. Mario nicht reich ist und gerade
die ältesten Abschriften eine gut leserliche Schreibweise enthalten. Wertvoll
für den Historiker ist der reichhaltige Apparat von erklärenden Bemerkungen,
die zeigen, daß der Herausgeber sich fleißig in der einschlägigen Literatur
umgesehen hat. Die Einleitung zur Ausgabe orientiert über das Leben
und die Werke des P. Mario. Hier zeigt die Arbeit des P. Melchior einen
bedeutsamen Fortschritt gegenüber der früheren Forschung. Der Herausgeber

ist denn auch imstande, da und dort berichtigende Angaben gegenüber
vorausgehenden Veröffentlichungen anzubringen. Zuweilen hat P.
Melchior Resultate der früheren Forscher einfach übernommen, ohne dabei
auf die noch ungelösten Probleme einzugehen. So wird über den Vergleich
zwischen der Descrittione des P. Mario und der Darstellung der Entstehung
der Kapuzinerreform in den Marken und in Calabrien, die der Zisterzienserabt
Silvestro Maruli seiner Historia sagra intitolata Mare Oceano di tutte le

Religioni del mondo (Messina 1613) eingefügt hat, wieder das gleiche
gesagt, was schon P. Eduard von Alençon darüber geschrieben hat (De
Primordiis Ordinis Fratrum Minorum Capuccinorum (Rom. 1921, S 68-70).
Im Anhang veröffentlicht P. Melchior noch zwei Quellen, die mit dem
ersten Bericht des P. Mario vom Jahre 1565 in enger Beziehung stehen :

den Abschnitt über die Kapuziner aus der Geschichte der Orden, die der
Jesuit Paolo Morigia i. J. 1569 in Venedig erscheinen ließ, und die Schrift
des Gioseffo Zarlino.

Von besonderem Interesse ist die Auffassung des P. Melchior über
die Glaubwürdigkeit der Kapuzinergeschichte des P. Mario. Der Herausgeber

führt die Aussagen des Chronisten über die Aufgabe des Geschichtschreibers

an, sowie jene Stellen aus dessen Chronik, in denen P. Mario
über sein Bemühen, zuverlässige Nachrichten zu erhalten, Auskunft gibt.
Gestützt auf diese Angaben des Chronisten glaubt P. Melchior die komplexe
Frage der Glaubwürdigkeit für P. Mario in bejahendem Sinne beantworten
zu können. P. Melchior hat sich offenbar darüber nicht Rechenschaft
gegeben, daß mit der Feststellung des Wahrheitswillens des Chronisten
über die Zuverlässigkeit seiner Darstellung wenig gesagt ist Wir haben
durch Einsicht in die Berichte des P. Mario feststellen können, daß es

sich dabei nicht um eine rein referierende Quelle handelt, sondern um
eine tendenziös abgefaßte Verteidigungsschrift der Kapuzinerreform.
Bewußt wird der Gründungsanteil des Matteo von Bascio an dieser Reform
betont und damit die Behauptungen der Gegner zurückgewiesen, Lodovico



— 305 —

von Fossombrone oder Bernardino Ochino sei der Urheber der Kapuzinerreform.

Um den Standpunkt des Chronisten richtig zu kennzeichnen,
ist es nötig, sich etwas in die Streitigkeiten zwischen franziskanischen
Observanten und Kapuzinern einzufühlen und die Behauptungen und

sogar Verleumdungen zu kennen, die den Kapuzinern von ihren Gegnern
ins Gesicht gesagt wurden. Sie finden in der Chronik des P. Mario einen
deutlichen Niederschlag. Die Gewährsmänner, auf die P. Mario sich beruft,
haben beim Aufbau der Kapuzinerreform keine wichtige Rolle gespielt,
auch nicht Matteo von Bascio, von dem der Chronist im Widerspruch zu
seiner Darstellung berichtet, daß er nie die Absicht gehabt habe, eine von
den Observanten getrennte Reformkongregation ins Leben zu rufen (Rela-
tiones de origine etc., p. 183). Auf bedeutsamere Zeugen stützt sich dagegen
der zweite Chronist des Kapuzinerordens, P. Bernardino von Colpetrazzo.
Messen wir die Zuverlässigkeit der Berichte des P. Mario an den selbständigen

Nachrichten des P. Bernardino und vor allem an den Quellen erster
Hand (Urkunden, Briefe und Aufzeichnungen, die den Ereignissen ganz
nahe stehen), so zeigt es sich, daß die Angaben des P. Mario auf schwachen
Füßen stehen. Das ist schon durch die Arbeiten des P. Eduard von Alençon
zur Genüge festgestellt worden (Tribulationes Ord. Fratrum Min. Capuccinorum

primis annis Pontificatus Pauli III ]i534-i54i], Rom 1914 und
De Primordiis Ord. etc. s. o.). Wir werden in einer noch zu veröffentlichenden
Arbeit die obigen Ausführungen eingehender darlegen.

Stans. Theophil Graf O. M. Cap.

Bertogg, Hercli : Beiträge zar mittelalterlichen Geschichte der
Kirchgemeinde am Vorder- und Hinterrhein, xv-158 SS. Mit einer Übersichtskarte.

Chur, Verlag Bischofberger & Co., 1937.

Die vorliegende Arbeit ist eine historische Dissertation der Universität

Zürich, entstanden auf Anregung von Prof. K. Meyer. H. Bertogg
ist protestantischer Pfarrer in der bündnerischen Gemeinde Trins und
mußte seine Studien während seiner Amtstätigkeit, also unter erschwerten
Umständen, absolvieren. Diese Tatsachen müssen bei der Einschätzung
der folgenden Kritik berücksichtigt werden.

Nehmen wir es gleich vorweg : obwohl die Untersuchung mit großem
Fleiß und teilweise weitgehenden archivalischen Forschungen unternommen
worden ist, bleibt sie letztlich doch ein Zeugnis unhistorischen Denkens.
Gegen die angewendete Methode erheben sich die schwersten Bedenken.
Doch kann es nicht unsere Aufgabe sein, auf alles einzugehen. Wir können
nicht die Rolle des verantwortlichen Lehrers übernehmen.

B. setzt sich zum Ziel, die Ausbildung der « autonomen
Kirchgemeinde » im Gebiete des Vorder- und Hinterrheins darzustellen. Doch
kann er sich nicht darauf beschränken, uns darzutun, was wir auf
Grund des einschlägigen bündnerischen Quellenmaterials wirklich wissen
oder mindestens mit höchster Wahrscheinlichkeit annehmen können. Statt
die näher liegenden Parallelen in den übrigen Bistumsgebieten in Vergleich

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 20



— 3o6 —

zu ziehen, müssen ihm eine Reihe gewiß sehr verdienstlicher, aber auf
gänzlich verschiedenen Verhältnissen aufgebauter Werke zum Beweise
einer von vornherein konstruierten Entwicklung dienen (vgl. p. 13 :

« Wenden wir nun die Ergebnisse Imbarts auf Obersaxen an » ; s. auch

p. 47). Diese Entwicklung reicht, mit viel zu wenig betonten
Differenzierungen, von den Anfängen des Christentums bis 1526, da durch die
bekannten 2. Ilanzer Artikel die « autonome Kirchgemeinde » vollendet
wird. Die den historischen Verhältnissen Gewalt antuende Konstruktion
scheint zwar die Dinge zu vereinfachen, ihr Resultat zeigt aber dem
Kenner der bündnerischen Kirchengeschichte ein verwirrendes Gemisch
von richtigen Einsichten und grundfalschen Meinungen.

Am Aufbau der Arbeit läßt sich die aprioristische Methode mühelos
nachweisen. Die einleitenden Bemerkungen (1-6) und auch die Umschreibung

der Großpfarre in Tuverasca (7-22) können zunächst übergangen
werden. Der II. Abschnitt (22-46) und ebenso der III. Abschnitt (47-76)
zeigen jedoch schon, daß Bertogg sich hier von einer Grundidee gänzlich
beherrschen läßt. Es ist der Begriff der Eigenkirche, von dem einmal
der angesehene französische Forscher, M. Bloch, sagen konnte, er werde
für alle Dissertanden zu einem unheilvollen « Sesam öffne dich ». Ohne
jede Zurückhaltung und unbeschwert von irgendwelchen Zweifeln wendet
B. das Eigenkirchenwesen auf die rätischen Verhältnisse an. Karls
d. Gr. sogen. Divisio bedeutete für Rätien gewiß eine Revolution und
schuf neue Rechtsverhältnisse. Aber damit ist nicht bewiesen, daß das

Eigenkirchenwesen in vorfränkischer Zeit so beherrschend gewesen ist,
wie B. es wahr haben will. Statt unermüdlich und unbedenklich
Rückschlüsse zu ziehen, würde es sich bei so dürftiger Quellenlage geziemen,
das Schweigen zu bewahren. Ist Karls d. Gr. Divisio eine Revolution
gewesen — dafür sprechen ja die Umstände — dann geht es nicht an,
die früheren Verhältnisse den neuen völlig gleichzusetzen. Die Geschichte
kennt ja noch viele Säkularisationen der Kirche. Aber konnten sie sich
dabei auf zuvor geltendes Recht stützen und haben sie immer einen dauernden
Rechtszustand geschaffen Ob die rätischen Landkirchen durch Ablösung
von der bischöflichen Kirche oder auf dem Wege des Eigenkirchenwesens
entstanden sind, kann ohne genügende neue Quellen, bei unserer so mangelhaften

Kenntnis der Anfänge des Bistums einfach nicht bewiesen werden
(vgl. unzulängliche Einreden Bs. p. 53 Anm. 119). Statt der langen,
merkwürdig anmutenden Digrcssionen (p. 22fr.) hätte B., der die Bedeutung
der Stadt Chur unterschätzt (31 ff. s. R. v. Planta, Über die
Sprachgeschichte von Chur. Bündner Monatsblatt 1931, p. 97 ff.), das Verhältnis
der bischöflichen zur königlichen Politik näher beleuchten dürfen.

Viel Besseres gelingt B. beim III. Abschnitt nicht. Auch hier wirkt
sich der Begriff der Eigenkirche nicht zum Vorteil der Arbeit aus.
B. übersieht völlig, daß auch ohne vorheriges Bestehen eines Eigentumsrechtes

an einer Kirche Kollaturrechte entstanden sein können. Die
Kontinuität der historischen Entwicklung darf nicht so hemmungslos
behauptet werden. Was auf Grund einwandfreier Urkunden wirklich
bewiesen werden kann, muß als außerordentlich dürftig angesehen werden.



— 307 —

Selbst die Urkunde vom 20. April 1459 (gedr. p. 120), so interessant
sie ist und so große Bedeutung B. ihr auch beimessen mag, reicht keineswegs
zu jenen Schlüssen aus, welche B. zieht, Von einer Säkularisation der
Kirche zu sprechen, ist völlig unzulässig (63). Voraussetzung müßte
dann schon ein bewiesener Gegensatz zwischen dem Feudalherrn und
dem Bischof sein ; es kann jedoch positiv nicht gesagt werden, ob der
Schiedsspruch ohne Einverständnis der kirchlichen Obrigkeit gefällt
worden ist. Das Vorhandensein der Urkunde im bischöflichen Archiv
spricht viel eher gegen diese Annahme, ebenso der Wortlaut der Urkunde
selbst (65). Der Verfasser sieht überhaupt nur Gegensätze zwischen
Gemeinden und kirchlicher Obrigkeit.

Mit dem Begriff der Eigenkirche verbindet er nämlich den zweiten
Begriff der « autonomen Kirchgemeinde », der zu noch unglücklicheren
Konsequenzen führt. Im ersten Fall zwingt die dürftige Quellenlage
sofern man das Schweigen nicht vorzieht — zu Vermutungen und
Hypothesen. In den folgenden Abschnitten (IV 76-108, V 109-117) kann
der Verfasser die Urkunden nicht mehr richtig deuten. Was Kirchgemeinde
im Mittelalter sein soll, vermag B. eigentlich nicht zu sagen. Er, der
gelegentlich in einen etwas lehrhaften Ton verfällt (p. 2, 47), begnügt sich,
diesen Begriff der modernen Gesetzessammlung für den Kt. Graubünden
evangelischen Teils 1926 zu entlehnen (p. 2, 82). In keiner Weise wird
bewiesen, daß Pfarrei und politische Gemeinde im Mittelalter zwei
verschiedene Einheiten darstellen. Doch mit dem Begriff der «

Kirchgemeinde » wird nun die Fahrt durch die folgenden Jahrhundertc
fortgesetzt und sorgsam abgesucht, was irgendwie unter das Schema passen
kann, und übergangen, was für eine starke Differenzierung der Verhältnisse
überhaupt spricht. Das Motiv für neue Kapellenstiftungen, Verselbständigung

von Filialkirchen usw. muß wohl oder übel die Befreiungstendenz
der » Kirchgemeinden » bleiben. Verbunden ist sie mit einem starken
subjektiv gefärbten religiösen Bedürfnis. Ob dabei die Verpflichtungen
der Tochterkirchen oder auch die neuen Rechte mit oder ohne Bestätigung
der kirchlichen Obrigkeit festgesetzt worden sind, das hat nicht viel zu
besagen (vgl. p. 63, Anm. 148). Aus dem Gegensatz Gemeinde — Bischof
erklärt sich die endgültige Emanzipation der Kirchgemeinden, welche
nach Meinung Bs. in den 2. Ilanzer Artikeln Gesetzeskraft erlangt hat
(s. 109 ff). Nach den vielen Erfahrungen der letzten Jahre verwundern
wir uns nicht mehr über alles, was aus den Ilanzer Artikelbriefen erschlossen
wird. Wir staunen nicht mehr über die längst zu völliger Erstarrung
gediehene einseitige Bewertung des 2. Artikelbriefes. Doch auch ein
Protestant sollte sich vor einer allzu emphatischen Belobigung dieser Artikel
hüten. Die Herausgabe der Stiftungsgüter an die Erben richtete sich
keineswegs immer nur gegen die katholische Kirche. Ging die Gemeinde
zum Protestantismus über, erhielten die katholischen Erben der Stifter
die Möglichkeit, das Stiftungsgut der nun protestantischen Kirchgemeinde
gerichtlich zu entziehen. Statt immer wieder zu behaupten, die Ilanzer
Artikel hätten allgemein gültiges Recht geschaffen, wäre es an der Zeit,
einmal die zahlreichen Urkunden zu sammeln, die gegen eine solche An-



- 3o8 —

nähme sprechen. Die Ilanzer Artikel von 1526 waren u. E. überhaupt
revolutionär. Die revolutionäre Bauernbewegung von 1525 bleibt auch für
Graubünden eine Tatsache. Mehr haben wir in diesem Zusammenhang
nicht zu bemerken.

In tatsächlicher Voreingenommenheit ist B. an seine Aufgabe
herangegangen. Doch auch die paläographischen Voraussetzungen sind nicht
eben die besten. Daß fehlerhafte Wiedergabe von gedruckten Texten
bis zur Unverständlichkeit möglich ist, zeigt ein Zitat p. 52. Da ist folgenies
zu lesen : « omnes ecclesiae in circuitu sedis nostrae antiquitus semper
ad episcopis furerunt possesse tulerunt » (C. D. I., p. 27 heisst es : Tulerunt
domine omnes ecclesias in circuitu sedis nostrae, quae antiquitus semper
ab episcopis fuerunt possesse... »). p 106 mißversteht B. die aus Wegelins
Regesten der Abtei Pfäfers Nr. 850 zitierte Urkunde. Das Regest ist für
die Bewertung des Sachverhalts ungenügend. Hat B. das Original
eingesehen Dann konnte ihm die richtige Namensform des Notars nicht
entgehen : Lucius Marcus Munghofer. p. 107 ist die Urkunde von 1508
(Wegelin Nr. 853) gänzlich mißverstanden. Es handelt sich um eins ganz
gewöhnliche Reservation einer Pension bei Pfründenschub. Was das
Kloster sich sicherte, war lediglich sein Spolienrecht, für dessan eventuellen
Auskauf es die Summe von 30 Gl. festsetzte, p. 81 ist das Urteil des
geistlichen Gerichts als solches nicht erkannt worden. Sonst hätte B. die
Sachlage ganz anders charakterisieren müssen. Zudem ist ganz Unmögliches

gelesen worden. Diutus statt diutius mag als Druckfehler hingehen.
Wie kann B. jedoch lesen : et in trina devenuta Statt : et in tercia
dominica Jedermann kann kleineren Irrümern verfallen, keiner ist vor
Druckfehlern gefeit. Hier aber zeigt sich mehr : der Mangel an paläo-
graphischer Schulung. Der Druck der Urkunde vom 20. April 1459 (p. 120)
ist mit zahlreichen Fehlern belastet, obwohl sie prächtig geschrieben ist.
Wer ebenda die lat. Bestätigungsurkunde von Bischof Ulrich liest, wird
der Unstimmigkeiten sofort gewahr. Davon, daß wir über die Editionsmethode

nichts hören, wollen wir schweigen. Interpunktion und
Orthographie sind in ihrer Regellosigkeit bedenklich. Es tut weh, solches sagen
zu müssen.

Die Aufgabe hätte anders angepackt werden müssen. B. hätte von
sichern Tatsachen ausgehen müssen. Die Institution des Patronatsrechts
hätte ihm den einzig richtigen Ansatz gegeben. Doch kennt er sie schlecht,
sehr schlecht. (Vgl. p. 66 f., 98). Eine sorgfältige Erfassung der Kollatur-
und Filialverhältnisse hätte zunächst sichere Ergebnisse erbracht. Was
die kirchliche Autorität in der Regel bei Kaplaneistiftungen und
Pfarreitrennungen als zulässig erachtete — es war viel mehr als B. glaubt — und
was, an diesen Forderungen gemessen, wirklich außergewöhnlich war,
hätte B. dann nicht mehr entgehen können. Doch eine umfassende

Sammlung aller einschlägigen Urkunden, auch der schwierigeren lateinischen
Stücke, wäre hiefür Voraussetzung gewesen. Für das Frühmittelalter
freilich wäre er auch so über Vermutungen kaum hinausgekommen. Doch
was geboten worden wäre, hätte mehr Vertrauen gefunden. (Die Übersicht
über die einzelnen Pfarreien [p. 137 ff.] wird das Brauchbarste bleiben).



— 309 —

So aber bleibt es bei einem großen Unbehagen. Der Widerspruch regt
sich fast ohne Unterbruch. Zahlreiche andere Irrtümer mußten übergangen
werden. Unser Urteil gilt nicht der Person, die wir sehr achten, es gilt
einzig der Sache. Schade um den großen Fleiß, die sehr anerkennenswerte

Mühe des Verfassers, der bei besserer Leitung und anderen
Voraussetzungen wesentlich Befriedigenderes geschaffen hätte. Daß die Dissertation

keine sorgfältigere Überprüfung gefunden hat, muß freilich am
meisten Bedenken erregen. QsCM. VascHa

Histoire de l'Eglise, publiée sous la direction de A. Fliehe et V. Martin.
T. IV. De la mort de Théodose à l'élection de Grégoire le Grand, par P. de
Labriolle, G. Bardy, Louis Bréhier et G. de Plinval. Paris, Bloud et Gay.
1937. 612 p. in-8°. 60 fr. (relié : 100 fr.).

Le 4me tome de cette Histoire de l'Eglise embrasse une période de
deux siècles ; aussi est-il plus volumineux que ceux que nous avons
successivement présentés à nos lecteurs.

La première partie nous conduit jusqu'au Concile de Chalcédoine.
M. de Labriolle traite des dernières mesures — mesures d'intolérance

- de l'Eglise contre le paganisme. Il donne un tableau suggestif des temples
païens qui ont été détruits et ne cache pas la responsabilité de Théophile
d'Antioche ainsi que de Schenoudi à ce sujet. Il conclut, vu les exceptions
assez nombreuses qu'on doit lui opposer, qu'il faut douter du bien-fondé
de ce principe qui, au dire de Paul Allard, aurait présidé à la politique
ecclésiastico-impériale : détruire le paganisme, mais épargner les monuments

de l'art antique.
Passant aux querelles origénistes, M. de Labriolle est sévère, avec

raison, pour saint Epiphane. Il porte sur ces discussions un jugement qui
se rapproche de celui du P. Cavallera et n'hésite pas à prendre plutôt la
défense de Rutin. Il nous donne ensuite sur saint Augustin ct la Cité de
Dieu un chapitre remarquable et, selon son habitude, très neuf. U reprend
l'examen des différents mouvements hétérodoxes que l'évêque d'Hippone
a dû combattre : le manichéisme d'abord, dont il ne faut, dit-il, pas
exagérer la diffusion, ni par conséquent l'émoi qui en est résulté. Aux découvertes

du Fayoum de 1930, il est fait allusion implicitement dans le texte
et indirectement dans les notes (qui auraient dû signaler l'article important
de MM. Schmidt et Polotsky paru dans les Sitzungsberichte de l'Académie
de Berlin, 1933, N° 1, p. 1-90). M. de Labriolle passe ensuite aux dernières
phases de la lutte contre le donatismo. Saint Augustin est l'âme de cette
campagne, qu'il veut publique et non pas restreinte à des conciliabules
de théologiens.

M. de Plinval nous donne sur la question pélagienne un chapitre
remarquable : le fameux moine breton est arrivé à Rome plus tôt qu'on
ne le dit d'ordinaire : déjà vers 380. Contrairement à la thèse soutenue
par Dom de Bruyne, il n'est pas l'auteur de la vulgate des épîtres de saint
Paul : il suit simplement le texte traditionnel, tout en utilisant les améliorations

apportées par saint Jérôme. M. de Plinval porte sur co dernier



— 310 —

un jugement assez sévère mais justifié, ct déclare, au sujet de Julien d'Eclane,
que l'attaque dirigée contre lui par saint Augustin, dans le Contra Iulianum,
a conféré au personnage une notoriété qu'il ne méritait pas. Quant au
semi-pélagianisme — terme que, visiblement, notre auteur n'aime guère —
c'est tout simplement la réaction du monachisme gaulois contre les
exagérations dc langage auxquelles aboutit l'évêque d'Hippone dans ses
dernières années, réaction qui s'est trouvée coïncider avec le pélagianisme
de la fin, ce qui lui valut (il n'y a pas longtemps : à la fin du XVIme siècle
seulement) cette dénomination à tout le moins regrettable.

Avec M. le chanoine Bardy, nous abordons l'Orient : saint Jean Chry-
sostome, son épiscopat à Constantinople, l'apaisement entre ses adversaires

et ses partisans qui suivit l'exil de l'illustre proscrit, puis l'épiscopat
d'Atticus, qui lui succède jusqu'à la nomination de Nestorius. M. Bardy
passe ensuite à saint Cyrille d'Alexandrie ct au nestorianisme. Il se rallie,
dans son exposé, à l'article du Dictionnaire de théologie catholique de
M. Amann, tandis qu'il trouve unilatéral le récit de l'Histoire des conciles
de Hefelè et considère le petit livre du P. d'Alès comme un travail de
vulgarisation. Du concile d'Ephèse, il dit qu'il « s'acheva sans gloire » — ce

qui ne doit naturellement pas s'entendre d'une proclamation dogmatique
qu'on pourrait être tenté de lui attribuer, puisque, de fait, le concile n'en
a pas portée, son rôle s'étant borné à déposer Nestorius — mais de sa
dissolution par Théodose, après que l'empereur eut mandé à Chalcédoine les
délégués des deux partis : ceux de la majorité et ceux du conciliabule des
Orientaux et constaté qu'ils n'arrivaient pas à s'entendre. Puis, M. Bardy
montre le rôle pacificateur rempli désormais, jusqu'à sa mort, par saint
Cyrille, acceptant 1' « acte d'union », bien que celui-ci fût moins cyrillain
de formule qu'oriental, c'est-à-dire influencé par la terminologie d'Antioche.
L'auteur plaide les circonstances atténuantes en faveur d'Eutychès, qui
se conformait, quant aux mots, aux expressions de saint Cyrille, et il juge-
le « brigandage d'Ephèse » comme on le fait d'habitude.

M. Bardy passe ensuite à l'Occident, nous parlant de la papauté dupuis
Innocent I (et même un peu avant) jusqu'à saint Léon. Innocent est caractérisé

par son esprit conciliant. Zosime est resté connu par quelques
initiatives malheureuses : son essai d'ériger à Arles un vicariat apostolique
et ses velléités de réhabiliter Célestius, ce qui équivalait à remettre en

question toute l'affaire pélagienne. Le paragraphe consacré à saint Léon
présente inévitablement quelques redites, ce grand pape étant intervenu
non seulement dans les controverses théologiques, mais encore dans d'autres
questions examinées dans les chapitres précédents.

La deuxième partie du volume va de Chalcédoine jusqu'à l'avènement
de Justin Ier. M. Bardy raconte les discussions théologiques qui ont suivi
le concile, puis l'affaire de l'Hénotique et la politique religieuse d'Anastasc.
11 adopte la thèse de M. Lebon au sujet de Sévère d'Antioche : ce dernier

pense en somme comme saint Cyrille ; « son erreur consiste à condamner
saint Léon et le concile de Chalcédoine. U en va de même de tous les Sévé-

riens, que l'on peut qualifier de monophysites modérés » (p. 309, n. 1).

M. Bardy est, par contre, moins convaincu de l'orthodoxie de Julien d'Hali-



- 3" —

carnasse et de ses disciples, dont le tort, au dire de M. Draguet, aurait
consisté simplement à se servir d'expressions amphibologiques. Son
attitude est celle de la majorité des critiques, qui ne peuvent s'empêcher de

trouver, chez les aphthartodocètes, des expressions rappelant le docétisme
et qui hésitent à entrer dans une voie aboutissant à innocenter, si ce n'est
Eutychès lui-même, du moins ce qu'on est convenu d'appeler le semi-
monophysisme. S'efforçant de caractériser les deux tendances opposées
en christologie, M. Bardy écrit que les monophysites, en parlant d'une
nature dans le Christ, entendent le mot au sens concret, pour dire un principe

d'opération, un seul agisseur, qui est Dieu, tandis que les Latins prennent

ce terme au sens concret « signifiant par là précisément l'humanité
et la divinité en tant que telles, indépendamment de la personne concrète
qui en est en quelque sorte le support. Ils disent donc qu'il y a deux natures
dans le Christ,... et pour dire qu'il n'y a qu'un seul agisseur responsable,
ils enseignent qu'il y a une personne ». M. Bardy ajoute : « Lorsque les

disciples de saint Cyrille entendent parler de deux natures, ils comprennent
deux agisseurs, deux personnes, ou tout au moins deux centres distincts
d'attribution » (p. 309, n.i). Ces expressions nous semblent être en partie
inexactes ct ouvrir la porte au monothélisme, la personne n'étant pas un
centre d'action mais le sujet d'attribution auquel se rapportent les deux
espèces d'activité, divine et humaine, du Christ.

M. Bardy décrit ensuite la situation de l'Eglise de Perse et de celle
d'Arménie, celle-ci s'orientant plutôt vers Constantinople que vers Edesse,

parce que cette dernière ville était perse, et c'est ce qui lui valut d'être
entraînée finalement dans le monophysisme, qui était devenu la doctrine
officielle de Byzance depuis la proclamation de l'Hénotique par l'empereur
Zenon, tandis que la Perse inclinait vers le nestorianisme pour le motif
inverse : le désir de résister mieux à Constantinople. Enfin, le même M. Bardy
résume l'histoire des papes après Chalcédoine jusqu'à la mort de Symmaque.

M. de Labriolle, en nous parlant de l'Eglise et des barbares, donne
de nouveau l'impression de dire de l'inédit ou de le dire du moins d'une
manière nouvelle.

U place le baptême de Clovis à Reims, vraisemblablement à Noël 498
ou 499 ; le roi des Francs s'est converti à la suite d'un vœu fait avant la
bataille livrée aux Alamans et les miracles dont il a été le témoin sur la
tombe de saint Martin ont achevé de le convaincre. C'est la solution
qui fut préconisée par M. von den Steinen, professeur à Bâle, et que
M. Levillain vient de défendre à nouveau, tandis que M. Krusch fait baptiser
Clovis à Tours, en 508, ou 507, et que M. le chanoine Saltet, répondant
à M. Levillain, dans une polémique qui se poursuit, assez vive, ne retient
comme motif déterminant que les miracles de saint Martin. On sait, d'autre
part, que la lettre d'Anastase II à Clovis, au sujet de son baptême, comme
celle de Symmaque à saint Avit et deux autres encore sont des faux de
l'Oratorien Vignier. M. Havet avait déjà pour le moins soupçonné la chose.
M. Rahner, un élève de M. Levison, semble l'avoir prouvé définitivement
dans une étude parue chez Herder en 1935.

Les pages, précises et fermes, consacrées par M. de Plinval à l'activité



— 312 —

doctrinale dans l'Eglise gallo-romaine, lui fournissent l'occasion de faire
l'éloge du monastère de Lérins et de tracer un beau portrait de Césaire
d'Arles : élevé à l'épiscopat, il demeure moine, austère et sévère ; « il aurait
pu fonder une œuvre magnifique, si l'empire des Goths ne s'était pas écroulé
et il aurait tenu près de Théodoric la place de saint Ambroise auprès de
Théodose » (p. 410).

Avec la 3me partie, nous passons, sous la conduite de M. Bréhier, à

Justin, qui rétablit l'orthodoxie en Orient. Justinien, son neveu, qui se

piquait de théologie, se montra sévère, lui aussi, pour les païens qui
subsistaient ainsi que pour les hérétiques, mais, guidé par cette idée qu'il y
aurait moyen de s'entendre et d'arriver à la pacification religieuse, il eut
des égards — et Theodora même des sympathies — pour les monophy-
sites. Vers la fin de son règne se place le 5me concile œcuménique, soit le
deuxième de Constantinople, avec les mesures de violence employées par
l'empereur contre le pape Vigile, qui finit par céder et par condamner les
Trois Chapitres. Cela n'empêche pas que Justinien, écrit plus loin M.
Bréhier, « ne reconnaît au pape pas seulement une primauté d'honneur, mais
qu'il n'a pas même l'idée qu'un dogme puisse être promulgué, fût-il dû
à l'initiative impériale, sans son assentiment formel. Les contraintes les

plus odieuses imposées à Vigile ne sont qu'un aveu implicite de cette
doctrine » (p. 536).

M. Bréhier nous présente ensuite les successeurs de Justinien,
renvoyant souvent à l'ouvrage posthume de Mgr Duchesne : l'Eglise au
VIme siècle. M. Bardy nous parle à nouveau des Eglises de Perse et

d'Arménie, puis, avec l'aide de M. Bréhier, nous trace le tableau de l'expansion
de la foi chrétienne depuis l'année 400 jusqu'à saint Grégoire le Grand.

Enfin, une quatrième partie est consacrée à l'histoire interne de l'Eglise.
Les manifestations de la vie chrétienne en Orient sont exposées par M. Bré
hier, tandis que c'est M. de Labriolle qui s'en est chargé pour l'Occident,
et qui nous donne, de plus, un chapitre, original et nouveau dans une
Histoire de l'Eglise, sur la culture chrétienne. L'occasion s'y présente pour
lui de résumer un travail antérieur sur l'histoire du mot parochia et de

donner des aperçus intéressants sur la coutume, qui se répand au IVma su-

cle, de donner un nom — un nom de baptême — aux catéchumènes lors
de leur admission définitive dans l'Eglise. Les dernières pages enfin sont
réservées à la personnalité de saint Benoît, à sa Règle et à la diffusion
de celle-ci.

L'auteur ou les auteurs de toute Histoire de l'Eglise portent naturellement

un intérêt spécial à leur pays. La Gaule bénéficie donc naturellement,

dans cette collection française, d'un traitement dc faveur. D'autres
nations, la Suisse par exemple, sont, par contre, plus ou moins prétéritées.
De l'origine de nos diocèses, il n'a été fait mention jusqu'ici, sauf erreur,
qu'une seule fois : au t. III, p. 217, pour signaler l'érection dc l'évêché de

Bâle. Ceux de Sion et de Genève auraient dû, avec plus de raison, trouver
place dans ce même troisième tome, et les autres dans le quatrième.

La pluralité des collaborateurs présente, à côté d'immenses avantages,
aussi quelques inconvénients : l'unité de vue n'est naturellement pas ab-



— 313 —

solue entre les différents auteurs et il en peut résulter des divergences
¦d'opinions. Signalons, à titre d'exemple, les pages consacrées (t. IV, p. 59-61)
aux débuts du manichéisme par M. de Labriolle, qui adopte d'autres dates

que celles admises par le P. Lebreton (t. II, p. 312 sq.) ou bien encore l'appréciation

portée sur Sévère d'Antioche (t. IV, p. 424 sq.) par M. Bréhier,
inclinant vers la manière de voir qui fut traditionnelle jusqu'à ces dernières
années, tandis que M. Bardy, comme nous l'avons souligné plus haut,
adhère à la thèse de M. Lebon, qui lave l'évêque d'Antioche du reproche
d'hérésie.

Par ailleurs, le recours à des spécialistes est le meilleur moyen d'obtenir
des travaux personnels et rigoureusement au point. Les directeurs de la
collection n'ont pas hésité à s'adresser à M. de Plinval (actuellement
professeur à l'Université de Fribourg, dans la chaire occupée naguère par
M. de Labriolle), dont le nom ne figurait pas dans le prospectus initial,
mais qui s'est révélé spécialiste des questions pélagiennes et qui,
poursuivant les travaux de M. Souter, est arrivé à reconstituer l'œuvre du
moine breton, lui reconnaissant vingt et un ouvrages encore existants,
dont neuf lui étaient attribués pour la première fois.

Ce 4me volume aborde, comme on l'a vu, un certain nombre de questions

— quelques-unes un peu délicates — qui ont été renouvelées au cours
de ces dernières années. Elles ont permis aux auteurs de montrer combien
minutieusement ils les avaient suivies et fourni aux directeurs l'occasion
d'affirmer à nouveau, d'une manière significative, l'esprit qui les dirige.

L. Wœber.

Alexander Pfister : Georg Jenatsch. Sein Leben und seine Zeit. 308 SS.

Mit einem Bildnis. Basel, Benno Schwabe & Co, 1938. Geb. Fr. 11.—

Das vorliegende Buch von AI. Pfister, während langen Jahren Lehrer
am Mädchengymnasium in Basel, verdient als ein ganz neuer Versuch,
den bündnerischen Prädikanten, Konvertiten, Militär und Staatsmann
aus seiner Zeit heraus unserem Verständnis näher zu bringen, die
ungeschmälerte Beachtung auch der wissenschaftlichen Kreise, obgleich im
Interesse der Lesbarkeit des Buches und der steigenden
Publikationsschwierigkeiten der wissenschaftliche Apparat auf das Allernotwendigste
beschränkt werden mußte. Wir dürfen die letztere Tatsache als das einzig
Bedauerliche an diesem wirklich verdienstvollen Werke vorwegnehmen ;

denn die erwähnten Gründe haben Pf. bestimmt, auch auf eine eingehsndere,
an sich sehr berechtigte Auseinandersetzung mit den bisherigen Auffassungen
zu verzichten. Das heißt jedoch keineswegs, daß dem aufmerksamen
Beobachter die neuen Wege, die Pf. beschreitet, verborgen blieben.

Es liegt nicht in unserem Aufgabenkreis, dieser Darstellung in der
Zeichnung der verwickelten politischen Verhältnisse oder gar der
wechselvollen militärischen Ereignisse im einzelnen zu folgen. Doch darf
hervorgehoben werden, daß keiner sich durch diese sorgfältig geschilderten
Vorgänge, die zeitweilig die Persönlichkeit von Jenatsch etwas in den
Hintergrund drängen müssen, vom Studium des sonst spannungsreich



— 314 —

geschriebenen Buches abschrecken lassen soll. Es ist nämlich das Bestreben
Pf., darin kann man ihm nur voll zustimmen, die Persönlichkeit von Jenatsch
ganz in den Rahmen der Zeitgeschichte einzuordnen.

Was Pf. nach einer sehr gut durchdachten, vielleicht etwas zu kurzen
Skizze über die historische Sonderlage Graubündens in jener Zeit, von
der Jugend- und Studienzeit des späteren Staatsmannes darbietet, gehört
mit den Schlußkapiteln zum Bestgeschriebenen des Buches, offenbart
aber auch sofort die großen Vorzüge seiner Quellenkritik : peinlich genaues
Abwägen aller Zeugnisse, eine fast bis zur Ängstlichkeit wachsende
Zurückhaltung vor persönlichen Urteilen in strittigen Fragen, die aber
mit positiver Bewertung wechselt, sobald das gründliche Studium der
stofflichen Grundlagen solches erlaubt. Die kritische Haltung Pf. zeigt
sich vor allem in einer sachgemäßen Einordnung der zeitgenössischen
Geschichtschreibung, deren Rätsel er zu entwirren sucht. So verdient
und bedeutsam manche Geschichtschreiber, wie der berühmte Chronist
Fortunat Sprecher oder noch mehr Ulysses v. Salis als Memoirenschreiber,
durch ihre Werke sind und bleiben, so sehr erheischt ihre Voreingenommenheit

als zeitgenössische Parteigänger und Gegner des von unten
emporgestiegenen Staatsmannes Jenatsch eine behutsame Kritik (vgl. z. B. 227,
234 f.). Gerade nach dieser Richtung und in der Beschaffung zahlreicher
neuer Archivalien liegt ein großes Verdienst dieser neuen Biographie, die
aus diesem Grunde in vielen Ergebnissen vom Bisherigen stark abweicht.

Worin liegen die neuen Akzente dieser Darstellung Die
Beantwortung dieser Frage lenkt uns sofort auf jene Bereicherung des Geschichtsbildes,

die uns hier besonders gefangen nehmen muß. Es ist die Darstellung
und Neubewertung der gesamten religionspolitischen Vorgänge, wie sie

sich mit der Persönlichkeit von Jenatsch verknüpfen : seine eigene religiöse
und politische Wandlung vom extremistischen Prädikanten und
französisch-venezianischen Parteigänger zum Katholiken und Staatsmann, der
den so notwendigen Ausgleich der Parteigegen sä tzc im Interesse des

eigenen Vaterlandes nur im Frieden mit Österreich-Spanien und im Bruch
mit Frankreich erblickt. Verkettet bleiben alle diese Probleme mit der
Religionspolitik Graubündens und der fremden Mächte — Frankreichs,
Österreichs und Spaniens und der römischen Kurie — in den bündnerischen
Untertanengebieten und in den Tälern des Engadins und Prättigaus. Es
wird Pf. wohl nicht leicht gelingen, seine durchaus gründlich belegten
und wohl überdachten Auffassungen allseitig zur Geltung zu bringen.
Das liegt nicht an ihm ; der Blick für das richtige Verständnis der damaligen
Verhältnisse ist leider durch die neuere Geschichtschreibung vielfach mehr
als getrübt worden. Es genüge hier, als Beispiel, den einseitig nach Frankreich

und dem Protestantismus orientierten Historiker Eduard Rott zu
nennen. Dagegen erklärt ein Historiker wie Richard Feller (Geschichte
der Schweiz II, 27t.), daß der Bruch Graubündens mit Österreich-Spanien
ein Irrtum gewesen sei (vgl. ebda. p. 37ff. zur Charakteristik neuerer
Wandlungen der Geschichtsauffassungen). Daß die protestantische
Religionspolitik Bündens im Veltlin eine höchst unglückliche war, weil
sie gewaltsam verwirklichen wollte, was Tradition und natürliches Milieu,



— 315 —

Sprach- und Wesensgemeinschaft mit Italien nicht zuließen, darf man
wiederum z. B. von der Darstellung C. Camenisch's aus der Schule
W. Öchslis nicht erwarten. Doch Pf. verfällt nun nicht in den Fehler,
solche Auffassungen einfachhin aus persönlicher Stellungnahme heraus
zu bekämpfen. Er bemühte sich vielmehr in gerechtem Bestreben,
beispielsweise das von P. Adelhelm Jann zur Verfügung gestellte Material
aus dem Archiv der Kongregation de propaganda fide in Rom in den

gesamten Quellenbefund einzuordnen und so eine sehr empfindliche Lücke
zu füllen. Das Bild muß sich nun notwendigerweise verändern. Schuld
und Unschuld können nun nicht mehr mit rascher und sicherer Gebärde
verteilt und die Problemlage schlechthin vereinfacht werden.

Nach dem Gesagten kann es nicht mehr überraschen, daß Pf. die
Konversion von Jenatsch als aufrichtig betrachtet, deren Motive nicht
mehr schlechthin in der ehrgeizigen aufstrebenden Politik des

Staatsmannes zu erblicken sind, sondern in einem persönlichen Durchdenken
theologisch entscheidender Fragen (s. den Briefwechsel zwischen den
Prädikanten St. Gabriel und Jak. Ant. Vulpius und Jenatsch p. 1890.,
1956.) und sodann in einer gereiften Konzeption der Religionspolitik,
wie sie sich aus der unabweisbaren Beachtung des neu zur Geltung gekommenen

Universalismus der katholischen Reformidee ergeben mußte.
Pf. erhebt dabei nicht den Anspruch, alle Rätsel gelöst zu haben. Er
weiß, daß die gewaltsame Beseitigung Stampas in Chiavenna auf den
Konvertiten kein günstiges Licht wirft, aber die Tat bedarf, was die inneren
Motive betrifft, einer näheren Abklärung und erst dann kann sie in ihrer
Tragweite und im Rahmen der zeitgenössischen Geschichte richtig erkannt
und beurteilt werden (253).

Für das Verständnis vor allem des Konvertiten und des überragenden
Staatsmannes, das war Jenatsch, für die wahre Bewertung der bündnerischen

Religionspolitik in den Untertanenlanden wird das Buch Pfisters
grundlegend bleiben. Es ist eine Leistung, deren Bedeutung angesichts
der damaligen Verkettung der bündnerischen mit der europäischen Politik
stark über den Rahmen der engeren Landesgeschichte hinausreicht. Der
Kirchenhistoriker wird sie wegen der weitgehenden Berücksichtigung
des Religionsgeschichtlichen besonders zu schätzen wissen.

Oskar Vasella.

Scriptoria medii aevi Helvetica. — Denkmäler schweizerischer Schreibkunst

des Mittelalters III. Schreibschulen der Diözese Konstanz. St. Gallen

II. Herausgegeben und bearbeitet von A. Brackner. Druck und Verlag
Roto-Sadag A.-G., Genf 1938.

Mit großer Freude wird auch diese dritte Lieferung der Denkmäler
schweizerischer Schreibkunst im Mittelalter von den Interessenten
entgegengenommen werden. Sie umfaßt 132 Seiten Text, eine doppelseitige Farbtafel
und 56 Tafeln. Gewidmet ist sie verdientermaßen der Gattin des Bearbeiters,
dessen emsiger Mitarbeiterin, und weist mit dem angegebenen Bestände
im Vergleiche zu ihren beiden Vorgängerinnen einen erheblich umfang-



- 3i6 -
reicheren Textteil und eine höhere Anzahl von Tafeln auf. Dies und die
Beigabe der Farbtafel wurde durch eine größere Subvention seitens des
Katholischen Administrationsrates und der Regierung des Kantons St. Gallen
ermöglicht.

Der Text schildert zunächst (S. 11-48) die Entwicklung der Bibliothek
und Schreibschule St. Gallens vom VII. bis zum XII. Jahrhundert. Für
deren Anfänge muß B. sich aus Quellenmangel mit vorsichtigen Äußerungen
begnügen, macht es aber wahrscheinlich, daß infolge der verschiedenartigen
Herkunft der Bewohner der Galluszelle dort burgundisch-fränkische,
rätische, italienische, irische und vielleicht sogar spanische
Schreibgewohnheiten herrschten, daß die ältesten St. Galler Kodizes einen ähnlichen
Charakter aufgewiesen haben wie die früheren Bobbieser, nur mit einem

gegenüber dem italienischen Elemente stärkeren merovingischen und
rätischen Einschlage neben dem irischen.

Festeren Boden betritt die Untersuchung erst mit dem Zeitpunkte
der Umwandlung der Galluszelle in ein Benediktinerkloster (747-8), seit
Otmar, unter dem sich die Herausbildung der Buchminuskel aus der Kursive
vollzogen haben dürfte. Unter seinem Nachfolger Johannes tritt dann
die wichtige Schreiber- und Kompilatorentätigkeit Winithars in die
Erscheinung, der vielleicht die St. Galler Schule geleitet hat. Indessen sind
in dieser Zeit Schreibschule und Bibliothek noch bescheiden an Material.
Umfang, Kräften und Leistungen. Nicht viel anders ist das Bild unter
Waldo (f 814). Erst mit der Förderung der Abtei unter Ludwig dem Frommen
und den deutschen Karlingern entfaltete sich auch die St. Galler
wissenschaftliche Tätigkeit wesentlich. Die Namen der Äbte Gozbert (816-37),
Grimait (841-72), Hartmut (872-83) und Salomon III. (890-913) sind
Marksteine der Entwicklung. Unter Gozbert wird der Grund für den

Aufstieg von Schule, Schreibstube und Bibliothek gelegt ; sie erhalten
eigene Gebäulichkciten ; die Schreiber mehren sich, die Zahl der
hergestellten Bände nimmt zu, das Pergament zeigt bessere Beschaffenheit
und sorgfältigere Bearbeitung, die Beschriftung wird kalligraphischer, die
Ausschmückung künstlerischer, Skriptoren und Miniatoren scheiden sich
voneinander.

Auf dieser Grundlage baute die Zeit der Äbte Grimait und Hartmut
weiter. (Unter dem letztgenannten hat sich die reine karlingische Minuskel
durchgesetzt, während der alte alemannisch-st. gallische Duktus der Schrift
kaum noch nachklingt). Das Zeitalter des Abtbischofs Salomon III. bedeutet
nach den Worten Bs. « das Ausklingen der klassischen Periode, stets auf
höchstem künstlerischen und kalligraphischen Niveau ». Hierauf folgt das

für die Entwicklung von Schreibstube und Bücherei wenig bedeutende
und an schlimmen Rückschlägen reiche X. Jahrhundert. Aber noch an
seinem Ende setzt ein neuer Aufschwung unter Abt Immo (976-84) ein,
der nach etwa 100 Jahren seinen Abschluß fand.

Diesen notwendig knappen, aber an zahlreichen hochinteressanten
Beobachtungen reichen Ausführungen schließt sich (S. 49-127) die Beschreibung

der Handschriften an. Sie beruht vornehmlich auf einer systematischen

Durcharbeitung der betr. Bestände der St. Galler Stiftsbibliothek.



— 317 —

Von ihr sind fast 300 Bände herangezogen. Erst in weitem Abstände folgt
die Zürcher Zentralbibliothek mit 18 und dann die St. Galler
Stadtbibliothek mit 10 Bänden. Die staatliche Bibliothek zu Bamberg, die Basler
Universitätsbibliothek, die Preußische Staatsbibliothek Berlin, die Genfer
bibliothèque publique et universitaire, die Pierpont Morgan Library in
New-York, das Londoner British Museum und die Zofinger Stadtbibliothek
sind mit je einem Beispiele vertreten. Die herangezogenen Bände (die
Ausfüllung von Lücken ist der vierten Lieferung vorbehalten) erhalten
eine Beschreibung, die über alle wesentlichen Dinge genaueste Auskunft
gibt. Ein zweifaches Abbildungsverzeichnis (S. 129-132) nach Tafeln und
nach Bibliotheken erleichtert die Benützung der 56 Tafeln und verbessert
kleine Irrtümer in deren Bezeichnung, die wohl gleichmäßiger hätte sein
können. Auch der Großteil der Abbildungen — über 100 — entstammt
der Stiftsbibliothek St. Gallen. Erfreulicherweise geben sie auch eine
Reihe von verschiedenartigen Einbänden wieder.

Alles in allem darf gesagt werden, daß sich die vorliegende Lieferung
würdig ihren beiden Schwestern anreiht, daß sie rühmlich Zeugnis ablegt
für den großen Fleiß und die umfassenden Kenntnisse des Bearbeiters und
für das hohe technische Können seiner Mitarbeiter. Hans Foerster

Verzeichnis der Handschriften im Deutschen Reich. Bearbeitet im
Auftrag des Reichsministeriums für Wissenschaft, Erziehung und
Volksbildung. Teil I : Die Handschriften der Staats- und UniversitätsbibUothek
Breslau. Band 1. Lieferung 1. Leipzig, Otto Harrassowitz 1938. S. 1-80.

Die Erschließung der in den öffentlichen und größern privaten Bibliotheken

liegenden Hss. durch gedruckte Kataloge ist immer noch ein
dringendes Bedürfnis, obschon bereits viele Bibliotheken ihre Hss.-Bestände
durch Verzeichnisse zugänglich gemacht haben. Keineswegs ist ja auf
diesem Gebiete die Hauptsache geleistet, besitzen doch große
Nationalbibliotheken noch lange nicht vollständige gedruckte Inventare ihrer
Hss.-Fonds. Neben den Verzeichnissen einzelner Bibliotheksbestände hat
sich seit längerer Zeit das Bedürfnis nach zusammenfassenden Hss.- Katalogen

einzelner Staaten geltend gemacht. In dieser Hinsicht verdienen
Gustav Haenels Catalogi librorum manuscriptorum qui in bibliothecis
Galliae, Helvetiae, Lipsiae, Belgii, Britanniae, Hispaniae, Lusitaniae asser-
vantur (Lipsiae 1830) noch heute Beachtung. Das große «Beschreibende
Verzeichnis der illuminierten Hss. in Österreich » und etwa G. Mazzatintis
Inventari dei manoscritti delle biblioteche d'Italia oder der von Seymour
de Ricci und andern jüngst herausgebrachte Census of Mediaeval and
Renaissance MSS. in the USA sind vorbildliche Leistungen auf dem Gebiete
gesamtstaatlicher Hss.-Kataloge, wobei jedes Unternehmen wieder eine
besondere Eigenart, eine bestimmte Note hat. In den 80er Jahren des
letzten Jahrhunderts wurde in Deutschland der Plan eines Hss.-Verzeich-
nisses für Preußen gefaßt, von dem aber nur der staatliche Göttinger
Katalog 1894 erschienen ist. Nicht an ein gemeinsames Schema gebunden,
haben in den folgenden Jahrzehnten zahlreiche kleinere und größere deutsche



- 3i8 —

Bibliotheken sodann ihre Hss.-Bestände durch z. T. ausgezeichnete Kataloge
zugänglich gemacht. Nun ist neuerdings der alte preußische Plan wieder
aufgegriffen, entsprechend dem heutigen Umfang des Deutschen Reiches
ausgebaut und ausgedehnt worden. Als erster Teil im Gesamtunternehmen
erscheint der Breslauer, im 2. Teil der Grazer, im 3. der Königsberger
Hss.-Katalog.

Die Anlage des vorliegenden 1. Teiles, maßgebend wohl auch für die
späteren Teile, ist einfach, klar, übersichtlich gehalten. Die Beschreibung
des Inhaltes wie der Hss. selbst ist knapp, doch für den Hss.-Forscher
durchaus genügend. Kürzer bei spätmittelalterlichen Codices, ist sie bei
frühmittelalterlichen (auch Fragmenten, Buchumschlägen usw.) ausführlich
genug. Der einzelne Codex hat seine Zählnummer, die mit der Signatur des
Bandes, die am Kopfe jeder Stückbeschreibung steht, nichts zu tun hat.
Dieses Zählnummernsystem hat sich bewährt in andern Verzeichnissen
(vgl. z. B. Katalog der Hss. der Zürcher Zentralbibliothek). Die Beschreibung
besteht aus den Angaben über Bandzahl, Schreibstoff, Blattzahl, Größe,
Entstehungszeit, Herkunft ; Spaltenanzahl, Buchschmuck (wie Initialen,
Minierung, Rubrizierung usw.), Einband (auch genaue Beschreibung bei
Kunsteinbänden), Besitzervermerke, originale Provenienzeinträge u. a. m.
Die exakte Inhaltsangabe mit Incipit- und Explicit-Angabe lassen den
Codexinhalt ohne weiteres festhalten.

Da der vollständige Breslauer Band noch nicht vorliegt, läßt sich über
den Gesamtinhalt der Codices dieser berühmten Bibliothek noch nichts
Genaueres mitteilen. Vieles ist daraus in der Literatur bekannt. Der
1. Faszikel enthält vorwiegend theologische Werke, wie Bibeln, Liturgica,
solche in großer Anzahl, Kommentare, kanonisches Recht usw. Herkunfts-
mäßig stammen die meisten Bände aus ostdeutschen Stiften und Klöstern.
Damit wird eine außerordentlich wichtige, bis jetzt nur viel zu wenig
bekannte Quelle zur Geistesgeschichte Schlesiens im 13.-15. Jh. — denn aus
dieser Zeit stammen die allermeisten Codices — erschlossen. Die Fülle von
z. T. wichtigen und interessanten Einzelheiten, die aus Schreibereinträgen,
Provenienzvermerken, Einbänden, Miniaturen usw. gewonnen werden und
unser Bild der damaligen Kultur jener Gegenden ungemein bereichern, sei

bei späterer Gelegenheit erörtert.
Mit diesem ersten aufschlußreichen Band hat sich das Verzeichnis

der Hss. im Deutschen Reich bereits einen bedeutenden Platz in der Katalog-
Literatur verschafft. Unsere schweizerischen Bibliotheksvorstände mit
Hss.-Fonds werden gut daran tun, diesem großangelegten Katalog alle
Beachtung zu sehenken. 4 Bruckner.

Dr. Braun Albert : Der Klerus des Bistums Konstanz im Ausgang
des Mittelalters (Vorreformationsgeschichtliche Forschungen, herausgegeben
von Heinrich Finke, Bd. 14) 1938. Münster. Aschendorff. xix-200 SS.

Geheftet 7,35 RM (Auslandspreis).
Ce livre intéresse spécialement notre pays, puisque la Suisse centrale

et orientale faisait partie du diocèse de Constance. L'auteur étudie d'abord,



¥b — 319 —

pour savoir à quel milieu social ils appartenaient, les représentants des

divers échelons de la hiérarchie ecclésiastique. Les évêques faisaient partie
de la noblesse, moins exclusivement cependant à Constance que dans d'autres
diocèses (M. Braun n'admet pas, s'opposant en ceci à M. K. Schoenenberger,

que l'évêque Heinrich ait passé au pape français lors du Grand
Schisme). Il en était de même, en grande partie du moins, pour le chapitre
cathedral, tandis que les chanoines de collégiale se recrutaient plutôt parmi
les familles du patriciat ou de la bourgeoisie.

Depuis que le Pape était à Avignon, c'était lui qui, de plus en plus,
nommait l'évêque, mais non sans tenir compte, maintes fois, des vœux du
Chapitre, ou se substituant au contraire à lui lorsque les chanoines, ne
réussissant pas à s'entendre, avaient fait appel au Saint-Siège. Il en est de
même durant le Grand Schisme, tandis que, dans la suite, l'élection est
faite de nouveau, ordinairement, par le corps capitulaire. En résumé, sur
les 21 évêques qui se sont succédé sur le siège de Constance pendant les deux
siècles étudiés par M. Braun, sept seulement ont été choisis par
l'intervention exclusive du Souverain Pontife.

Les monastères, ceux de femmes en particulier, étaient contraints
de recevoir les candidats que les évêques leur demandaient d'accepter.
Nombre de couvents étaient de la sorte, pratiquement, réservés à la noblesse,
et c'est ce qui permit à des monastères tels que ceux de Reichenau, Saint-
Gall ou Einsiedeln de conserver leur prestige et leur influence, alors que,
au point de vue moral et surtout numériquement, ils avaient considérablement

baissé.
Comme conséquence du droit de patronat, les curés et les chapelains

étaient nommés le plus souvent par des laïques : des nobles tout d'abord,
auxquels succédaient cependant de plus en plus des bourgeois, qui, à leur
tour, abandonnaient assez souvent leur droit à la cité. Ces divers collateurs
ne résistaient naturellement pas à la tentation de favoriser les leurs, et
c'est pour réagir contre les inconvénients de ce patronat laïque que se

multiplièrent les incorporations en faveur des couvents surtout, puis aussi
des Chapitres. Une plaie, par contre, subsistait et allait même en s'aggra-
vant : le cumul des bénéfices ; tel ecclésiastique était curé de sept ou huit
paroisses ; tel autre avait réussi à se faire attribuer jusqu'à douze prébendes.

Un chapitre du livre de M. Braun est consacré à la formation intellectuelle

du clergé : les écoles épiscopales diminuaient en importance, et de
même celles des couvents, dans la mesure où progressaient au contraire
les universités. Utilisant les listes d'étudiants, actuellement publiées, l'auteur
aboutit à cette conclusion : sur près de 6000 clercs du diocèse de Constance
attestés comme étudiants universitaires pour la période qui fait l'objet de

son étude, soit celle qui va de 1300 à 1500, un peu plus de 300 appartiennent
au XIVme siècle, 950 à la première moitié du XVme siècle et près de 4700
à la seconde. C'est dire que la formation scientifique du clergé était loin d'être
en baisse à la fin du moyen âge ; encore faut-il ajouter que la plupart de ces
clercs ne faisaient que commencer leurs études : ils s'inscrivaient à la faculté
des arts ; un assez grand nombre suivaient encore les cours de droit, mais
très peu ceux de théologie.



— 320 —

M. Braun passe assez vite sur la question de la moralité du clergé, mais
il s'arrête plus longuement sur celle, significative et touchante, des

témoignages de sa charité. Le chapitre consacré au culte et à la pastoration l'amène
à parler de la prédication, des indulgences, des peines ecclésiastiques,
spécialement de l'interdit.

Il s'occupe enfin des tentatives de réforme. On sait qu'elles n'eurent
guère de résultats ; non pas que certains évêques n'eussent essayé de

corriger les abus, mais leurs efforts furent enrayés par le conflit episcopal
qui attrista le diocèse de Constance après le milieu du XVm« siècle.

L'évêque était, d'autre part, quant à l'administration de son diocèse,
malheureusement lié par son chapitre cathedral, et ses essais de réforme
étaient paralysés en outre par les obstacles que constituaient les exemptions
du clergé et l'application du droit de patronat. M. Braun ajoute cette
remarque très juste : de fréquentes interventions disciplinaires de la part de

l'autorité ecclésiastique, loin d'être, pour une époque, la preuve d'un recul
au point de vue moral, sont au contraire l'indice d'une salutaire réaction,
tandis qu'un siècle où le pouvoir central se tait peut être une époque de

grande décadence.
Le sujet, très vaste, abordé par M. Braun n'a pas été épuisé, en ce sens

qu'il n'a nullement cherché à entreprendre pour le grand diocèse de Constance
les enquêtes de détail qui, seules, permettraient de porter un jugement
définitif. Il ne s'est guère livré lui-même à des travaux d'archives ; il s'en
tient aux études spéciales déjà publiées sur telle abbaye, telle paroisse, telle
institution. Il a, en particulier, pour la première fois, utilisé les regestes dans

lesquels M. K. Rieder a condensé le résultat de ses longues recherches sur
les évêques de Constance. Dans ces conditions, l'auteur, loin de vouloir
étaler sous les yeux des lecteurs des statistiques de détail, se contente, avec
raison, de citer un exemple ou l'autre à l'appui des conclusions générales
auxquelles il estime pouvoir aboutir. Celles-ci ne seront vraisemblablement
guère modifiées par les études ultérieures qui permettront de compléter
les enquêtes auxquelles s'est livré M. Braun. Son travail, pour n'être
nécessairement qu'un essai et une synthèse provisoire, n'en montre pas moins
ce qu'une appréciation droite, alliée à une stricte méthode historique,
quand on les applique à des données sérieusement établies, peuvent fournir
de précisions et de conclusions suggestives. On contribue de la sorte, ainsi

que l'auteur le fait remarquer dans son introduction, à porter sur la situation
de l'Eglise avant la Réforme des appréciations plus équitables que celles,

passionnées et contradictoires, des historiens d'autrefois : les uns, même

Janssen, étant enclins à embellir, tandis que d'autres exagéraient en sens

inverse. C'est l'un des mérites de M. H. Finke d'avoir ouvert ici la voie
et d'y avoir engagé ses élèves. _„L. Wceber.


	Rezensionen = Comptes rendus

