Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 32 (1938)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

Sancti Ignatii de Loyola Constitutiones Societatis Iesu, Monumenta
Ignatiana, series Illa, t. II (Mon. Hist. Societatis Iesu, vol. 64), Textus
Hispanus, in-4°, ccLxx11-824 pp., Romae (Borgo S. Spiritu 5) 1936, L. go.

La IlIme séric des Monumenta lgnatiana, dans la grande collection
des Mon. Hist. Soc. Iesu, est consacrée aux constitutions originales de
I’'Ordre. Un premier tome, en 1934, avait publié les documents prépara-
toires a cette législation. Ce deuxiéme tome édite le texte espagnol, le premier
en date, quoique le dernier connu du public. Un troisiéme s’occupera du
texte latin, version du précédent.

IL.a publication des Constitutions sous leur forme espagnole n’est pas
une petitec affaire. On en connait, en effet, plusieurs témoins successifs
qui montrent que, du vivant de saint Ignace, elles n'ont cessé de se per-
fectionner. Une longuc introduction s'attache a préciser I'histoire de ces
transformations avant d’aborder 1'édition proprement dite. On examine
donc l'origine et I'histoire des divers éléments qui composent les Consti-
tutions. L’éditeur fait une bréve revue de I'évolution subie par certaines
institutions de I’Ordre pendant les premiéres années. Viennent alors une
étude sur l'auteur et ses coopérateurs ; des indications sur le lieu (Rome) et la
durée du travail de rédaction (de 1545-47 a 1556, mort de saint Ignace),
les sources (rapports avec d'autres régles) et la promulgation du texte.

Trois éléments s’intégrent dans les premiéres Constitutions, dont
Porigine et le temps de maturité différent ; aussi I'éditeur les considére-t-il
séparément : I'Examen, les Déclarations, les Constitutions proprement dites.

L’Examen est un opuscule qui doit permettre au candidat de con-
naitre la Compagnie et & la Compagnie de connaitre le candidat. Rédigé
vers 1546, il a pénétré dans le texte des Constitutions dés 1550 (I* partie,
chapitre V), sans pour cela cesser d’évoluer. L’éditeur en publie sur quatre
colonnes les formes successives : textes des environs de 1546 (que précédait
sans doute un brouillon disparu) et de 1550, de 1556 (a la mort de saint
Ignace), de 1594 (texte approuvé par la Vme congrégation de la Compagnie,
2 Rome). Suit le texte des Déclarations sur I'’Examen, mode d’emploi
de ces prescriptions. :

Les Constitutions et leurs déclarations ne sont venues au jour qu’un
peu plus tard. Les deux premiers textes édités (@ et A) datent des environs
de 1550 ; bien que certaines ébauches disparues aient précédé a, on peut
le considérer comme texte originel. Le troisiéme texte (B) est en I'état
de 1556. Le quatriéme (D) est de 1594. Des Déclarations, cette fois encore,
suivent les divers paragraphes, renseignées par des lettres. Un bon nombre
de ces Déclarations, au cours de 1’évolution du texte, ont été détachées
des Constitutions elles-mémes, parmi lesquelles elles se trouvaient.

La publication d’un si grand nombre de textes successifs ne permet
pas seulement de suivre pas a pas l’évolution des lois de la Compagnie;



— 300 —

by

elle permet aussi d’assister de tout prés a leur €laboration. Saint Ignace
en est bien l'auteur. Les trois premiers manuscrits des Constitutions
(a, A, B) offrent souvent des textes ou des notes de sa propre main. Le
texte B ne porte-t-il pas le nom traditionnel d’autographe ? Toutefois,
la part du collaborateur de saint Ignace, Jean de Polanco, parait bien
importante. C’est lui qui, a partir de 1547, a présidé a la rédaction ; il est
responsable de I'ordre des matiéres, de la phrase, souvent, et méme, pour
certains points (dans la quatriéme partie), de la substance. Saint Ignace,
en ce cas particulier, ne demeure I'auteur que parce qu'il dirigeait le travail
et 'approuvait.

Dans l'excellent instrument de travail que constitue ce tome des Monu-
menta, les historiens n’apprécieront pas seulement la commodité, la clarté
et la richesse de ’édition de textes, avec ses apparats, ses notes, ses renvois,
ses appendices, ses index (personnes, choses, lieux), mais aussi 1'utilité
des indications historiques fournies par lintroduction, qui permettront
d’utiliser et de comparer aisément des textes que leur nombre méme et leurs

origines enchevétraient quelque peu. Fr. M. H. Vicaire O. P.

Henri Neef : Les origines de la Réforme 4 Genéve. La cité des Evéques —
I’Humanisme — les signes précurseurs. Genéve (libr. Alex. Jullien) et Paris
(libr. Droz) 1936. vIII-504 pPp.

Pour commémorer le quatriéme centenaire de la Réforme a Geneve,
la Société d’histoire et d’archéologie de cette ville a chargé M. Naf d'étudier
la vie genevoise 4 la fin du XVme gjécle et au commencement du XVIme
afin de « montrer dans quel milieu et sous l'influence de quelles contingences
s’étaient formés les évangéliques ».

Dans une premiére partie, 1'auteur décrit par leur aspect extérieur
le centre religieux et les institutions qui vont faire ’objet de son étude :
le diocése de Genéve, les églises et les couvents de la ville, I'Evéque, le
Chapitre, le clergé séculier et régulier, ses conditions sociales, son importance
numérique. Il définit ensuite les relations politiques de la cité avec ses voisins.
Genéve évolue vers la démocratie ; elle se détache peu a peu de la Savoie
et entre avec elle en conflit, parce que, comme le dit Bonivard, les ducs
« ne pouvaient admettre qu’'un évéque pit étre leur supérieur, 1a ou ils
possédaient quelques droits » (p. 124). L'Evéché était devenu Yapanage
de la maison de Savoie, mais I'Evéque, 4 l'instigation de la ville et parce
que le duc empiétait de son cété, finit par supprimer certaines prérogatives
que celui-ci y exergait : le vidomnat en particulier. Les eiguenots —
Eidgenossen, partisans de la combourgeoisie, dont Pierre de la Baume
notamment était I'adversaire — voulaient au contraire un Evéque entiere-
ment autencme. Le supplice de Lévrier, en 1524, et déja celui dc Berthelier,
en 1519, loin de subjuguer la ville 4 la maison ducale, ne fit que I'en détacher
davantage et que préparer la libération définitive, malgré la fraction opposée :
les mamelus ou monseigneuristes, qui étaient savoyards avant tout.

Dans une deuxiéme partie, M. N=f aborde I'objet propre de son travail,
la vie intérieure de la cité : les manifestations de la piété, les priéres publiques ;



celles en particulier qu'on décrétait lors d'un danger public ou pour recom-
mander solennellement a Dieu les dmes des défunts. Il expose les rapports
du gouvernement avec les couvents ; il nous entretient des confréries, de
la prédication (soulignant a ce propos certaines rivalités amusantes) ; il
parle des peines ecclésiastiques, des indulgences, des pratiques superstitieuses.
Les mceurs en général, puis spécialement celles du clergé font 'objet d'un
chapitre particulierement intéressant. L’'auteur passe ensuite aux manifes-
tations de l'art religieux ; il décrit les progrés de l'enseignement, les débuts
de I'imprimerie. Dans une troisi¢éme partie enfin, il nous présente les huma-
nistes de Genéve : principalement le fameux médecin Agrippa, allemand
d’origine (devenu protestant, sans aucun doute possible, conclut M. Nzef),
Frére Lambert, Franciscain d’Avignon et quelques-uns de leurs amis. Puis,
dans un chapitre qu'on ne s’attendait pas a retrouver dans un volume
consacré & Genéve, mais que nous sommes, naturellement, loin de regretter,
I'auteur raconte les efforts des Réformateurs pour implanter leurs idées
a2 Fribourg ou en Valais, leur campagne couronnée de succés a Berne,
I'attitude de l'évéque de Lausanne, Sébastien de Monfalcon. Il rappelle
les disputes théologiques de Baden, en 1526, de Berne, en 1528, les
tentatives de la Réforme en Savoie et a Lyon. Enfin, un dernier chapitre
est réservé aux débuts du protestantisme a Genéve : les premiers symptomes
de YVesprit nouveau, tels qu’ils apparaissent, jusque vers 1524, chez les
imprimeurs, les poetes, au théitre, ainsi que chez des hommes comme Amé
Lévrier.

M. Nezf nous avertit, dans sa préface, qu’il n’a pas voulu, a la maniére
de la plupart des historiens, se cantonner dans I'une des deux alternatives
suivantes : dénoncer les turpitudes de 1'Eglise de cette époque et exalter
par suite la Réforme, ou bien, au contraire, « marquer la prépondérance de
I’'armée bernoise sur les destinées de Genéve et abaisser par conséquent leur
valeur spirituelle ».

Reconnaissons que l'auteur a visé a la plus stricte impartialité. Il n’a
pas hésité a faire, a plus d’une reprise, des aveux significatifs et a soutenir
des théses que nous, catholiques, n’étions guére habitués a trouver sous une
plume protestante. Nous aurions méme, dans un cas ou l'autre (ainsi,
pP- 75 sq., dans 'appréciation finale sur Aymon de Gingins et sur Pierre de
la Baume) fait moins de concessions et montré plus de sévérité.

Inversement, M. Naf ne s’étonnera pas — et ne nous en voudra pas
de le lui dire franchement — que nous ne puissions souscrire a certaines
appréciations qu’il porte, spécialement sur le caractére fondamental du
mouvement luthérien. Ce sont la problémes de théologie plus que d’histoire
et une discussion a ce propos ne serait donc ici pas en place.

Voici par contre quelques inexactitudes de langage ou erreurs de
détail que M. Naf nous permettra de lui signaler : P. 24 : il ne faut pas,
au XVIme sj¢cle du moins, compter les enfants de cheeur parmi les clercs, ni
dire, sans explication (p. 34), que « l'officialat enregistrait les confessions ». —
P. 67 : Pierre de la Baume a été créé, le 19 décembre 1536, cardinal-prétre
non pas « du titre de Saint-Jean, Saint-Paul et Saint-Pammaque » mais de
I’église que Pammachius, un ami de saint Jéréme, avait construite sur



I'emplacement d’un ancien #itulus et dédiée aux martyrs romains Jean et
Paul. — Le mot « Eucharistie » est pris, & plus d’une reprise (p. 154, 208, 259),
dans une acception incorrecte, ou qui aurait, du moins, nécessité une
explication. — P. 196 : Il est inexact de dire qu’'on bénéficiait d’indulgences
pour dix années. — P. 237. Il ne faut pas parler du dogme du célibat des
prétres, ni affirmer que c'est Grégoire VII seulement qui 1'a imposé. Le
célibat des clercs parvenus aux ordres majeurs fut d’abord un usage et non
pas une loi, mais, dés le IVme siecle, les conciles occidentaux en ont fait
peu & peu une regle. Au synode romain de 386 — sans parler de conciles
provinciaux antérieurs, tels que celui d’Elvirc — le pape Sirice l'exige
formellement des prétres et des diacres et il entend, comme Innocent I peu
aprés lui, imposer cette loi a tout l'occident. Saint Léon, au milieu du
Vme gigcle, renouvelle les mémes prescriptions ct les étend aux sous-diacres.
11 y eut, il est vrai, sur ce dernier point surtout, des hésitations, voire méme
de l'opposition, mais le principe fut néanmoins accepté dans un grand
nombre de provinces. S’il y eut un fiéchissement au VIIIme sjécle, la situation
s’améliore au contraire sous les Carolingiens. Elle baisse de nouveau au
Xme sjécle, pour se relever avec les papes énergiques du XIme siécle. Les
deux premiers conciles cecuméniques du Latran (1123 et 1139) imposent
définitivement le célibat et sont parfaitement écoutés, au moins jusqu’'a
la fin du XIIIme siecle. 11 est donc inexact de prétendre qu’ « il faut arriver
au concile de Trente pour trouver... 'ordre de chasteté perpétuelle que les
siécles antérieurs n’avaicnt pas encore promulgué de maniére absolue »
(p. 238) et tout autant de dire : « Le clergé¢ séculier avait-il jamais observé
strictement la chasteté ? Rien n’est moins certain » (p. 250). Charles-Quint
et, aprés lui, Ferdinand avaient demandé la suppression du célibat
ecclésiastique ; Philippe II, au contraire, était absolument opposé & cette
concession, attitude que Pie IV finit par adopter; mais il ne faut pas
affirmer que « Charles-Quint, en vertu du pouvoir que lui conférait le
sacerdoce impérial, autorisa en 1548, pendant I'Intérim, le mariage des
prétres » (p. 237). M. Newef rappelle la mesure du concile de Bale, décrétant
que les clercs concubinaires seraient privés de leur bénéfice et il ajoute :
« On comprend désormais pourquoi ce wodis vivendi moral, assimilable
& un mariage non canonique impliquant 'entretien ct I'éducation des enfants,
fut beaucoup moins fréquent qu’une forme de polygamie, fort proche de
la débauche. » A en juger par ce qui se passait chez nous, nous croyons cette
affirmation, si nous la comprenons bien, tout a fait contestable, de méme
que nous rejetons 'insinuation qui termine ce paragraphe : « Si le concile
(de Trente) proclame le devoir de continence, il insiste toujours essentielle-
ment sur le crime des concubinaires, sans spécifier formellement lc liber-
tinage. » Une note renvoie 4 I'Encyclopédie de Diderot et d’Alembert ; il
aurait fallu se documenter ailleurs. — L’utilisation de la méme Encyclopédie
a également induit l'auteur en erreur au sujet des vigiles nocturnes
(p- 257). Elles n'ont aucunement été établies pour supplanter des fétes
licencieuses de l'antiquité. C’était surtout a cause de la communion par
laquelle elles se terminaient, comme aussi vu la nature du lieu ol elles se
passaient, que l'on s’abstenait de manger; mais ce jeline était le coté



accidentel d’une cérémonie qui consistait avant tout a prier. Les deux
notions finirent cependant par s’associer si étroitement que, lorsque la
premiére fut tombée en désuétude (longtemps avant le concile de 1332)
la deuxiéme demeura, tout en conservant le nom de « vigile ». — « Closure »,
3 la p. 253, doit étre un lapsus, et c’est par inadvertance que M. Nef parle
de chanoines de Saint-Nicolas, a propos d'une mesure prise en 1508 (p. 352),
ct qu’il souligne que, au cours des années critiques de 1522 & 1530, ce ne sont
pas les Jésuites qui ont sauvé, a Fribourg, la foi ancestrale (p. 356) : Les
Jésuites ne devaient arriver dans nos murs qu’'un demi-siecle plus tard ;
mais surtout, a cette date, la Compagnie de Jésus n’existait pas encore.

Reconnaissons d’ailleurs que ce qui est dit, pp. 345-57, de la résistance
opposée par le gouvernement de Fribourg a la pénétration de la Réforme
donne la note juste et (malgré quelques petites errcurs de dates et
inexactitudes de traduction) I'impression exacte de la réalité. On peut en
dire autant du volume tout entier, et c’est le meilleur ¢loge qu’on en puisse
faire. M. Naf était d’atlleurs bien préparé a cette tidche par ses travaux
antérieurs. Ajoutons que la présentation du volume est tres soignée. Il est
orné de plusieurs planches fort bien venues. La conception du travail est
originale ct plus encore la maniére de l'exposer. Le¢ style de M. Nef est
nerveux -— parfois méme un peu sibyllique et toujours trés chatié.
On lit son livre avec autant de plaisir que d’intérét. Cette étude a pris
beaucoup plus d’ampleur que Pauteur ne I'avait prévu : malgré ses 500 pages
in-8¢, ce premicer volume ne lui a de loin pas permis de réaliser le plan qu'il
s’était tracé. Une suite nous est promise, qui poursuivra cet exposé
jusqu’en 1536. Elle paraitra, nous dit I'avant-propos, dans un délai aussi
court que possible. L'intérét trés grand que nous avons pris a la lecture de
la premiére partie nous permet de dire trés sincérement que nous attendons
la seconde avec impatience. T, Wepher.

Marius a Mercato Saraceno, O. M. Cap. : Relationes de origine Ordinis
Minorum Capuccinorum in lucem editae a P. Melchiore a Pobladua eiusdem
Ordinis. Monumenta historica Ordinis Minorum Capuccinorum, Vol. I,
Assisi 1937. LXXXIX-552 P.

Die im XVI. Jh. von den franziskanischen Observanten sich abldsende
Reform der Kapuziner fand in P. Mario von Mercato Saraceno ihren ersten
Chronisten. P. Mario schrieb drei Berichte iiber die Ursprungsgeschichte
seines Ordens : den ersten i. J. 1565 fiir den Herzog der Toscana, Cosimo I
de’ Medici, den zweiten i. ]J. 1578-79 aut Anregung des Kardinals und
Vizeprotektors der Kapuziner, Giulio Antonio Santori, den dritten und
grof3ten nach Erscheinen der Informatione... intorno la Origine della
Congregatione dei Reverendi Frati Capuccini (Venedig 1579) des Gioseffo
Zarlino, Kapellmeisters in Venedig. Zarlino wies die Darlegungen des
P. Mario zuriick, die Matteo von Bascio als ersten Kapuziner hinstellten,
und beanspruchte den Titel des Urhebers der Kapuzinerreform fiir P. Paolo
von Chioggia. Dic auf P. Mario folgenden Chronisten des Kapuziner-
ordens iibernalimen im wesentlichen das von ihrem Vorginger gezeichnete



Bild. Der bedeutendste unter ihnen ist Bernardino von Colpetrazzo, der
noch vor P. Mario zu den Kapuzinern iibergetreten ist und die fiir diese
Reform wichtigsten Jahre von 1535 bis 1537 miterlebt hat. Seine Chronik
enthidlt denn auch wertvolle Angaben, die die von P. Mario gebotene
Darstellung der Entstehung der Kapuzinerreform ergidnzen, kliren und
verbessern.

Die von P. Melchior besorgte Ausgabe der drei Berichte des P. Mario
bietet einen kritisch erarbeiteten Text. Der Herausgeber ist dabei dem
heute iiblichen Verfahren fiir textkritische Quellenedition gefolgt. Seine
Aufgabe gestaltete sich insofern leichter, als die handschriftliche Uber-
lieferung der genannten Werke des P. Mario nicht reich ist und gerade
die altesten Abschriften eine gut leserliche Schreibweise enthalten. Wertvoll
fiir den Historiker ist der reichhaltige Apparatvon erklirenden Bemerkungen,
die zeigen, daBl der Herausgeber sich fleiig in der einschligigen Literatur
umgesehen hat. Die Einleitung zur Ausgabe orientiert tiber das Leben
und die Werke des P. Mario. Hier zeigt die Arbeit des P. Melchior einen
bedeutsamen Fortschritt gegeniiber der friitheren Forschung. Der Heraus-
geber ist denn auch imstande, da und dort berichtigende Angaben gegeniiber
vorausgehenden Verdffentlichungen anzubringen. Zuweilen hat P. Mel-
chior Resultate der friiheren Forscher einfach iibernommen, ohne dabei
auf die noch ungelésten Probleme einzugehen. So wird iiber den Vergleich
zwischen der Descrittione des P. Mario und der Darstellung der Entstehung
der Kapuzinerreform in den Marken und in Calabrien, die der Zisterzienserabt
Silvestro Maruli seiner Historia sagra intitolata Mare Oceano di tutte le
Religioni del mondo (Messina 1613) eingefiigt hat, wieder das gleiche
gesagt, was schon P. Eduard von Alengon dariiber geschrieben hat (De
Primordiis Ordinis Fratrum Minorum Capuccinorum (Rom. 1921, S 68-70).
Im Anhang veréffentlicht P. Melchior noch zwei Quellen, die mit dem
ersten Bericht des P. Mario vom Jahre 1565 in enger Beziehung stehen :
den Abschnitt iiber die Kapuziner aus der Geschichte der Orden, die der
Jesuit Paolo Morigia i. J. 1569 in Venedig erscheinen lieB, und die Schrift
des Gioseffo Zarlino.

Von besonderem Interesse ist die Auffassung des PP. Melchior iiber
die Glaubwiirdigkeit der Kapuzinergeschichte des P. Mario. Der Heraus-
geber fiihrt die Aussagen des Chronisten iiber die Aufgabe des Geschicht-
schreibers an, sowie jene Stellen aus dessen Chronik, in denen P. Mario
iiber sein Bemiihen, zuverlissige Nachrichten zu erhalten, Auskunft gibt.
Gestiitzt auf diese Angaben des Chronisten glaubt P. Melchior die komplexe
Frage der Glaubwiirdigkeit fiir P. Mario in bejahendem Sinne beantworten
zu kénnen. P. Melchior hat sich offenbar dariiber nicht Rechenschaft
gegeben, daB mit der Feststellung des Wahrheitswillens des Chronisten
iiber die Zuverlissigkeit seiner Darstellung wenig gesagt ist. Wir haben
durch Einsicht in die Berichte des P. Mario feststellen konnen, daB es
sich dabei nicht um eine rein referierende Quelle handelt, sondern um
eine tendenziés abgefaBte Verteidigungsschrift der Kapuzinerreform.
BewuBt wird der Griindungsanteil des Matteo von Bascio an dieser Reform
betont und damit die Behauptungen der Gegner zuriickgewiesen, Lodovico



e 305 —_—

von Fossombrone oder Bernardino Ochino sei der Urheber der Kapuziner-
reform. Um den Standpunkt des Chronisten richtig zu kennzeichnen,
ist es notig, sich etwas in die Streitigkeiten zwischen franziskanischen
Observanten und Kapuzinern einzufiihlen und die Behauptungen und
sogar Verleumdungen zu kennen, die den Kapuzinern von ihren Gegnern
ins Gesicht gesagt wurden. Sie finden in der Chronik des P. Mario einen
deutlichen Niederschlag. Die Gewihrsmanner, auf die P. Mario sich beruft,
haben beim Aufbau der Kapuzinerreform keine wichtige Rolle gespielt,
auch nicht Matteo von Bascio, von dem der Chronist im Widerspruch zu
seiner Darstellung berichtet, dall er nie die Absicht gehabt habe, eine von
den Observanten getrennte Reformkongregation ins Leben zu rufen (Rela-
tiones de origine etc., p. 183). Auf bedeutsamere Zeugen stiitzt sich dagegen
der zweite Chronist des Kapuzinerordens, P. Bernardino von Colpetrazzo.
Messen wir die Zuverladssigkeit der Berichte des P. Mario an den selbstan-
digen Nachrichten des P. Bernardino und vor allem an den Quellen erster
Hand (Urkunden, Briefe und Aufzeichnungen, die den Ereignissen ganz
nahe stehen), so zeigt es sich, daB3 die Angaben des P. Mario auf schwachen
FiiBen stehen. Das ist schon durch die Arbeiten des P. Eduard von Alengon
zur Geniige festgestellt worden (Tribulationes Ord. Fratrum Min. Capucci-
norum primis annis Pontificatus Pauli III ]1534-1541], Rom 1914 und
De Primordiis Ord. etc. s. 0.). Wir werden in einer noch zu verdffentlichenden
Arbeit die obigen Ausfithrungen eingehender darlegen.

Stans. Theophil Graf O. M. Cap.

Bertogg, Hercli : Beitrige zur mittelalierlichen Geschichte der Kirch-
gemeinde am Vorder- und Hinterrhein. xv-158 SS. Mit einer Ubersichts-
karte. Chur, Verlag Bischofberger & Co., 1937.

Die vorliegende Arbeit ist eine historische Dissertation der Univer-
sitit Ziirich, entstanden auf Anregung von Prof. K. Meyer. H. Bertogg
ist protestantischer Pfarrer in der biindnerischen Gemeinde Trins und
mufte seine Studien wihrend seiner Amtstitigkeit, also unter erschwerten
Umstinden, absolvieren. Diese Tatsachen miissen bei der Einschitzung
der folgenden Kritik beriicksichtigt werden.

Nehmen wir es gleich vorweg : obwohl die Untersuchung mit grolem
Fleifl und teilweise weitgehenden archivalischen Forschungen unternommen
worden ist, bleibt sie letztlich doch ein Zeugnis unhistorischen Denkens.
Gegen die angewendete Methode erheben sich die schwersten Bedenken.
Doch kann es nicht unsere Aufgabe sein, auf alles einzugehen. Wir kénnen
nicht die Rolle des verantwortlichen Lehrers ibernehmen.

B. setzt sich zum Zijel, die Ausbildung der «autonomen Kirch-
gemeinde » im Gebiete des Vorder- und Hinterrheins darzustellen. Doch
kann er sich nicht darauf beschrinken, uns darzutun, was wir auf
Grund des einschligigen biindnerischen Quellenmaterials wirklich wissen
oder mindestens mit héchster Wahrscheinlichkeit annehmen kénnen. Statt
die naher liegenden Parallelen in den iibrigen Bistumsgebieten in Vergleich

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 20



zu ziehen, miissen ihm eine Reihe gewiB sehr verdienstlicher, aber auf
ganzlich verschiedenen Verhdltnissen aufgebauter Werke zum Beweise
einer von vornherein konstruierten Entwicklung dienen (vgl. p. 13:
« Wenden wir nun die Ergebnisse Imbarts auf Obersaxen an!» ;s. auch
p. 47). Diese Entwicklung reicht, mit viel zu wenig betonten Differen-
zierungen, von den Anfingen des Christentums bis 1526, da durch die
bekannten 2. Ilanzer Artikel die «autonome Kirchgemeinde » vollendet
wird. Die den historischen Verhidltnissen Gewalt antuende Konstruktion
scheint zwar die Dinge zu vereinfachen, ihr Resultat zeigt aber dem
Kenner der biindnerischen Kirchengeschichte ein verwirrendes Gemisch
von richtigen Einsichten und grundfalschen Meinungen.

Am Aufbau der Arbeit 1Bt sich die aprioristische Methode miihelos
nachweisen. Die ecinleitenden Bemerkungen (1-6) und auch die Umschrei-
bung der GroBpfarre in Tuverasca (7-22) konnen zunadchst ilibergangen
werden. Der II. Abschnitt (22-46) und ebenso der ITI. Abschnitt (47-76)
zeigen jedoch schon, daBl Bertogg sich hier von einer Grundidee génzlich
beherrschen 1a8t. Es ist der Begriff der Eigenkirche, von dem einmal
der angesehene franzdsische Forscher, M. Bloch, sagen konnte, er werde
fiir alle Dissertanden zu einem unheilvollen « Sesam &ffne dich ». Ohne
jede Zuriickhaltung und unbeschwert von irgendwelchen Zweifeln wendet
B. das Eigenkirchenwesen auf die rdatischen Verhidltnisse an. Karls
d. Gr. sogen. Divisio bedeutete fiir Rétien gewil eine Revolution und
schuf neue Rechtsverhiltnisse. Aber damit ist nicht bewiesen, dal das
Eigenkirchenwesen in vorfrankischer Zeit so beherrschend gewesen ist,
wie B. es wahr haben will. Statt unermiidlich und unbedenklich Riick-
schliisse zu ziehen, wiirde es sich bei so diirftiger Quellenlage geziemen,
das Schweigen zu bewahren. Ist Karls d. Gr. Divisio eine Revolution
gewesen — dafiir sprechen ja die Umstinde — dann geht es nicht an,
die fritheren Verhiltnisse den neuen vollig gleichzusetzen. Die Geschichte
kennt ja noch viele Sikularisationen der Kirche. Aber konnten sie sich
dabei auf zuvor geltendes Recht stiitzen und haben sie immer einen dauernden
Rechtszustand geschaffen ? Ob die ratischen Landkirchen durch Ablésung
von der bischoéflichen Kirche oder auf dem Wege des Eigenkirchenwesens
entstanden sind, kann ohne geniigende neue Quellen, bei unserer so mangel-
haften Kenntnis der Anfinge des Bistums einfach nicht bewiesen werden
(vgl. unzulangliche Einreden Bs. p. 53 Anm. 119). Statt der langen, merk-
wiirdig anmutenden Digressionen {p. 22ff.) hitte B., der die Bedeutung
der Stadt Chur unterschitzt (31 ff. s. R. v. Planta, Uber die Sprach-
geschichte von Chur. Biindner Monatsblatt 1931, p. 97 ff.), das Verhaltnis
der bischoéflichen zur koéniglichen Politik nidher beleuchten diirfen.

Viel Besseres gelingt B. beim III. Abschnitt nicht. Auch hier wirkt
sich der Begriff der Eigenkirche nicht zum Vorteil der Arbeit aus.
B. iibersieht vollig, daB auch ohne vorheriges Bestehen eines Eigentums-
rechtes an einer Kirche Kollaturrechte entstanden sein koénnen. Die
Kontinuitit der historischen Entwicklung darf nicht so hemmungslos
behauptet werden. Was auf Grund einwandfreier Urkunden wirklich
bewiesen werden kann, muB als auBerordentlich diirftig angesehen werden.



Selbst die Urkunde vom 20. April 1459 (gedr. p. 120), so imnteressant
sie ist und so gro3¢ Bedeutung B. ihr auch beimessen mag, reicht keineswegs
zu jenen Schlissen aus, welche B. zieht, Von einer Sikularisation der
Kirche zu sprechen, ist vollig unzuldssig (63). Voraussetzung miil3te
dann schon ein bewiesener Gegensatz zwischen dem Feudalherrn und
dem Bischof scin; es kann jedoch positiv nicht gesagt werden, ob der
Schiedsspruch ohne Einverstindnis der kirchlichen Obrigkeit gefaillt
worden ist. Das Vorhandensein der Urkunde im bischéflichen Archiv
spricht viel eher gegen diese Annahme, ebenso der Wortlaut der Urkunde
selbst (65). Der Verfasser sieht {iberhaupt nur Gegensitze zwischen
Gemeinden und kirchlicher Obrigkeit.

Mit dem Begriff der Eigenkirche verbindet er ndamlich den zweiten
Begriff der «autonomen Kirchgemeinde », der zu noch ungliicklicheren
Konsequenzen fiihrt. Im ersten Fall zwingt die diirftige Quellenlage - -
sofern man das Schweigen nicht vorzieht — zu Vermutungen und Hypo-
thesen. In den folgenden Abschnitten (IV == 76-108, V = 109-117) kann
der Verfasser dic Urkunden nicht mehr richtig deuten. Was Kirchgemeindec
im Mittelalter scin soll, vermag B. eigentlich nicht zu sagen. Er, der ge-
legentlich in einen etwas lehrhaften Ton verfillt (p. 2, 47), begniigt sich,
diesen Begriff der modernen Gesetzessammlung fiir den Kt. Graubiinden
evangelischen Teils 1926 zu entlehnen (p. 2, 82). In keiner Weise wird
bewiesen, daB Pfarrei und politische Gemeinde im Mittelalter zwei
verschiedene Einheiten darstellen. Doch mit dem Begriff der « Kirch-
gemeinde » wird nun die Fahrt durch die folgenden Jahrhunderte fort-
gesetzt und sorgsam abgesucht, was irgendwie unter das Schema passen
kann, und iibergangen, was fiir eine starke Differenzierung der Verhiltnisse
tiberhaupt spricht. Das Motiv fiir neue Kapellenstiftungen, Verselbstiandi-
gung von Filialkirchen usw. muf3 wohl oder iibel die Befreiungstendenz
der « Kirchgemeinden » bleiben. Verbunden ist sie mit einem starken
subjektiv gefirbten religiésen Bediirfnis. Ob dabei die Verpflichtungen
der Tochterkirchen oder auch die neuen Rechte mit oder ohne Bestitigung
der kirchlichen Obrigkeit festgesetzt worden sind, das hat nicht viel zu
besagen (vgl. p. 63, Anm. 148). Aus dem Gegensatz Gemeinde — Bischof
erklart sich die endgiiltige Emanzipation der Kirchgemeinden, welche
nach Meinung Bs. in den 2. Ilanzer Artikeln Gesetzeskraft erlangt hat
(s. xog9 ff). Nach den vielen Erfahrungen der letzten Jahre verwundern
wir uns nicht mehr iiber alles, was aus den Ilanzer Artikelbriefen erschlossen
wird. Wir staunen nicht mehr iiber die lingst zu vélliger Erstarrung
gediehene einseitige Bewertung des 2. Artikelbriefes. Doch auch ein Pro-
testant sollte sich vor einer allzu emphatischen Belobigung dieser Artikel
hiiten. Die Herausgabe der Stiftungsgiiter an die Erben richtete sich
keineswegs immer nur gegen die katholische Kirche. Ging die Gemeinde
zum Protestantismus iiber, erhielten die katholischen Erben der Stifter
die Méglichkeit, das Stiftungsgut der nun protestantischen Kirchgemeinde
gerichtlich zu entziehen. Statt immer wieder zu behaupten, die Ilanzer
Artikel hidtten allgemein giiltiges Recht geschaffen, wire es an der Zeit,
einmal die zahlreichen Urkunden zu sammeln, diec gegen eine solche An-



_308._._

nahme sprechen. Die Ilanzer Artikel von 1526 waren u. E. iiberhaupt
revolutionir. Die revolutionire Bauernbewegung von 1525 bleibt auch fiir
Graubiinden eine Tatsache. Mehr haben wir in diesem Zusammenhang
nicht zu bemerken.

In tatsiachlicher Voreingenommenheit ist B. an secine Aufgabe heran-
gegangen. Doch auch die paldographischen Voraussetzungen sind nicht
eben die besten. DaB fehlerhafte Wiedergabe wvon gedruckten Texten
bis zur Unverstiandlichkeit moglich ist, zeigt ein Zitat p. 52. Da ist folgendes
zu lesen : «omnes ecclesiae in circuitu sedis nostrae antiquitus semper
ad episcopis furerunt possesse tulerunt » (C. D. 1., p. 27 heisst es : Tulerunt
dominc omnes ecclesias in circuitu sedis nostrae, quae antiquitus semper
ab episcopis fuerunt possessz...»). p 106 miBBversteht B. die aus Wegelins
Regesten der Abtei Pfiafers Nr. 850 zitierte Urkunde. Das Regest ist fiir
die Bewertung des Sachverhalts ungeniigend. Hat B. das Original ein-
geschen ? Dann konnte ihm die richtige Namensform des Notars nicht
entgehen : Lucius Marcus Munghofer. p. 107 ist die Urkunde von 1508
(Wegelin Nr. 853) gianzlich miBverstanden. Iis handelt sich um eine ganz
gewohnliche Reservation einer Pension bei Pfriindenschub. Was das
Kloster sich sicherte, war lediglich sein Spolienrecht, fiir dessen eventuellen
Auskauf es die Summe von 30 Gl. festsetzte. p. 8r ist das Urteil des geist-
lichen Gerichts als solches nicht erkannt worden. Sonst hitte B. die
Sachlage ganz anders charakterisieren miissen. Zudem ist ganz Unmog-
liches gelesen worden. Diutus statt diutius mag als Druckfehler hingehen.
Wie kann B. jedoch lesen: et in trina devenuta ? Statt: et in tercia
dominica ! Jedermann kann kleineren Irriimern verfallen, keiner ist vor
Druckfehlern gefeit. Hier aber zeigt sich mehr: der Mangel an paldo-
graphischer Schulung. Der Druck der Urkunde vom 2zo. April 1459 (p. 120)
ist mit zahlreichen Fehlern belastet, obwohl sie prachtig geschrieben ist.
Wer ebenda die lat. Bestitigungsurkunde von Bischof Ulrich liest, wird
der Unstimmigkeiten sofort gewahr. Davon, daB wir iiber die Editions-
methode nichts hoéren, wollen wir schweigen. Interpunktion und Ortho-
graphie sind in ihrer Regellosigkeit bedenklich. Es tut weh, solches sagen
zu miissen.

Die Aufgabe hatte anders angepackt werden miissen. B. hitte von
sichern Tatsachen ausgehen miissen. Die Institution des Patronatsrechts
hatte ihm den einzig richtigen Ansatz gegeben. Doch kennt er sie schlecht,
sehr schlecht. (Vgl. p. 66 f., 98). Eine sorgfiltige Erfassung der Kollatur-
und Filialverhdltnisse hitte zunichst sichere Ergebnisse erbracht. Was
die kirchliche Autoritit in der Regel bei Kaplaneistiftungen und Pfarrei-
trennungen als zulissig erachtete — es war viel mehr als B. glaubt — und
was, an diesen Forderungen gemessen, wirklich auBergewdhnlich war,
hatte B. dann nicht mehr entgehen kénnen. Doch eine umfassende
Sammlung aller einschlagigen Urkunden, auch der schwierigeren lateinischen
Stiicke, wire hiefiir Voraussetzung gewesen. Fiir das Frithmittelalter
freilich wire er auch so iiber Vermutungen kaum hinausgekommen. Doch
was geboten worden wire, hitte mehr Vertrauen gefunden. (Die Ubersicht
iiber die einzelnen Pfarreien [p. 137 ff.] wird das Brauchbarste bleiben).



— 309 —

So aber bleibt es bei einem groBen Unbehagen. Der Widerspruch regt
sich fast ohne Unterbruch. Zahlreiche andere Irrtiimer muBten iibergangen
werden. Unser Urteil gilt nicht der Person, die wir sehr achten, es gilt
einzig der Sache. Schade um den groBen Fleill, die sehr anerkennens-
werte Miihe des Verfassers, der bei besserer Leitung und anderen Voraus-
setzungen wesentlich Befriedigenderes geschaffen hiatte. Dafl die Disser-
tation keine sorgfiltigere Uberpriifung gefunden hat, muB freilich am

meisten IBedenken erregen. Ssees Vasaila,

Histoire de I’Eglise, publiée sous la direction de A. Fliche et V. Martin.
T. IV. De la mort de Théodose a l'élection de Grégoire lc Grand, par P. de
Labriolle, G. Bardy, Louis Bréhier et G. de Plinval. Paris, Bloud et Gay,
1937. 612 p. in-89, 60 fr. (reli¢ : 100 fr.).

Le 4me tome de cette Histoire de I'Eglisc embrasse unc période de
deux siécles ; aussi est-il plus volumincux que ceux que nous avons succes-
sivement présentés a nos lecteurs.

I.a premiére partie nous conduit jusqu'au Concile de Chalcédoine.

M. de Labriolle traite des dernieres mesures — mesures d'intolérance
—- de I'Eglise contre le paganisme. Il donne un tableau suggestif des temples
paiens qui ont été détruits et ne cache pas la responsabilité de Théophile
d’Antioche ainsi que de Schenoudi a ce sujet. Il conclut, vu les exceptions
assez nombreuses qu’on doit lui opposer, qu'il faut douter du bien-fondé
de ce principe qui, au dire de Paul Allard, aurait présidé a la politique
ecclésiastico-impériale : détruirc le paganisme, mais épargner les monu-
ments de l'art antique. '

Passant aux querelles origénistes, M. de Labriolle est sévére, avec
raison, pour saint ILpiphane. Il porte sur ces discussions un jugement qui
se rapproche de celui du P. Cavallera et n’hésite pas a prendre plutot la
défense de Rufin. Il nous donne ensuite sur saint Augustin ct la Cité de
Dieu un chapitre remarquable et, selon son habitude, trés neuf. Il reprend
I'examen des différents mouvements hétérodoxes que I'évéque d’Hippone
a dG combattre : le manichéisme d’'abord, dont il ne faut, dit-il, pas exa-
gérer la diffusion, ni par conséquent I'émoi qui en est résulté. Aux décou-
vertes du Fayoum de 1930, il est fait allusion implicitement dans lc texte
et indirectement dans les notes (qui auraient di signaler l’article important
de MM. Schmidt et Polotsky paru dans les Sitzungsberichte de I’Académie
de Berlin, 1933, N° 1, p. 1-90). M. de Labriolle passe ensuite aux derniéres
phases de la lutte contre le donatisme. Saint Augustin est I'Ame de cette
campagne, qu'il veut publique et non pas restreinte a des conciliabules
de théologiens.

M. de Plinval nous donne sur la question pélagienne un chapitre
remarquable : le fameux moine breton est arrivé a Rome plus tét qu’on
ne le dit d’ordinaire : déja vers 380. Contrairement & la thése soutenue
par Dom de Bruyne, il n'est pas 'auteur de la vulgate des épitres de saint
Paul : il suit simplement le texte traditionnel, tout en utilisant les amélio-
rations apportées par saint Jérome. M. de Plinval porte sur ce dernier



un jugement assez sévere mais justifié, et déclare, au sujet de Julien d’Eclane,
que I'attaque dirigée contre lui par saint Augustin, dans le Contra Iulianum,
a conféré au personnage une notoriété qu’il ne méritait pas. Quant au
semi-pélagianisme — terme que, visiblement, notre auteur n’aime guére —
c'est tout simplement la réaction du monachisme gaulois contre les exa-
gérations de langage auxquelles aboutit I'évéque d'Hippone dans ses der-
niéres années, réaction qui s’'est trouvée coincider avec le pélagianisme
de la fin, ce qui lui valut (il n’y a pas longtemps : a la fin du XVIme siecle
seulement) cette dénomination a tout le moins regrettable.

Avec M. le chanoine Bardy, nous abordons I’Orient : saint Jean Chry-
sostome, son épiscopat a Constantinople, l’apaisement entre sss adver-
saires et ses partisans qui suivit 'exil de l'illustre proscrit, puis 1'épiscopat
d’Atticus, qui lui succéde jusqu’a la nomination de Nestorius. M. Bardy
passe ensuite a saint Cyrille d’Alexandrie ct au nestorianisme. Il se rallie,
dans son exposé, a l'article du Dictionnaive de théologie catholique de
M. Amann, tandis qu'il trouve unilatéral le récit de 1'Histoire des conciles
de Hefelé et considére le petit livre du P, d’Alés comme un travail de vul-
garisation. Du concile d’Ephese, il dit qu'il « s’acheva sans gloire » — ce
qui nc doit naturellement pas s’entendre d’une proclamation dogmatique
qu’on pourrait étre tenté de lui attribuer, puisque, de fait, le concile n'en
a pas portée, son réole s'étant borné a déposer Nestorius — mais de sa disso-
lution par Théodose, aprés que l'empereur eut mandé a Chalcédoine les
délégués des deux partis : ceux de la majorité et ceux du conciliabule des
Orientaux et constaté qu’ils n’arrivaient pas a s’entendre. Puis, M. Bardy
montre le réle pacificateur rempli désormais, jusqu’a sa mort, par saint
Cyrille, acceptant I’ « acte d’union » bien que celui-ci fiit moins cyrillain
de formule qu’oriental, c¢’est-a-dire influencé par la terminologie d’Antioche.
L’autcur plaide les circonstances atténuantes cn faveur d’Eutyches, qui
se conformait, quant aux mots, aux expressions de saint Cyrille, et il juge
le « brigandage d’Ephe¢se » comme on le fait d’habitude.

M. Bardy passe cnsuite a 1'Occident, nous parlant de la papauté depuis
[nnocent T (et méme un peu avant) jusqu’a saint Léon. Innocent est carac-
térisé par son esprit conciliant. Zosime est resté connu par quelques ini-
tiatives malheurcuses : son essai d'ériger a Arles un vicariat apostolique
et ses velléités de réhabiliter Célestius, ce qui équivalait a remettre en
question toute l'affaire pélagienne. Le paragraphe consacré a saint Lcéon
présente inévitablement quelques redites, ce grand pape ¢tant intervenu
non seulement dans les controverses théologiques, mais encore dans d’autres
questions examinées dans les chapitres précédents.

La deuxiéme partie du volume va de Chalcédoine jusqu’'a l'avénement
de Justin Ier. M. Bardy raconte les discussions théologiques qui ont suivi
le concile, puis ’affaire de I’"Hénotique et la politique religieuse d’Anastasc.
11 adopte la thése de M. Lebon au sujet de Sévére d’Antioche : ce dernier
pense en somme comme saint Cyrille; « son erreur consiste a condamner
saint Léon et le concile de Chalcédoine. Il en va de méme de tous les Sévé-
riens, que l'on peut qualifier de monophysites modérés » (p. 309, n. 1).
M. Bardy est, par contre, moins convaincu de l'orthodoxie de Julien d'Hali-



carnasse et de ses disciples, dont le tort, au dire de M. Draguet, aurait
consisté simplement a se servir d’'expressions amphibologiques. Son atti-
tude est celle de la majorité des critiques, qui ne peuvent s’empécher de
trouver, chez les aphthartodocétes, des expressions rappelant le docétisme
et qui hésitent a entrer dans une voie aboutissant & innocenter, si ce n’est
Eutychés lui-méme, du moins ce qu’'on est convenu d’appeler le semi-
monophysisme. S'effor¢ant de caractériser les deux tendances opposées
en christologie, M. Bardy écrit que les monophysites, en parlant d’une
nature dans le Christ, entendent le mot au sens concret, pour dire un prin-
cipe d’opération, un seul agisseur, qui est Dieu, tandis que les Latins pren-
nent ce terme au sens concret « signifiant par la précisément 1’humanité
et la divinité en tant que telles, indépendamment de la personne concréte
qui en est en quelque sorte le support. Ils disent donc qu'il y a deux natures
dans le Christ,... et pour dire qu’il n'y a qu'un seul agisseur responsable,
ils enseignent qu’il y a une personne ». M. Bardy ajoute : « Lorsque les dis-
ciples de saint Cyrille entendent parler de deux natures, ils comprennent
deux agisseurs, deux personnes, ou tout au moins deux centres distincts
d’attribution » (p. 309, n.1). Ces expressions nous semblent étre en partie
inexactes et ouvrir la porte au monothélisme, la personne n’étant pas un
centre d’action mais le sujet d’attribution auquel se rapportent les deux
espéces d’activité, divine et humaine, du Christ.

M. Bardy décrit ensuite la situation de I’Eglise de Perse et de celle
d’Arménie, celle-ci s’orientant plutét vers Constantinople que vers Edesse,
parce que cette dernicre ville était perse, et c’est ce qui lui valut d’'étre
entrainée finalement dans le monophysisme, qui était devenu la doctrine
officiclle de Byzance depuis la proclamation de I'Hénotique par I'empereur
Zénon, tandis que la Perse inclinait vers le nestorianisme pour le motif
inverse : le désir de résister mieux a Constantinople. Enfin, le méme M. Bardy
résume 'histoire des papes aprés Chalcédoine jusqu’a la mort de Symmaque.

M. de Labriolle, en nous parlant de I'Eglise et des barbares, donne
de nouveau l'impression de dire de l'inédit ou de le dire du moins d'une
maniére nouvelle.

I1 place le baptéme de Clovis a Reims, vraisemblablement a Noé&l 498
ou 499 ; le roi des Francs s’est converti a la suite d'un veeu fait avant la
bataille livrée aux Alamans et les miracles dont il a été le témoin sur la
tombe de saint Martin ont achevé de le convaincre. C'est la solution
qui fut préconisée par M. von den Steinen, professeur a Bale, et que
M. Levillain vient de défendre a nouveau, tandis que M. Krusch fait baptiser
Clovis a Tours, en 508, ou 507, et que M. le chanoine Saltet, répondant
a M. Levillain, dans une polémique qui se poursuit, assez vive, ne retient
comme motif déterminant que les miracles de saint Martin. On sait, d’autre
part, que la lettre d’Anastase II a Clovis, au sujet de son baptéme, comme
celle de Symmaque a saint Avit et deux autres encore sont des faux de
I'Oratorien Vignier. M. Havet avait déja pour le moins soupgonné la chose.
M. Rahner, un éléve de M. Levison, semble 'avoir prouvé définitivement
dans une étude parue chez Herder en 1935.

Les pages, précises et fermes, consacrées par M. de Plinval a l'activité



doctrinale dans I'Eglise gallo-romaine, lui fournissent l'occasion de faire
I’éloge du monastére de Lérins et de tracer un beau portrait de Césaire
d’Arles : élevé a I'épiscopat, il demeure moine, austére et sévére ; « il aurait
pu fonder une ceuvre magnifique, si I'empire des Goths ne s’était pas écroulé
et il aurait tenu prés de Théodoric la place de saint Ambroise auprés de
Théodosc » (p. 410).

Avec la 3me partie, nous passons, sous la conduite de M. Bréhier, a
Justin, qui rétablit I'orthodoxie en Orient. Justinien, son neveu, qui se
piquait de théologie, se montra sévere, lui aussi, pour les paiens qui sub-
sistaient ainsi que pour les hérétiques, mais, guidé par cette idée qu’il y
aurait moyen de s’entendre et d’arriver a la pacification religieuse, il eut
des égards — et Théodora méme des sympathies — pour les monophy-
sites. Vers la fin de son régne se place le 5me concile cecuménique, soit le
deuxiéme de Constantinople, avec les mesures de violence employées par
I'empereur contre le pape Vigile, qui finit par céder et par condamner les
Trois Chapitres. Cela n'empéche pas que Justinien, écrit plus loin M. Bré-
hier, « ne reconnait au pape pas seulement une primauté d'honneur, mais
qu’il n’a pas méme l'idée qu'un dogme puisse étre promulgué, fat-il da
a linitiative impériale, sans son assentiment formel. Les contraintes les
plus odieuses imposées a Vigile ne sont qu'un aveu implicite de cette doc-
trine » (p. 536).

M. Bréhier nous présente ensuite les successeurs de Justinien, ren-
voyant souvent a l'ouvrage posthume de Mgr Duchesne : I'Eglise au
I™ siécle. M. Bardy nous parle a nouveau des Eglises de Perse et d’Ar-
ménie, puis, avec 'aide de M. Bréhier, nous trace le tableau de I’expansion
de la foi chrétienne depuis l'année 400 jusqu’a saint Grégoire le Grand.

Enfin, une quatriéme partie est consacrée a I'histoire interne de I'Eglisc.
Les manifestations de la vie chrétienne en Orient sont exposées par M. Bré-
hier, tandis que c’est M. de Labriolle qui s’en est chargé pour 1'Occident,
et qui nous donne, de plus, un chapitre, original et nouveau dans une
Histoire de I'Eglise, sur la culture chrétienne. I.'occasion s’y présente pour
lui de résumer un travail antérieur sur l'histoire du mot parochia et de
donner des aperc¢us intéressants sur la coutume, qui se répand au IVme sic-
cle, de donner un nom — un nom dc¢ baptéme — aux catéchumenes lors
de leur admission définitive dans I'Eglise. Les derniéres pages eniin sont
réservées a la personnalité¢ de saint DBenoit, a sa Reégle et & la diffusion
de celle-ci.

L’auteur ou les auteurs de toute Histoire de I'Eglise portent naturel-
lement un intérét spécial a leur pays. La Gaule bénéficic donc naturel-
lement, dans cette collection francaise, d'un traitement de faveur. D’autres
nations, la Suisse par exemple, sont, par contre, plus ou moins prétéritces.
De l'origine de nos dioceses, il n'a été fait mention jusqu'ici, sauf crreur,
qu'une seule fois : au t. III, p. 217, pour signaler I’érection de I'évéché de
Bale. Ceux de Sion et de Geneve auraient di, avec plus de raison, trouver
place dans ce méme troisiéme tome, et les autres dans le quatrieme.

La pluralité des collaborateurs présente, a c6té d’'immenses avantages,
aussi quelques inconvénients : 'unité de vue n’est naturellement pas ab-



solue entre les différents auteurs et il en peut résulter des divergences
d’opinions. Signalons, a titre d’exemple, les pages consacrées (t. IV, p. 59-61)
aux débuts du manichéisme par M. de Labriolle, qui adopte d’autres dates
que celles admises par le P. Lebreton (t. II, p. 312 sq.) ou bien encore 'appré-
ciation portée sur Sévére d’Antioche (t. IV, p. 424 sq.) par M. Bréhier,
inclinant vers la maniere de voir qui fut traditionnelle jusqu’a ces derniéres
années, tandis que M. Bardy, comme nous l’avons souligné plus haut,
adhére a la thése de M. Lebon, qui lave I'évéque d’Antioche du reproche
d’hérésie.

Par ailleurs, le recours a des spécialistes est le meilleur moyen d’obtenir
des travaux personnels et rigoureusement au point. Les directeurs de la
collection n'ont pas hésité a s’adresser a M. de Plinval (actuellement pro-
fesseur a 1'Université de Fribourg, dans la chaire occupée naguére par
M. de Labriolle), dont le nom ne figurait pas dans le prospectus initial,
mais qui s’est révélé spécialiste des questions pélagiennes et qui, pour-
suivant les travaux de M. Souter, est arrivé a reconstituer l'ceuvre du
moine breton, lui reconnaissant vingt et un ouvrages encore existants,
dont neuf lui étaient attribués pour la premiére fois.

Ce 4me volume aborde, comme on l'a vu, un certain nombre de ques-
tions — quelques-unes un peu délicates — qui ont été renouvelées au cours
de ces derniéres années. Elles ont permis aux auteurs de montrer combien
minutieusement ils les avaient suivies et fourni aux directeurs l'occasion
d’affirmer & nouveau, d’'une maniere significative, l'esprit qui les dirige.

L. Weber.

Alexander Pfister : Georg Jenatsch. Sein Leben und scine Zeit. 308 SS.
Mit einem Bildnis. Basel, Benno Schwabe & Co, 1938. Geb. Fr. 11.—

Das vorliegende Buch von Al. Pfister, wiahrend langen Jahren Lehrer
am Midchengymnasium in Basel, verdient als ein ganz neuer Versuch,
den biindnerischen Pradikanten, Konvertiten, Militir und Staatsmann
aus seiner Zeit heraus unserem Verstindnis ndher zu bringen, die unge-
schmilerte Beachtung auch der wissenschaftlichen Kreise, obgleich im
Interesse der Lesbarkeit des Buches und der steigenden Publikations-
schwierigkeiten der wissenschaftliche Apparat auf das Allernotwendigste
beschrankt werden muBte. Wir diirfen die letztere Tatsache als das einzig
Bedauerliche an diesem wirklich verdienstvollen Werke vorwegnehmen ;
denn die erwdhnten Griinde haben Pf. bestimmt, auch auf eine eingehzndere,
an sich sehr berechtigte Auseinandersetzung mit den bisherigen Auffassungen
zu verzichten. Das heit jedoch keineswegs, dal dem aufmerksamen
Beobachter die neuen Wege, die Pf. beschreitet, verborgen blieben.

Es liegt nicht in unserem Aufgabenkreis, dieser Darstellung in der
Zeichnung der verwickelten politischen Verhiltnisse oder gar der wech-
selvollen militarischen Ereignisse im einzelnen zu folgen. Doch darf
hervorgehoben werden, daB keiner sich durch diese sorgfiltig geschilderten
Vorginge, die zeitweilig die Personlichkeit von Jenatsch etwas in den
Hintergrund dringen miissen, vom Studium des sonst spannungsreich



geschriebenen Buches abschrecken lassen soll. Es ist ndmlich das Bestreben
Pf., darin kann man ihm nur voll zustimmen, die Persénlichkeit von Jenatsch
ganz in den Rahmen der Zeitgeschichte einzuordnen.

Was Pf. nach einer sehr gut durchdachten, vielleicht etwas zu kurzen
Skizze iiber die historische Sonderlage Graubiindens in jener Zeit, von
der Jugend- und Studienzeit des spédteren Staatsmannes darbietet, gehort
mit den SchluBkapiteln zum Bestgeschriebenen des Buches, offenbart
aber auch sofort die groBen Vorziige seiner Quellenkritik : peinlich genaues
Abwiagen aller Zeugnisse, eine fast bis zur Angstlichkeit wachsende
Zuriickhaltung vor personlichen Urteilen in strittigen Fragen, die aber
mit positiver Bewertung wechselt, sobald das griindliche Studium der
stofflichen Grundlagen solches erlaubt. Die kritische Haltung Pf. zeigt
sich vor allem in ciner sachgemiBen Einordnung der zeitgendssischen
Geschichtschreibung, deren Réitsel er zu entwirren sucht. So verdient
und bedeutsam manche Geschichtschreiber, wie der beriihmte Chronist
Fortunat Sprecher oder noch mehr Ulysses v. Salis als Memoirenschreiber,
durch ihre Werke sind und bleiben, so sehr erheischt ihre Voreingenommen-
heit als zeitgenossische Parteiginger und Gegner des von unten empor-
gestiegenen Staatsmannes Jenatsch eine behutsame Kritik (vgl. z. B. 227,
234 f.). Gerade nach dieser Richtung und in der Beschaffung zahlreicher
neuer Archivalien liegt ein grofles Verdienst dieser neuen Biographie, die
aus diesemm Grunde in vielen Ergebnissen vom Bisherigen stark abweicht.

Worin liegen die neuen Akzente dieser Darstellung ¢ Die Beant-
wortung dieser Frage lenkt uns sofort auf jene Bereicherung des Geschichts-
bildes, die uns hier besonders gefangen nehmen mufl. Es ist die Darstellung
und Neubewertung der gesamten religionspolitischen Vorginge, wie sie
sich mit der Personlichkeit von Jenatsch verkniipfen : seine eigene religidse
und politische Wandlung vom extremistischen Pradikanten und franzo-
sisch-venezianischen Parteiginger zum Katholiken und Staatsmann, der
den so notwendigen Ausgleich der Parteigegensiatze im Interesse des
eigenen Vaterlandes nur im Frieden mit Osterreich-Spanien und im Bruch
mit Frankreich erblickt. Verkettet bleiben alle diese Probleme mit der
Religionspolitik Graubiindens und der fremden Méachte — Frankreichs,
Osterreichs und Spaniens und der rémischen Kurie — in den biindnerischen
Untertanengebieten und in den Talern des Engadins und Prittigaus. Es
wird P{. wohl nicht leicht gelingen, seine durchaus griindlich belegten
und wohl iiberdachten Auffassungen allseitig zur Geltung zu bringen.
Das liegt nicht an thm ; der Blick fiir das richtige Verstandnis der damaligen
Verhiltnisse ist leider durch die neuere Geschichtschreibung vielfach mehr
als getriibt worden. Es geniige hier, als Beispiel, den einseitig nach Frank-
reich und dem Protestantismus orientierten Historiker Eduard Rott zu
nennen. Dagegen erklart ein Ilistoriker wie Richard Feller (Geschichte
der Schweiz II, 27f.), daB der Bruch Graubiindens mit Osterreich-Spanien
ein Irrtum gewesen sei (vgl. ebda. p. 37ff. zur Charakteristik neuerer
Wandlungen der Geschichtsauffassungen). Dafi die protestantische
Religionspolitik Biindens im Veltlin eine hdchst ungliickliche war, weil
sie gewaltsam verwirklichen wollte, was Tradition und natirliches Milieu,



Sprach- und Wesensgemeinschaft mit Italien nicht zulieen, darf man
wiederum z. B. von der Darstellung C. Camenisch’s aus der Schule
W. Ochslis nicht erwarten. Doch Pf. verfillt nun nicht in den Fehler,
solche Auffassungen einfachhin aus personlicher Stellungnahme heraus
zu bekimpfen. Er bemiihte sich vielmehr in gerechtem Bestreben, bei-
spielsweise das von P. Adelhelm Jann zur Verfiigung gestellte Material
aus dem Archiv der Kongregation de propaganda fide in Rom in den
gesamten Quellenbefund einzuordnen und so eine sehr empfindliche Liicke
zu fiillen. Das Bild muB sich nun notwendigerweise verdandern. Schuld
und Unschuld kénnen nun nicht mehr mit rascher und sicherer Gebarde
verteilt und die Problemlage schlechthin vereinfacht werden.

Nach dem Gesagten kann es nicht mehr iiberraschen, dafBl Pf. die
Konversion von Jenatsch als aufrichtig betrachtet, deren Motive nicht
mehr schlechthin in der chrgeizigen aufstrebenden Politik des Staats-
mannes zu ecrblicken sind, sondern in einem persdénlichen Durchdenken
theologisch entscheidender Fragen (s. den DBriefwechsel zwischen den
Pradikanten St. Gabriel und Jak. Ant. Vulpius und Jenatsch p. 189off.,
195ff.) und sodann in einer gereiften Konzeption der Religionspolitik,
wie sie sich aus der unabweisbaren Beachtung des neu zur Geltung gekom-
menen Universalismus der katholischen Reformidee ergeben muflte.
Pf. crhebt dabei nicht den Anspruch, alle Ritsel gelést zu haben. Er
weiB, daB die gewaltsame Beseitigung Stampas in Chiavenna auf den
Konvertiten kein giinstiges Licht wirft, aber die Tat bedarf, was die inneren
Motive betrifft, eciner niheren Abklirung und erst dann kann sie in ihrer
Tragweite und im Rahmen der zeitgenossischen Geschichte richtig erkannt
und beurteilt werden (253).

Fiir das Verstindnis vor allem des Konvertiten und des iiberragenden
Staatsmannes, das war Jenatsch, fiir die wahre Bewertung der biindneri-
schen Religionspolitik in den Untertanenlanden wird das Buch Pfisters
grundlegend bleiben. Es ist eine Leistung, deren Bedeutung angesichts
der damaligen Verkettung der biindnerischen mit der europaischen Politik
stark iiber den Rahmen der engeren Landesgeschichte hinausreicht. Der
Kirchenhistoriker wird sie wegen der weitgehenden Beriicksichtigung
des Religionsgeschichtlichen besonders zu schidtzen wissen.

Oskar Vasella.

Scriptoria medii aevi Helvetica. — Denkmailer schweizerischer Schreib-
kunst des Mittelalters I1I. Schreibschulen der Didzese Konstanz. St. Gal-
len II. Herausgegeben und bearbeitet von A. Bruckmer. Druck und Verlag
Roto-Sadag A.-G., Genf 1938.

Mit groBer Freude wird auch diese dritte Lieferung der Denkmaler
schweizerischer Schreibkunst im Mittelalter von den Interessenten entgegen-
genommen werden. Sie umfaBt 132 Seiten Text, eine doppelseitige Farbtafel
und 56 Tafeln. Gewidmet ist sie verdientermaBen der Gattin des Bearbeiters,
dessen emsiger Mitarbeiterin, und weist mit dem angegebenen Bestande
im Vergleiche zu ihren beiden Vorgingerinnen einen erheblich umfang-



S 316 -

reicheren Textteil und eine hohere Anzahl von Tafeln auf. Dies und die
Beigabe der Farbtafel wurde durch eine gréBere Subvention seitens des
Katholischen Administrationsrates und der Regierung des Kantons St. Gallen
ermoglicht.

Der Text schildert zunichst (S. 11-48) die Entwicklung der Bibliothek
und Schreibschule St. Gallens vom VII. bis zum XII. Jahrhundert. Fiir
deren Anfinge muB B. sich aus Quellenmangel mit vorsichtigen AuBerungen
begniigen, macht es aber wahrscheinlich, daB infolge der verschiedenartigen
Herkunft der Bewohner der Galluszelle dort burgundisch-frinkische,
ratische, italienische, irische und vielleicht sogar spanische Schreib-
gewohnheiten herrschten, daB die &dltesten St. Galler Kodizes einen &hnlichen
Charakter aufgewiesen haben wie die friiheren Bobbieser, nur mit einem
gegeniiber dem italienischen Elemente stirkeren merovingischen und
ratischen Einschlage neben dem irischen.

Festeren Boden betritt die Untersuchung erst mit dem Zeitpunkte
der Umwandlung der Galluszelle in ein Benediktinerkloster (747-8), seit
Otmar, unter dem sich die Herausbildung der Buchminuskel aus der Kursive
vollzogen haben dirfte. Unter seinem Nachfolger Johannes tritt dann
die wichtige Schreiber- und Kompilatorentitigkeit Winithars in die Er-
scheinung, der vielleicht die St. Galler Schule geleitet hat. Indessen sind
in dieser Zeit Schreibschule und Bibliothek noch bescheiden an Material,
Umfang, Kraften und Leistungen. Nicht viel anders ist das Bild unter
Waldo (t 814). Erst mit der Férderung der Abtei unter Ludwig dem Frommen
und den deutschen Karlingern cntfaltete sich auch die St. Galler wissen-
schaftliche Titigkeit wesentlich, Die Namen der Abte Gozbert (816-37),
Grimalt (841-72), Hartmut (872-83) und Salomon III. (890-913) sind
Marksteine der Entwicklung. Unter Gozbert wird der Grund fiir den
Aufstieg von Schule, Schreibstube und Bibliothek gelegt; sic erhalten
eigene Gebiulichkeiten ; die Schreiber mehren sich, die Zahl der her-
gestellten Bande nimmt zu, das Pergament zeigt bessere Beschaffenheit
und sorgfiltigere Bearbeitung, die Beschriftung wird kalligraphischer, die
Ausschmiickung kiinstlerischer, Skriptoren und Miniatoren scheiden sich
voneinander.

Auf dieser Grundlage baute die Zeit der Abte Grimalt und Hartmut
weiter. (Unter dem letztgenannten hat sich die reine karlingische Minuskel
durchgesetzt, wihrend der alte alemannisch-st. gallische Duktus der Schrift
kaum noch nachklingt). Das Zeitalter des Abtbischofs Salomon III. bedeutet
nach den Worten Bs. «das Ausklingen der klassischen Periode, stets auf
hochstem kiinstlerischen und kalligraphischen Niveau ». Hierauf folgt das
fiir die Entwicklung von Schreibstube und Biicherei wenig bedeutende
und an schlimmen Riickschligen reiche X. Jahrhundert. Aber noch an
seinem Ende setzt ein neuer Aufschwung unter Abt Immo (976-84) ein,
der nach etwa 100 Jahren seinen Abschluf3 fand.

Diesen notwendig knappen, aber an zahlreichen hochinteressanten
Beobachtungen reichen Ausfiihrungen schlieBt sich (S. 49-127) die Beschrei-
bung der Handschriften an. Sie beruht vornehmlich auf einer systemati-
schen Durcharbeitung der betr. Bestinde der St. Galler Stiftsbibliothek.



Von ihr sind fast 300 Bande herangezogen. Erst in weitem Abstande folgt
die Ziircher Zentralbibliothek mit 18 und dann die St. Galler Stadt-
bibliothek mit 1o Binden. Die staatliche Bibliothek zu Bamberg, die Basler
Universititsbibliothek, die PreuBische Staatsbibliothek Berlin, die Genfer
bibliothéque publique et universitaire, die Pierpont Morgan Library in
New-York, das Londoner British Museum und die Zofinger Stadtbibliothek
sind mit je einem Beispiele vertreten. Die herangezogenen Binde (die
Ausfillung von Liicken ist der vierten Lieferung vorbehalten) erhalten
eine Beschreibung, die iiber alle wesentlichen Dinge genaueste Auskunft
gibt. Ein zweifaches Abbildungsverzeichnis (S. 129-132) nach Tafeln und
nach Bibliotheken erleichtert die Beniitzung der 56 Tafeln und verbessert
kleine Irrtiimer in deren Bezeichnung, die wohl gleichmaf3iger hitte sein
konnen. Auch der Grofiteil der Abbildungen — iiber 100 — entstammt
der Stiftsbibliothek St. Gallen. Erfreulicherweise geben sie auch eine
Reihe von verschiedenartigen Einbinden wieder.

Alles in allem darf gesagt werden, daB sich die vorliegende Lieferung
wiirdig ithren beiden Schwestern anreiht, daB sie riihmlich Zeugnis ablegt
fiir den groflen Fleill und die umfassenden Kenntnisse des Bearbeiters und

fiir (!as hohe technische Kénnen seiner Mitarbeiter. P ass Foopsior

Verzeichnis der Handschriffen im Deutschen Reich. Bearbeitet im
Auftrag des Reichsministeriums fiir Wissenschaft, Erziehung und Volks-
bildung. Teil I: Die Handschriften der Staats- und Universititsbibliothek
Breslau., Band 1. Lieferung 1. Leipzig, Otto Harrassowitz 1938. S. 1-8o.

Die ErschlieBung der in den &ffentlichen und gréBern privaten Biblio-
theken liegenden Hss. durch gedruckte Kataloge ist immer noch ein
dringendes Bediirfnis, obschon bereits viele Bibliotheken ihre Hss.-Bestande
durch Verzeichnisse zuginglich gemacht haben. Keineswegs ist ja auf
diesem Gebiete die Hauptsache geleistet, besitzen doch grofe National-
bibliotheken noch lange nicht vollstindige gedruckte Inventare ihrer
Hss.-Fonds. Neben den Verzeichnissen einzelner Bibliotheksbestinde hat
sich seit langerer Zeit das Bediirfnis nach zusammenfassenden Hss.- Kata-
logen einzelner Staaten geltend gemacht. In dieser Hinsicht verdienen
Gustav Haenels Catalogi librorum manuscriptorum qui in bibliothecis
Galliae, Helvetiae, Lipsiae, Belgii, Britanniae, Hispaniae, Lusitaniae asser-
vantur (Lipsiae 1830) noch heute Beachtung. Das groBe « Beschreibende
Verzeichnis der illuminierten Hss. in Osterreich » und ctwa G. Mazzatintis
Inventari dei manoscritti delle biblioteche d’Italia oder der von Seymour
de Ricci und andern jiingst herausgebrachte Census of Mediaeval and
Renaissance MSS. in the USA sind vorbildliche Leistungen auf dem Gebiete
gesamtstaatlicher Hss.-Kataloge, wobei jedes Unternchmen wieder eine
besondere Eigenart, eine bestimmte Note hat. In den 8oer Jahren des
letzten Jahrhunderts wurde in Deutschland der Plan eines Hss.-Verzeich-
nisses fir PreuBen gefaBt, von dem aber nur der staatliche Géttinger
Katalog 1894 erschienen ist. Nicht an ein gemeinsames Schema gebunden,
haben in den folgenden Jahrzehnten zahlreiche kleinere und gréBere deutsche



o— 318 F—

Bibliotheken sodann ihre Hss.-Bestdnde durch z. T. ausgezeichnete Kataloge
zuginglich gemacht. Nun ist neuerdings der alte preuBische Plan wieder
aufgegriffen, entsprechend dem heutigen Umfang des Deutschen Reiches
ausgebaut und ausgedehnt worden. Als erster Teil im Gesamtunternehmen
erscheint der Breslauer, im 2. Teil der Grazer, im 3. der Konigsberger
Hss.-Katalog.

- Die Anlage des vorliegenden 1. Teiles, maBgebend wohl auch fiir die
spateren Teile, ist einfach, klar, iibersichtlich gehalten. Die Beschreibung
des Inbaltes wie der Hss. selbst ist knapp, doch fiir den Hss.-Forscher
durchaus geniigend. Kiirzer bei spatmittelalterlichen Codices, ist sie bei
frithmittelalterlichen (auch Fragmenten, Buchumschligen usw.) ausfiihrlich
genug. Der einzelne Codex hat scine Zahlnummer, die mit der Signatur des
Bandes, die am Kopfe jeder Stiickbeschreibung steht, nichts zu tun hat.
Dieses Zahlnummernsystem hat sich bewédhrt in andern Verzeichnissen
(vgl. z. B. Katalog der Hss. der Ziircher Zentralbibliothek). Die Beschreibung
besteht aus den Angaben iiber Bandzahl, Schreibstoff, Blattzahl, Groge,
Entstehungszeit, Herkunft ; Spaltenanzahl, Buchschmuck (wie Initialen,
Minierung, Rubrizierung usw.), Einband (auch genaue Beschreibung bei
Kunsteinbdnden), Besitzervermerke, originale Provenienzeintrige u. a. m.
Die exakte Inhaltsangabe mit Incipit- und Explicit-Angabe lassen den
Codexinhalt ohne weiteres festhalten.

Da der vollstindige Breslauer Band noch nicht vorliegt, 1a8t sich iiber
den Gesamtinhalt der Codices dieser beriihmten Bibliothek noch nichts
Genaueres mitteilen. Vieles ist daraus in der Literatur bekannt. Der
1. Faszikel enthdlt vorwiegend theologische Werke, wie Bibeln, Liturgica,
solche in groBer Anzahl, Kommentare, kanonisches Recht usw. Herkunfts-
maBig stammen die meisten Bande aus ostdeutschen Stiften und Klostern.
Damit wird eine auBerordentlich wichtige, bis jetzt nur viel zu wenig
bekannte Quelle zur Geistesgeschichte Schlesiens im 13.-15. Jh. — denn aus
dieser Zeit stammen die allermeisten Codices — erschlossen. Die Fiille von
z. T. wichtigen und interessanten Einzelheiten, die aus Schreibereintrigen,
Provenienzvermerken, Einbanden, Miniaturen usw. gewonnen werden und
unser Bild der damaligen Kultur jener Gegenden ungemein bereichern, sei
bei spaterer Gelegenheit erortert.

Mit diesem ersten aufschluBreichen Band hat sich das Verzeichnis
der Hss. im Deutschen Reich bereits einen bedeutenden Platz in der Katalog-
Literatur verschafft. Unsere schweizerischen Bibliotheksvorstinde mit
Hss.-Fonds werden gut daran tun, diesem groBangelegten Katalog alle

Beachtung zu sehenken. A. Bruckner.

Dr. Braun Albert : Der Klerus des Bistums Konstanz im Ausgang
des Mittelalfers (Vorreformationsgeschichtliche Forschungen, herausgegeben
von Heinrich Finke, Bd. 14) 1938. Miinster. Aschendorff. x1x-200 SS.
Geheftet 7,35 RM (Auslandspreis).

Ce livre intéresse spécialement notre pays, puisque la Suisse centrale
et orientale faisait partie du diocése de Constance. L’auteur étudie d’abord,



S — 319 —

pour savoir a quel milieu social ils appartenaient, les représentants des
divers échelons de la hiérarchie ecclésiastique. Les évéques faisaient partie
de la noblesse, moins exclusivement cependant a Constance que dans d’autres
diocéses (M. Braun n’admet pas, s’opposant en ceci a M. K. Scheenen-
berger, que 1'évéque Heinrich ait passé au pape frangais lors du Grand
Schisme). Il en était de méme, en grande partie du moins, pour le chapitre
cathédral, tandis que les chanoines de collégiale se recrutaient plutdt parmi
les familles du patriciat ou de la bourgeoisie.

Depuis que le Pape était a Avignon, c’était lui qui, de plus en plus,
nommait I’évéque, mais non sans tenir compte, maintes fois, des veeux du
Chapitre, ou se substituant au contraire a lui lorsque les chanoines, ne
réussissant pas a s'entendre, avaient fait appel au Saint-Siége. Il en est de
méme durant le Grand Schisme, tandis que, dans la suite, I’élection est
faite de nouveau, ordinairement, par le corps capitulaire. En résumé, sur
les 21 évéques qui se sont succédé sur le siége de Constance pendant les deux
siécles étudiés par M. Braun, sept seulement ont été choisis par l'inter-
vention exclusive du Souvecrain Pontife.

Les monastéres, ceux de femmes en particulicr, étaient contraints
de recevoir les candidats que les évéques leur demandaient d’accepter.
Nombre de couvents étaient de la sorte, pratiquement, réservés a la noblesse,
et c’est ce qui permit 4 des monastéres tels que ceux de Reichenau, Saint-
Gall ou Einsiedeln de conserver leur prestige et leur influence, alors que,
au point de vue moral et surtout numériquement, ils avaient considérable-
ment baissé.

Comme conséquence du droit de patronat, les curés et les chapclains
étaient nommés le plus souvent par des laiques : des nobles tout d’abord,
auxquels succédaient cependant de plus en plus des bourgeois, qui, a leur
tour, abandonnaient assez souvent leur droit i la cité. Ces divers collateurs
ne résistaient naturellement pas a la tentation de favoriser les leurs, et
c’est pour réagir contre les inconvénients de ce patronat laique que se
multipliérent les incorporations en faveur des couvents surtout, puis aussi
des Chapitres. Une plaie, par contre, subsistait et allait méme en s'aggra-
vant : le cumul des bénéfices ; tel ecclésiastique était curé de sept ou huit
paroisses ; tel autre avait réussi & se faire attribuer jusqu’a douze prébendes.

Un chapitre du livre de M. Braun est consacré 4 la formation intellec-
tuelle du clergé : les écoles épiscopales diminuaient en imporiance, et de
méme celles des couvents, dans la mesure ol progressaient au contraire
les universités. Utilisant les listes d’étudiants, actuellement publiées, I'auteur
aboutit a cette conclusion : sur prés de 6000 clercs du diocése de Constance
attestés comme étudiants universitaires pour la période qui fait l'objet de
son étude, soit celle qui va de 1300 &4 1500, un peu plus de 300 appartiennent
au XIVme siécle, g50 a la premiére moitié du XVme si¢cle et prés de 4700
a la seconde. C’est dire que la formation scientifique du clergé était loin d’étre
en baisse 2 la fin du moyen 4ge ; encore faut-il ajouter que la plupart de ces
clercs ne faisaient que commencer leurs études : ils s’inscrivaient & la faculté
des arts ; un assez grand nombre suivaient encore les cours de droit, mais
trés peu ceux de théologie.



— 320 —

- M. Braun passe assez vite sur la question de la moralité du clergé, mais
il s'arréte plus longuement sur celle, significative et touchante, des témoi-
gnages de sa charité. Le chapitre consacré au culte et a la pastoration I'améne
a parler de la prédication, des indulgences, des peines ecclésiastiques,
spécialement de l'interdit.

11 s’occupe enfin des tentatives de réforme. On sait qu’elles n'eurent
guére de résultats; non pas que certains évéques n’eussent essayé de
corriger les abus, mais leurs efforts furent enrayés par le conflit épiscopal
qui attrista le diocése de Constance aprés le milieu du XVme siecle.
L’évéque était, d’autre part, quant & l’administration de son diocese,
malheureusement lié par son chapitre cathédral, et ses essais de réforme
étaient paralysés en outre par les obstacles que constituaient les exemptions
du clergé et I'application du droit de patronat. M. Braun ajoute cette
remarque tres juste : de fréquentes interventions disciplinaires de la part de
I'autorité ecclésiastique, loin d’'étre, pour une époque, la preuve d'un recul
au point de vue moral, sont au contraire l'indice d'une salutaire réaction,
tandis qu’'un siécle ol le pouvoir central se tait peut étre une époque de
grande décadence.

Le sujet, trés vaste, abordé par M. Braun n’a pas été épuisé, en cc sens
qu'’il n’a nullement cherché a entreprendre pour le grand diocése de Constance
les enquétes de détail qui, seules, permettraient de porter un jugement
définitif. Il ne s’est guére livré lui-méme a des travaux d’archives; il s’en
tient aux études spéciales déja publiées sur telle abbaye, telle paroisse, telle
institution. Il a, en particulier, pour la premiére fois, utilisé les regestes dans
lesquels M. K. Rieder a condensé le résultat de ses longues recherches sur
les évéques de Constance. Dans ces conditions, 'auteur, loin de vouloir
étaler sous les yeux des lecteurs des statistiques de détail, se contente, avec
raison, de citer un exemple ou l'autre & 'appui des conclusions générales
auxquelles il estime pouvoir aboutir. Celles-ci ne seront vraisemblablement
guére modifiées par les études ultérieures qui permettront de compléter
les ‘enquétes auxquelles s’est livré M. Braun. Son travail, pour n’étre néces-
sairement qu’un essai et une synthése provisoire, n’en mentre pas moins
ce qu’'une appréciation droite, alliée 4 une stricte méthode historique,
quand on les applique a des données sérieusement établies, peuvent fournir
de précisions et de conclusions suggestives. On contribue de la sorte, ainsi
que l'auteur le fait remarquer dans son introduction, a porter sur la situation
de I'Eglise avant la Réforme des appréciations plus équitables que celles,
passionnées et contradictoires, des histo.iens d’autrefois : les uns, méme
Janssen, étant enclins a embellir, tandis que d’autres exagéraient en sens
inverse. C’est I'un des mérites de M. H. Finke d’avoir ouvert ici la voie
et d’y avoir engagé ses éleves. L. Waber.




	Rezensionen = Comptes rendus

