
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 32 (1938)

Artikel: Ein Urteil des Petrus Canisius über Molina : unveröffentlichte Texte
Sebastian Werro's (1614) zum Gnadenstreit

Autor: Perler, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-125242

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-125242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Urteil des Petrus Canisius
über Molina.

Unveröffentlichte Texte Sebastian Werro's (f 1614)
zum Gnadenstreit.
Von Othmar PERLER.

Die breit angelegten Untersuchungen zur Geschichte des Molinismus,

welche jüngst Dr. Fr. Stegmüllerl durch einen ersten Band

eingeleitet hat, dürften die Veröffentlichung folgender Texte
rechtfertigen, die abseits vorauszusehender Fundorte stehen.

Die einen gewähren uns einen Einblick in die Vorlesungen, welche

der bekannte Moraltheologe Juan Azor 1591 über die Gnadenlehre

am römischen Kolleg hielt. J. Azor war Mitglied der von Aquaviva
bestellten Kommission, welche 1586 die erste Ratio Studiorum der
Gesellschaft Jesu herausgab und 1586-1587 dem General ein ungünstig
lautendes Urteil über Molinas Lehrsätze einreichte 2. Diese Umstände
dürften der bis jetzt noch nicht untersuchten Gnadenlehre Azors eine

eigene Bedeutung verleihen. Bekanntlich nennt der heilige Alfons
Maria di Liguori Azor den klassischen Autor der Moraltheologie.

Der andere, wichtigere, enthüllt uns nicht mehr und nicht weniger
als die Stellungnahme des von Papst Pius XI. zum Kirchenlehrer
erhobenen heüigen Petrus Canisius zu Molina.

Die Überlieferung beider Texte verdanken wir dem Kontroversist
und Theologe Sebastian Werro (* 1555 j 1614), Propst zu Freiburg
in der Schweiz. Im Rahmen der Biographie dieses Mannes werden
diese Texte und ihre Überlieferung verständlich3. Daher sind sie

auch nicht zu trennen, obwohl sie von ungleicher Bedeutung sind.
Die engeren Beziehungen Werro's zur Gesellschaft Jesu reichen

1 Fr. Stegmüller, Geschichte des Molinismus. I. Bd. Neue Molinaschriften.
Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, Bd. XXXII,
Münster i. W. 1935.

2 Ebd., S. 38*. Die anderen Mitglieder dieser Kommission waren Gaspar
Gonsalves, Jacques Tyrie, Peter Busens und Stephan Tucci.

3 R. Werro, Notice sur la vie et les écrits de Sébastien Werro, Fribourg 1841.
Eine ausführlichere biographisch-literarhistorische Studie ist in Vorbereitung.



— 288 —

in das Jahr 1580 zurück. Gegen Ende dieses Jahres beginnt Canisius
seine Tätigkeit in Freiburg. Werro, Stadtpfarrer seit Februar des

gleichen Jahres, wird bald intimster Freund des Heiligen. 1590 resigniert

er als Pfarrer und Dekan. Der Vertiefung seiner theologischen
Kenntnisse widmet er ein dreijähriges Studium am römischen Kolleg
(1590-1593). Humanistische Studien zu Freiburg i. Br. (1571-1574),

religiöse Kontroversen in Wort und Schrift, eine mehrjährige Seelsorge

hatten den Blick des reifen Mannes geschärft. Die während der

Vorlesungen gesammelten Notizen verdienen volles Vertrauen.

Wenigstens eine Auswahl solcher Notizen sind in der Handschrift
180 der Universitätsbibliothek zu Freiburg (Schw.) erhalten *.

Dieselben sind mit der Werro eigenen Genauigkeit niedergeschrieben.
Infolge des schlechten Papieres ist aber die Handschrift einem nicht
aufzuhaltenden Zerfall ausgesetzt. Bl. 203r-239r findet sich der Traktat
« De Peccato Originali et Gratia ». Dessen Autor wird Bl. 204r namhaft
gemacht : « Praelectiones Theologicae, in almo Collegio urbis Romae

exerptae a professore Theologo D. Joanne Azor Hispano cluriss ».

Bl. 2i7r finden wir den chronologischen Vermerk : « Aimo Domini 15ÇI »

und Bl. 238r : « Post Paschu ». Wir haben es somit mit Vorlesungen
aus dem Jahre 1590-1591 zu tun. Sie sind im wesentlichen ein Kommentar

zu den einschlägigen Fragen der Summa Theologica des hl. Thomas.
Die Gnadenlehre Azors wird hinreichend durch die Wiedergabe

jener Stellen charakterisiert, in welchen zu den kontrovertierten
Fragen Stellung genommen wird.

Das ist zunächst der Kommentar zu Ia-IIae q. 109 a. 8 : Utrum
homo sine gratia possit non peccare. Nach einer Zusammenfassung
des Inhaltes dieses Artikels in vier Sätze folgt der persönliche
Kommentar :

Bl. 232T : Auxilium actuale speciale triplex est : praeveniens
consensum voluntatis ; concomitans ; et subsequens.

Praeveniens est vel sumeiens, vel efficax ; hoc appellat vocationem
congruam Aug. I. ad Simplician. q. 2 ; illud dicitur (Bl. 232") quod specialiter

dat Deus ante consensum voluntatis ; et consensus ipse non fit sine
concomitante

Sufficiens dicitur, non congrua, quasi non efrìcax, ut facto consentiat
voluntas. Nunquam, enim consentit quisquam ad sufficientem gratiam solum :

nec tamen est frustra. Potest fortasse eam sentire homo tum, cum animad-

1 Univ. Bibliothek Freiburg (Schw.), Handschrift 180, Sebastian Werro,
Dictata Theologica nonnulla Romae anno 1590 a mense Novembri et 1591 et
1592 et 1593 non toto.



- 289 —

vertit inspirationes divinas, quibus tamen vel concupiscentia vel pigritia
reluctantur.

Magna controversia est, quomodo sufficiens numquam permoveat
voluntatem et quomodo ad efncax constare possit libertas arbitrii.

Ex hoc quod videt Deus aliquid futurum esse, non sequitur illud
futurum necessario esse : quia scientia providentis non imponit necessitatela

rei visae ; quia rerum nécessitas non pendet ex illarum scientia ;

sed movet Deus quemlibet ex auxilio, quo illum et indigete et parere novit.
Praescientia non tollit libertatem assentientis. Voluntas Dei caussa

est, ut res sit ; Scientia vero caussa non est, sed se tenet ut consequens
voluntatis assensum. Math, n : Vae tibi Chorozain etc. ; videbat igitur
Deus illos penitcntiam acturos, si his aut illis auxiliis congruis
moverentur : Chorozain datum fuit auxilium sufficiens quidem (secus enim
non exprobaretur illis), sed non efncax, ut non obedituris. Sap. 4 : Raptus
est ne malitia mutaret intellectum et voratus est, quo tempore ejus
voluntas obsequi facilius poterat.

Impotentia faciendi
et patiendi

Physica, ut sensus non possit intelligere.

Moralis, non quia ex natura rei sit ita, sed quia
numquam evenit, ut omnes homines sint grammatici.

Aliud est, hoc erit certum, determinatum : aliud necessarium et inevita-
biliter ; hoc non convenit rei ex se ; illud (unleserlich) extrinseca.

Infallibilitas non est conditio rei scitae et notae, sed scientiae prae-
videntis.

Einige Stellen sind unklar. Trotzdem ist es nicht schwer in diesen

Sätzen jenen Kongruismus zu erkennen, den der hl. Bellarmin und
Suarez mit Eifer verfochten. Darauf weisen die angeführten Texte
aus Augustinus, Matthaeus c. 11, 21 sqq. ; die Begründung der
Infallibüität des göttlichen Vorauswissens (Gott bewegt jeden mit
jener Gnade, von der er weiß, daß der Betreffende ihrer bedarf und
ihr Folge leistet) ; die Beschreibung des Verhältnisses von Erkennen
und Woüen Gottes zum freien, geschöpfliehen Wülensakt (Der Wille,
nicht die Erkenntnis Gottes ist Ursache der Dinge. Letztere verhält
sich zur Zustimmung des geschöp fliehen Willensaktes ut consequens).

Ein zweites Mal berührt Azor die kontrovertierte Frage in
Ia-IIae q. 112 a. 4 : Utrum gratiu sit maior in uno quam in alio.

Bl. 238" : Utrum differentia illa, qua alius se convertit, alius non,
originaliter a Deo pendeat an ab hominis libero arbitrio

Duae sunt opiniones :

I. Pelagianum est hoc reducere ad liberum arbitrium ut in primam
caussam.

REYUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE IO



— 290 —

IL Lutheranum est, referre hanc diversitatem solum in Deum, ut
originalem caussam ;

et quod sit regerenda in liberum arbitrium. Themata ponantur :

I. Si sermo sit de his auxiliis, quibus extrinsecus adhibitis soient
homines excitari v. gr. viso aliquo miraculo, alius convertitur, alius non
etc. ; item metu aequali incusso vel audito sermone eodem etc. certum
est non esse diversitatem ex parte auxiliorum exteriorum : igitur de
auxiliis internis agitur.

II. Supposito auxilio speciali praevenienti Dei, quod unus credit,
alter non ; diversitatem hanc non esse reducendam ad solas naturae vires :

quia si ex consensu libero credit homo, credit excitatus et vocatus auxilio
speciali Dei praeveniente : ct ita Pelagianum csset dicere, nostrum actum
credendi ex solis naturae viribus sine Dei auxilio (esse).

III. In eo qui credit, non solum esse gratiam Dei operantem et prae-
venientem, sed et cooperantem et adjuvantem : in non credente, cum
habuerit speciale auxilium, fuisse quidem gratiam Dei praevenientem,
non tamen sequentem : quia gratia secunda Dei semper est cum actu nostro
libero.

(Bl. 238e) Medina 1, 2 q. 109 a. io, dub. ult. docet hanc diversitatem
esse reducendam in gratiam Dei ; et videtur diccre, oppositum esse

Pelagianum, ex auctore Augustini. Bannes i q. 23 a. 3 dub. 3.
conci. 9. Ruard. Taper art. 7, propositio 7, videtur docere, totam
diversitatem, supposito semel auxilio Dei, regerendam esse ad hominis
liberum arbitrium, quia unus vult, alius non.

Certum videtur mihi, reducendam diversitatem ad gratiam Dei, quia,
si supposito semel auxilio Dei praeveniente, unus credit, non alius, quia
unus vult, alius non vult, sequi necessario videtur aliquid esse in homine
de quo gloriari possit ; non quidem Pelagiano sensu, quia illi totum actum
credendi docebant esse ex naturae viribus solis, sine auxilio Dei speciali :

atvero opposita opinio licet affirmât auxilium Dei praeveniens, docet
tamen ilio posito ideo praestare asscnsum fidei, quia vult : igitur hoc
quod est, velie praestare assensum fidei, postulet specialem vocationem
Dei ; ex nostris igitur gloriari potest : sed est contra Paulum : Quid habes

quod non accepisti : at velie et perficere a Deo est.

Quod nonnulli sint reprobi, est conditio ex culpa hominis proficiscens :

et se tenet ex parte praescientiae Dei.

I sufficicns 1 posse
Auxilium Dei dat nobis

efncax velie

Ita tamen dat velie erficax, ut possit voluntas ipsurn non accipcro : ita
enim dat velie, ut tamen non tollat oppositum voluntatis. Posse autem
etiam in naturalibus praecedit velie.

Non exspectat Deus nostrum consensum; nam auxilium efßcax eum
ex nobis potest elicete.



— 291 —

Efficacia auxilii procedit ex Deo, non ex nobis. Auxilio tali et tam
congruo nos excitât, quali praevidit nobis esse necessarium.

Excaecatis non desunt sufficientia auxilia ; ut de Pharaone quis
dubitct et de Judaeis, qui conplura auxilia acceperint : sunt igitur ob
solam malitiam sive (Bl. 239') duritiem et caecitatem reprobati (igitur
propter illorum nolle, si enim voluissent, conversi fuissent. Matth. 23).

De Gentibus invincibiliter ignorantibus eas dicimus non damnari ob

ignorantiam, dicentc Christo : Si ego non venissem.

Ignorantia igitur invincibilis fidei ad culpam non imputatur, ut ex
Christi illis verbis colligitur : multa autem auxilia a Deo in vita accipiunt.
Culpa autem sua et vitiis impediunt dispositionem ad gratiam maiorem
et fidem a Deo accipiendam.

Azor nennt in diesem Kommentar die Koryphäen der thomistischen

Lösung mit Namen : Medina und Bâfiez. Mit Entschiedenheit lehnt
er den Löwenertheologen Ruardus Tapper ab und stellt sich in der
Prädestinationslehre auf die Seite der Dominikaner. So hat ihn Werro
auch verstanden. Er fügt zur Stelle « Certum videtur mihi » etc. die

Bemerkung an den Rand : « Videnlur Patres Societatis velie omnia in
Deum reducere, ut purum admodum vel nihil libero arbitrio relinquant ».

R. Tapper gilt aber allgemein als Vorläufer Molinas1. Dieser selbst

wird von Azor nicht erwähnt, ebenso wenig wie seine Gesinnungsgenossen,

z. B. Lessius. Azor dürfte trotzdem Molina mit im Auge
haben. Seine Concordia war zwar noch nicht der großen Öffentlichkeit

übergeben worden. Azor war indessen sehr wohl über dessen

Gnadenlehre unterrichtet. Als Mitglied der Kommission der Ratio
Studiorum hatte er sich vier Jahre vorher auch zu derselben äußern

müssen. Sein Urteil dürfte die ablehnende Entscheidung stark beeinflußt

haben. Hier finden wir die Gründe, die ihn zur Ablehnung
bewogen haben.

Azor folgt deswegen Bäiiez nicht notwendig in den Kernfragen
seines Systems. Statt Gottes Wissen um die freien geschöpflichen

Handlungen aus Prämotionsdekreten zu erklären, wie es Bânez tat,
sucht Azor die Lösung des Problems in der Scientia Media. Anders
ist folgender Satz kaum zu verstehen : « Auxilio tali et tam congruo
nos excitai, quali praevidit nobis esse necessarium ». Die Kommentare

zu beiden Artikeln ergänzen sich übrigens gegenseitig und lassen die

gleiche Lehre erkennen.

1 E. Vansteenberghe, Artide Molinisme in Dictionnaire de Theologie Catholique

X, 2095-2097.



— 292 —

Weder Schneemann1 noch Scoraille2 erwähnen diese Stellungnahme

Azors im Gnadenstreit. Letzterer fragt sich, aus welchem
Grunde Suarez Molina in der Prädestinationslehre nicht folgte, obwohl
er nach dem Zeugnisse seines Schülers Lessius früher seine Ansicht
geteüt hatte. ScoraiUe glaubt diese Ablehnung aus Rücksicht auf
Aquaviva erklären, mehr noch auf den Einfluß Bellarmins zurückführen

zu müssen. Für letzteren wären besonders taktische Gründe
maßgebend gewesen3. In Anbetracht des Ansehens, das Azor genoß,
und des Einflusses, den er ausübte, dürfte seine Rolle in der
Ausgestaltung und Verbreitung des Kongruismus in dieser ersten Zeit
des Gnadenstreites nicht ganz unwesentlich gewesen sein. Aus Werros
Aufzeichnungen ist jedenfalls ersichtlich, daß am römischen Kolleg
bereits um 1591, also sechs Jahre vor der Einsetzung der Congregatio
de auxiliis, der Kongruismus gelehrt wurde4.

1593 in seine Heimat zurückgekehrt setzte Werro seine

theologischen Studien mit Leidenschaft fort. Den Beweis liefern uns die
rasch sich vermehrenden Bände seiner Bibliothek, die zum großen
Teil noch erhalten und mit chronologischen Angaben versehen sind6.
Die Frucht dieser Arbeit war unter anderem eine Gesamt théologie
De Vera Religione. Die Vollendung derselben wurde durch den zu
frühen Tod verhindert. Die im Besitze des Franziskanerklosters zu

Freiburg (Schw.) befindliche Handschrift zählt gegen 3000
feinbeschriebene Quartseiten. Sie schließt mit dem vollendeten XXV. Buch
De Gratia und der chronologischen Angabe : « 25. Oct. 1614 ».

Seitdem Werro durch seine römischen Studien mit dem berühmten
Gnadenstreit bekannt geworden war, hat ihn derselbe weiterhin

1 Gerardus Schneemann S. J., Controversiarum de divinae gratiae liberique
arbitrii concordia initia et progressus, Friburgi Brisg. 1881, p. 161 sq.

2 Raoul de Scoraille S. J., François Suarez S. J., Paris 1912/13.
3 Ebd., p. 467 ss. 471 ss.
* Azor vertritt den Kongruismus in seinen Institutiones Morales, welche

aber erst 1600 in Rom herauskamen. Vgl. Joannis Azorii S. J., Institutiones
Morales, Coloniae Agrippinae MDCII, t. I. lib. I. cc. xx sq., p. 50 sqq. Die
erste Ausgabe steht uns leider nicht zur Verfügung. Nach C. Sommervogel S. J.
(Bibliothèque de la Compagnie de Jésus I, 741 c) findet sich ein unedierter
Kommentar Azors zur Ia und Ia-IIae in Alcala. Ob er noch erhalten ist

6 Werros umfangreiche Bücherei findet sich größtenteils in verschiedenen
Bibliotheken Freiburgs : Franziskaner, Universitäts-Bibliothek, Bibliothèque de
la Société Economique, Kapitelsarchiv von St. Nikolaus, Kapuziner. Zerstreute
Exemplare sind in Privatbesitz.



— 293 —

gefesselt. Bereits in Rom hatte er sich die Summenkommentare der

Dominikanertheologen Cajetan, Medina, Bânez gekauft1. Die
zahlreichen Randbemerkungen und Unterstreichungen lassen erkennen,
wie sehr ihn der Gnadenstreit beschäftigte. Aus anderweitigen
Aufzeichnungen erfahren wir auch von persönlichen Beziehungen zum
hl. Bellarmin2. Molinas Name, geschweige denn seine Werke treffen
wir um diese Zeit noch nicht, obwohl er, wie wir bereits sahen,

bereits damals gegen seinen Lehrer für Molinas Ansicht eingenommen

war.
Im Jahre 1596 erwirbt sich unser Freiburgertheologe um 18 Pfund,

Molinas Kommentar zur Prima Pars in der Lyonerausgabe von 1593,

an die auch ein Auszug aus der Concordia beigefügt wird. Der
wertvolle Band steht unter der Signatur D 328 in der Bibliothek der
Franziskaner zu Freiburg (Schw.). Auf der inneren Seite des vorderen
Deckels lesen wir folgende, von Werro in seiner zierlichen Humanistenschrift

angebrachte Notiz :

R. P. Petrus Canisius :

Molina noster, qui utinam Germanis nostris arrideat, solide docet

quae non sunt vulgaria, sed Scholasticae Theologiae inprimis congruentia
et valde notatu digna.

Is tamen a Dominicanis graviter accusatus est, de novis opinionibus,
de gratia, etc. quae Romae praeside demente VIII. Pontifice convocatis
utriusque ordinis peritioribus diu ventilatae fuerunt.

Diese wenigen Zeilen geben uns das Werturteil des hl. Petrus
Canisius über Molinas theologische Schriften. Es ist, wie dies zu
erwarten war, ein günstiges, ja ein sehr günstiges. Es gipfelt im Wunsche,
Molina möchte « unsern Deutschen » genehm sein.

In Einzelheiten ergeht sich dieses Zeugnis nicht. Wenn wir aber
den Zweck dieser kurzen Bemerkung in Erwägung ziehen, so muß
sich dieselbe, wenigstens im Sinne Werros, auch auf die kontrover-
tierte Gnadenlehre beziehen. Mit ihr beschäftigt sich Werro intensiv.
Er stand, wie bereits bemerkt, schon in Rom auf Molinas Seite.

Er fühlt sich um so sicherer, als er den von ihm hoch geschätzten
Canisius als Gewährsmann anführen kann. So tut er es auch in
andern Fällen.

1 Franziskanerbibliothek D 18 Titelblatt : Sum Sebastiani Verronii emptus
Romae 1590; D 26: Romae 1591 ; D 14: 1590/91.

2 Franziskaner, Handschrift 9r, p. 381.



— 294 —

Der zweite Teü der Notiz sagt übrigens mit aUer Klarheit, um
was es geht. Es ist jedoch nicht sicher, ob es sich in diesem Zusatz
immer noch um das Urteil des Canisius handelt. Dieser Zusatz scheint
vielmehr eine Ergänzung Werros zu sein. Darauf läßt nicht nur
das zweifelnde, einschränkende « tamen » schließen, sondern vor allem
die Erwähnung der von Klemens VIII. berufenen Kommission von
Jesuiten und Dominikanern, welche lange über die strittigen Fragen
disputierten. Damit kann nur die im November 1597 vom Papste
einberufene Congregatio de auxiliis gemeint sein, deren Verhandlungen

sich über neun Jahre hinzogen. Petrus Canisius starb aber

am 21. Dezember 1597,
Darauf deutet auch eine zweite Notiz auf der inneren Seite des

hintern Deckels : « Censurae ecclae. suhmittitur doctrina praedestina-
tionis et caeteru » p. 339, I. e. Mit diesem Hinweis macht sich
Werro wahrscheinlich Molinas an genannter Stelle ausgesprochene
Reserve zu eigen. Das läßt uns wiederum in obigem « tamen » Werros

eigenen Zusatz erkennen.
Noch entscheidender ist die Beobachtung, daß zwar die gleiche

Hand, aber eine verschiedene Feder die beiden Notizen geschrieben
hat. Die gleiche breite Feder und die gleichen übers Gewöhnliche
zierlichen Initialen des ersten Teiles der Notiz finden wir wieder in
einer Angabe auf dem Titelblatt : « Sum Sebastiani Werronii 1596 ».

Damit haben wir offenbar auch den terminus ante quem des Urteils
des Canisius. Sehr wahrscheinlich hat Werro auf Anraten des Heiligen,
d. h. auf das von ihm dann im gekauften Bande schriftlich
aufbewahrte Urteil hin Molinas Kommentar erworben. Erst später,
nach dem Tode des hl. Canisius scheint er den persönlichen Zusatz

hinzugefügt zu haben.
Das Zeugnis ist allerdings kein unmittelbares. Es verdient jedoch

unbedingte Glaubwürdigkeit. Die Beziehungen zwischen Petrus Canisius

und Werro waren sehr rege und sehr vertrauliche. Die beiden berieten
und unterstützten sich gegenseitig in der Seelsorge1. Unter der Leitung
des Canisius machte Werro wiederholt Exerzitien 2. Ihn hatte er vor
aUem als wissenschaftlichen Berater gewählt und geschätzt. Um 1588

1 0. Braunsberger S. J., Beati Petri Canisii epistulae et acta, VIII mon. 1346,
p. 617; mon. 1465, p. 787; ep. 2178, p. 174 etc.

2 Freiburger Univ. Bibl. Hs. 761 ; vgl. O. Braunsberger, a. a. O. mon 1460,
P- 779-783 und mon. 1465, p. 787 (vom Jahre 1588) ; mon. r576, p. 879 sq.
(aus dem Jahre 1596).



- 295 —

bat Werro Canisius um eine Anleitung zum theologischen Studium.
In der mehrere Seiten umfassenden Antwort wird Werro als ein nicht
gewöhnlicher Freund bezeichnet (« non vulgaris amicus »), als Bruder,
in dessen brüderliches Herz Canisius ausschütten darf, was nicht jeder
zu tun wagt, nämlich daß der Bittsteller schlecht predige '. Ähnliche

Zeugnisse größter Vertrautheit ließen sich häufen. Werro stand daher
auch als intimer Freund am Sterbelager des Heiligen 2.

Zu dieser Intimität tritt ein für Werro geradezu charakteristischer
Brauch über Zeitgenossen und Zeitereignisse schriftliche Aufzeichnungen

zu machen. Den sprechenden Beweis liefern seine zahlreichen
Handschriften und Bücher. Was Canisius im besondern betrifft, so

ist bekannt, daß Werro Exerzitienvorträge des Heiligen wenigstens
auszugsweise erhalten hat und seine Notizen mit Vermerken begleitet
wie « De verbo ad verbum »3. Ein Zeitgenosse nennt nach Werros Tod
diesen einen auserlesenen Freund, Verehrer und Nachahmer des Petrus
Canisius. Mit schärfstem Blicke hätte er die hohen Eigenschaften
des Heiligen beobachtet und seine Beobachtungen später der Gesellschaft

Jesu mitgeteüt. Wäre Werro nicht gewesen, diese Eigenschaften
wären der Nachwelt entgangen 4. Der aufgefundene Text über Molina
ist ein neuer Beweis für die Richtigkeit dieses Urteils. Der ganze Satzbau
desselben macht übrigens den Eindruck größter Treue und Unmittelbarkeit.

Es darf auch auf die Tatsache hingewiesen werden, daß aus
der Feder Werros der erste Versuch einer Biographie des hl. Kirchenlehrers

stammt5.
Trotz seiner lakonischen Kürze ist der neue Text auch wertvoll.

So weit ich sehe, standen wir bis jetzt trotz der einzigartigen VoU-

ständigkeit der von O. Braunsberger gesammelten Briefe und Zeugnisse
und trotz der zahlreichen gedruckten Werke des Heiligen in dieser

Frage vor einem fast vollständigen Dunkel.
Ein Historiker des Gnadenstreites aus dem 17. Jahrhundert,

P. Poussines (f 1686) erwähnt nur, daß die zweite Generation der
GeseUschaft Jesu wie die erste sich zu Molina bekannte. Zur zweiten
Generation werden Ribadeneira, Canisius, Augerius und viele andere

1 O. Braunsbetger, a. a. O. VIII ep. 2249, p. 269-276.
2 Freiburger Univ. Bibl. Hist. Colleg. Fribg. I, p. 45 ; vgl. O. Braunsberger,

a. O. VIII mon. 1601, p. gr3 ; mon. 1621, p. 932 sqq.
8 O. Braunsberger, a. a. O. VIII mon. r46o, p. 780.
4 O. Braunsberger, a. a. O. VIII mon. 1621 Praefatio, p. 932-933.
5 O. Braunsberger, a. a. O. VIII mon. 1621, p. 932 sqq.



— 296 —

gezählt. Es ist aber nicht ersichtlich, ob sich der Verfasser bei dieser

ganz allgemein gehaltenen Behauptung auf Quellen stützt oder ob er
eine für ihn selbstverständliche Vermutung ausspricht1.

Die Katechismen des Petrus Canisius, auch der große, behandeln
die Gnadenlehre mit einer Kürze, die ein Eingehen auf solch subtile
Fragen nicht erlaubte, in einer Terminologie, die sich eng anAugustinus
und das Konzil von Trient hält, mit einer Zurückhaltung, welche die
schon vor Molina von den Pariser- und Löwenertheologen behandelten

Fragen nicht durchblicken läßt.
In Betracht käme das V. Kapitel über die christliche Gerechtigkeit.

Der vortridentinische Katechismus (1555-1565) begnügt sich die

130. Frage : « Was gehört zur christlichen Gerechtigkeit ?» in der
denkbar einfachsten Weise mit den Worten zu beantworten : « Dazu

gehören im wesentlichen zwei Dinge : Man muß das Böse meiden und
das Gute tun »2.

Der große nachtridentinische Katechismus (1566-1592) fügt unter
dem Einfluß des Konzils eine kurze Ergänzung hinzu : « Das
vermögen wir ohne die Gnade Christi nicht. Durch die vorausgehende
und mitwirkende Gnade wird in uns das bewirkt, was Johannes sagt :

Wer Gerechtigkeit übt ist gerecht, wie auch jener (Gott) gerecht ist »

(I. Jo. 3, 7 sq.). Auch die Väter- und Bibeltexte, welche zu diesem

Zusätze vermerkt werden, geben kein eindeutiges Bild3.
Gleiches gilt vom Anhang zur nachtridentinischen Summa über

die Rechtfertigung4. Auffallend sind hier immerhin die (in der von
Petrus Busäus S. J. besorgten Ausgabe) angeführten Texte aus

Augustinus und dem entschiedenen Vertreter seiner Gnadenlehre

Fulgentius von Ruspe, die zum eisernen Bestand der augustinischen
Prädestinationslehre gehören 5. Bekanntlich war auch P. Busäus
Mitarbeiter der Ratio Studiorum von 1586.

Etwas mehr Licht brachte die bereits genannte Anleitung zum

1 Vgl. G. Schneemann, Controversiarum etc., p. 161.
2 Frid. Streicher S. J., S. Petrus Canisius t. I, 1 Catechismi Latini (Societatis

Jesu Selecti Scriptores II, Monachii Bavariae 1933), p. 49 A.
8 Ebd., p. 150 B. Vgl. t. I, 2 Catechismi Germanici (1936), p. 66, 152.
4 Vgl. ebd. Appendix IX. De necessitate praeparationis ad iustificationem

in adultis et unde sit, p. 199 A. X. Modus praeparationis, p. 199 B. XVII.
De perseverantiae munere, p. 202 A.

6 Opus Catechisticum D. Petri Canisii divinae Scripturae
testimoniis sanctorumque Patrum sententiis illustratum opera D. Petri Busei
Noviomagi, ed. altera Coloniae MDLXXVII, p. 749 sqq., 755 sqq., 780 sqq.



- 297 —

Studium der Theologie an Werro vom Jahre 1588. In Anbetracht
der pfarramtlichen Tätigkeit und der schlechten philosophischen
Vorbildung des Bittstellers ratet Canisius nicht zum Studium der eigentlichen

Monumentalwerke der Scholastik. Werro soll zu den modernen
Kommentatoren greifen, die an den Hochschulen von Paris, Löwen
und in Spanien lehrten. Aber auch hier sei eine weise Beschränkung
notwendig, besonders in der Trinitäts- und Engellehre. Nützlicher
für einen Pfarrer seien jene Autoren, welche sich mit den aktuellen,
kontrovertierten Glaubensfragen befassen wie Johannes Fischer,
Albertus Pighius, die beiden Alphons, Ruardus Tapper, Wilhelm van
den Linden, Claudius de Sainctes, Stanislaus Hosiusl. Tatsache ist
nun, daß unter den von Canisius hier empfohlenen Autoren wenigstens
Albertus Pighius und Ruardus Tapper als Vertreter der molinistischen
Gnadenlehre angesprochen werden müssen. Aus dieser Empfehlung
dürfen wir auf ein Sympathisieren mit deren theologischen Tendenzen
schließen. Die gleichen Kontroversen gegen die Glaubensneuerer
mußten übrigens die gleiche theologische Einstellung hervorrufen. Aber
bestimmte Grenzen lassen sich nicht ziehen.

O. Braunsberger 2 glaubt ein einziges Mal Canisius das Geheimnis
in etwa abzulauschen. In einem Briefe an P. Franciscus a Rocca S. J.,
vom Ende des Jahres 1596, bespricht Canisius die seine Gesellschaft
betreffenden Ereignisse : Gesundheitszustand des Generals,
Heiligsprechung der heiligen Ignatius und Franz Xaverius, Lage der an
manchen Orten vertriebenen französischen Ordensbrüder, Ausbleiben
der Briefe aus Indien, dann kommt ein Ausruf der Freude über « die

außergewöhnliche Gnade Gottes, daß, während andeie aufkommen
und blühen, die Unseren in der dem Orden geziemenden Einfalt und
in der Geduld geprüft werden ». Der verdiente Herausgeber glaubt,
in diesem Satz liege vielleicht eine Anspielung an den in Spanien
ausgebrochenen und nun von Papst Klemens VIII. nach Rom

gezogenen Gnadenstreit. Bemerkenswert ist immerhin, daß der
neuaufgefundene Text aus dem gleichen Jahre 1596 zu stammen
scheint. Aber auch dieser Brief versagt letztlich, weil er nichts
von der persönlichen Stellungnahme des Canisius zu Molinas Lehre
verriet. Mehr ließ sich, so weit ich sehe, bis jetzt aus den
bekannten Quellen nicht ermitteln.

1 O. Braunsberger, a. a. O. VIII ep. 2249, p. 271 sq.
2 O. Braunsberger, a. a. O. VIII ep. 2375, p. 444 sqq., besonders p. 445 n. 4.



— 298 —

Der neu aufgefundene Text dürfte daher eine Lücke ausfüllen.
Nicht als ob mit diesen kurzen Ausführungen die Gnadenlehre des

Petrus Canisius erschöpft wäre. Wir wollten indessen einen bescheidenen

Beitrag dazu liefern, indem wir ein unbekanntes Urteil ans
Licht rückten. Dieser darf als ebenso glaubwürdiges Denkmal zu den

von 0. Braunsberger gesammelten Akten treten wie die übrigen
wertvollen Notizen Werros über Canisius.

Bei der praktischen Einstellung dieses Kirchenlehrers, in
Anbetracht seiner unermüdlichen Polemik gegen die reformatorische
Rechtfertigungslehre und mit Rücksicht auf die von der GeseUschaft

Jesu in weiten Kreisen eingeschlagene Richtung war diese Stellungnahme

in der Gnadenlehre zu erwarten.

CCQ-


	Ein Urteil des Petrus Canisius über Molina : unveröffentlichte Texte Sebastian Werro's (1614) zum Gnadenstreit

