
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 32 (1938)

Artikel: Der hl. Florin von Remüs

Autor: Schweiwiller, Otmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-125239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-125239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der hl. Florin von Remüs
Von P. Otmar SCHEIWILLER O. S. B.

Bis zur Reformation bestand eine blühende Wallfahrt zum Grabe
des hl. Florin in Remüs im Unterengadin. Die Glaubensneuerung
bereitete ihr ein jähes Ende. Damit war einer stets lebendigen
Verehrung des einst beliebten Volksheüigen der Wurzelgrund entzogen.
Wohl blieb ihm als dem zweiten Bistumspatron der Diözese Chur der

liturgische Kult gesichert ; aber die triebkräftige Volksverbindung fiel
dahin.

Auch in die historisch-kritische Forschung ging der hl. Florin,
von mjehr gelegentlichen Erwähnungen abgesehen, nicht ein. Das
sicherste Zeichen dafür ist die auffallende Ratlosigkeit und Unstimmigkeit

der Hagiographen und Historiker überhaupt, die ihm zufällig
begegnen, in der Datierung seines Lebens. Man merkt es ihnen an,
daß sie sich auf unsicherem Boden bewegen 1. So führt der Heüige
ein traditionelles Dasein, er lebt mehr in der Legende als in der
Geschichte. Doch hatte schon Meyer von Knonau 2 nachdrücklich auf
das Zeugnis der Vita s. Otmari hingewiesen und Mayer3 die Verbindungsbrücke

zum Florinuskult im Trierischen gefunden. In der neueren
Zeit macht sich dementsprechend die Tendenz zu früherer Ansetzung
seines Lebens geltend4, im Gegensatz zu Murers, der seinen Tod
erstmals willkürlich ins Jahr 856 verlegte.

Hatte aber die hergebrachte Florinusdarstellung den unangefochtenen

Boden der Legende nie verlassen, so bringt die kritische Neu-

1 Vgl. beispielsweise E. Egli, Kirchengeschichte der Schweiz bis auf Karl
d. Gr. (Theolog. Zeitschrift der Schweiz 1892) 212, Anm. 3 : « Das im neunten
Jahrhundert verfaßte Leben des h. Otmar erwähnt einer Kirche des h. Bekenners
Florinus in Rätien, die also schon im Anfang des achten Jahrhunderts bestanden
hätte. Sonst kommt dieser Heilige erst später vor ».

2 In seiner Ausgabe der Vita sancti Otmari in den Mitteilungen des Hist.
Vereins des Kt. St. Gallen, Heft 12 (1870) 95 f., Anm. 5.

3 Geschichte des Bistums Chur, 1. Bd. (Stans 1907) 75 ff.
4 Übrigens schon bei Lütolf, Die Glaubensboten der Schweiz voi St. Gallus

(Luzern 1871) 273 : « vielleicht » schon im 6. Jahrh.
5 Helvetia sancta (Luzern 1648) 180. Die von ihm benutzten Quellen

— das Churer Brevier von 1595 und Sprechers Pallas Rhaetica — enthalten
keine Zeitangabe.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE IG



— 242 —

behandlung durch Farner 1 unter dem Gesichtswinkel der Patroziniums-
forschung eine wesentliche Verlagerung des Problems, die an die
Wurzel der Existenz des Heüigen greift. In dem in Koblenz verehrten
hl. Florin glaubt er einen Doppelgänger des hl. Florin von Remüs

getroffen zu haben, dem er nun die Priorität und Originalität
zuschreibt. Der Florinuskult in der Schweiz wäre nach Farner ein
nachträglicher Ableger. Dadurch würde der bündnerische hl. Florin zu
einer Parallelerscheinung des hl. Beatus vom Thunersee, in dem die
neuere Kritik eine Übertragung des hl. Beat der Vendôme sehen wül 2.

Nur eine Sammlung und kritische Sichtung des gesamten
erreichbaren Tatsachenmaterials, die endlich auch einmal die beiden

längst veröffentlichten Vitae mitberücksichtigt, vermag vor übereilten
Schlüssen zurückzuhalten. Dabei dürfte eine Aufteilung des Gesamtstoffes

in die zwei Hauptgruppen : Kult und Lebensbeschreibungen,
sich am zweckdienstlichsten erweisen.

I.

1. Das früheste Zeugnis für die Verehrung eines hl. Florin gehört
nicht der engeren Heimat des Heiligen, Churrätien, sondern dem

Kloster St. Gallen an. Die Vita s. Otmari (cap. 1) berichtet, daß der
erste Abt und eigentliche Gründer des Klosters nach seiner Ausbüdung
und Priesterweihe in Chur « cuidam titulo sancti Florini confessoris

praelatus est », d. h. als Pfarrer an einer nach dem hl. Florin benannten
Kirche angestellt worden sei3.

Die sicher nicht gewöhnliche Formulierung « titulus s. Florini »

statt des allgemein gebräuchlichen Terminus «ecclesia s. Florini» enthält

zweifellos einen Anklang an die Benennung der römischen
Titelkirchen, ist bzw. eine sichtliche Nachbildung *. Vielleicht ist es nicht

1 Die Kirchenpatrozinien des Kt. Graubünden (München 1925) i 11 li. Sonderdruck

aus : Jahresber. d. hist.-ant. Gesellschaft Graubündens 1924.
3 Vgl. Zur Beatusfrage. Zeitschrift für Schweizer. Kirchengeschichte ic.ii,

21 ff.
3 Die Stelle lautet im Zusammenhang : •< Igitur Otmarus, cenere Alaman-

norum oriundus, in aetate puerili a fratre suo Retiam Curienseni perduetus ot
et in servitio Victoris, earundem partium comitis, multo tempore constitutum t-t
literarum scienüa sublimatus, virtutum seclator morumque laudabilium possc-HoOr
sâcerdotii gradum conscendit et a supradicto comité benigne retentus cuidam
titulo sancti Florini confessoris praelatus est ». Bei Meyer v. Knonau 95.

4 Nach /. P. Kirsch, Die römischen Titelkirchen im Altertum (Paderborn
1918) wurde die Mehrzahl der römischen Kirchen, die ursprünglich Privathäuser
waren, nach dem Besitzer benannt, dessen Namen sie über dem Eingang trugen



— 243 -
ganz belanglos, daß dieselbe Ausdrucksweise im fast gleichzeitigen
Reichsurbar für Churrätien bestätigt ist1. Sicher dürfte diese

auffallende Übereinstimmung die rege Verbindung zwischen beiden Zentren
des damaligen geistigen Lebens in der Ostschweiz, Chur und St. Gallen,
belegen und somit dem St. Galler Zeugnis über den hl. Florin erhöhtes
Vertrauen gewinnen.

Der Vergleich mit dem Reichsurbar von ca. 830 steht auch einer

freieren, juristisch ungenauen, mehr populären Deutung der Stelle

entgegen : der hl. Otmar sei an der Kirche des hl. Florin angestellt
worden, im Sinne : an derselben Kirche, an der auch — früher oder

später — der hl. Florin als Pfarrer wirkte. Die präzis abgewogene

Fassung « titulus s. Florini confessoris » schließt eine derart ungenaue,
beispiellos ungewöhnliche und daher schwer bestimmbare Sinndeutung
umso sicherer aus, als das der Vita s. Otmari zeitlich nächstliegende
Dokument, die Urkunde von 930, jeden Zweifel an der tatsächlichen
Existenz einer dem hl. Florin geweihten Kirche, die schon seit
unvordenklicher Zeit bestand, ausschließt.

Die Stelle gibt nun bereits einige Anhaltspunkte für die Datierung
des Lebens des hl. Florin. Dabei müssen freilich der Inhalt des

Zeugnisses und dessen Abfassungszeit auseinandergehalten werden. Denn
die von der Vita s. Otmari bezeugte Tatsache ist um mehr als ein

Jahrhundert von ihrer schriftlichen Aufzeichnung entfernt. Daß zur
Zeit, da die Vita geschrieben wurde, Florin als « sanctus confessor »

verehrt wurde, daß ferner damals eine Kirche des Heiligen existierte,
steht selbstverständlich außer allem Zweifel.

Die Vita s. Otmari in der uns heute vorliegenden Fassung ist die

Sie behielten ihren Titel bei, nachdem sie durch Schenkung, Vermächtnis oder
sonstwie in den Besitz der Gemeinde übergegangen waren. Erst seit dem 4. Jahrh.
wurden sie mit dem Namen eines Heiligen vertauscht, wobei wohl die
Namensgleichheit der Titelstifter mit bekannten Blutzeugen bestimmend war. Um 595
hatte jede Titelkirche ihren Heiligennamen. Blieb auch das Wort « titulus » für
« ecclesia » schlechthin, d. h. ohne Nennung des Heiligen, allgemein im Gebrauch,
so dürfte doch seine Anwendung in Verbindung mit dem Heiligen, dem sie geweiht
war, außerhalb des Bereichs der römischen Titelkirchen ein literarisches Unikum
darstellen. Das Einzigartige dieser Benennung außerhalb Roms dürfte indessen
direkt von den römischen Titelkirchen beeinflußt sein. Die damaligen Wallfahrten
nach Rom (Warlmann, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen I [Zürich 1863] 10.
Vgl. Gozberts Libellus de miraculis S. Galli cap. 67 und Isos Miracula s. Otmari
cap. 77 bei Meyer v. Knonau 85 f., 130 f.) dürften sie hinreichend erklären.

1 v. Mohr, Codex diplomaticus I, 283 ff., wo neben der gewöhnlichen Benennung

« ecclesia s. Petri » usw. auch « titulus s. Alexandri », « cum titulo s. Lucii »,

« titulus s. Gaudentii », « titulus s. Ambrosii • zu lesen ist



— 244 -
von Walafrid Strabo auf Wunsch des Verfassers vorgenommene Redaktion

einer vom St. Galler Diakon Gozbert, dem Neffen des
gleichnamigen Abtes (816-837), verfaßten Lebensbeschreibung, die nach
allgemeiner Annahme kurz nach 830 entstanden istx. Somit war der
hl. Florin um 830 bereits Patron einer Kirche. Das setzt selbstverständlich

seinen Tod voraus. Somit steht als äußerste Grenze seines
Lebensabschlusses, als terminus ante quem, das Ende des 8. Jahrh.
fest2.

Seinem Inhalte nach zieht jedoch das Zeugnis der Vita s. Otmari
noch engere Grenzen. Nach ihm müßte schon zur Zeit, da der hl. Otmar
in Churrätien wirkte, dort eine Kirche des hl. Florin bestanden haben.
Der Graf, d. h. richtiger Präses 3 Viktor, von dem die Vita s. Otmari
spricht, konnte nur der Vater des Bischofs Tello 4 sein. Um 720 wurde
Otmar als Abt an die Galluszelle berufen, so daß ein pfarrliches Wirken
an der Kirche des lü. Florin in die Jahre 710-7205, also an den Beginn
des 8. Jahrh., fällt. Ist nun diese Angabe über die Anstellung des
hl. Otmar richtig, so wird das Todesdatum des hl. Florin um mehr
als ein Jahrhundert zurückgeschoben. Dann weilte St. Florin schon

zu Ende des 7. Jahrh. nicht mehr unter den Lebenden. Die Richtigkeit

dieser Angabe steht und fällt mit der Zuverlässigkeit der Vita
s. Otmari überhaupt.

Seitdem die Forschung sich kritisch mit ihr auseinandersetzt,
mußte sich die Vita s. Otmari, wie die älteste St. Gallische Geschichtsliteratur

überhaupt, soweit sie die älteste Klostertradition wiedergibt,
manche Korrektur gefallen lassen. Den Stein des Anstoßes bildete
hauptsächlich die Darstellung der Beziehungen des Klosters zum Hochstift

Konstanz, die entweder gänzliche Ablehnung oder wenigstens
wesentliche Umgestaltung erfuhr. Da die entscheidende Fhase der

1 Am Schlüsse des Büchleins wird nämlich der im Jahre S30 abgeschlossene
Bau der St. Petruskirche in St. Gallen als « nuper » erfolgt erwähnt. Meyer
v. Knonau no; vgl. XXVIII ff.

2 Hier darf darauf hingewiesen werden, daß das Kalendarium im Cod. 566
der Stiftsbibliothek St. Gallen aus dem 9.-10. Jahrh. zum 17. Nov. vermerkt :

Sci fiorini confessoris.
3 Immerhin ist der Grafentitel für die Zeit der Abfassung der Vita insofern

richtig, als durch die neue Gauverfassung Karls d. Gr. um 806 das Land in zwei
Grafschaften eingeteilt wurde.

4 v. Mohr 12.
6 Die Zahlen, die H. Dietze, Rätien und seine germanische Umwelt in der

Zeit von 450 bis auf Karl d. Gr. (Frankfurt a. M. 1931) 288, gibt, sind bloße
Kombinationen des Verfassers der Synopsis Annalium Monasterii Disertinensis.



— 245 —

Auseinandersetzung zwischen dem Kloster St. Gallen und dem Bischof

von Konstanz in der Absetzung des hl. Otmar erfolgte, war auch sein

Leben, namentlich seine Ein- und Absetzung, der Kritik besonders

heftig ausgesetzt1. Darüber hinaus wurden mit Recht Bedenken laut
über den legendären Charakter einzelner Lebenszüge, z. B. die

Ausschmückung der Gerichtsszene 2. Seitdem aber K. Ganahl3 die älteste
St. Gallische Wirtschaftsgeschichte einer Revision unterzogen hat und
dabei zu einem der St. Galler Klostertradition günstigen Ergebnis über
den Streit mit Konstanz gelangt ist, hat sich auch eine Umstellung
zu Gunsten der ältesten St. Gallischen Geschichtsliteratur vollzogen.
In einer nochmaligen sorgfältigen Überprüfung der Vorgänge spricht
Tr. Schieß4 die ältere St. Gallische Klostergeschichte vom Vorwurf einer
tendenziösen Entstellung der Tatsachen entschieden frei und spricht
sich über ihren Charakter als Geschichtsquelle dahin aus, daß die
in Betracht kommenden Vitae « nicht Geschichtswerke im eigentlichen
Sinne, sondern Heiligenleben sind, gar nicht eine zusammenhängende
Klostergeschichte bieten, sondern frommen Zwecken dienen wollen
Dazu hat man sich stets gegenwärtig zu halten, daß zwischen den in
den Heiligenleben erzählten Begebenheiten und ihrer erstmaligen
schriftlichen Aufzeichnung in vielen Fällen mehr, in andern nicht viel
weniger als ein Jahrhundert mündlicher Überlieferung liegt, und daß

in der oftmaligen Wiederholung unbewußt und ungewollt manches

sich anders darstellen mußte, als es in Wirklichkeit gewesen war
Eine solche Einstellung zur Tradition hat keineswegs die Ausschaltung
der Kritik zur Folge, erfordert im Gegenteil größte Behutsamkeit, um
nach beiden Seiten hin das berechtigte Maß einzuhalten. Sie wird aber
durch bessere Berücksichtigung der besonderen Eigenart dieser Quellen
und ihrer Entstehung eher zu einer unbefangenen, gerechteren Würdigung

führen. Sie wird nicht alles, was die Mönche berichten, ungeprüft
hinnehmen, aber nicht so leicht ihre Gutgläubigkeit und Redlichkeit
in Zweifel ziehen, wird ihnen etwa Unkenntnis und Mißverständnisse
nachweisen, ohne sie darum böswilliger Fälschung zu beschuldigen ».

1 Aus der weitschichtigen Literatur sei hier nur zitiert die zusammenfassende
und wohl abschließende Abhandlung von Tr. Schieß, Die st. gallische
Klostertradition. St. Galler Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte, 38. Bd.
(St. Gallen 1932) 57 ff.

2 Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands II, 21.
8 Studien zur Verfassungsgeschichte der Klosterherrschaft St. Gallen.

Forschungen zur Geschichte Vorarlbergs und Liechtensteins, 6. Bd. (1931).
4 81 f.



— 246 —

Man wird daher nach wie vor jede Einzeltatsache für sich auf ihre
Richtigkeit zu prüfen haben und zwar auf der Basis des wirklichen
Vertrauens, daß der Geschichtsschreiber guten Willens und im
allgemeinen fähig war, die Wahrheit zu berichten 1.

Bei der kritischen Prüfung des Zeugnisses der Vita s. Otmari
über die Anstellung des hl. Otmar an der Kirche des hl. Florin darf
nun nicht übersehen werden, daß die berichtete Tatsache von ihrer
Aufzeichnung um mehr als ein Jahrhundert zurückliegt. Es handelt
sich um eine jener Tatsachen, die Walafrid Strabo nach Isos Wort2
auf Grund « seniorum in coenobio sancti Galli conversantium relatio-
nibus conscripsit », d. h. auf Grund der mündlichen Überlieferung
der st. gallischen Klostergemeinde. Die Tatsache konnte sich während
dieser Zeit unverfälscht erhalten. Abt Otmar selber lebte bis 759 ; der

tragische Untergang dieser kraftvollen Persönlichkeit hielt die Erinnerung

an Einzelheiten seines Lebens besonders wach. Hier zumal dürfte
auch der Hinweis von Schieß 3 angebracht sein, daß die älteste Geschichte
der Bischöfe von Konstanz, die Ladewig in den Regesten
bearbeitet hat, größtenteils ausschließlich aus den Lebensbeschreibungen der
hl. Gallus und Otmar geschöpft ist, denen man also in diesen Partien
rückhaltlose Glaubwürdigkeit zuerkennt. Fügen wir hinzu, daß die

Vita s. Otmari gerade in ihrer Angabe über den Aufenthalt Otmars
in Churrätien in der heutigen Geschichtsliteratur geradezu als Kronzeuge

für die Tatsache gilt, daß Chur für das anstoßende Alamannien
die nächstgelegene Bildungsstätte war. Die Erkenntnis, daß die Präses-

Gattin Teusinda aus Alamannien stammte, erhöht ihre Glaubwürdigkeit
4.

Immerhin sei hier im vollen Umfang einem nicht unberechtigten
Verdachte Rechnung getragen, den Stückelberg6 in die vorsichtigen
Worte kleidet : « Wenn die Lebensbeschreibung des hl. Otmar richtig

1 Ein klassisches Beispiel, mit welcher kritischen Sorgfalt St. Galler Mönche
die Geschichte ihres Klosters schreiben konnten, haben wir im 5. Cap. der
Miracula s. Otmari von Iso, wo er in mustergültiger Benutzung der ihm
vorliegenden, uns kontrollierbaren Quellen eine Zusammenstellung der wichtigsten
Lebensdaten des hl. Otmar gibt (Meyer v. Knonau 121 ff). Freilich steht dem die
nichts weniger als willkürfreie Kompilation Ratperts in seinen Casus S. Galli
gegenüber, die kritisch am meisten belastet erscheint und das ungünstige Urteil
über die alte St. Gallische Geschichtsliteratur zumeist beeinflußt hat

2 Bei Meyer v. Knonau 114.
3 St. Galler Mitteil. 38, 80.
4 Dietze 288.
5 Die Schweizerischen Heiligen des Mittelalters (Zürich 1903) 44.



— 247 —

meldet und nicht einen Anachronismus begeht, so bestand schon in
der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts eine Kirche über dem Grab
des hl. Florin zu Remüs in Rätien » \ Hat die Kritik der Legendenbildung

die Eigentümlichkeit herausgesteUt, daß nicht selten Tatsachen,
die nicht einmal chronologisch, geschweige denn pragmatisch, sondern

nur geographisch zusammenhangen, durch die Legende miteinander
verknüpft werden, so bot in unserem Fall der erhebliche zeitliche
Zwischenraum zwischen Wirklichkeit und Aufzeichnung der
kombinierenden Phantasie einen sehr breiten Spielraum, die gesicherte
Tatsache der Erziehung und pfarrlichen Wirksamkeit des hl. Otmar
in Rätien mit dem hl. Florin im selben Rätien, von dem später die
Kunde nach St. Gallen drang, in Verbindung zu setzen und mit der

Verlegung seines Wirkens an die Kirche des hl. Florin die dürftige
Kenntnis seines Vorlebens mit einem willkommenen Zuge zu bereichern

— obgleich man sich dann schon jetzt fragen könnte, warum
dann gerade dem hl. Florin und nicht dem gewiß « zügigeren »

hl. Luzius diese Ehre zuteil wurde So bleibt für die Möglichkeit
Raum, daß der hl. Florin nicht ein Vorgänger, sondern ein

Zeitgenosse des hl. Otmar war.
Diesem bloßen Verdachte gegenüber, für den freüich kein positiver

Anhaltspunkt spricht — es dürfte schwer halten, einen Zug der
Vita s. Otmari namhaft zu machen, dem nicht irgendein wirkliches
Ereignis zu Grunde liegt —, müssen indessen die besonderen Gründe

herausgestellt werden, die für die Zuverlässigkeit des Florinzeugnisses
sprechen. Sie liegen auf der Linie der bestverbürgten ununterbrochenen
Beziehungen zwischen St. Gallen und Churrätien. Für das stete
Verbundensein des St. Galler Abtes mit der Stätte seiner Ausbildung
und seines ersten priesterlichen Wirkens spricht der Eintritt mehrerer
Rätier unter ihm ins Kloster St. Gallen. Ist auch die ganze Bodenseegegend

im 8. Jahrh. definitiv germanisiert, und weisen auch das

St. Galler Totenbuch wie die ältesten Profeßlisten « sozusagen rein
germanischen Namenbestand » auf2, so fehlen doch im Liber confes-

1 Völlig außer Betracht fällt der kritische Vorbehalt Farners 125, daß
vielleicht zuerst ein Otmarspatrozinium in Rätien bestanden habe, das Grund
zur Legendenbildung geworden sei, Otmar habe an einer rätischen Kirche gewirkt.
Bekanntlich fand die von Iso aufgezeichnete Heiligsprechung des hl. Otmar
erst 864, also lange nach Niederschrift der Vita statt (vgl. Meyer v. Knonau
XXIX fi., 115). Vorher aber ist an ein Kirchenpatrozinium nicht zu denken.
Nach Stückelberg 91 wurden seit 867 Reliquien des hl. Otmar abgegeben.

2 P. Iso Müller, Die Anfänge des Klosters Disentis (Chur r93i) 58.



— 248 —

sionum unter Abt Otmar rätische Namen nicht \ und Unterschriften
in Urkunden, sowie eine ausgesprochen rätische Fassung einzelner
unter ihnen in der ersten Hälfte des 8. Jahrh.2 weisen auf
rätoromanische Kultur im Kloster St. Gallen hin. An die Grenzscheide
rätoromanischen Kulturbodens, der ursprünglich auch das schweizerische

Bodenseegebiet umfaßt hatte, und der Einbruchszone der
Alamannen gestellt, fand das Kloster St. Gallen seinen geistigen Halt an
Rätien, dessen Kulturbesitz durch keinen Barbareneinfall unterbrochen
worden war 3. Wie es sich seinen ersten Abt in Rätien holte, wo sich
der gebürtige Germane seine geistige und geistliche Kultur angeeignet
hatte, so blieb ein beständiger Kontakt mit diesem Kulturherd für
St. Gallen eine Lebensfrage, die ihre glückliche Lösung fand nicht
zuletzt durch den Eintritt rätischer Mönche in den Klosterverband.
Den fortdauernden Austausch geistiger Kulturgüter beleuchtet ferner
die Tatsache, daß die wichtigsten Codices des St. Galler Stiftsarchivs
aus der frühkarolingischcn Zeit nicht in St. Gallen, sondern in Rätien
entstanden sind 4. Umgekehrt begegnet man im ältesten Churer
Kalendarium aus dem ii. Jahrh. den Festen der St. Galler Heiligen (Magnus,
Gallus, Otmar)B. So klingt denn auch die Angabe Gozberts im Libellus
de miraculis s. Galli nicht unwahrscheinlich, daß die Vorgänge in
St. Gallen bei Absetzung Abt Otmars den Bischof Tello von Chur
veranlaßt hätten, bei seinem Amtsbruder Sidonius in Konstanz Schritte
zu tun für die von ihm hart bedrängten St. Galler Mönche, « quoniam
eorundem fratrum aliqui consanguinitatis vinculo illi erant coniuncti ».

Mit dem Herausgeber des Libellus darf man annehmen, daß « Tello
jedenfalls auch ein Jugendgenosse des hl. Otmar (war), der ja in Chur
bei Tellos Vater als Schüler gewesen war »6. Somit konnte man in

1 E. Arbenz, Das St. Gallische Buch der Gelübde. St. Galler Mitteil. 19 (18

140 ff. — P. Piper, Libri confraternitatum Sancti Galli Augiensis Fabariensis
in M. G. H. (1884) in f.

2 Wartmann, Urkundenbuch I, Nr. 5, 6, 8, 9, 12, 13, 24. Vgl. Anm. zu Nr. 6

und Nr. 8. — A. Bruckner, Scriptoria medii aevi helvetica I (Genf 1935) 15, 20,

2i, 52 (Anm. 25) ; II (Genf 1936) 14 ff.
3 Vgl. E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden I (Basel 1937) 3^-

Müller 57 ff.
4 R. Durrer, Ein Fund von rätischen Privaturkunden aus karolingischer

Zeit. Festgabe für Gerold Meyer v. Knonau (Zürich 1913) 29 ff. — Bruckner I,
22 ff., 81 ff.

6 W. v. Juvalt, Necrologium Curiense (Chur 1867) IV ff.
6 Cap. 58, bzw. 17, der Ausgabe Meyer v. Knonau 80 ; vgl. Anm. 234 und 235.

Auch die in Gozberts Libellus de miraculis s. Galli, Cap. 11 f. (bei Meyer v. Knonau
72 ff.) mitgeteilte unfreundliche Begegnung Churrätiens mit St. Gallen, dem der



- 249 —

St. Gallen über Rätien gut unterrichtet sein, also auch über den
hl. Florin. Eine schiefe oder gar unrichtige Angabe über ihn in einer
St. Galler Schrift hätte den Widerspruch der besser unterrichteten
rätischen Mönche herausgefordert. Sicher darf das St. Galler Zeugnis
an Glaubwürdigkeit einer Quelle bündnerischer Herkunft gleichgestellt
werden. Es verdient schon in sich ein hohes Maß von Vertrauen und
bei Bestätigung durch annehmbare Indizien von anderer Seite
vorbehaltlose Zustimmung.

Damit ist eine Frage noch nicht gelöst, die Gozbert in der Vita
s. Otmari offen ließ, — die Frage nach dem Orte dieses Florintitels. Dieses

interessante Beispiel, einen Ort mit dem Namen des Kirchenpatrons
zu bezeichnen, dürfte freilich nur in seltenen Fällen ein eindeutiger
Weg zur Ortsbestimmung sein 1. Aus dem Wortlaut geht das Eine
mit Sicherheit hervor, daß der Ort innerhalb des Herrschaftsbereiches
des Präses Viktor, also in Churrätien, zu suchen ist. Der Ausdruck :

«A supradicto comité benigne retentus » sagt nicht, daß Otmar in
Chur selbst verblieb, sondern nur in den « partes » des Präses, also

in der Raetia Curiensis, die im Gegensatz zum « Alamannorum genus »

steht, dem Otmar entstammte. Otmar ist der erste beglaubigte
Alamanne, der in Rätien als Seelsorger angestellt wurde 2. Der in sich

unbestimmte Wortlaut : « Cuidam titulo s. Florini » läßt zwei

Erklärungen zu. Das « cuidam » kann sich auf die ganze Wortverbindung
beziehen : « Er wurde an irgendeiner der Kirchen des hl. Florin angestellt

». Es kann sich aber auch nur auf « titulus » beziehen : « Er
wurde an irgend einer der Kirchen der Diözese, nämlich der des

hl. Florin, angestellt ». In diesem Falle könnte es einen bestimmten
Titel bezeichnen : « Er wurde an der Kirche des hl. Florin angestellt »,

der aber aus irgendeinem Grunde nicht genannt wird, sei es wegen der

Fremdartigkeit des Namens, sei es, weü der Verfasser mit dem Kirchenpatron

auch den Ort genügend zu bezeichnen glaubte, da dieser allgemein
bekannt war, sei es auch, daß er ihn selber nicht kannte. Indessen

Präses Viktor den Leib des hl. Gallus zu entführen trachtete, um sich die
wirtschaftlichen Vorteile der Wallfahrt zu sichern, beweist schließlich doch nur die
regen Beziehungen zwischen beiden Stätten.

1 Bei Landkirchen seines Untersuchungsgebietes findet M. Beck (Die Patrozinien

der ältesten Landkirchen im Archidiakonat Zürichgau [Zürich 1933] 13 ff.)
gewöhnlich das umgekehrte Gesetz, daß nämlich der Ort der Kirche ohne deren
Patron genannt wird.

2 Dietze 288.



— 250 —

ist diese Frage wohl für die Biographie des hl. Otmar von Belang,
für die Florinusverehrung aber unmittelbar von untergeordneter
Bedeutung. Für sie ist die Feststellung ausschlaggebend, daß im 8., bzw.

7. Jahrh. eine dem hl. Florin geweihte Kirche bestand.
Nun ist das Patrozinium für sich wohl ein Beweis für die Verehrung,

die ein hl. Florin genoß, aber noch nicht für die Existenz eines hl. Florin,
da jene auch aus anderen Gründen erklärlich ist. Mithin sind wir auf
Ergänzung des ältesten Florinzeugnisses durch andere Quellen
angewiesen.

2. Ein volles Jahrhundert vergeht, bis wir auf neue Spuren der

Verehrung des hl. Florin stoßen. Diesmal aber dringen wir ins Zentrum
des Florinuskultes. In einer Urkunde vom 9. April 930 bestätigt
König Heinrich I. dem Priester Hartbert den Besitz der Kirche des

hl. Florin in Remüs, wo der Leib des Heiligen ruht, die er von seinem

Onkel, dem Priester Reginward, erblich überkommen hatte ; zugleich
schenkt er dem hl. Florin, d. h. seiner Kirche in Remüs, die benachbarte

Kirche in Sent*.
Die Urkunde bringt die dokumentarische Bestätigung für die

Richtigkeit der Angabe der Vita s. Otmari über die Existenz einer

dem hl. Florin geweihten Kirche in Churrätien. Sie gibt zugleich
Aufschluß über den Ort, wo sich eine Florinuskirche befand : in Remüs

im Unterengadin, wo der Leib des Heiligen ruhte. Das nämlich sagt

eindeutig der Ausdruck : « Cuius corpus in vico Remusciae requiescit ».

Er erklärt sich nicht hinreichend, wie Farner2 annimmt, aus bloßem
« Heiltum » des hl. Florin. Das Wort « corpus » wurde für den ganzen
Leib und für einzelne Körperteile gebraucht3. Aber der Ausdruck
« requiescit » besagt in jedem Falle die Grabstätte des Heiligen 4. Also
beweist die Urkunde zum mindesten, daß zur Zeit ihrer Ausfertigung
alle an ihr Beteiligten die unwidersprochene Überzeugung hatten,
daß sich in Remüs das Grab des hl. Florin befinde.

1
« Noverint omnes quia nos interventu venerabilis ac dilecti comitis

nostri Arnolfi quandam ecclesiam iuris nostri in valle Eniatina in comitatu
Bertholdi comitis nostri in vico Sindes vocato cum decimis et cum omnibus perti-
nencüs suis pro amore Dei et aeterna remuneratione ad S. Florinum cuius corpus
in vico Remusciae requiescit iuri perhenni in proprietatem donavimus ipsam
quoque ecclesiam s. Florini cum iam supra scripta ecclesia cuidam presbytero
nomine Hartperto quam Reginuardus quidam presbyter iam pridem cum regali
praecepto inssedit ipsique nepoti suo reliquit ». v. Mohr 63 f.

2 A. a. O. 112.
3 Stückelberg, Reliquiengeschichte I, XII.
4 Vgl. z. B. Isonis Miracula s. Otmari, cap. 1, S. 115, bes. Anm. 41.



- 251 —

Es fragt sich nun, ob die Kirche in Remüs, die als Grab- und wohl
ursprüngliche Titelkirche der titulus s. Florini war, identisch ist mit
dem in der Vita s. Otmari bezeugten titulus s. Florini confessoris. Bei
der Unbestimmtheit des St. Galler Zeugnisses sieht man sich auf die
weitere Frage verwiesen, ob in Churrätien zu Beginn des 9., bzw.
8. Jahrh. mehrere Florinuskirchen nachweisbar sind. Die Frage gewinnt
an Bedeutung, weil Farner mit dem Nachweis älterer Florinuskirchen
die Existenz seiner Grabstätte in Remüs und damit die Existenz des

hl. Florin von Remüs überhaupt bestreiten zu müssen meint. Remüs
würde nicht das Grab, sondern nur Reliquien des Heiligen gehabt
haben, die von Koblenz dorthin übertragen worden wären. Schon

die willkürliche Ausdeutung der Wortverbindung : « Cuius corpus
requiescit », erscheint mehr als gewagt bei einer königlichen Urkunde,
deren Aussteller unzweifelhaft um das wirkliche Grab des Heiligen
in Koblenz gewußt hätten. Auch eine Übertragung der Reliquien in
das weltentlegene Dorf ist nicht ohne weiteres einsichtig. Die späteren
Ausführungen über den umgekehrten Weg, den die Reliquien
tatsächlich gegangen sind, werden endgültig die Unhaltbarkeit dieser

Annahme dartun und damit auch der Hypothese von der Priorität
der Florinuskirchen in Seth und Luvis die Stütze entziehen, die Farner
als die « beiden ältesten Florinuskirchen unseres Gebietes » anspricht1.

Daß in Seth eine Kirche bestand, steht aus dem Reichsurbar von
830 fest 2. Doch ist hier der Kirchenpatron nicht angegeben. Erst
im Jahre 1526 ist Florin als solcher bezeugt3. Farner4 glaubt
sich zum Schlüsse berechtigt : « Wenn auch der Name des

Schutzheiligen nicht ausdrücklich dabei steht (nämlich im Reichsurbar), so

lag nie ein Grund vor, an diesem Orte an einen nachträglichen Wechsel
des Patroziniums zu denken ; allgemein sieht man in dem heutigen
Kirchenheüigen den ursprünglichen ». Beweisgrund dafür ist seine

Theses, « daß nach sehr alter, später auch kirchenrechtlich fixierter

1 S. 111.
2 v. Mohr 291 : « Habet ecclesiam in Septe ».
3 Annalium Mss. Monasterii Desertinensis O. S. B. in superiore Rhaetia

confoederata Synopsis ad annum 1526. Bei v. Mohr, Die Regesten der
Benediktinerabtei Disentis, Nr. 279. Gefl. Mitteilung von Fr. Vigil Berther, Disentis,
der zum ganzen Fall bemerkt : « Der Lage nach würde man eher schließen können,
daß die Luziuskirche auf dem talbeherrschenden Hügel außerhalb des Dorfes
älter wäre «.

4 S. in, unter Berufung auf Nüscheler, Die Gotteshäuser der Schweiz I, 62.
6 S. 5 f. — R. Frauenfelder (Die Patrozinien im Gebiet des Kt. Schaffhausen

(Schaffhausen 1928] 11 f.), M. Beck (17 f.), R. Henggeler (Die Patrozinien im Gebiete



— 252 —

Tradition der Titel eines Gotteshauses nie geändert werden durfte »,

außer bei völligem Wiederaufbau, « so daß das Patrozinium in der
Regel so alt ist wie die Kirche ». Sein Buch bietet nun allerdings
zahlreiche Belege für das Gegenteil ; man möchte sagen, daß es sich im
Kt. Graubünden um eine Regel handelte, die mindestens so viele
Ausnahmen kannte als regelrechte Fälle Nach Farner 1 stand nun in Seth
auch eine allerdings bedeutend jüngere Ambrosiuskapelle. Er meint :

« Doch wäre es, weil man bei der Weihe neuer Gotteshäuser gewöhnlich
an lokale Traditionen anknüpft, interessant zu erfahren, weshalb die

Kapelle gerade diesem Patrozinium unterstellt wurde ». Könnte es

sich nicht um einen analogen Fall handeln, wie er ihn in der Petruskapelle

in Remüs bezeugt 2, die vermutlich aus Anhänglichkeit an den

ursprünglichen Kirchenpatron St. Petrus nach seiner Verdrängung
durch den hl. Florin dessen Namen erhielt Schon 830 ist ein titulus
s. Ambrosii bezeugt in Tiefenkastei3. Der große Mailänder Bischof
hatte also schon früh Eingang gefunden in Graubünden. Warum
sollte nicht er der ursprüngliche Patron der Kirche in Seth gewesen
sein Die Konsequenz zwingt daher zur Bescheidung : in Seth

stand schon 830 eine Kirche, über deren Patron wir aber im
ungewissen sind.

Ähnlich liegt der Fall in Luvis. Schon das Reichsurbar 4 erwähnt
dort einen Zanus presbyter, der nun freilich eine Kirche voraussetzt.
Vielleicht ist diese ebenfalls schon im Reichsurbar genannt (titulum
in Lubene), mit Sicherheit aber erst für das Ende des 13. Jahrh.,
dann aber mit ihrem Patron bezeugt 5. Aber gerade Farner 6 stößt an
anderer Stelle auf gewisse tmabgeklärte Anhaltspunkte, die auf
St. Stephanus als ursprünglichen Patron der alten Kirche in Luvis
hinweisen, « als deren Patron allerdings sonst nur Florinus gut »

Eine dritte Kirche, die mit mindestens demselben Rechte in
Erwägung gezogen werden dürfte, ist die schon im Reichsurbar 7

erwähnte « ecclesia in Riua ». Es ist dies die Kirche in Wallenstadt,

des Kt. Zug [Zug 1932], H. Fink (Die Kirchenpatrozinien Tirols [Passau 1928]

4 ff.), sind in ihren Thesen viel zurückhaltender.
1 S. 41. 2 S. 18. 3 Farner 41.
4 v. Mohr 296. Vgl. dazu V. Berther, Der hl. Luzius. In dieser Zeitschrift

(1938) 28.
5 v. Mohr II, 99.
6 S. 31, unter Berufung auf Nüscheler 62.
?it>. Mohr I, 292. Ich verdanke diesen wertvollen Hinweis Hrn. Fr. Vigil

Berther, der zum ersten Mal an diese Möglichkeit denkt.



— 253 — ¦

das, an der römischen Handelsstraße gelegen, die von der Hauptstraße

oberhalb Sargans über Zürich nach Windisch abzweigte,
offenbar eine umso frühere und höhere Bedeutung erlangte, als

von Wallenstadt nach Wesen die Wasserstraße benutzt wurde '.
Allerdings wird erst im 15. Jahrh. der Kirchenpatron genannt, nachdem

schon vorher mehrmals Pfarrherren und 1273 ein « Rector
ecclesiae » vorkommen2. Im Jahre 1440 begegnen wir unter der

Bezeichnung « Lucii et Florini » erstmals dem Titulus3, der 1510

in der umgekehrten Reihenfolge « Florini et Lucii » wiederkehrt4.
Damit erhebt sich auch hier wieder dieselbe Schwierigkeit wie bei

Seth und Luvis, daß ein eindeutiger Beweis für eine ursprüngliche
und frühere Florinuskirche fehlt.

Es will daher nicht gelingen, einigermaßen einwandfrei für das

9. Jahrh. einen anderen Titulus s. Florini festzustellen, der früher
sein könnte als Remüs. Sehr wahrscheinlich dürfte also die « ecclesia

s. Florini » in Remüs identisch sein mit dem « titulus s. Florini » der Vita
s. Otmari5, schon weil ein anderer Florinus-Titel für diese Zeit nicht
nur nicht bezeugt, sondern mindestens fraglich ist. Dazu kommt,
daß sich in Remüs das Grab des hl. Florin befand, auf das die feierliche
Formel im St. Galler Zeugnis : « Titulo cuidam s. Florini confessoris »

am ehesten abgestimmt erscheint, die nicht nur einen beliebigen,
sondern den damals bestehenden Florinustitel bezeichnen dürfte. Ohne

Vorbehalt darf man daher mit Eichhorn6, dem kurz darauf J. von Arx '
folgte, unter dem titulus s. Florini die Kirche des hl. Florin in Remüs

1 T. Schieß, Beiträge zur Geschichte St. Gallens usw. S. 33. — Planta, Das
alte Rätien (Berlin 1872) 410 f. — Schulte, Geschichte des mittelalterlichen
Handels und Verkehrs zwischen Westdeutschland und Italien I (1900) 63 f.

2 K. Wegelin, Die Regesten der Benediktinerabtei Pfävers und der
Landschaft Sargans (Chur 1850), Nr. 78, 85, 95.

3 M. Gmür, Urbare und Rodel des Klosters Pfävers (Bern 1910) 36.
4 K. Wegelin Nr. 862.
6 Allerdings wird die Versuchung nicht klein, mit Berther in Wallenstadt

den in der Vita s. Otmari erwähnten Titulus s. Florini zu suchen, weil für Quarten,
das ursprünglich zu Wallenstadt kirchgenössig war und für das im selben Reichsurbar

eine Kapelle bezeugt ist (v. Mohr I, 292), für das 13. Jahrh. eine Otmars-
kirche gesichert sein soll (Nüscheler 12). Wie naheliegend, in dieser Kirche eine

pietätvolle Erinnerung an das ehemalige Wirken des hl. Otmar am nahen Titulus
s. Florini zu sehen Doch läßt sich auch hier nichts anderes sagen, als daß man
über eine nachträgliche Kombination nicht hinauskommt, weil nicht der geringste
Anhaltspunkt für eine frühere Existenz einer solchen Tradition an irgendeinem
Orte besteht.

6 Episcopatus Curiensis (St. Blasien 1797) 20.
7 Geschichten des Kantons St. Gallen I (St. Gallen 1810) 23.



•— 254 —

verstehen und annehmen, daß der Biograph des hl. Otmar diese Kirche
im Auge hatte 1.

Daß die urkundliche Bestätigung der Angabe der Vita s. Otmari
ein volles Jahrhundert auf sich warten läßt, spricht nicht gegen die
hundert Jahre ältere Existenz der um 930 bezeugten Rechtslage.
Die Urkunde schafft sie nicht erst, sie setzt diese als längst bestehend

voraus 2. Denn der Priester Hartbert, der als ihr Inhaber erscheint,
hatte sie von seinem Onkel, dem Priester Reginward, erhalten, der
seinerseits längere Zeit vorher (iam pridem) durch königliche Verleihung
in ihren Besitz gekommen war, da sie dem königlichen Fiskus angehörte 3.

Die Rechtslage erfährt nur insofern eine Änderung, als die Kirche
nun durch königliche Schenkung Hartbert zu eigen gegeben und dazu
noch die Kirche im benachbarten Sent geschenkt wird. Wir dürfen
daher den Bestand der Florinuskirche in Remüs unbedenklich für das

9., ja sogar 8. und 7 Jahrh. annehmen.
Die Urkunde von 930 hat insofern einschneidende Bedeutung

für die Florinusverehrung, als sie der Ausgangspunkt eines neuen
Aufschwungs und einer über die Grenzen von Remüs hinausgehenden
Verbreitung ist. Die Notiz in der Vita s. Otmari aus St. Gallen läßt
als vereinzelte Tatsache noch keineswegs auf eine allgemeine oder
auch nur größere Ausdehnung des Kultes schließen. Daß sich Hartbert
um seine Hebung bemühte, beweist schon die genannte Urkunde.

1 Dieser Ansicht schließen sich heute die Historiker allgemein an, z. B
Mayer 75 ; vgl. 77. — E. Poeschel 16. — Fink 209. — Dietze 288, 318. — Meyer
v. Knonau 95 f. — Dagegen polemisierte noch /. F. Fetz, Das Bistum Chur
Historisch-statistisch beschrieben. Im Schematismus der Geistlichkeit des
Bistums Chur für das Jahr 1864, 46 : « Othmar wurde, nachdem er Priester
geworden, vom Bischöfe als Pfarrer nach Ramüß entsendet. Damals bestand
dort noch keine Kirche zu Ehren des hl. Florin, wie Walafrid und Strab glauben
(sie sondern die Pfarrkirche war dem hl. Petrus geweiht. Der hl. Florin wirkte
dort erst nach Othmar, um die Mitte des 8. Jahrhunderts. Othmar war demnach
nicht Canonikus an der Kirche des hl. Florin zu Ramüß. sondern an der Kirche
zu Chur ».

2 Das wird durch die sofort zu besprechende Urkunde noch klarer, die von
einer « Wiederherstellung des Dienstes des hl. Florin » spricht und daher einen
Rückgang der früheren Verehrung voraussetzt.

3 In seinem Klagebrief an Kaiser Ludwig I. beklagt sich Bischof Viktor II.
um 821 (v. Mohr 27), daß ihm durch die Divisio von den 230 dem Hochstift früher
gehörigen Kirchen fast alle und sämtliche darin befindliche fünf Leiber von
Heiligen weggenommen worden seien. Es wäre nicht ausgeschlossen, daß sich
auch die Kirche von Remüs mit dem Leibe des hl. Florin darunter befunden
hätte, da sie hundert Jahre später durch königliche Verleihung wieder verschenkt
wird. Wenn sie im Reichsurbar von 830 nicht genannt wird, so beweist das
nichts dagegen, weil es nicht vollständig erhalten ist.



- 255 -
Sie enthält nicht nur die Bestätigung seines Besitzrechtes an der

Kirche in Remüs, sondern fügt die Kirche von Sent hinzu, nicht zum
persönlichen Nutzen Hartberts, sondern zum Dienste am hl. Florin,
d. h. seiner Kirche in Remüs. Noch deutlicher wird dieses Schenkungsmotiv

in der Urkunde vom 7. April 948 *. Darin schenkt König Otto I.
— diesmal dem Abte Hartbert — die Kirche zu Nenzing im Drusustal

(heute Wallgau im Vorarlberg) nebst Gütern und Leuten zu Rankwil :

«... qualiter nos interventu dilecte filie nostre Ite necnon Hermanni
comitis nostri cuidam venerabili abbati nostro Harberto in comitatu
Herimanni ducis nostri ob amorem Dei suique sanctissimi confessoris

Florini in proprietatem concessimus Iussimus quoque inde hoc

presens preceptum conscribi, per quod volumus firmiterque iubemus,

ut memoratus noster abbas Hartbertus de his nostro dono sibi in

proprium concessis ad recuperandum Christi confessoris Florini ser-

vitium ob nostram perpetuam remunerationem liberrimam teneat

potestatem quidquid sibi placuerit ex inde faciendi ». Das

ausgesprochene Motiv der Schenkung — an dessen Echtheit ein Zweifel
kaum besteht — ist also die Verehrung zum hl. Florin, ihr ausgesprochener

Zweck die « Wiederherstellung des Dienstes des hl. Bekenners

Christi Florinus ».

Damit beginnt eine neue Phase in der Geschichte der Verehrung
des hl. Florin. Die Florinuskirche in Remüs und seine Grabstätte

war damit in die würdigsten und einflußreichsten Hände gelegt, die

seiner Verehrung fast uneingeschränkte Entfaltungsmöglichkeiten
öffneten, ihr den streng lokalen Charakter nahmen und allgemeinere

Verbreitung weit über Remüs hinaus sicherten. Dieser Aufstieg ist

verknüpft mit der Person Hartberts. Der Inhaber der Kirche, der

zuerst presbyter, dann abbas genannt wird, in Verbindung mit dem

Herzog Hermann von Schwaben und Kaiser Otto erscheint, ist kein

Geringerer als der Kaplan des Schwabenherzogs, dann Abt des Klosters

Ellwangen und endlich Bischof von Chur, der ein « naher Vertrauter
des Kaisers und Träger wichtiger politischer Aktionen, treu,
klarblickend und makellos mit so ehrwürdigen Gestalten wie Hüdebald

von Worms oder Ulrich von Augsburg in die deutsche Reichsgeschichte
hineinwuchs » (949 - ca. 970) 2. Er war es, der seine einflußreiche

Stellung ausnützte zur Förderung der Verehrung des von ihm persönlich

offenbar hochverehrten hl. Florin, dessen Grab durch eine Gunst

1 v. Mohr 67 f.
2 E. Poeschel, Das Burgenbuch von Graubünden (Zürich 1930) 39.



— 256 —

des Schicksals seiner Obhut anvertraut worden war. Wenn später
in der Urkunde vom 27. Juni 1070 eine « basüica sancti Florini, quae
sita est in loco, qui Rhemusciae nuncupatur »1 erscheint, so möchte

man an den Bau einer größeren Kirche an Stelle der ursprünglichen
schlichten Landkirche denken, die den weitergehenden Bedürfnissen
der aufblühenden Wallfahrt zum Grabe des Heüigen Rechnung trug.
Man wird kaum fehlgehen, wenn man ihn in die Regierungszeit
Hartberts verlegt. Ob man freilich die Perspektive noch weiter

spannen und mit Mayer 2 an den Bau eines Klosters über dem Grabe
des hl. Florin denken darf, dessen Abt Hartbert gewesen wäre,
erscheint mir zweifelhaft. Wenn Hartbert in der Urkunde von 948
Abt genannt wird, so ist das kein genügender Beweis für die
Existenz einer Abtei in Remüs, da seine Abtswürde — wohl nur
Sekularabt — für das Benediktinerkloster Ellwangen sozusagen
gesichert ist3. Die Kombination Mayers 4 scheint mir keine genügende
Sicherheit zu bieten : « Wenn es sich bei den Stiftungen Otto I.
darum handelte, die Verehrung des hl. Florin ausgedehnter und
feierlicher zu gestalten, so soUte dies wohl durch die Einrichtung des

Chordienstes und hinreichende Besorgung der Wallfahrt geschehen.
Es scheint, daß Hartbert in Remüs ein Kloster gründete, für welches
die kaiserlichen Vergabungen gemacht wurden. Wenn in Koblenz
und Schönau Stifte dem hl. Florin gewidmet wurden, so scheint in
Remüs das Nämliche geschehen zu sein ». Die einzige positive Angabe
früherer Autoren hat Nüscheler 5, der aber von einer Chorherrenkirche

spricht. Offenbar hat ihn die Zugehörigkeit der Kirche zum
Domkapitel in Chur und der Ausdruck « basüica » zu dieser Annahme
verleitet. Wie hätte dann aber die Kirche dem Domstift, also einer
andern geistlichen Korporation, gehören können Eher dürfte der

Umstand, daß in den verhältnismäßig zahlreichen Urkunden der

Folgezeit, die sich auf Remüs beziehen, besonders auch in den Unter-
engadinischen Güterverzeichnissen, z. B. den Matschrodeln, nie von
einem Kloster die Rede ist, den sicheren Beweis abgeben, daß ein
solches dort niemals bestand. Auch die urkundlich belegte Tatsache, daß

das Kloster Marienberg seit 1161 den Hof oberhalb der Florinkirche
besaß, dürfte zur «Klosterthese» beigetragen haben1. (Forts, folgt.)

1 v. Mohr 136 f. 2 S. 132, 139.
3 M. G. H. Dipl. I, 319. 4 S. 132. 6 S. 127.
6 v. Mohr 192. Hr. E. Poeschel in Zürich macht mich in liebenswürdiger

Weise auf diese negativen Momente aufmerksam.


	Der hl. Florin von Remüs

