
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 32 (1938)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN. —COMPTES RENDUS.

Karl Heussi : Der Ursprung des Mönchtums. Mohr, Tübingen, 1936.
308 p.

Presque en même temps que ce volume sur les origines du monachisme,
M. Charles Heussi faisait paraître une étude dans laquelle il contestait
la venue de saint Pierre à Rome, pour cette raison surtout que le texte
de la Prima Clementis ne lui semble pas contenir les éléments d'un argument
en faveur de la thèse traditionnelle 1. Cette déclaration est caractéristique
de l'attitude adoptée par notre auteur, et nous ne nous étonnerons donc

pas trop de le voir, dans les premières pages du volume que nous avons
à examiner, pages consacrées aux écrits du Nouveau Testament, émettre
des affirmations que nous ne saurions accepter.

M. Heussi remonte, pour découvrir les débuts du monachisme, bien
plus haut qu'on ne le fait d'ordinaire. Sa thèse essentielle consiste à combattre
l'opinion qui fait apparaître l'ascétisme monastique brusquement, au
3me siècle, avec saint Antoine. Le monachisme remonte, au contraire,
selon lui, aux origines mêmes du Christianisme. Il cite, pour le Ier siècle,
non pas les passages des Actes attestant la mise en commun des biens de
la chrétienté naissante de Jérusalem — car ces textes se ressentent, selon
lui, d'une influence néopythagoricienne — mais certains versets des

synoptiques qui appartiendraient à une couche plus récente de l'évangile ;

quant aux épîtres pastorales, avec Hermas et la Didache, elles nous
renseigneraient sur la première moitié du 2me siècle.

Le gnosticisme fut partisan d'une ascèse rigoureuse, et de même,
naturellement, le montanisme, qui aboutit à un exode et était donc déjà
de l'anachorétisme. Les encratistes, « la perle des communautés chrétiennes »

(p. 3g) étaient des moines, à cela près — et encore — qu'ils ne vivaient
pas à l'écart ; de même les Tertullianistes, qui s'étaient, comme on sait,
scindés de leurs frères, mais sans être localement séparés. Le parfait gnostique
dont Clément d'Alexandrie donne le portrait est presque un moine, et
Origene prépare également le monachisme futur, tandis qu'Apollonius
de Tyane, tel qu'il apparaît dans l'ouvrage de Philostrate, est une sorte de
moine païen. Quant aux vierges consacrées à Dieu, qu'on rencontre
anciennement déjà dans plusieurs communautés chrétiennes, elles n'auront
plus qu'à quitter leurs familles pour devenir des moniales.

Le monachisme proprement dit est plus ancien que saint Antoine
(dont il ne faut au surplus exagérer ni l'importance ni l'influence). Il
remonte vraisemblablement au milieu du 3me siècle. Il apparaît tout d'abord

1 War Petrus in Rom Gotha, 1936 (36 p.) ; puis, en réponse à M. Lietzmann :

War Petrus wirklich römischer Märtyrer 1937 (24 p.).



— 236 —

en Egypte, non pas dans une chrétienté organisée, telle qu'elle existait à

Alexandrie, mais dans la « province ». Il n'inclut pas nécessairement l'habitation

au désert : au début surtout, certains ascètes se contentaient, seuls ou
déjà groupés, de vivre à l'écart, mais à proximité cependant des localités.

C'est à tort qu'on a voulu voir des ancêtres des premiers moines dans les

Thérapeutes — chronologiquement trop distants — et, à fortiori, dans les

Katochoi de Serapis. Le manichéisme, par contre, assez répandu en Egypte,
aura exercé indirectement son influence, tandis que les persécutions, bien
qu'on ait souvent affirmé le contraire, n'y ont été absolument pour rien.
Il est erroné également d'y voir une réaction contre le fléchissement qui se

produisit dans l'Eglise depuis Constantin, ou du moins, s'il y a une part de
vérité dans cette explication, c'est uniquement dans ce sens que l'anachorète
déclarait : je ne suis pas assez ferme pour rester au milieu ou près de vous ;

il m'est trop difficile, avec les dangers que présentent maintenant les milieux
chrétiens, de réaliser, en y demeurant, mon idéal ascétique : en Egypte, au
4me siècle, les masses entrent dans l'Eglise, mais les plus résolus partent
pour le désert.

Passant ensuite à la réforme de Pachôme, M. Heussi se contente de
l'étudier sommairement, puisqu'elle n'appartient plus aux origines du
monachisme. De même qu'il reconnaît l'authenticité de la vie de saint
Antoine, quitte à lui adresser maints reproches, notre auteur estime que celle
de Pachôme contient pas mal de traits légendaires. Sa règle, par contre,
est un document auquel on peut se fier.

Enfin, M. Heussi arrive à la partie principale de son livre : les anachorètes

de Scété, qui, bien que postérieurs à saint Antoine, appartiennent
cependant encore, par leur idéal, au monachisme primitif. Aussi bien retrouve-
t-on chez eux plusieurs traits de 1' « Urchristentum » : ils affectent de recourir
à des manières d'agir de portée symbolique ; ils rappellent les hommes doués
de charismes du premier siècle (bien qu'ils ne parlent — l'auteur le
reconnaît — que lorsqu'ils sont interrogés, ce qui constitue une différence
essentielle). M. Heussi décrit longuement, en différents chapitres, les qualités
et les caractéristiques des anachorètes. Il en parle avec sympathie, avec une
admiration non dissimulée. On voit qu'il connaît très bien toute cette
littérature. Il cherche d'ailleurs moins à donner un tableau complet de l'existence
des Pères du désert, qu'à en présenter certains aspects particulièrement
caractéristiques. On pourrait tout au plus lui reprocher d'accorder parfois
trop de confiance aux Apophtegmeta Patrum, et aussi, comme la remarque
lui en a déjà été faite, de ne pas utiliser les sources coptes, syriaques et
orientales en général.

M. Heussi arrête là son exposé. Il ne s'occupe pas des auteurs qui sont
postérieurs au monachisme arrivé à sa forme plus ou moins définitive :

saint Athanase, saint Basile, Evagre le Pontique, saint Jean Chrysostome,
et, pour l'Occident : saint Jérôme, Rufin et Cassien.

Comme toute thèse qui contredit des vues traditionnelles et qui leur
oppose une manière de voir à peu près diamétralement contraire, le travail
de M. Heussi n'est pas exempt de certaines exagérations, mais on est obligé
de reconnaître qu'il réagit avec raison contre une conception trop étroite



— 237 —

des origines du monachisme. Il s'est préparé à son sujet par divers travaux
d'approche ou études de détail, parus au cours des années 1912 et suivantes.
Il connaît très bien la littérature du sujet, sans excepter les auteurs catholiques

(Lefort, Ladeuze, Halkin, Dom Leclercq, Dom Boon, les frères
Brémond) dont les vues sont non seulement citées mais souvent approuvées.
Il nous a donné un livre qui fera époque et que les historiens du monachisme
ne pourront pas ignorer, dussent-ils faire, comme nous, des réserves sur les

premières pages et ne pas accepter entièrement la thèse fondamentale de
l'auteur 1. L_ Wœber.

Albert Büchi f : Kardinal Matthäus Schiner als Staatsmann und
Kirchenfürst. II. Teil : 1515-1522. Aus dem Nachlaß herausgegeben von
E. F. J. Müller, xxiv-467 SS. Collectanea Friburgensia. Freiburg (Schweiz)
und Leibzig, 1937.

1923 ist der erste Band der Schiner Biographie von A. Büchi erschienen.
Daran schloß sich 1925 der zweite Band der Korrespondenzen und Akten.
Emsig arbeitete der Verfasser an der Vollendung des zweiten Teiles der
Biographie des großen Kardinals, die er auf Ende 1930 herauszugeben
hoffte. Die ersten 8 Druckbogen, welche die Kapitel XXII-XXVI umfassen,
hatte er noch selbst durchgesehen, als am 14. Mai 1930 der Tod ihn
ereilte. « In Erfüllung einer familiären Pietätspflicht » übernahm nun
Büchis Schwiegersohn, E. F. J. Müller, die nicht leichte Aufgabe, das

angefangene Werk der Vollendung entgegenzuführen. Es stellte sich
nämlich heraus, daß das vorliegende Manuskript noch mancher stilistischer
und auch sachlicher Verbesserung und Ergänzung bedurfte. So mußte
Müller u. a. das Kapitel über den Reichstag von Worms neu bearbeiten
und dem Abschnitte über das Lebensende des Kardinals eine Schilderung
der Lage im Wallis einschieben. Wir dürfen Müller unsere wärmste
Anerkennung nicht versagen, daß er die schwere und in gewissem Sinne auch
undankbare Aufgabe auf sich genommen, und besonders, daß er dieselbe
mit soviel Geschick und so großer Gewissenhaftigkeit erfüllt hat. Er hat
es verstanden, « die schriftstellerische Formung des Stoffes und die
ursprüngliche Auffassung » des Autors möglichst treu zu wahren, und doch
das Ganze in mancher Hinsicht erheblich zu bereichern und lesbarer zu
gestalten. Alle vom Herausgeber angebrachten Abänderungen oder Ein-
schiebungen sind übrigens stets angemerkt.

1 Notons ici quelques assertions discutables : p. 35, M. Heussi fait sienne
l'opinion de Harnack : La grande Eglise ne s'est découverte elle-même que par son
opposition à la gnose et au montanisme ; p. 42 : d'après Clément d'Alexandrie,
le Christ n'avait qu'un corps apparent ; p. 47 : chez Origene, les pneumatiques
possèdent, parallèlement au clergé, le pouvoir de remettre les péchés ; p. 204 :

avouer une faute constitue le premier pas pour s'en libérer : « on reconnaît ici la
base psychotique de la confession, qui a, comme on le sait, son origine dans le
monachisme ». M. Heussi exagère lorsqu'il prétend, p. 228, que, chez les Pères du
désert, la pédérastie était assez fréquente.



- 238 -
Der vorliegende zweite Teil der Biographie umfaßt 19 Kapitel

(XXII-XL) und vermittelt uns einen weitumfassenden Einblick in das
unermüdliche Wirken und Schaffen des großen Kardinals von Sitten. In
einläßlicher Weise schildern uns die zwei ersten Kapitel all die diplomatischen

Ränkespiele und kriegerischen Maßregeln, die zur Niederlage von
Marignano führten. Der unglückliche Ausgang dieser Schlacht ist nicht
die Schuld Schiners, und trotz allem hat Marignano den Eidgenossen ihre
Ehre und den Tessin gerettet. Das Ansehen des Kardinals hat immerhin
schwere Einbuße erlitten ; seiner Pfründen und Einkünfte beraubt, ist
er oft in bitterster Not ; viele seiner einstigen Gönner und Freunde haben
ihn verlassen und verraten ; die eigenen Landsleute, die Walliser, haben
sich, aufgestachelt durch Jörg auf der Flüe, in wildem Aufruhr gegen ihn
erhoben und ihn aus der Heimat verstoßen. Anderseits locken die
glänzenden Anerbietungen und Versprechen des französischen Königs. Doch
ein Matthäus Schiner schwankt nicht. Unermüdlich ist er tätig, der
französischen Politik mit allen Kräften entgegenzutreten. Und schließlich
hat er auch wieder Erfolge. Das zeigt u. a. die Kaiserwahl von 1519 und
die Wiedereroberung Mailands 1521. Auch in der Schweiz und im Wallis
machte sich ein Umschwung zu Gunsten Schiners immer mehr geltend.
Im Herbste 1521 wurde der römische Prozeß endgültig gegen Jörg auf
der Flüe entschieden und im Verlauf des folgenden Jahres unterwarfen
sich eine ganze Anzahl von Walliser-Gemeinden wiederum ihrem Bischof.
Mächtig erwies sich auch der Einfluß des Kardinals von Sitten bei der
Papstwahl von 1522, wo er selbst in mehreren Wahlgängen eine erhebliche
Anzahl von Stimmen auf sich vereinigte und schließlich den Anstoß gab
zur Wahl Adrians VI. Schiner wurde in den Dreierausschuß gewählt,
der den Kirchenstaat bis zur Ankunft des neuen Papstes, der sich in Spanien
aufhielt, regieren sollte. Und nach der Ankunft Adrians genoss er dessen

persönliches Vertrauen in außerordentlichem Maße. Doch bereits in der
Nacht vom 30. September auf den 1. Oktober 1522 wird der Kardinal
von der Pest dahingerafft.

Kapitel XXXVII schildert in kurzen Zügen Schiners Stellung zur
Wissenschaft und Kunst. Ohne auf den Ruhm eines eigentlichen Humanisten

Anspruch zu machen, förderte er in mannigfacher Weise das
wissenschaftliche Streben und kirchliche Bau- und Kunstwerke, besonders im
Walliser-Lande.

Seine eigentliche kirchliche Wirksamkeit ist in den Jahren 1511-1522
(Kapitel XXXVIII), sowohl im Bistum von Sitten als in dem von Novara,
durch seine Anteilnahme an den Geschäften der Weltpolitik vielfach
gehemmt oder geradezu ausgeschlossen ; immerhin bezeugt seine ganze
Tätigkeit eine unentwegte Treue gegen die heilige Kirche. Mit klarem
Auge schaute Schiner die mannigfachen Gebrechen, an denen das kirchliche

Leben damals krankte ; er war ein Freund wirklicher Reformen und
unterstützte die Reformideen eines Luther und eines Zwingli, aber nur
« solange die von diesen geführte Glaubensbewegung auf eine Verbesserung
im Rahmen der Kirche hoffen ließ ». Nie dachte er an eine Preisgabe der
kirchlichen Lehre und Überlieferung (Kapitel XXXIII und XXXIX).



— 239 —

Das Schlußkapitel (XL) gestaltet sich zu einem eindrucksvollen
Charakterbild des großen Staatsmannes und Kirchenfürsten, zu einem
Charakterbild, das neben Lichtseiten auch Schatten aufweist, das aber
in seiner Gesamtheit doch das Urteil bestätigt, das dahin lautet :

« Matthäus Schiner gehörte zu den Größten und Besten seiner Zeit, bei
seinen Feinden ebenso gefürchtet, wie von den Freunden geachtet und
verehrt ».

Mit Genugtuung dürfen wir wohl feststellen, daß Matthäus Schiner,
dieser große Eidgenosse, endlich nach so vielen Jahren in A. Büchi einen
Biographen gefunden, der die überragende Bedeutung seiner Tätigkeit voll
zu erfassen und prägnant darzustellen gewußt hat. In der Tat,
weiterbauend auf den Forschungen eines Joller, eines Schmid, eines Reinhardt,
hat Büchi seit 1906 eine überaus reiche Fülle von Notizen und Nachrichten
von und über Schiner und seine Zeit zusammengetragen. Gestützt hierauf
entwirft er in den 2 Bänden der Biographie ein anschauliches Bild von
der machtvollen Persönlichkeit des Kardinals von Sitten, von seiner
weltumspannenden Tätigkeit, von seinen Erfolgen und Mißerfolgen auf
kirchlichem und weltlichem Gebiet, — ein Bild, das in kleinen Einzelheiten
wohl noch einer Überarbeitung fähig ist, das aber in seinen großen Zügen
voll und ganz der historischen Wahrheit und Wirklichkeit entsprechen
dürfte.

Bewahren wir also dem verdienten Biographen Schiners ein dankbares

Andenken auch über das Grab hinaus
Zum Schlüsse seien noch einige Verschreibimgen angemerkt, die uns

in diesem II. Bande aufgefallen sind.

Seite 65, Zeile 25, lies Zlowinen statt Zlanuen.
Selkingen » Seckingen.
Potken » Potten.
Eschimann » Eschmann.
Roten » Roben.
Morel » Morges.

Dionys Imesch.

Bulletin de l'Institut historique belge de Rome, fase. XVII (1936)
et XVIII (1937), 351 et 327 pages. Bruxelles et Rome. Le fase. : 40 fr.

Signalons, dans ces deux volumes, quelques travaux d'une portée
plus générale ou présentant de l'intérêt en dehors de la Belgique :

Dans le fascicule XVII, une étude de M. J. Lefèvre sur l'ambassade
d'Espagne auprès du Saint-Siège au XVIIme siècle. La monarchie espagnole
étant fortement centralisée, l'ambassadeur accrédité à Rome devait traiter
avec la curie pontificale toutes les questions religieuses importantes
concernant les pays soumis au roi catholique ; et c'est pourquoi on trouve
dans les archives de l'ambassade d'Espagne auprès du Saint-Siège beaucoup
de renseignements concernant les Pays-Bas, notamment, par exemple,
au sujet du Jansénisme.

» 390, » 12,
» 396, » 24.
» 406, » 24,
» 407, » 14.
» 445. » 2,

Sitten.



— 240 —

M. l'abbé C. de Clercq publie cinq lettres, conservées à la
bibliothèque de Zurich, envoyées au pasteur Lavater par un évêque d'Anvers :

Corneille François Nelis. Leurs vues philosophiques les avaient rapprochés ;

entre eux s'étaient établis des liens d'une vive amitié. Ils s'écrivaient,
non sans multiplier les proclamations de leur admiration réciproque.
Mgr Nelis traduisit en français le poème de Lavater Le cœur humain, et
Lavater, en allemand, le petit ouvrage philosophique de son ami intitulé
L'aveugle de la montagne. On trouve dans une lettre de l'évêque d'Anvers,
cette déclaration, intéressante en elle-même et caractéristique en même
temps du style et du ton de cette correspondance : « Comme mon cœur a
tressailli en voyant la louange de la Mère de Dieu, de la Théotokos, chantée à

Zurich, à Genève Non ut Dea implorati (oui, mon ami, bien, parfaitement

bien) mais, quidquid Sanctum Te Sanetarum nuncupat Sanctissimam.
J'espère que cette selectissima natuta nous fera encore meht und mehr
harmonieren » (p. 96 ; lettre du 10 décembre 1790).

M. F. de Ruyt étudie un sarcophage romain qui, après avoir servi
de bassin de fontaine ou même d'auge pour le bétail, fut ensuite brisé et
ses fragments jetés au rebut. Ils ont été retrouvés, en 1932, aux environs
de Rome, et le Musée royal d'art et d'histoire de Bruxelles les a achetés
à un antiquaire, après que le gouvernement italien en eut autorisé l'exportation.

M. de Ruyt date ce sarcophage de 260-70 après Jésus-Christ. Il
est païen d'origine, mais cependant « neutre », c'est-à-dire qu'on n'y trouve
aucune allusion nettement païenne, mais aucun signe non plus
incontestablement chrétien. L'auteur de l'article y voit une preuve de ce mysticisme
« qui a préparé tant de consciences aux révélations d'une religion supérieure »,

de ce symbolisme de transition, si répandu au 3me siècle dans le «

paganisme agonisant, mais tout brûlant d'aspirations spirituelles » (p. 178).
Cela permettait, par ailleurs, aux chrétiens de conserver des œuvres d'art
étrangères, par leur origine, à leur foi, mais auxquelles ils pouvaient
attribuer une signification nouvelle.

Notons, dans le fascicule XVIII, la conférence de M. Alph. Rœrsch
sur l'Humanisme belge de la Renaissance à la lumière des plus récents
travaux, et, répartis dans les deux volumes, plusieurs travaux richement
illustrés sur un problème ou l'autre de l'histoire de l'art : influence italienne
exercée sur des peintres des Pays-Bas, œuvres d'art belges conservées
dans des musées d'Italie, problèmes concernant l'histoire de la musique, etc.
Une nécrologie est consacrée, à la fin du fascicule XVII, à M. Henri Pirenne,
l'illustre président de l'Institut belge de Rome. Signalons enfin, parmi
les comptes rendus, les bulletins que M. Lucien de Bruyne consacre aux
travaux d'archéologie chrétienne.

L. Wœber.

-€H>


	Rezensionen = Comptes rendus

