Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 32 (1938)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

Karl Heussi : Der Ursprung des Monchtums. Mohr, Tiibingen, 1936.
308 p.

Presque en méme temps que ce volume sur les origines du monachisme,
M. Charles Heussi faisait paraitre une étude dans laquelle il contestait
la venue de saint Pierre a Rome, pour cette raison surtout que le texte
de la Prima Clementis ne lui semble pas contenir les éléments d’un argument
en faveur de la theése traditionnelle . Cette déclaration est caractéristique
de l'attitude adoptée par notre auteur, et nous ne nous étonnerons donc
pas trop de le voir, dans les premiéres pages du volume que nous avons
a examiner, pages consacrées aux écrits du Nouveau Testament, émettre
des affirmations que nous ne saurions accepter.

M. Heussi remonte, pour découvrir les débuts du monachisme, bien
plus haut qu’on ne le fait d’ordinaire. Sa thése essentielle consiste a combattre
l'opinion qui fait apparaitre l'ascétisme monastique brusquement, au
3me siecle, avec saint Antoine. Le monachisme remonte, au contraire,
selon lui, aux origines mémes du Christianisme. Il cite, pour le 1ef siecle,
non pas les passages des Actes attestant la mise en commun des biens de
la chrétienté naissante de Jérusalem — car ces textes se ressentent, selon
lui, d'une influence néopythagoricienne — mais certains versets des
synoptiques qui appartiendraient 4 une couche plus récente de 1'évangile ;
quant aux épitres pastorales, avec Hermas et la Didache, elles nous rensei-
gneraient sur la premiére moitié du 2me siécle.

Le gnosticisme fut partisan d’une ascése rigoureuse, et de méme,
naturellement, le montanisme, qui aboutit 4 un exode et était donc déja
de 'anachorétisme. Les encratistes, « la perle des communautés chrétiennes »
(p- 39) étaient des moines, & cela prés — et encore — qu’ils ne vivaient
pas a l'écart; de méme les Tertullianistes, qui s’étaient, comme on sait,
scindés de leurs fréres, mais sans étre localement séparés. Le parfait gnostique
dont Clément d’Alexandrie donne le portrait est presque un moine, et
Origene prépare également le monachisme futur, tandis qu'Apollonius
de Tyane, tel qu’il apparait dans l'ouvrage de Philostrate, est une sorte de
moine paien. Quant aux vierges consacrées a4 Dieu, qu'on rencontre
anciennement déja dans plusieurs communautés chrétiennes, elles n’auront
plus qu'a quitter leurs familles pour devenir des moniales.

Le monachisme proprement dit est plus ancien que saint Antoine
(dont il ne faut au surplus exagérer ni I'importance ni l'influence). Il
remonte vraisemblablement au milieu du 3me siécle. Il apparait tout d’abord

Y War Petrus in Rom ? Gotha, 1936 (36 p.) ; puis, en réponse & M. Lietzmann :
War Petrus wirklich rdmischer Martyrer ? 1937 (24 p.).



en Egypte, non pas dans une chrétienté organisée, telle qu’elle existait 4
Alexandrie, mais dans la « province ». Il n'inclut pas nécessairement 1’habi-
tation au désert : au début surtout, certains ascétes se contentaient, seuls ou
déja groupés, de vivre a I'écart, mais a proximité cependant des localités.

C’est a tort qu’on a voulu voir des ancétres des premiers moines dans les
Thérapeutes — chronologiquement trop distants — et, d fortiori, dans les
Katochoi de Serapis. Le manichéisme, par contre, assez répandu en Egypte,
aura exercé indirectement son influence, tandis que les persécutions, bien
qu’on ait souvent affirmé le contraire, n’y ont été absolument pour rien.
Il est erroné également d'y voir une réaction contre le fléchissement qui se
produisit dans I'Eglise depuis Constantin, ou du moins, s’il y a une part de
vérité dans cette explication, c’est uniquement dans ce sens que ’anachorete
déclarait : je ne suis pas assez ferme pour rester au milieu ou prés de vous ;
il m’est trop difficile, avec les dangers que présentent maintenant les milieux
chrétiens, de réaliser, en y demeurant, mon idéal ascétique : en Egypte, au
4me siécle, les masses entrent dans I’Eglise, mais les plus résolus partent
pour le désert.

Passant ensuite a la réforme de Pachdéme, M. Heussi se contente de
I’étudier sommairement, puisqu’elle n’appartient plus aux origines du
monachisme. De méme qu’il reconnait l'authenticité de la vie de saint
Antoine, quitte a lui adresser maints reproches, notre auteur estime que celle
de Pachome contient pas mal de traits légendaires. Sa regle, par contre,
est un document auquel on peut se fier.

Enfin, M. Heussi arrive a la partie principale de son livre : les anacho-
retes de Scété, qui, bien que postérieurs a saint Antoine, appartiennent
cependant encore, par leur idéal, au monachisme primitif. Aussi bien retrouve-
t-on chez eux plusieurs traits de I’ « Urchristentum » : ils affectent de recourir
a des maniéres d’agir de portée symbolique ; ils rappellent les hommes doués
de charismes du premier siécle (bien qu'ils ne parlent — l'auteur le
reconnait — que lorsqu’ils sont interrogés, ce qui constitue une différence
essentielle). M. Heussi décrit longuement, en différents chapitres, les qualités
et les caractéristiques des anachoretes. Il en parle avec sympathie, avec une
admiration non dissimulée. On voit qu’il connait trés bien toute cette litté-
rature. Il cherche d’ailleurs moins a donner un tableau complet de I'existence
des Péres du désert, qu'a en présenter certains aspects particulierement
caractéristiques. On pourrait tout au plus lui reprocher d’accorder parfois
trop de confiance aux Apophtegmeta Patrum, et aussi, comme la remarque
lui en a déja été faite, de ne pas utiliser les sources coptes, syriaques et
orientales en général.

M. Heussi arréte la son exposé. Il ne s’occupe pas des auteurs qui sont
postérieurs au monachisme arrivé a sa forme plus ou moins définitive
saint Athanase, saint Basile, Evagre le Pontique, saint Jean Chrysostome,
et, pour I'Occident : saint Jérdme, Rufin et Cassien.

Comme toute thése qui contredit des vues traditionnelles et qui leur
oppose une maniére de voir 4 peu prés diamétralement contraire, le travail
de M. Heussi n’est pas exempt de certaines exagérations, mais on est obligé
de reconnaitre qu’il réagit avec raison contre une conception trop étroite



des origines du monachisme. Il s’est préparé a son sujet par divers travaux
d’approche ou. études.-de détail, parus au cours des années 1912 et suivantes.
Il connait trés bien la littérature du sujet, sans excepter les auteurs catho-
liques (Lefort, Ladeuze, Halkin, Dom Leclercq, Dom Boon, les fréres
Brémond) dont les vues sont non seulement citées mais souvent approuvées.
Il nous a donné un livre qui fera époque et que les historiens du monachisme
ne pourront pas ignorer, dussent-ils faire, comme nous, des réserves sur les
premiéres pages et ne pas accepter entierement la thése fondamentale de

I'auteur 1. L. Weaeber.

Albert Buchi t : Kardinal Matthdus Schiner als Sfaatsmann und
Kirchenfiirst. II. Teil : 1515-1522. Aus dem NachlaB herausgegeben von
E. F. J. Miiller. xx1v-467 SS. Collectanea Friburgensia. Freiburg (Schweiz)
und Leibzig, 1937.

1923 ist der erste Band der Schiner Biographie von A. Biichi erschienen.
Daran schloB3 sich 1925 der zweite Band der Korrespondenzen und Akten.
Emsig arbeitete der Verfasser an der Vollendung des zweiten Teiles der
Biographie des groBlen Kardinals, die er auf Ende 1930 herauszugeben
hoffte. Die ersten 8 Druckbogen, welche die Kapitel XXII-XX VI umfassen,
hatte er noch selbst durchgesehen, als am 14. Mai 1930 der Tod ihn
ereilte. «In Erfillung einer familidren Pietatspflicht» iibernahm nun
Biichis Schwiegersohn, E. F. J. Miiller, die nicht leichte Aufgabe, das
angefangene Werk der Vollendung entgegenzufiihren. Es stellte sich
namlich heraus, daB3 das vorliegende Manuskript noch mancher stilistischer
und auch sachlicher Verbesserung und Ergdnzung bedurfte. So mulite
Miiller u. a. das Kapitel iiber den Reichstag von Worms neu bearbeiten
und dem Abschnitte iiber das Lebensende des Kardinals eine Schilderung
der Lage im Wallis einschieben. Wir diirfen Miiller unsere wirmste Aner-
kennung nicht versagen, dall er die schwere und in gewissem Sinne auch
undankbare Aufgabe auf sich genommen, und besonders, daB er dieselbe
mit soviel Geschick und so groBer Gewissenhaftigkeit erfiillt hat. Er hat
es verstanden, «die schriftstellerische Formung des Stoffes und die ur-
spriingliche Auffassung » des Autors méglichst treu zu wahren, und doch
das Ganze in mancher Hinsicht erheblich zu bereichern und lesbarer zu
gestalten. Alle vom Herausgeber angebrachten Abidnderungen oder Ein-
schiebungen sind iibrigens stets angemerkt.

1 Notons ici quelques assertions discutables : p. 35, M. Heussi fait sienne
I'opinion de Harnack : La grande Eglise ne s’est découverte elle-méme que par son
opposition a la gnose et au montanisme; p. 42 : d’aprés Clément d’Alexandrie,
le Christ n’avait qu'un corps apparent; p. 47 : chez Origéne, les pneumatiques
possédent, parallélement au clergé, le pouvoir de remettre les péchés; p. 204 :
avouer une faute constitue le premier pas pour s’en libérer : « on reconnait ici la
base psycholique de la confession, qui a, comme on le sait, son origine dans le
monachisme ». M. Heussi exagere lorsqu’il prétend, p. 228, que, chez les Péres du
désert, la pédérastie etait assez fréquente.



_238_

Der vorliegende zweite Teil der Biographie umfaBt 19 Kapitel
(XXII-XL) und vermittelt uns einen weitumfassenden Einblick in das
unermiidliche Wirken und Schaffen des groBen Kardinals von Sitten. In
einliBlicher Weise schildern uns die zwei ersten Kapitel all die diploma-
tischen Riankespiele und kriegerischen MafBregeln, die zur Niederlage von
Marignano fithrten. Der ungliickliche Ausgang dieser Schlacht ist nicht
die Schuld Schiners, und trotz allem hat Marignano den Eidgenossen ihre
Ehre und den Tessin gerettet. Das Ansehen des Kardinals hat immerhin
schwere Einbulle erlitten ; seiner Pfriinden und Einkiinfte beraubt, ist
er oft in bitterster Not ; viele seiner einstigen Goénner und Freunde haben
ihn verlassen und verraten ; die eigenen Landsleute, die Walliser, haben
sich, aufgestachelt durch Jorg auf der Fliie, in wildem Aufruhr gegen ihn
erhoben und ihn aus der Heimat verstoflen. Anderseits locken die glan-
zenden Anerbietungen und Versprechen des franzésischen Koénigs. Doch
ein Matthaus Schiner schwankt nicht. Unermiidlich ist er tdtig, der fran-
zosischen Politik mit allen Kriften entgegenzutreten. Und schlieBlich
hat er auch wieder Erfolge. Das zeigt u. a. die Kaiserwahl von 1519 und
die Wiedereroberung Mailands 1521. Auch in der Schweiz und im Wallis
machte sich ein Umschwung zu Gunsten Schiners immer mehr geltend.
Im Herbste 1521 wurde der rémische ProzeB3 endgiiltig gegen Jorg auf
der Fliie entschieden und im Verlauf des folgenden Jahres unterwarfen
sich eine ganze Anzahl von Walliser-Gemeinden wiederum ihrem Bischof.
Michtig erwies sich auch der EinfluB des Kardinals von Sitten bei der
Papstwahl von 1522, wo er selbst in mehreren Wahlgédngen eine erhebliche
Anzahl von Stimmen auf sich vereinigte und schlieBlich den Ansto3 gab
zur Wahl Adrians VI. Schiner wurde in den Dreierausschufl gewdihlt,
der den Kirchenstaat bis zur Ankunft des neuen Papstes, der sich in Spanien
aufhielt, regieren sollte. Und nach der Ankunft Adrians genoss er dessen
personliches Vertrauen in auBlerordentlichem MaBe. Doch bereits in der
Nacht vom 30. September auf den 1. Oktober 1522 wird der Kardinal
von der Pest dahingerafft.

Kapitel XXXVII schildert in kurzen Ziigen Schiners Stellung zur
Wissenschaft und Kunst. Ohne auf den Ruhm ecines eigentlichen Huma-
nisten Anspruch zu machen, férderte er in mannigfacher Weise das wissen-
schaftliche Streben und kirchliche Bau- und Kunstwerke, besonders im
Walliser-Lande.

Seine eigentliche kirchliche Wirksamkeit ist in den Jahren 1511-1522
(Kapitel XXXVIII), sowohl im Bistum von Sitten als in dem von Novara,
durch seine Anteilnahme an den Geschiften der Weltpolitik vielfach
gehemmt oder geradezu ausgeschlossen ; immerhin bezeugt seine ganze
Tatigkeit eine unentwegte Treue gegen die heilige Kirche, Mit klarem
Auge schaute Schiner die mannigfachen Gebrechen, an denen das kirch-
liche Leben damals krankte ; er war ein Freund wirklicher Reformen und
unterstiitzte die Reformideen eines Luther und eines Zwingli, aber nur
«solange die von diesen gefiihrte Glaubensbewegung auf eine Verbesserung
im Rahmen der Kirche hoffen lieB ». Nie dachte er an eine Preisgabe der
kirchlichen Lehre und Uberlieferung (Kapitel XXXIII und XXXIX).



Das SchluBkapitel (XL) gestaltet sich zu einem eindrucksvollen
Charakterbild - des- groflen Staatsmannes und Kirchenfiirsten, zu einem
Charakterbild, das neben Lichtseiten auch Schatten aufweist, das aber
in seiner Gesamtheit doch das Urteil bestdtigt, das dahin lautet:
« Matthaus Schiner gehdrte zu den GréBten und Besten seiner Zeit, bei
seinen Feinden ebenso gefiirchtet, wie von den Freunden geachtet und
verehrt ».

Mit Genugtuung diirfen wir wohl feststellen, dal Matthaus Schiner,
dieser groBe Eidgenosse, endlich nach so vielen Jahren in A. Biichi einen
Biographen gefunden, der die iiberragende Bedeutung seiner Tatigkeit voll
zu erfassen und pragnant darzustellen gewufBt hat. In der Tat, weiter-
bauend auf den Forschungen eines Joller, eines Schmid, eines Reinhardt,
hat Biichi seit 1906 eine iiberaus reiche Fiille von Notizen und Nachrichten
von und iiber Schiner und seine Zeit zusammengetragen. Gestiitzt hicrauf
entwirft er in den 2 Banden der Biographie ein anschauliches Bild von
der machtvollen Personlichkeit des IKardinals von Sitten, von seiner welt-
umspannenden T&tigkeit, von seinen Erfolgen und MiBerfolgen auf kirch-
lichem und weltlichem Gebiet, — ein Bild, das in kleinen Einzelheiten
wohl noch einer Uberarbeitung fahig ist, das aber in seinen groBen Ziigen
voll und ganz der historischen Wahrheit und Wirklichkeit cntsprechen
diirfte.

Bewahren wir also dem verdienten Biographen Schiners ein dank-
bares Andenken auch iiber das Grab hinaus!

Zum Schlusse seien noch einige Verschreibungen angemerkt, die uns
in diesem 1I. Bande aufgefallen sind.

Seite 65, Zeile 25, lies Zlowinen  statt Zlanuen.

» 390, » 12, » Selkingen »  Seckingen.
» 396, » 24, » Potken »  Potten.
» 406, » 24, » Eschimann » Eschmann,
» 407, » 14, » Roten »  Roben.
» 445, » 2, » Morel »  Morges.
Sitten. Dionys Imesch.

Bulletin de 1’Institut historique belge de Rome, fasc. XVII (1936)
et XVIII (1937), 351 et 327 pages. Bruxelles et Rome. Le fasc. : 40 fr.

Signalons, dans ces deux volumes, quelques travaux d’une portée
plus générale ou présentant de l'intérét en dehors de la Belgique :

Dans le fascicule XVII, une étude de M. J. Lefévre sur I'ambassade
d’Espagne aupreés du Saint-Siége au XVIIme sigcle. La monarchie espagnole
étant fortement centralisée, I’'ambassadeur accrédité & Rome devait traiter
avec la curie pontificale toutes les questions religieuses importantes con-
cernant les pays soumis au roi catholique; et c’est pourquoi on trouve
dans les archives de I'ambassade d’Espagne aupres du Saint-Siege beaucoup
de renseignements concernant les Pays-Bas, notamment, par exemple,
au sujet du Jansénisme.



M. I'abbé C. de Clercq publie cinq lettres, conservées a la biblio-
théque de Zurich, envoyées au pasteur Lavater par un évéque d’Anvers :
Corneille Francois Nelis. Leurs vues philosophiques les avaient rapprochés ;
entre eux s'étaient établis des liens d'une vive amitié. Ils s’écrivaient,
non sans multiplier les proclamations de leur admiration réciproque.
Mgr Nelis traduisit en frangais le poéme de Lavater Le caur humain, et
Lavater, en allemand, le petit ouvrage philosophique de son ami intitulé
L’aveugle de la montagne. On trouve dans une lettre de I'évéque d’Anvers,
cette déclaration, intéressante en elle-méme et caractéristique en méme
temps du style et du ton de cette correspondance : « Comme mon ceeur a tres-
sailli en voyant la louange de la Mére de Dieu, de la Théotokos, chantée 4
Zurich, a Genéve! Non ut Dea implovari (oui, mon ami,  bien, parfaite-
ment bien) mais, quidquid Sanctum Te Sanctarum nuncupat Sanctissimam.
J'espére que cette selectissima mnatura nous fera encore mehr und mehr
harmonieren » (p. 96 ; lettre du 10 décembre 1790).

M. F. de Ruyt étudie un sarcophage romain qui, aprés avoir servi
de bassin de fontaine ou méme d’auge pour le bétail, fut ensuite brisé et
ses fragments jetés au rebut. Ils ont été retrouvés, en 1932, aux environs
de Rome, et le Musée royal d’art et d’histoire de Bruxelles les a achetés
a un antiquaire, aprés que le gouvernement italien en eut autorisé 1'expor-
tation. M. de Ruyt date ce sarcophage de 260-70 aprés Jésus-Christ. Il
est paien d’origine, mais cependant « neutre », c’est-a-dire qu’on n’y trouve
aucune allusion nettement paienne, mais aucun signe non plus incontes-
tablement chrétien. L’auteur de l'article y voit une preuve de ce mysticisme
«quil a préparé tant de consciences aux révélations d’une religion supérieure »,
de ce symbolisme de transition, si répandu au 3me siecle dans le « paga-
nisme agonisant, mais tout bralant d’aspirations spirituelles » (p. 178).
Cela permettait, par ailleurs, aux chrétiens de conserver des ceuvres d’art
étrangéres, par leur origine, a leur foi, mais auxquelles ils pouvaient
attribuer une signification nouvelle.

Notons, dans le fascicule XVIII, la conférence de M. Alph. Reersch
sur I'Humanisme belge de la Renaissance a la lumiére des plus récents
travaux, et, répartis dans les deux volumes, plusieurs travaux richement
illustrés sur un probléme ou l'autre de I'histoire de l'art : influence italienne
exercée sur des peintres des Pays-Bas, ceuvres d’art belges conservées
dans des musées d’'Italie, problémes concernant 1'histoire de la musique, etc.
Une nécrologie est consacrée, a la fin du fascicule XVII, a M. Henri Pirenne,
I'illustre président de I'Institut belge de Rome. Signalons enfin, parmi
les comptes rendus, les bulletins que M. Lucien de Bruyne consacre aux
travaux d’archéologie chrétienne.

L. Weber.




	Rezensionen = Comptes rendus

