Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 32 (1938)

Artikel: Der hl. Lucius
Autor: Berther, Vigil
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-125232

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-125232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der hl. Lucius.

Von Vicgi BERTHER.

(Fortsetzung und Schluss.)

5. Legendenquellen.

Nachdem nun die Vita auf ihre textlichen Quellen hin untersucht
worden ist, stellt sich die Frage: Ist die Luciuslegende unabhingig
von anderen Legenden, oder wird hier nur allgemeines Legendengut
weitergegeben ? Zundchst kénnen wir in der Luciuslegende eine allge-
meine Zeiterscheinung des Mittelalters, besonders des 7. Jahrhunderts,
wahrnehmen, wonach gerade jene Legenden einen groBartigen Auf-
schwung nehmen, die eine Griindung von Apostelschiilern herleiten
wollen und den Griinder eines natiirlichen Todes sterben lassen. Ein
Beispiel dafiir ist die Patienslegende, die nach 750 entstanden ist !
Patiens geht im Auftrag des Apostels Johannes nach Metz, wie Polykarp
nach Smyrna, Irendus nach Lyon und Benignus, Thyrsus und Andeolus
nach Autun. Vorher hat Patiens noch eine Offenbarung. Er versteht
dann bei seiner Ankunft die gallische Sprache, ohne sie je erlernt zu
haben, wirkt nun wahrhaft apostolisch und stirbt eines natiirlichen
Todes 2. Hier haben wir nun verschiedene Elemente, die auch in der
Luciusvita vorkommen, ja mit ihr eine iiberraschende Ahnlichkeit
aufweisen 3. Ferner 14Bt sich feststellen, daB8 verschiedene Tatsachen,
die in der Heiligen Schrift berichtet werden, vom Schreiber iiber-
nommen und ohne weiteres auf den hl. Lucius angewandt wurden.
Solche Berichte sind besonders der Traum des hl. Lucius vor seiner
Bekehrung 4, der nichts anderes ist als eine wortliche Kombination
von Gen. 28,12 (Jakobstraum), Act. 7,55 (Vision des hl. Stephanus),
Joh. 20,12 und Luc. 24,1 (Auferstehung). Auch die Himmelsstimme, die
der Heilige vernimmt, bevor er in Chur zu wirken anfingt ®, ist eine
Kombination von Act. 18, 10 und Josue 1, 9 mit der wortlichen Zitation

1 Giinter, 220, Anm. 39.

2 Giinter, 147.

 Vita 2,37 3.4; 4.35; 3.31; 4.30; 52; 6,33; 7,15 u. a. m.
4 Vita 3,41-4,3.

5 Vita 5,1-5.



von Ps. 26, 14. Auch die Schilderung, wie der Heilige auf der Luzien-
steig in eine Grube geworfen wird, begegnet uns beim #gyptischen
Joseph (Gen. 37, 22), und hier wird die Stelle aus dem 2. Buch der
Konige 18, 17 fast wortlich zitiert, wo geschildert wird, wie der tote
Absolom in eine Grube geworfen und mit Steinen zugedeckt wird.
Ebenso das Tierwunder, das der Verfasser vom hl. Lucius zu berichten
weil, treffen wir beim Propheten Daniel (Dan. 6, 19), der von den
Lowen in der Grube unberiihrt gelassen wird. Auch sind die Tier-
wunder ein sehr beliebtes Motiv der Legende 1. So befahl der hl. Gallus
dem Biren, Holz ins Feuer zu legen 2, und Ida von Toggenburg wurde
mit einer Hirschlegende verbunden, obwohl sie in gar keiner Beziehung
zu ihr stand 3. Der hl. Dionysius wird zuerst gebraten und dann
wilden Tieren vorgeworfen, die sich vor ihm schmeichelnd nieder-
werfen 4. Die Endzusammenfassung aller Wunder, die der Heilige
bewirkt haben soll, ist eine Kombination der Texte bei Matth. 11, 15
und Joh. 21, 25.

Diese kurze Zusammenstellung der Legendenquellen, die der Ver-
fasser in der Vita zur Darstellung bringt, geniigt vollstindig, um zu
beweisen, dal3 wir hier nur eine Projizierung biblischer Tatsachen und
Wunderberichte auf den hl. Lucius vor uns haben. Was nicht in der
Schrift enthalten ist, kommt in andern zeitgendssischen und auch
spateren Legenden so oft vor, daB es als allgemeines Legendengut
bezeichnet werden kann. So haben wir es hier eher mit einer typischen
Legende als mit einer eigentlichen Biographie zu tun.

6. Der Verfasser.

Der Verfasser der Vita s. Lucii kann nicht ermittelt werden. Wenn
die Vita auch eine sehr groBe sprachliche Ahnlichkeit mit der Sprache
Alkuins aufweist, ist es doch sehr wahrscheinlich oder sogar sicher,
daB Alkuin sie nicht geschrieben hat, weil die Tendenz, die die ganze
Vita enthilt, viel zu groB ist, um nicht von einem einheimischen Churer
verfat worden zu sein®. Es ist hingegen nicht ausgeschlossen, dal
hier ein groBer Einflul vom Norden mitgespielt hat, da Bischof

L Giinter, 8o.

? Vita s. Galli, Mitteilungen zur vaterl. Gesch. (1870) 16, hrg. von Meyer
v. Knonau.

8 L. M. Kern, Die Ida von Toggenburglegende (1927) 106.

4 Giinter, 149.

5 Die Tendenz wird spiter nachgewiesen werden.



— 105 —

Remedius, der um 8oo der Churerkirche vorstand, wirklich Beziehungen
zu Alkuin pflog und selber vielleicht aus der von Alkuin in Tours
geleiteten Schule hervorgegangen ist !. Tatsache ist, daB wir es hier
mit einem ausgezeichneten Kenner der Heiligen Schrift und Liturgie
zu tun haben, also ohne Zweifel mit einem Geistlichen. Ob es ein
Monch oder ein Weltgeistlicher war, ist schwer zu sagen; jedoch
ergibt sich aus den angefithrten Quellen, daB er mit der ménchischen
Literatur vertraut war 2. Weil die Vita nur am Anfang und am Schluf}
das Aussehen einer Predigt trigt, kénnte man auch glauben, der
Schreiber habe einfach eine Biographie vorgefunden, und dieser den
Rahmen einer Predigt gegeben. Dagegen sprechen aber die literarischen
Quellen und die Sprache, die sowohl am Anfang und am SchluB, wie
auch in der Mitte gleich ist. Schon am Anfang benutzte er die Agnes-
legende und die Heilige Schrift, bei der Biographie selber kommen
dieselben Quellen vor 3. SchlieBlich verfiigte der Verfasser auch iiber
eine glinzende lateinische Sprachgewandtheit, die zu der stark formalen
Bildung der karolingischen Renaissance paft. Im iibrigen gilt auch
von ihm, was Giinter vom mittelalterlichen Legendenschreiber im
allgemeinen sagt : « Das Ausschlaggebende ist und bleibt das értliche
Verhiltnis des Schreibers zu seinem Stoff. Nicht der Schreiber und
nicht der Heilige sind in letzter Linie bestimmend fiir den Grad der
Legendenhaftigkeit, sondern der Umstand, ob dem Typus Zeit und
Gelegenheit blieb, sich an die Heiligengestalt heranzumachen » 4.

B. Kritik der Vita.
1. Geschichtliche Bewertung der einzelnen Berichte der Vita.

1. Die Missionsreise des Timotheus.

Zwei Personen, die den Namen Timotheus tragen, der klein-
asiatische und der roémische Timotheus, wurden in Frage gezogen,
um die Vita s. Lucii zu erkldren.

a) Der kleinasiatische Timotheus. Bekanntlich war Paulus 60-67
in Rom 3. Ebenso steht mit Sicherheit fest, daB der hl. Timotheus

! LThK 8 (1936) 814.

2S. Nr. 4: Literarische Quellen.
¥ Vgl. Nr. 4: Literarische Quellen.
4 Giinter, 186.

5 Act. 18, 16 ff.



— 106 —

bei Paulus in Rom war!. Dann wurde dieser Bischof von Ephesus.
Vor seinem Tode berief Paulus noch einmal seinen treuen Jiinger
Timotheus zu sich 2. Nach den Akten des hl. Timotheus (c. 400-500)
ist Timotheus auch in Ephesus gemartert worden. Bestitigt wird dies
durch die Tatsache, daB3 Kaiser Konstantin dessen Gebeine im Jahre 356
von Ephesus nach Konstantinopel iibertragen lieB3. Nach all dem
kann man schlieBen, daB der Apostelschiiler und Bischof von Ephesus
Timotheus niemals in Gallien und noch viel weniger in Britannien war.

b) Der rémische Timotheus. Mehrere Forscher, insbesondere Liitolf,
glauben, unsere Vita erwihne nicht den kleinasiatisthen, sondern den
romischen Timotheus. Wie steht es aber mit den Quellen ? Der
romische Timotheus wird durch die Legende von Pudens, die dem
5. Jahrhundert zugeschrieben wird, und dann durch das Martyrologium
des Ado 4, das dem #7./8. Jahrhundert zugewiesen wird, belegt.

aa) Die Legende vom Pudens. Sicher erscheint erst in dieser
Legende des 5. Jahrhunderts ein Presbyter Timotheus mit seinem
Bruder Novatus. Selbst Liitolf stellt den Bericht dieser Legende,
wonach Timotheus Paulusschiiler gewesen sei, als unecht hin, obwohl
er sich sonst gerade auf diese Legende stiitzt, um die Vita als echt
zu beweisen . Gegen die Legende sprechen folgende Griinde: Ge-
schichtlich beweisbar ist nur Priscilla als Mitarbeiterin von Paulus .
Pudens ist nur in der Schrift beildufig genannt ?. Erst die Legende
gab ihm Praxedis und Pudentiana zu Tochtern. Von diesen aber
konnen wir aus geschichtlichen Quellen nur die Existenz beweisen.
Der Legende ist weiter eine fatale Verwechslung passiert, da sie den
Pudens der Heiligen Schrift mit dem Pudens des 3. Jahrhunderts,
der sein Haus einer Christengemeinde iiberlieB, die es zur Titelkirche
(Titulus Pudentis oder Ecclesia Pudentiana) einrichtete, verbindet 3.
Mithin sind der Griinde genug, warum aus dieser Legende des
5. Jahrhundert keine Beweise fiir die Existenz eines Paulusschiilers
Timotheus und seiner Reise nach Britannien geschopft werden kénnen.

1 Phil. 1, 1; 2, 19; Col. 1, I. 22 Tim. 1, 4; 4, 8.

3 Kirchliches Handlexikon 2 (1912) 2403; Wetzer-Welte, Kirchenlexikon
11 (1899) 174 f.

4 Quentin, 644.

5 Litolf, 103-107.

8 Act. 18, 2, 16; I Cor. 16, 19; Rom. 16, 3; 2 Tim. 4, 10.

7 2 Tim. 4, 2I1.

8 LThK 8 (1936) 560-561.



bb) Das Martyrologium des Ado. Sehr wahrscheinlich stiitzt sich
dasselbe auf die gleiche Legende und ist daher hinfillig!. Das
heutige Martyrologium, das Liitolf noch anfiihrt, ist alles andere als
eine Geschichtsquelle.

c) Zusammenfassung. Die Vita s. Lucii scheint in Ankniipfung
an die Heilige Schrift selbstindig eine Reise eines Apostelschiilers
Timotheus nach Britannien erfunden zu haben. Der churerische Hagio-
graph wollte sein Bistum auf die Urkirche zuriickfithren. Er zeigte
sich als echter Zeitgenosse der karolingischen Renaissance, die der
romischen Tradition nachging. Auch hier handelt es sich um einen
Gemeinplatz der Geschichtsschreibung, die gerne ein hoéheres Alter
vorzutduschen suchte. Der entsprechende Rettungsversuch Liitolfs
ist unhaltbar, da er ein ganzes Gebiude von Legenden errichtet, um
auf diesem die Geschichtlichkeit der Luciusvita zu beweisen.

2. Timotheus — Gallien.

Ist auch die Timotheushypothese, wie sie Liitolf bietet, hinfillig,
so sind wir doch gezwungen seine Reise, wie sie in der Vita geschildert
ist, weiter zu verfolgen, um die Vita nidher zu untersuchen. Nachdem
Timotheus den Auftrag vom Apostel Paulus erhalten hat, reist er
sofort nach Gallien ab. Aus der Vita geht hervor, daB er die rémische
HandelsstraBe Narbon-Tolosa-Burdigalia lings der Garonne einschlug.
Auffallend und charakteristisch ist die Ansicht des Schreibers, daB ganz
Gallien, soweit es von Timotheus durchreist wird, schon christianisiert
war oder wenigstens ohne gréBere Schwierigkeiten vom Heiligen zum
christlichen Glauben bekehrt wurde ; denn nirgends wird von seiner
Missionstitigkeit berichtet, ehe er in Bordoelem ankommt ; erst dort
setzt die Missionierung ein. Die Ansicht, daB Bordoelem Bordeaux sei,
nimmt auch Krusch an 2 Diese Stadt war sicher im 3. Jahrhundert
christianisiert. Den ersten Bischof Orientalis treffen wir im Jahre 314
auf dem Konzil von Arles3 Hier ertappen wir also den Schreiber
bei einem argen Anachronismus : die Tatsachen, die erst fiir das Ende
des 3. Jahrhunderts bewiesen sind, werden von ihm um rund 150 Jahre
frither angesetzt.

1 Quentin, 566 ff.

? Vita S. 3 Anm. 2 : Nomen a Raetis deformatum compares cum hodierno
nomine Bordelais, quod pagum Burdigalensem significat.

3 LThK 2 (1931) 472. DAL II, 1 (1910) 1057-1084.



e

— 108 —

3. Timotheus — Lucius — England.

Die fatale Verwechslung, wodurch Lucius zum Kénig von England
wurde, haben wir schon hervorgehoben. Mit dem Auftreten des heiligen
Lucius muB der hl. Timotheus abtreten. Nun frigt es sich aber, ob
der Verfasser den Liber Pontificalis oder die Geschichte Bedas ver-
wendet hat. Das Auffallende ist, daB der Konig Lucius von England
das erste Mal in der Vita selber als Heiliger vorkommt. Er fehlt auch
im Martyrologium des Beda. Die erste Nachricht von Lucius bringt
das Martyrologium des Ado?! (+ 875), wo der Bericht des Liber Ponti-
ficalis unter Eleutherus wortlich wiedergegeben ist. Als Heiliger tritt
er zum ersten Mal, wenn wir von der Vita absehen, im Martyrologium
Notkers (1 912) auf. Da aber Ado ? und Notker ® einer spiteren Zeit
als unsere Vita entstammen, kann sie nicht von diesen beeinfluBBt
sein. Nun wissen wir aber, dal3 Chur in der Zeit, in welcher die Vita
entstanden ist, sowohl Beziehungen zu England als auch zu Rom
hatte, sodaB es schwer ist, die Quelle zu ermitteln, woraus der Ver-
fasser sein Wissen geschopft hat. Die innigen Beziehungen, die der
damalige Churerbischof zu Alkuin pflegte, und auch die Biicherschitze
des Klosters St. Gallen, wo eine ziemlich groBe Auswahl der Werke
Bedas vorhanden war, sprechen fiir nordischen EinfluB % Fir die
romische Quelle sprechen verschiedene st. gallische Berichte und
Urkunden. So wissen wir, daB3 eine Beata mit threm Gemahl Landolf,
die am oberen Ziirichsee wohnte, im Jahre 744 eine Reise nach Rom
unternahm ®. Wahrscheinlich war dies nicht die einzige Romreise, dic
Leute aus Alemannien und Ritien nach der Heiligen Stadt unter-
nahmen. In der St. Gallertradition finden sich auch Fille, wo Wall-
fahrten nach Rom auf der Hin- und Riickreise mit einem Besuch des
Grabes des hl. Gallus verbunden wurden 8. Ohne Bedenken koénnen
wir aber solche Fille auch auf Riétien und seine Hauptstadt Chur
iibertragen, war dies doch das Zentrum, wo alle Biindnerpisse zu-
sammenliefen und wo die weltliche und kirchliche Regierung ihren
Sitz hatte . Tatsache dagegen ist, daB der Bericht, wonach Lucius
Quentin, 472.

Die iltesten Codices gehoren dem g¢./1o. Jahrhundert an. Quentin, 4606.
Notker ist von Ado abhdngig. Quentin, 683.

Bruckner, 11, 74 ff.

H. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen I (1863) Nr. 10.
Gozberts Libellus de miraculis s. Galli cap. 67 (Ausg. Meyer v. Knonau).

Hier ware noch das rémische Itinerarium zu erwihnen, das dem g. Jahrh.
angehort und im Besitz des nahen Klosters Pfifers war (s. Kap. III).

(= ] -t (d

-3



England verldBt, eine Erfindung des Verfassers ist. Es muB nicht
einmal angenommen werden, daB hier eine willentliche Filschung
vorliegt, da, nachdem ein Koénig Lucius existierte, und ein Heiliger
oder, besser gesagt, der Leib eines hl. Lucius in Chur vorhanden
war, es das Gegebenste war, bei der Aufstellung einer Hagiographie
iiber einen unbekannten Heiligen, diese beiden zu vermischen und
daraus einen Heiligen und zugleich einen Kénig zu machen. Dies ist
dem Schreiber keineswegs zu verargen, da er in einer Zeit lebte, wo
das Volk seinen Legendenheiligen wollte und von diesem verlangte,
daB er den anderen Heiligen glich L.

4. Luctus — Augsburg.

Nach seiner Auswanderung erfihrt der Heilige, daB in Agusta
Vindalica noch den Gotzen gehuldigt werde. Sofort geht er hin,
bekehrt den Patrizier Campester und gleich ist die ganze Stadt
christlich. Sonderbar ist wiederum die Vorstellung : Gallien sei schon
um diese Zeit christlich gewesen.  Die Form Agusta Vindalica fir
Augusta Vindelicorum ist gar nicht auffallend, wenn man die Ver-
drehung von Burdigala zu Bordoelem (Vita 3,6) in Betracht zieht.
Agusta fiir Augusta finden wir auch in einer Urkunde vom Jahre 691 2.
In Augsburg, der Hauptstadt von Raetia secunda, treffen wir die erste
christliche Gemeinde um 300, also gut 100 Jahre nach dem hl. Lucius.
Zum Bistum wurde Augsburg erst vor der Besitznahme des Landes
durch die Alemannen (vor 500), und zwar unterstand es der Metropole
Mailand und erst 798 dem Erzbistum Mainz 3. Auffallend ist auch
der ganz unbekannte Name Campester. Dieser Name erscheint nicht
einmal in dem 40 000 Namen umfassenden Onomasticon der karolin-
gischen Welt 4. Jedoch weist er darauf hin, daB hier Rémer resp.
Romanen waren, denn er ist ganz und gar rémisch. Dies geht auch
aus dem roémischen Adelstitel « Patricius» hervor, den Campester
fiihrt. Als Ehrentitel wurde er erst von Constantin dem GrolBen
(t 337) eingefiihrt und ganz ausgezeichneten Personlichkeiten verliehen,
die meistens eine oder mehrere Provinzen unter sich hatten® Dal

1 Giinter, 190.

? Du Cange, 1 (1883), 150.

8 LThK 1 (1930) 804-809 und 6 (1934) 802-808.

8 P. Piper, Libri confraternitatum S. Galli Augiensis Fabariensis. Mon.
Germ. Hist. 1884.

5 Perret, Fontes ad Historiam regionis in Planis, Zirich H. 6 (1936) 335.



— II0O —

aber ein Patrizier nur eine Stadt beherrschte, ist nicht nachweisbar.
Dieser Name Patricius erscheint auch in einer ritischen Urkunde,
aber, wie aus dem ganzen Zusammenhang hervorgeht, in der Bedeutung
von Feldherr ; denn es heiBt, dal der Koénig Theodebert auf Wunsch
des Kaisers Justinian dem Patricius Brigantinus 3000 Mann zu Hilfe
schickte’. Auch im obenerwihnten Verbriiderungs-Buch kommt
Patricius vor, aber als bloBer Name und nicht als Titel 2. Jedenfalls
treffen wir hier wieder den Verfasser bei argen Anachronismen, wonach
Augsburg 100 Jahre friiher christianisiert ist als die geschichtlichen
Tatsachen beweisen ; ferner, da er einen Titel, der erst um 400 auf-
kam, um 200 Jahre frither verlegte.

Nach der Vita hat der hl. Lucius in Augsburg gewirkt. Die
Erbauung einer Kirche erwidhnt diese gleiche Quelle nicht. Wohl aber
existierte eine Galluskirche in Augsburg. Diese ist frithestens dem
10./11. Jahrhundert zuzuweisen, da sie das Grab der Eleusinde, der
ersten Abtissin des 969 gegriindeten Kanonissenkloster St. Stephan,
enthilt. Der heutige Bau stammt erst aus dem 16. Jahrhundert 3,
Selbst wenn sie noch dlter wire, wiirde damit noch nicht bewiesen,
daB diese Galluskirche friiher eine Luciuskirche war. Erst das Proprium
Curiense von 1646 und, auf dieses gestiitzt, Liitolf machen aus der
Galluskirche eine Luciuskirche 4. Das ist aber nur eine Vermutung,
fiir welche keine Griinde sprechen.

5. Lucius — Chur.

Von Augsburg kommt der Glaubensbote in die Provincia Retiarum,
wo er nach vorausgegangenen BuBwerken wiederum alles bekehrt.
Wie ist das mit den uns bekannten geschichtlichen Tatsachen zu
vereinigen ? Der Ausdruck Provincia Retiarum ist sicher vom Schreiber
auf die Einwohner des 2. Jahrhunderts iibertragen worden, denn um
200 gab es nur eme Provinz Ritien, und die Teilung in Rétia prima
und Raetia secunda fand sicher nicht vor 297 statt 5. Nach der Schreib-
weise des Verfassers zu schlieBen, gehort Augsburg selber gar nicht zu
Ritien, sonst wiirde er nicht sagen, Lucius sei von dort in die ritische
Provinz gezogen, sonst miiBte er den Ausdruck Provincia Raetiarum

Perret, 1. c. 6.

Piper, Libri confraternitatem, S. 395, 2 u. 22.

Freundl. Mitteilung von Abt Dr. Placidus Gloggner, St. Stephan in Augsburg.
Liitolf, S. 101, Anm. 1.

P. C. Planta, Das alte Ritien, Berlin (1872) 186.

G o W



— III —

gleich Raetia prima nehmen. Die Tatsache, daBB um diese Zeit noch das
Heidentum in Ritien herrschte, kann nicht bestritten werden, treffen
wir doch auch sonst in der Schweiz kaum Spuren des Christentums
vor der Mitte des 4. Jahrhunderts. Auch der Ausdruck « Curiense
pagello » war zur Zeit der Entstehung der Vita geldufig, und wurde,
um ein Factum des 2. Jahrhunderts zu beschreiben, schlechthin
gebraucht. Dieser Ausdruck erscheint in der schon erwihnten Bitt-
schrift Victors 2. Ludwig der Deutsche nennt in der Urkunde fiir das
Fraumiinster in Ziirich von 853 das Land Uri pagellus 3. Die ganze
Bekehrung Churs wird, wie wir im V. Kapitel noch weiter ausfithren
werden, um 100-150 Jahre zu friih genommen. Aus der Predigtweise
des Heiligen will man die Ansicht herauslesen, da Lucius hier nicht
den Heiden, sondern den Arianern gepredigt habe. Diese Ansicht
stiitzt sich besonders auf den Ausspruch « Unus Deus, una fides, unum
baptisma » usw. (Vita 5,7; I Cor. 8, 5 et 6). Den zweiten Beweis fir
diese Hypothese entnimmt man der Klageschrift des Bischofs Victor
an Ludwig4 Dort heiBt es, die Rduber und Diebe hitten nicht
einmal die Reliquien des hl. Lucius zuriickgelassen, der doch diese
Stadt « de diabolico errore ad cultum veri dei» bekehrt habe 3. Sind
diese Beweise stichhaltig ? Wie schon oben gesagt, ist der angefiihrte
Vitatext eine Zitation der Heiligen Schrift. Wie wir aber bei der
Untersuchung des Textes und auch bei den Legendenquellen zur
Geniige dargelegt haben, beweisen die angefithrten Schriftstellen absolut
nicht mehr, als da3 der Verfasser in der Schrift bewandert war; sonst
miiBten Tatsachen, die in Paldstina geschehen sind, auf Chur iiber-
tragen werden, und wir kdmen zu ganz unhaltbaren Phantasiegebilden.
Der zweite Beweis fiir die Arianismus-Hypothese ist ebenso hinfillig
wie der erste. In der Vita heiBt es ja ausdriicklich, daB Lucius in
Augsburg gehért habe, daB die Provinz Ritien « adhuc idolis immo-
larent » ¢, was ganz deutlich heidnisch ist. Ferner heit es auch
Vita 5,35, daB die Provinz «gentili errore pollutam esse» und dal
er dann ad « destruendum errorem festinus perrexit ». Im ersten Fall
ist mit error sicher das Heidentum gemeint; also bedeutet es auch

! F. Stahelin, Die Schweiz in romischer Zeit, Basel (1931) 261.

2 C. Mohr, D. I, 26.

3 U. Stutz, Karls des GroBen divisio von Bistum und Grafschaft Chur,
Weimar (1909) 7, Anm. 1.

4 E. Poschel, in Anzeiger fiir Schweiz. Altertumskunde 32 (1930) 23I.

5 Mohr, 1. c.

6 Vita 4,34.



— II2 —

im zweiten Fall, wo es ohne das Beiwort gentilis steht, nichts anderes
als Heidentum. Von der Terminologie der Vita darf aber ruhig auf
die Klageschrift Victors geschlossen werden, gehdren sie doch ungefihr
der gleichen Zeit an. So ist diese ganze Hypothese nichts anderes
als eine unbegriindete Vermutung. Auch fehlen uns iiberhaupt Anhalts-
punkte fiir das Auftreten des Arianismus auf dem Gebiete von Chur.
Dagegen wissen wir, daB die Kirche einen positiven Einflu auf die
Gesetzgebung Theoderichs und seiner Nachfolger ausiibte 1.

6. Lucius — Luziensterg.

Von Chur aus erscheint der Heilige wiederum auf der Luziensteig,
wo er verschiedene Wunder wirkt. Es ist schon erértert worden,
woher dieser Bericht genommen ist 2. Sonderbar ist, daB Lucius von
Augsburg kam, und doch, wie es scheint, nicht iiber die Luziensteig :
denn er kehrt erst nachher dorthin zuriick, um die Heiden zu bekehren.
In diesem Wald sollen nun Ochsen verehrt worden sein. Welche
Gotzen unsere Vorfahren verehrt haben, ist schwer zu ermitteln, jedoch
finden sich nirgends Anhaltspunkte, um nachzuweisen, daB sie Ochsen
zu Gotzen gemacht hiatten. Es wire im Gegenteil sonderbar, wenn man
an ein und demselben Ort einem Tier gottliche Ehre dargebracht,
und es zugleich zum Arbeiten gebraucht hitte 3. Moglicherweise hatte
der Schreiber die Verehrung des goldenen Kalbes, wie Cap. 32 Exodi
schildert, vor Augen. Ob zwischen dem Bericht der Vita und dem
Auffinden einer Neptunstatue irgend ein Zusammenhang vorhanden
1st, kann nicht ermittelt werden. Moglich ist nur, daB Lucius vielleicht
hier verehrt wurde, um eine heidnische Gottheit zu verdringen. Welche,
ob Mars oder Neptun, ist eine andere Frage. Jedoch wire in diesem
Fall eher eine Verdringung des Neptun anzunehmen. Dafiir wiirde
die Tatsache sprechen, daB Lucius auch wie der Wassergott Neptun
seine besondere Verehrung an Wasserquellen gefunden hat. So befindet
sich z. B. eine Quelle und Kapelle des Heiligen im Luciusléchlein ob
Chur, wie auch in Disla bei Disentis 4. Im Bericht der Vita wiirde noch,
nebst der dort erwihnten Geschichte mit der Grube (Wassergott),
die Tatsache auf eine Neptunverdringung durch den Heiligen hin-

! Planta, Das alte Ritien, Berlin (1872) 24s.

2 Vgl. oben Nr. 4: Legendenquellen.

8 Planta, 16, Anm. 5 u. 6.

8 Ch. Caminada, Wasserkultus in Ritien. Jahresbericht der Histor.-antiq.
Gesellsch. Grb. 60 (1930) 8.



— 113 ——

deuten, daB auch dem Meergott und Wasserlandgott Neptun Stiere
zum Opfer dargebracht wurden, wie auch in der Vita von Stieren
die Rede ist I. Etwas Sicheres kann jedoch aus diesem Material nicht
geschlossen werden 2. Da die Errichtung der Krypta und die Ab-
fassung der Vita den duBeren AnlaB zur Verbreitung des Luciuskultes
geboten haben, wird ein fritheres Luciuspatronat unwahrscheinlich
sein.

2. Karolingische Elemente der Vita.

a) In der Missionsmethode des hi. Lucius.

In der ganzen Vita gibt sich der Verfasser groBe Miihe, bei jeder
Gelegenheit hervorzuheben, daB Lucius genau die gleiche Lehre wie
die Apostel verkiindet habe. Nicht nur der Lehrauftrag muBl direkt
von einem Apostelschiiler herkommen, sondern die Lehre selber muB,
wenn moglich, wortlich in der Schrift enthalten sein. Wir kénnen
ungefihr folgende Tatsachen der Vita auf die Apostolizitit zuriick-
fihren : Lehrauftrag (sieche oben), Lehrmethode, Sprache der Vita
(Schrifttexte), jiidischer EinfluB und Ubertragung jiidischer Briuche
auf Chur. Die Lehrmethode ist genau die der Apostel, und nicht die
der kirchlichen Praxis im 2. Jahrhundert. So werden die Heiden
sofort ohne irgendwelche Katechumenatszeit getauft, wie es die alte
Kirche verlangte®. Mit dieser apostolischen Lehrmethode werden
nun spezifisch karolingische Elemente verbunden wie die Regula fidei *.
Nach der Peregrinatio Aetheriae (c. 3g0) wurde das Taufsymbol zwei
Wochen lang erklirt und zuletzt muBte es vor dem Bischof hergesagt
werden. Die traditio und die reditio symboli bildeten besonders im
Abendland den Mittelpunkt einer eigenen Feier neben den sonstigen
Lehrvortrigen. Diese Hohepunkte fielen vielerorts auf den 3., 4. und
5. Sonntag der Quadragesima. In Rom wurden sie pro scrutinio
angesetzt. Das Scrutinium wurde auf die Priifung des Glaubens
gedeutet. Im 4. Jahrhundert erscheinen die Scrutinien auf 7 ver-
mehrt und auf Wochentage verlegt. Spiter wurden sie fast ganz
vergessen, bis sie durch die liturgische Reform Karls des GroBen
wieder aufgenommen wurden. Weil der geschichtliche Zusammenhang

! Pauly-Wissowa, Realenzyklopadie 16, 2 (1935) 2514-2535.

> Unseren Losungsversuch durch die Kontinuitit von Mars und hl. Georg,
siche Kap. III.

8 LThK 5 (1933) 884-888; DAL II, 2 (1910) 2579-2621I.

4 Vita 3,11; 5,27; 7,15.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 8



fehlte, wurden sie falsch verstanden und falsch interpretiertl. Mog-
licherweise haben wir es auch in der Vita 5,1 mit einer solchen falschen
Auslegung des Scrutiniums zu tun, wo das Fasten, das friiher fiir die
Katechumenen vorgeschrieben war, ohne weiteres auf den Glaubens-
boten {iibertragen wird. Mit der ganzen Lehrmethode des Heiligen
ist der judische EinfluB gegeben, der besonders in der Anwendung
der Jakobusklausel auf Chur grell hervortritt 2. 'Wohl hatte sie eine
groBe Bedeutung fiir die Heiden, denn sie verbot ihnen die Teilnahme
an Gotzenopfern und Unzucht. Die anderen Teile (a suffocatis, et
sanguine) waren aber nur voriibergehende, mit Riicksicht auf die
Judenchristen getroffene MaBregeln, die spiter wieder wegfielen. Um
800 wurde ihnen aber im Abendland eine groBe Beachtung geschenkt,
weil sich die englische und irische Tradition durch die Autoritit des
Erzbischofs Theodor von Canterbury (1 690) geltend machte, die der
Klausel eine groBe Bedeutung zuschrieb 3. Fiir Chur, wie iiberhaupt
fiir jene Gegenden, wo keine Judenchristen waren, hatte diese Klausel
keine Bedeutung. Jiidischer Herkunft ist auch die Steinigung des
Heiligen in der Vita, die aber durch das Dazwischentreten der schon
bekehrten Heiden verhindert wird. Die Steinigung ist eine spezifische
judische Strafweise, welche der Schreiber sogar in unsere ganz heid-
nischen Gegenden versetzt. Die Tatsache der Zerstérung von Gotzen-
tempeln und der Umbau in christliche Kirchen (Vita 3,22) ist unbe-
streitbar karolingischen Einflusses, wurde ja gerade damals Sachsen
von Karl d. Gr. (768-814) mit Gewalt bekehrt. Dasselbe iibertriagt
der Verfasser kritiklos auf das 2. Jahrhundert. Der Anschauung des
Verfassers nach brauchte der Glaubensbote nur zu predigen und alle
bekehrten sich. Gepredigt wurde noch in einer fremden Sprache, wie
aus der Tatsache hervorgeht, dal Timotheus in Bordeaux und England
und Lucius in Agusta Vindalica und Chur sofort mit der Predigt
beginnen konnten 4.

Die ganze, in der Vita dargelegte Missionsmethode des Heiligen
ist ganz und gar von der Zeit, in der der Verfasser lebte, diktiert.
Der erste Faktor ist die Apostolizitit — ein spezifisch karolingisches
Element —, zu deren Beweis die Schrift auch an ganz unpassenden

1 LThK 1 c.

? Vita 3,10; 5,25. Apg. 15,20 u. 15,29.

3 A. Franz, Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter, Freiburg i. Br. I
(1909) 615 fi.

4 Vita 3,5; 3,26; 4,30; 5,7; und 5,30 heiBt es: blando sermone.



— 115 —

Stellen herhalten muB. Diese Lehre der Apostel wird dann mit der
zeitgenossischen Denkweise des Verfassers verkniipft und in der Vita
dem hl. Lucius unterschoben.

b) Pseudo-Englinder.

Von jeher hat England dem Festland Heilige liefern miissen.
Es ist daher nichts Neues, daB der Schreiber der Vita — direkt oder
indirekt auf den Bericht des Liber Pontificalis gestiitzt — den
hl. Lucius von England kommen li8t. Ziehen wir aber dazu noch in
Erwigung, daf England und Irland den Gemeinplatz bildeten, wo
viele heimatlose Heilige eine Heimat in der Legende fanden, so ist es
dem Verfasser gar nicht zu verargen, da3 er dem hl. Lucius einen eng-
lischen Heimatschein ausgestellt hat. Gougaud hat mehr als 50 Pseu-
doschotten aufgezdhlt, deren Zahl aber seiner Ansicht nach noch
vergroBert werden kann?!. Ein nicht geringer Grund fiir die Bestim-
mung der englischen Heimat unseres Heiligen mag die Tatsache
gewesen sein, dafl St. Gallen in seiner Geschichte wirklich auf Irland
zuriickgeht. Auch treffen wir in Chur selber Spuren irisch-angel-
sichsischer Einfliisse. Codex Sang. 348, der um 8oo in Chur entstanden
ist, ferner der Churer Reliquienschrein, der noch aus merovingisch-
karolingischer Zeit stammt, tragen Merkmale, die nach England weisen 2.
Von der falschen Angabe des Liber Pontificalis und vom groBen Ein-
fluB der damals stark verbreiteten irisch-angelsichsischen Tradition
irregeleitet, noch von der Bestrebung beseelt, einen moglichst groBen
und beriihmten Heiligen zu besitzen, ist der Verfasser begreiflicher-
weise zu der Ansicht gelangt, daB Lucius auf jeden Fall ein Englinder
sein miisse.

c) Chur — St. Gallen.

Die Tatsache, warum der Verfasser bestrebt war, die Griindung
der Churerkirche auf ein moglichst hohes Alter hinaufzuschrauben
und den hl. Lucius zu einem moéglichst berithmten Heiligen zu
gestalten, 1iBt sich wohl durch den alten Gegensatz zwischen Chur
und dem berilhmten Kloster St. Gallen erkliren. Das hohe Alter
Churs und der beriithmte Griinder Lucius sollten die Waffen zum
kulturellen Kampf liefern. Bekannt ist vor allem, wie Prises Victor

v L. Gougaud, Les surnuméraires de ’émigration Scottique (6me-8me sigcles).
Revue bénédictine 1931, S. 296-302.

? 1. Myiller, Die Anfinge des Klosters Disentis, Chur (1931) 167.



-_ II6 —

in der ersten Hilfte des 8. Jahrhunderts versuchte, den Leichnam des
hl. Gallus von St. Gallen nach Chur zu entfithren, was in dieser Zeit
der Reliquienverehrung nichts anders bezwecken sollte als der eigenen
Kirche Ruhm und Zulauf zu verschaffen !. Die Bedeutung der Reliquien
ersicht man aus dem um 820 erfolgten Raub aller Churerreliquien
durch Herloin und dessen Genossen. Fiir den Verfasser waren es der
Griinde genug, den hl. Lucius zu einem moglichst groBen Heiligen zu
stempeln, wie die anderen es waren >

3. Geschichtlicher Wert der Vita.

Nach Delehaye® konnen die Heiligenakten mit Riicksicht auf
ihren geschichtlichen Wert folgendermalen eingeteilt werden :

1. Offizielle, wortliche ProzeBakten, die bei der Untersuchung
aufgenommen wurden und auf uns iibergingen.

2. Berichte von glaubwiirdigen Augenzeugen oder Zeitgenossen.

3. Uberlieferungen, die auf einem schriftlichen Dokument beruhen,
die zu den zwei oben aufgestellten Gattungen gehoren, aber vom
neuen Schreiber frei bearbeitet und umgestaltet wurden.

4. Hagiographien, die sich iiberhaupt auf keine schriftlichen Doku-
mente stiitzen, sondern nur das Resultat aus der Verbindung reiner
Phantasieprodukte mit etwelchen realen Elementen sind. Aus solchen
kann nichts mehr als der Name und die Existenz eines Heiligtums
sowie das Datum seines Festes erschlossen werden.

5. Heiligenleben in Form einer Dichtung ohne jeglichen geschicht-
lichen Hintergrund, ein reines Produkt der Einbildung.

6. Als sechste Gruppe kann man noch jene Heiligenleben gesondert
nehmen, die mit der Absicht verfat wurden, den Leser zu tduschen.

Zu welcher Gruppe gehdrt nun das Leben des hl. Lucius ? Sicher
ist es, dal3 der Schreiber keine schriftlichen Quellen vor sich hatte,
die er neu bearbeitete. Dafiir zeugen die literarischen und die
Legendenquellen, die er gebraucht hat, sowie der Schematismus, wo-
nach das ganze Leben aufgebaut ist. Auch die verschiedenen Einfliisse

! H. Dietze, Ritien und seine germanische Umwelt in der Zeit von 450 bis
auf Karl den GroBen, unter besonderer Beriicksichtigung Churritiens, Frankfurt
a. M. (1931) 335 f.

2 Giinter, 190.

3 H. Delehaye, Les Légendes hagiographiques, Bruxelles (1927) 106 f.



der karolingischen Renaissance mit ihrem Bestreben, alles auf Rom
und die Apostel zuriickzufithren und mit ihrer Sucht, die GréBe der
eigenen Kirche in den Vordergrund zu stellen, sind hier viel zu groB,
um an eine Bearbeitung einer alten Vita denken zu lassen. Ferner
wird wohl auch die Bestimmung der Vita, wie sie wahrscheinlich fiir
den Festtag des hl. Lucius, den 3. Dezember ! als Festpredigt berechnet
war, der ganzen Abfassung eine bestimmte Richtung gegeben haben 2.
Damit sind nun die drei ersten und fiir die Geschichte allein in Frage
kommenden Gattungen ausgeschlossen. Ist aber die ganze Vita nichts
anderes als ein Produkt der Phantasie und ohne jeglichen geschicht-
lichen Kern ? Auf Grund des aus anderen Quellen geschopften Materials
muB diese Frage negativ beantwortet werden®, und so lautet das
SchluBergebnis in Bezug auf den geschichtlichen Wert der Vita:
Die Vita s. Lucii Confessoris ist eine geschichtliche Dichtung in der
Form einer Predigt. Sie enthilt einen geschichtlichen Kern, der vor
allem die Existenz und den Namen des Heiligen umfalt.

V. Chur — Christentum — Lucius.

1. Die Churer Bischofsliste.

Um das Leben des hl. Lucius aus haltbaren Tatsachen darzustellen,
ist man gezwungen, den Anfang des Christentums in Ritien zu ver-
folgen. Um in diesen ganzen Fragenkomplex Licht zu bringen, schicken
wir eine kurze Ubersicht iiber die Churerbischofe bis zur Zeit der
Entstehung unserer Vita voraus.

1. Asinio. Der Bischof Abundantius von Como unterzeichnet fiir
ihn auf der Mailander-Synode im Jahre 451 4.

2. Valentianus 3548, aus einer Grabschrift bekannt 5.

. Theodorus 599. Wo er Bischof war, ist uns nicht iibermittelt.
Er kommt in einem Brief des Papstes Gregor I. vor und wird
von neueren Historikern als Bischof von Chur angenommen 8,

4. Victor 614. Er unterzeichnete 614/15 die Beschliisse eines Provin-

zialkonzils zu Paris 7.

[ &3]

1 Necr. Cur. 119. 2 Vita 2,28. 3 Siche Kap. III.

8 Stihelin, 549,3; Perrel, Fontes H. 5 (1936) 257 f.

> E. Egli, Die christlichen Inschriften der Schweiz vom 4.-g. Jahrhundert,
Ziirich (18935), S. 35 Nr. 37; Perret, H. 6 (1936) 346-349.

S Perret, H. 9 (1937) 487-491.

7 Perret, H. 9 (1937) 541.



— 118 —

5. Paschalis ¢. 6801, 9. Constantius c. 773 8.
6. Victor 700 2. 10. Remedius c. 8o4 €.
7. Vigilius c. 7203, 11. Victor c. 8327,

8. Tello 759-765 4.

Aus dieser keineswegs vollstindigen Bischofsliste kénnen wir
zunichst schlieBen, daB jene, die schon am Anfang des 3. Jahrhunderts
einen Bischofssitz in Chur annehmen, keine bestimmten Tatsachen
dafiir heranziehen kénnen, weil wir den ersten Bischof erst 451 treffen.
Fiir diesen unterzeichnet und erklirt Bischof Abundantius von Como
in der Synodalepistel des maildndischen Bischofs Eusebius an Papst
Leo I., daB er den Beschliissen des allgemeinen Konzils von Chalcedon
beipflichte 8. Um die Frage zu beantworten, ob dieser Bischof wirk-
lich der erste Bischof Churs ist, miissen wir den Quellen nachgehen,
die von der Einfithrung des Christentums in Ritien berichten.

2. Chur und das Christentum.

Dokumente, die von der Einfiihrung des Christentums in Ritia I
berichten, sind nicht zahlreich. Vorerst sind es die Goétterinschriften,
die immer seltener erscheinen. Noch in den Jahren 270/275 errichtete
der ratische Prises der Provinz dem Herkules, dem Jupiter und
anderen Gottern Tafeln ®. In denselben Jahren treffen wir auch solche
Inschriften, die in ithrem Wortlaut an christliches Gedankengut ge-
mahnen, obwohl sie heidnisch sind !°. In seiner « Historia nuova»
weill Zosimus zum Jahre 409 zu berichten, dall ein Generides auch
iiber Ritien als « Dux » eingesetzt wurde, der, obwohl Heide, mit den
besten Tugenden geschmiickt war !'. Dies ist die letzte Schrift, die

! Necrologium Curiense ed. Juvalt 116. Text des 14. Jahrh. bei Martin, 449.

2 Necr. Cur. 115 zu 22. Nov. Text des 14. Jahrh. bei E. P. Martin, Etudes
critiques sur la Suisse mérovingienne (1910), S. 449.

3 Tello-Testament bei Mohr I, Nr. 9, und Text des 14. Jahrh. bei Martin, 449.

4 Erwihnt in der Vita s. Galli, in Mitteil. zur vaterl. Gesch. S. 80, und
Tello-Testament, Mohr, C. D. I, 10.

8 A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 2 (1912) 807.

8 A. Hauck, 1. c.

7T A. Hauck, 1. c.

8 Der ganze Text befindet sich bei Perret, H. 5, 257, und bei Stdhelin, 549,
Anm. 3.

% Pervet, H. 3 (1936) 145 und 146.

18 Perret, 1. ¢. 154 und 155.

11 Peyret, H. 5 (1936) 267 und 268. Zosimi comitis ex advocato fisci,
Historia nuova 5, 46 zum Jahr 409.



von Heiden auf ritischemm Gebiet redet. Dem Riickgang der heid-
nischen entspricht die Zunahme der christlichen Dokumente. Eines
der ersten ist ein Fragment des Lukasevangeliums, das nach Ranke
aus den Jahren 402-412 stammt .

Aus diesen Quellen kann man schlieBen, daB das Christentum
etwa um die Mitte des 4. Jahrhunderts in Ritien Eingang fand, und ‘4
Chur etwa um 400 zum Bischofssitz erhoben wurde. Wohl mag es |
schon vorher vereinzelte Christen gegeben haben, jedoch sprechen
die Quellen dafiir, daB diese keinen weiteren EinfluB auf das offent-
liche Leben hatten. Um 400 wurden die romischen Truppen wegen
der gotischen Gefahr in Oberitalien zuriickgezogen. Aus dieser Zeit
nun stammt, wie die Ausgrabungen von 1921 sprechen, die erste
Churerkirche 2. Dieselbe Ansicht, daB fiir Ritia I das Bestehen einer
organisierten Kirche nicht vor der zweiten Hilfte des 4. Jahrhunderts
in Frage kommt, vertritt auch Stdhelin 3, und vom rein philologischen
Standpunkt aus gelangte auch Jud zum Resultat, daB die Kirche
in Ritia I erst in der zweiten Hilfte des 4. oder zu Anfang des
5. Jahrhunderts organisiert worden sei?. Somit kann auch von einer
organisierten Mission durch Lucius im 2. Jahrhundert keine Rede sein.

3. Der Name Lucius.

Als rémischer Name ist Lucius bei Konsuln und Kaisern belegt.
Seit Papst Lucius (t 254) kann der Name auch als Heiligenname
gelten. Dies um so mehr, als eine Etymologie von lux = Licht ihn
zu einem christlichen Deutungsnamen stempelt, dhnlich wie Dominikus
zu dominus = Gott, oder Victor = Martyrer 3, Iustus, Decentius usw. ©
Merkwiirdigerweise finden wir aber den Namen in den entfernten
romischen Provinzen nicht oft. In einer ritischen Inschrift des 3. Jahrh.
treffen wir eine Lucina und ihre Tochter Lucia ?. In den sonst fiir
Riatien so aufschluBreichen Verbriiderungsbiichern der karolingischen

1 Pervet, 1. c. 253.

2 Péschel, Zur Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche S. Lucius in
Chur, Anz. f. Schw. Altertumskunde 32 (1930) 99 f.

3 Stihelin, 549.

4 J. Jud, Zur Geschichte der biindner-romanischen Kirchensprache, Jahresb.
der Hist.-antiq. Gesellsch. Grb. 49 (1919) I1I.

8 F. Riitten, Die Victorverehrung im christlichen Altertum, Paderborn (1936),
S. 16 ff.

6 Iso Myiiller, Die Anfinge von Disentis (1931), S. 42 ff.

7 Pervet, H. 3 (1936) 156.



- 120 —

Zeit fehlt der Name ebenfalls. Einzig ein Lucidus ist in Brixen um 836
und eine Lucia im Reichenauer Verbriiderungsbuch um 1200 belegbar 1.
Auch nennt sich ein Zeuge in einer vorarlbergischen Urkunde, die zu
Ritis 8go ausgestellt wurde, Lucius 2

Da, wie noch ausgefiihrt wird, der hl. Lucius etwa dem 6./7. Jahrh.
zuzuweisen ist und wir fiir diese Zeit in Ritien noch vom Namen auf
den Trager schlieBen diirfen 3, so kénnen wir Lucius entweder als einen
Ritier oder einen Italiener bezeichnen, auf alle Fille einen Romanen.

Die Geschichte der Namensform weist endlich noch gelehrten
und deutschen EinfluB auf. Die ritoromanische Form von Lucius
heiBt Lezi und findet sich auch noch in alten Geschlechtsnamen wie
Caliezi usw. 4. Die entwicklungsgeschichtliche Form aber wire Gliesch.
Ahnlich wurde auch aus Placidus nicht Plasch, sondern Plazi® Das
weist auf ein gelehrtes Zentrum hin, von dem aus der Name Leci
verbreitet wurde, und das ist eben der Kreis um den Bischof von Chur.

Unsere Vita (2,29 ; 2,34 ; 4,20; 4,40) enthdlt viele Anspielungen
und Andeutungen auf die Etymologie von Lucius und ist auch darin
ein Kind der karolingischen Renaissance.

4. Datierung des hl. Lucius.

Wann hat der hl. Lucius gelebt ? Zunichst wissen wir, dal er
vor 800 gelebt haben mul} ; denn damals befinden sich seine Reliquien
in Chur. Aus dieser Zeit datiert auch die starke Verehrung zu ihm,
die ihm eine Lebensbeschreibung (die Vita) und eine Stitte seiner
Verehrung in der Churer-Krypta verschaffte, und ferner auch die
Luziensteig mit ihm in irgendwelchen Zusammenhang brachte. Aus
der ganzen Vita geht aber hervor, dal deren Verfasser einen grofen
zeitlichen Abstand vom hl. Lucius gehabt haben mul}, sodall der
Legendentypus und nicht der Heilige den entscheidenden Ausschlag
bei der Abfassung der « Biographie » gab. So kénnen wir mit ziemlicher
Sicherheit sagen, dafl weder der Schreiber noch seine Eltern noch deren
Zeitgenossen den Heiligen gekannt haben. Also war ein gréBerer

L P. Piper, Libri Confraternitatum MGH 1884 : Augiensis 267,9 und 71,34

* H. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 2 (1866) 284.

8 Muiller, 1. c. 53 ff.

4 A. Kiibler, Die romanischen und deutschen Ortlichkeitsnamen des Kantons
Graubiinden, Heidelberg (1926), S. 234.

5 R. v. Planta, Vom Lande der Ritoromanen. Sammelbindchen 1931, S. 42.
Dazu Jahresb. d. Hist.-antiq. Gesellsch. Grb. 66 (1936) 4.



— I2I —

Zeitraum als 100 Jahre zwischen der Abfassung der Vita und dem
Heiligen selber. So wiirde als Terminus ante quem, vor dem er gelebt
haben mulB, ungefihr die letzte Hilfte des 7. Jahrhunderts sein.
Jedenfalls hat der hl. Lucius vor c. 700 gelebt.

Den Terminus post quem, nach welchem er gelebt hat, erhalten
wir mit Hilfe der Geschichte der Heiligenverehrung. Am Anfang
der christlichen Zeit wurden nur den Blutzeugen, die ihr Leben wirk-
lich fiir den Glauben an Christus geopfert und mit ihrem Blut besiegelt
hatten, eine besondere Verehrung gezollt. Die Verehrung der Bekenner
trat erst im 5. Jahrhundert auf, und der erste Bekenner, dessen Ver-
ehrung einen groBBeren Umfang annahm, war der hl. Martinus (} 400) .
Wie aber aus verschiedenen Quellen hervorgeht, war die Verehrung
der Bekenner noch lange nicht auf der gleichen Héhe wie die Mirtyrer-
verehrung, machte doch der hl. Gregor von Tours (f 594) noch einen
deutlichen Unterschied, wenn er sagt, da durch die Reliquien der
Mirtyrer wunderbare Heilungen und Wunder geschehen, und auch
die Bekenner als Freunde Gottes alles vermdéchten 2. Wie wir aber
wissen, ist der hl. Lucius bis in die Neuzeit hinein als Bekenner verehrt
worden 3. Daraus ergibt sich, daB er nicht vor ungefihr 500 gelebt
haben kann. Selbstredend spricht auch die Christianisierung Ritiens
im 4./5. Jahrhundert fiir die gleiche untere Zeitabgrenzung.

Man konnte einwenden, Lucius sei vielleicht erst spiter, nach
100 und mehr Jahren, feierlich erhoben worden. Um jemanden als
Heiligen verehren zu koénnen, geniigte bis in die karolingische Zeit
die Begeisterung des Volkes und die Genehmigung des Bischofs 4.
Gewohnlich wurde ziemlich rasch nach dem Tode die Verehrung ver-
breitet. Der hl. Audoenus (t 683) ruhte nur dreieinhalb Jahre in
St. Peter in Rouen, wo er bestattet wurde. Schon sein Nachfolger
Bischof Ausbertus erhob ihn und gab ihm ein neues Grab hinter dem
Altar ®. DaB irgend ein Lucius von Rom oder anderswoher nach Chur
ibertragen wurde, haben wir keinen AnlaB anzunehmen, da der Leib
in Chur war® Auch um eine in karolingischer Zeit so gebrduchliche

1 I.ThK 4 (1936) 891-893 und 8 (1936) 807-812. DAL III, 2 (1914) 2508-2515.

2 A. Franz, Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter, Freiburg i. Br. I1
(1909) 452. 3 Siehe oben Kap. II.

4 Funk-Bihlmeyer, Kirchengeschichte 2 (1932) 8s.

5 J. Braun, Der christliche Altar 2 (1924) 548.

¢ Uber die Ubertragung afrikanischer Martyrer (Felix und Regula) nach
Zirich vor der Mitte des 8. Jahrh. vgl. G. Morin in der Festgabe des Zwingli-
Vereins zum #%0. Geburtstage von H. Escher (1927), S. 6-9.



- 122 —

Reliquieniibertragung aus den Katakomben kann es sich nicht handeln’
denn sonst wire der hl. Lucius zweifellos als Martyrer und nicht als
Confessor betrachtet worden.

Wenn wir weiter die Luciusklause am Mittenberg in Betracht
ziehen und Lucius als Einsiedler ansehen, so ergibt sich wiederum
ein neues Indizium fiir seine Datierung. Das Moénchtum, resp. Ein-
siedlertum, kam im Oriente erst im 4. Jahrhundert auf und verbreitete
sich dann im 5./6. Jahrhundert im Abendlande. Man kénnte sogar
hier auf di¢ vielen Einsiedler hinweisen, die noch zu Beginn des
7. Jahrhunderts von Luxeuil ausgingen und in die Zeit um Gallus
(+ 'c. 630/40) oder etwas spiter Sigisbert (c. 700) datieren 1.

Auf alle Fille kann man aus den vorgelegten Ausfithrungen ent-
nehmen, daB Lucius etwa zwischen 500 und 700, also im 6./7. Jahrh.
gelebt hat.

Wenn wir noch den Kreis der Berechnungen verengern wollen,
so miiBten wir die Luziensteig und die Vita befragen und die Predigt-
titigkeit des Heiligen als historisches Element betrachten, welches
dann in die Dichtung hineinverwoben wurde. Hier wire die Bekehrung
der Alemannen respektiv das Nachwirken des Heidentums und die
halbnestorianische Irrlehre wichtig, welche eine Datierung auf c. 600
ermoglichen konnten.

Zwischen Ritien und Alemannien herrschte seit der Mitte des
3. Jahrhunderts und noch mehr seit dem 4. Jahrhundert eine ge-
spannte Lage. Beil den verschiedenen Einfillen drangen die Alemannen
weit in die Provinz Ritien vor 2. Die Alemannen nahmen auch erst
zu Beginn des 7. Jahrhunderts den christlichen Glauben an. Wie
aus einem Brief Gregors des GroBen vom Jahre 600 hervorgeht, hatte
dieser Papst den Plan einer alemannischen Mission 3. Deshalb erkun-
digte er sich beim Erzbischof von Mailand iiber die Alemannen. Dieser
konnte nun wichtige Nachrichten (iber sie geben, die er vom Bischof
von Chur haben mochte, der ja ihm unterstand und Nachbar der
Alemannen war. Es ist aber nicht ausgeschlossen, daB hie und da
ein friedliches Vordringen der Alemannen stattgefunden hat und der

v A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922) 269 fi.

2 Dietze, 156.

8 Diesen Brief siehe bei Dietze, 240, Anm. 258 : « De Alemannis autem quod
vobis indicatum est, nos et longius quam vos positi sumus et quia verum non
sit, minime dubitamus. Vestra tamen fraternitas bene fecit pro informatione
nostra quod audivit scribere.



— 123 —

Bischof von Chur Sorge trug, dieses friedliche Vordringen durch gleich-
zeitige Missionierung zu fordern. Jedoch lassen die Quellen uns dariiber
im Dunkel. Méglicherweise war nun der hl. Lucius bei einem solchen
Missionsversuch beteiligt. Dafiir wiirde der Bericht der Vita und die
Tatsache des Vorkommens des Titulus s. Lucii um 8oco auf der
Luziensteig, — wenn Titulus hier wirklich Patrozinium bedeutet —
sprechen !. Beide Indizien haben jedoch nur relativen Wert.

Es mulB aber noch bemerkt werden, daB Lucius auch gegen Nach-
wirkungen des Heidentums in unserem eigenen Lande aufgetreten
sein kann. Aus der Lex Romana Curiensis wissen wir niamlich, daB
auch hier das Heidentum nicht mit dem Erscheinen der ersten
Glaubensboten vollstindig iiberwunden war. Andernfalls wire es
ganz unverstdndlich, warum noch um 750/60 in der Lex Romana
Curiensis so scharfe Bestimmungen gegen die Auswiichse des Heidentums
wie gegen die Zauberer, Teufels- und Wetterbeschworer oder gegen
die Goétzendiener und Damonenanbeter aufgestellt worden wiren 2.
Es ist nun leicht maglich, daB der hl. Lucius gegen diesen Aberglauben,
der keineswegs so schnell ausgerottet werden konnte, aufgetreten ist.
So wire er auch dann noch ein Glaubensbote, der unser Land
«a diabolico errore ad cultum veri dei» bekehrt hitte 3.

Eine zweite Erklirung fiir die Predigttitigkeit des hl. Lucius
wiirde die halbnestorianische Irrlehre ergeben. Diese Irrlehre herrschte,
wie aus einem Schreiben des Papstes Pelagius II. (578-590) hervorgeht,
im Erzbistum Aquileja, und griff auch auf Mailand und seine Suffragane
iiber . Weil aber Mailand zum rechten Glauben zuriickkehrte, losten
sich die Suffragane Sabiona und Como von Mailand und schlossen
sich dem schismatischen Aquileja an. Sabiona und Como waren aber
die Nachbarn Churs und hatten einen groBen EinfluB auf die Raetia
prima. Somit ist es nicht ausgeschlossen, daB diese Irrlehre auch
auf Chur ibergriff. Méglicherweise ist auch diese Irrlehre in der Bitt-
schrift des Bischofs Victor gemeint, wenn er den Ausdruck «de dia-
bolico errore » braucht . Lucius hitte in diesem Fall um 600 gelebt

1 Vgl. Kap. IIIL

2 P. Pianta, Das alte Ritien, Berlin (1872), S. 478, 483, 485, 493. Vgl. auch
Christ. Caminada, Wasser-, Feuer-, Stein-, Baum- und Feldkultus in Ratien,
Jahresb. d. Hist.-antiq. Gesellsch. Grb. 60 (1930) 1 ff., 63 (1933) 216 fi,,
65 (1935) 299 ff. und 67 (1937) 1 fi.

3 Mohkr, C. D. I, Nr. 15.

4 Perret, H. 8 (1936) 455.

5 Mohr, C. D. I, 27.



und hitte unser Land von der halbnestorianischen Irrlehre gerettet.
Es muB} aber wohl beachtet werden, daB in diesem Fall eine Zeitspanne
von 200 Jahren zwischen dem Bericht des Bischofs Victor und der
angeblichen Predigttatigkeit des Heiligen ldge, und daB, wie schon
weiter oben dargelegt worden ist, der Bericht des Bischofs aus der
Vita entnommen ist, und er mit « diabolico errore », wie auch die Vita,
das Heidentum bezeichnen will 1.

Schlufiresultat.

Als positives Endergebnis diirfen wir gegeniiber neueren Zweifeln
buchen : die Existenz eines hl. Lucius ist historisch-kritisch einwand-
frei gesichert, da um 800 seine Reliquien in der Churer Krypta geborgen
wurden, was der AnlaB zur Verbreitung seiner Verehrung und Ab-
fassung seiner Legende war. Chronologisch kann der hl. Lucius
summarisch dem 6./7. Jahrhundert zugewiesen werden.

Aus indirekten Hinweisen diirfen wir weiter als geschichtlich
wahrscheinlich annehmen : Lucius lebte als Einsiedler am Mittenberg
bei Chur. Von hier wirkte er vielleicht auch missionarisch gegen
Nachwirkungen des Heidentums, fiir die Bekehrung der Alemannen
oder gegen den Halbnestorianismus, der von Italien nach Ritien ein-
zudringen suchte.

Die Legende des hl. Lucius aber, welche uns ein karolingischer
Theologe aus Chur in klassischem Latein geschrieben hat, muB aus
den Geschichtsbiichern gestrichen werden. Sie ist nicht Geschichte,
wohl aber eine historische Dichtung. Die Legende bleibt literarisch
wertvoll, da sie eine kostliche Bliite mittelalterlicher Poesie und
Frommigkeit ist, die nicht nur fihig war, schéne Heiligenlegenden
zu schreiben, sondern auch Heilige zu gestalten.

1 Siehe oben unter « Lucius - Chur ».

S i R



	Der hl. Lucius

