
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 32 (1938)

Artikel: Der hl. Lucius

Autor: Berther, Vigil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-125232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-125232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der hl. Lucius.
Von Vigil BERTHER.

(Fortsetzung und Schluss.)

5. Legendenquellen.

Nachdem nun die Vita auf ihre textlichen Quellen hin untersucht
worden ist, stellt sich die Frage : Ist die Luciuslegende unabhängig
von anderen Legenden, oder wird hier nur allgemeines Legendengut
weitergegeben Zunächst können wir in der Luciuslegende eine
allgemeine Zeiterscheinung des Mittelalters, besonders des 7. Jahrhunderts,
wahrnehmen, wonach gerade jene Legenden einen großartigen
Aufschwung nehmen, die eine Gründung von Apostelschülern herleiten
wollen und den Gründer eines natürlichen Todes sterben lassen. Ein
Beispiel dafür ist die Patienslegende, die nach 750 entstanden ist1.
Patiens geht im Auftrag des Apostels Johannes nach Metz, wie Polykarp
nach Smyrna, Irenäus nach Lyon und Benignus, Thyrsus und Andeolus
nach Autun. Vorher hat Patiens noch eine Offenbarung. Er versteht
dann bei seiner Ankunft die gallische Sprache, ohne sie je erlernt zu
haben, wirkt nun wahrhaft apostolisch und stirbt eines natürlichen
Todes2. Hier haben wir nun verschiedene Elemente, die auch in der
Luciusvita vorkommen, ja mit ihr eine überraschende Ähnlichkeit
aufweisen 3. Ferner läßt sich feststellen, daß verschiedene Tatsachen,
die in der Heiligen Schrift berichtet werden, vom Schreiber
übernommen und ohne weiteres auf den hl. Lucius angewandt wurden.
Solche Berichte sind besonders der Traum des hl. Lucius vor seiner

Bekehrung4, der nichts anderes ist als eine wörtliche Kombination
von Gen. 28,12 (Jakobstraum), Act. 7,55 (Vision des hl. Stephanus),
Joh. 20,12 und Luc. 24,1 (Auferstehung). Auch die Himmelsstimme, die
der Heilige vernimmt, bevor er in Chur zu wirken anfängt5, ist eine

Kombination von Act. 18, 10 und Josue 1, 9 mit der wörtlichen Zitation

1 Günter, zzo, Anm. 39.
2 Günter, 147.
3 Vita 2,37; 3,4; 4,35; 3,31; 4,30; 5,2; 6,33; 7,15 u. a. m.
4 Vita 3,41-4,3.
6 Vita 5,1-5.



— 104 —

von Ps. 26, 14. Auch die Schilderung, wie der Heilige auf der Luziensteig

in eine Grube geworfen wird, begegnet uns beim ägyptischen
Joseph (Gen. 37, 22), und hier wird die Stelle aus dem 2. Buch der

Könige 18, 17 fast wörtlich zitiert, wo geschildert wird, wie der tote
Absolom in eine Grube geworfen und mit Steinen zugedeckt wird.
Ebenso das Tierwunder, das der Verfasser vom hl. Lucius zu berichten
weiß, treffen wir beim Propheten Daniel (Dan. 6, 19), der von den

Löwen in der Grube unberührt gelassen wird. Auch sind die
Tierwunder ein sehr beliebtes Motiv der Legende 1. So befahl der hl. Gallus
dem Bären, Holz ins Feuer zu legen 2, und Ida von Toggenburg wurde
mit einer Hirschlegende verbunden, obwohl sie in gar keiner Beziehung
zu ihr stand3. Der hl. Dionysius wird zuerst gebraten und dann
wilden Tieren vorgeworfen, die sich vor ihm schmeichelnd niederwerfen

4. Die Endzusammenfassung aller Wunder, die der Heilige
bewirkt haben soll, ist eine Kombination der Texte bei Matth. 11, 15

und Joh. 21, 25.
Diese kurze Zusammenstellung der Legendenquellen, die der

Verfasser in der Vita zur Darstellung bringt, genügt vollständig, um zu
beweisen, daß wir hier nur eine Projizierung biblischer Tatsachen und
Wunderberichte auf den hl. Lucius vor uns haben. Was nicht in der

Schrift enthalten ist, kommt in andern zeitgenössischen und auch

späteren Legenden so oft vor, daß es als allgemeines Legendengut
bezeichnet werden kann. So haben wir es hier eher mit einer typischen
Legende als mit einer eigentlichen Biographie zu tun.

6. Der Verfasser.

Der Verfasser der Vita s. Lucii kann nicht ermittelt werden. Wenn
die Vita auch eine sehr große sprachliche Ähnlichkeit mit der Sprache
Alkuins aufweist, ist es doch sehr wahrscheinlich oder sogar sicher,
daß Alkuin sie nicht geschrieben hat, weil die Tendenz, die die ganze
Vita enthält, viel zu groß ist, um nicht von einem einheimischen Churer
verfaßt worden zu sein 5. Es ist hingegen nicht ausgeschlossen, daß

hier ein großer Einfluß vom Norden mitgespielt hat, da Bischof

1 Günter, 80.
2 Vita s. Galli, Mitteilungen zur vaterl. Gesch. (1870) 16, hrg. von Meyer

v. Knonau.
3 L. M. Kern, Die Ida von Toggenburglegende (1927) 106.
4 Günter, 149.
6 Die Tendenz wird später nachgewiesen werden.



— 105 —

Remedius, der um 800 der Churerkirche vorstand, wirklich Beziehungen

zu Alkuin pflog und selber vielleicht aus der von Alkuin in Tours

geleiteten Schule hervorgegangen ist *. Tatsache ist, daß wir es hier
mit einem ausgezeichneten Kenner der Heiligen Schrift und Liturgie
zu tun haben, also ohne Zweifel mit einem Geistlichen. Ob es ein

Mönch oder ein Weltgeistlicher war, ist schwer zu sagen ; jedoch

ergibt sich aus den angeführten Quellen, daß er mit der mönchischen

Literatur vertraut war 2. Weil die Vita nur am Anfang und am Schluß
das Aussehen einer Predigt trägt, könnte man auch glauben, der

Schreiber habe einfach eine Biographie vorgefunden, und dieser den

Rahmen einer Predigt gegeben. Dagegen sprechen aber die literarischen

Quellen und die Sprache, die sowohl am Anfang und am Schluß, wie

auch in der Mitte gleich ist. Schon am Anfang benutzte er die
Agneslegende und die Heilige Schrift, bei der Biographie selber kommen
dieselben Quellen vor 3. Schließlich verfügte der Verfasser auch über
eine glänzende lateinische Sprachgewandtheit, die zu der stark formalen

Bildung der karolingischen Renaissance paßt. Im übrigen gilt auch

von ihm, was Günter vom mittelalterlichen Legendenschreiber im
allgemeinen sagt : « Das Ausschlaggebende ist und bleibt das örtliche
Verhältnis des Schreibers zu seinem Stoff. Nicht der Schreiber und
nicht der Heilige sind in letzter Linie bestimmend für den Grad der

Legendenhaftigkeit, sondern der Umstand, ob dem Typus Zeit und

Gelegenheit blieb, sich an die Heiligengestalt heranzumachen »4.

B. Kritik der Vita.

1. Geschichtliche Bewertung der einzelnen Berichte der Vita.

1. Die Missionsreise des Timotheus.

Zwei Personen, die den Namen Timotheus tragen, der
kleinasiatische und der römische Timotheus, wurden in Frage gezogen,
um die Vita s. Lucii zu erklären.

a) Der kleinasiatische Timotheus. Bekanntlich war Paulus 60-67
in Rom 5. Ebenso steht mit Sicherheit fest, daß der hl. Timotheus

1 LThK 8 (1936) 814.
2 S. Nr. 4 : Literarische Quellen.
3 Vgl. Nr. 4 : Literarische Quellen.
4 Günter, 186.
5 Act. 18, 16 ff.



— io6 —

bei Paulus in Rom war 1. Dann wurde dieser Bischof von Ephesus.
Vor seinem Tode berief Paulus noch einmal seinen treuen Jünger
Timotheus zu sich 2. Nach den Akten des hl. Timotheus (c. 400-500)
ist Timotheus auch in Ephesus gemartert worden. Bestätigt wird dies

durch die Tatsache, daß Kaiser Konstantin dessen Gebeine im Jahre 356

von Ephesus nach Konstantinopel übertragen ließ 3. Nach all dem

kann man schließen, daß der Apostelschüler und Bischof von Ephesus
Timotheus niemals in Gallien und noch viel weniger in Britannien war.

b) Der römische Timotheus. Mehrere Forscher, insbesondere Lütolf,
glauben, unsere Vita erwähne nicht den kleinasiatischen, sondern den

römischen Timotheus. Wie steht es aber mit den Quellen Der
römische Timotheus wird durch die Legende von Pudens, die dem

5. Jahrhundert zugeschrieben wird, und dann durch das Martyrologium
des Ado 4, das dem 7./8. Jahrhundert zugewiesen wird, belegt.

aa) Die Legende von Pudens. Sicher erscheint erst in dieser

Legende des 5. Jahrhunderts ein Presbyter Timotheus mit seinem

Bruder Novatus. Selbst Lütolf stellt den Bericht dieser Legende,
wonach Timotheus Paulusschüler gewesen sei, als unecht hin, obwohl

er sich sonst gerade auf diese Legende stützt, um die Vita als echt

zu beweisen5. Gegen die Legende sprechen folgende Gründe :

Geschichtlich beweisbar ist nur Priscilla als Mitarbeiterin von Paulus 6.

Pudens ist nur in der Schrift beiläufig genannt ". Erst die Legende

gab ihm Praxedis und Pudentiana zu Töchtern. Von diesen aber

können wir aus geschichtlichen Quellen nur die Existenz beweisen.

Der Legende ist weiter eine fatale Verwechslung passiert, da sie den

Pudens der Heiligen Schrift mit dem Pudens des 3. Jahrhunderts,
der sein Haus einer Christengemeinde überließ, die es zur Titelkirche
(Titulus Pudentis oder Ecclesia Pudentiana) einrichtete, verbindet8.
Mithin sind der Gründe genug, warum aus dieser Legende des

5. Jahrhundert keine Beweise für die Existenz eines Paulusschülers

Timotheus und seiner Reise nach Britannien geschöpft werden können.

1 Phil. 1, 1 ; 2, 19 ; Col. 1, 1. 2 2. Tim. r, 4 ; 4, 8.
3 Kirchliches Handlexikon 2 (1912) 2403 ; Wetzer- Weite, Kirchenlexikon

11 (1899) 174 f.
4 Quentin, 644.
6 Lütolf, 103-107.
6 Act. 18, 2, 16 ; I Gor. 16, 19 ; Rom. 16, 3 ; 2 Tim. 4, 10.
7 2 Tim. 4, 2i.
8 LThK 8 (1936) 560-561.



— 107 —

bb) Das Martyrologium des Ado. Sehr wahrscheinlich stützt sich
dasselbe auf die gleiche Legende und ist daher hinfällig1. Das

heutige Martyrologium, das Lütolf noch anführt, ist alles andere als

eine Geschichtsquelle.

c) Zusammenfassung. Die Vita s. Lucii scheint in Anknüpfung
an die Heilige Schrift selbständig eine Reise eines Apostelschülers
Timotheus nach Britannien erfunden zu haben. Der churerische Hagio-
graph wollte sein Bistum auf die Urkirche zurückführen. Er zeigte
sich als echter Zeitgenosse der karolingischen Renaissance, die der

römischen Tradition nachging. Auch hier handelt es sich um einen

Gemeinplatz der Geschichtsschreibung, die gerne ein höheres Alter
vorzutäuschen suchte. Der entsprechende Rettungsversuch Lütolfs
ist unhaltbar, da er ein ganzes Gebäude von Legenden errichtet, um
auf diesem die Geschichtlichkeit der Luciusvita zu beweisen.

2. Timotheus — Gallien.

Ist auch die Timotheushypothese, wie sie Lütolf bietet, hinfällig,
so sind wir doch gezwungen seine Reise, wie sie in der Vita geschildert
ist, weiter zu verfolgen, um die Vita näher zu untersuchen. Nachdem
Timotheus den Auftrag vom Apostel Paulus erhalten hat, reist er
sofort nach Gallien ab. Aus der Vita geht hervor, daß er die römische
Handelsstraße Narbon-Tolosa-Burdigalia längs der Garonne einschlug.
Auffallend und charakteristisch ist die Ansicht des Schreibers, daß ganz
Gallien, soweit es von Timotheus durchreist wird, schon christianisiert
war oder wenigstens ohne größere Schwierigkeiten vom Heiligen zum
christlichen Glauben bekehrt wurde ; denn nirgends wird von seiner

Missionstätigkeit berichtet, ehe er in Bordoelem ankommt ; erst dort
setzt die Missionierung ein. Die Ansicht, daß Bordoelem Bordeaux sei,

nimmt auch Krusch an 2. Diese Stadt war sicher im 3. Jahrhundert
christianisiert. Den ersten Bischof Orientalis treffen wir im Jahre 314
auf dem Konzil von Arles3. Hier ertappen wir also den Schreiber
bei einem argen Anachronismus : die Tatsachen, die erst für das Ende
des 3. Jahrhunderts bewiesen sind, werden von ihm um rund 150 Jahre
früher angesetzt.

1 Quentin, 566 ff.
2 Vita S. 3 Anm. 2 : Nomen a Raetis deformatum compares cum hodierno

nomine Bordelais, quod pagum Burdigalensem significat.
3 LThK 2 (1931) 472. DAL II, 1 (1910) 1057-1084.



— io8 —

3. Timotheus — Lucius — England.

Die fatale Verwechslung, wodurch Lucius zum König von England
wurde, haben wir schon hervorgehoben. Mit dem Auftreten des heiligen
Lucius muß der hl. Timotheus abtreten. Nun fragt es sich aber, ob
der Verfasser den Liber Pontificalis oder die Geschichte Bedas
verwendet hat. Das Auffallende ist, daß der König Lucius von England
das erste Mal in der Vita selber als Heiliger vorkommt. Er fehlt auch
ün Martyrologium des Beda. Die erste Nachricht von Lucius bringt
das Martyrologium des Ado1 (f 875), wo der Bericht des Liber Pontificalis

unter Eleutherus wörtlich wiedergegeben ist. Als Heiliger tritt
er zum ersten Mal, wenn wir von der Vita absehen, im Martyrologium
Notkers (f 912) auf. Da aber Ado 2 und Notker 3 einer späteren Zeit
als unsere Vita entstammen, kann sie nicht von diesen beeinflußt
sein. Nun wissen wir aber, daß Chur in der Zeit, in welcher die Vita
entstanden ist, sowohl Beziehungen zu England als auch zu Rom
hatte, sodaß es schwer ist, die Quelle zu ermitteln, woraus der
Verfasser sein Wissen geschöpft hat. Die innigen Beziehungen, die der

damalige Churerbischof zu Alkuin pflegte, und auch die Bücherschätze
des Klosters St. Gallen, wo eine ziemlich große Auswahl der Werke
Bedas vorhanden war, sprechen für nordischen Einfluß4. Für die
römische Quelle sprechen verschiedene st. gallische Berichte und
Urkunden. So wissen wir, daß eine Beata mit ihrem Gemahl Landolf,
die am oberen Zürichsee wohnte, im Jahre 744 eine Reise nach Rom
unternahm 5. Wahrscheinlich war dies nicht die einzige Romreise, die
Leute aus Alemannien und Rätien nach der Heiligen Stadt
unternahmen. In der St. Gallertradition finden sich auch Fälle, wo
Wallfahrten nach Rom auf der Hin- und Rückreise mit einem Besuch des

Grabes des hl. Gallus verbunden wurden 6. Ohne Bedenken können
wir aber solche Fälle auch auf Rätien und seine Hauptstadt Chur

übertragen, war dies doch das Zentrum, wo alle Bündnerpässe
zusammenliefen und wo die weltliche und kirchliche Regierung ihren
Sitz hatte 7. Tatsache dagegen ist, daß der Bericht, wonach Lucius

1 Quentin, 472.
- Die ältesten Codices gehören dem 9., 10. Jahrhundert an. Quentin, 466.
3 Notker ist von Ado abhängig. Quentin, 683.
4 Bruckner, II, 74 ff.
5 H. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen I (1863) Nr. 10.
6 Gozberts Libellus de miraculis s. Galli cap. 67 (Ausg. Meyer v. Knonau).
7 Hier wäre noch das römische Itinerarium zu erwähnen, das dem 9. Jahrh.

angehört und im Besitz des nahen Klosters Pfäfers war (s. Kap. III).



— iog —

England verläßt, eine Erfindung des Verfassers ist. Es muß nicht
einmal angenommen werden, daß hier eine willentliche Fälschung
vorliegt, da, nachdem ein König Lucius existierte, und ein Heiliger
oder, besser gesagt, der Leib eines hl. Lucius in Chur vorhanden

war, es das Gegebenste war, bei der Aufstellung einer Hagiographie
über einen unbekannten Heiligen, diese beiden zu vermischen und
daraus einen Heiligen und zugleich einen König zu machen. Dies ist
dem Schreiber keineswegs zu verargen, da er in einer Zeit lebte, wo
das Volk seinen Legendenheiligen wollte und von diesem verlangte,
daß er den anderen Heiligen glich 1.

4. Lucius — Augsburg.

Nach seiner Auswanderung erfährt der Heilige, daß in Agusta
Vindalica noch den Götzen gehuldigt werde. Sofort geht er hin,
bekehrt den Patrizier Campester und gleich ist die ganze Stadt
christlich. Sonderbar ist wiederum die Vorstellung : Gallien sei schon

um diese Zeit christlich gewesen. Die Form Agusta Vindalica für
Augusta Vindelicorum ist gar nicht auffallend, wenn man die
Verdrehung von Burdigala zu Bordoelem (Vita 3,6) in Betracht zieht.

Agusta für Augusta finden wir auch in einer Urkunde vom Jahre 691 2.

In Augsburg, der Hauptstadt von Raetia secunda, treffen wir die erste
christliche Gemeinde um 300, also gut 100 Jahre nach dem hl. Lucius.
Zum Bistum wurde Augsburg erst vor der Besitznahme des Landes
durch die Alemannen (vor 500), und zwar unterstand es der Metropole
Mailand und erst 798 dem Erzbistum Mainz3. Auffallend ist auch
der ganz unbekannte Name Campester. Dieser Name erscheint nicht
einmal in dem 40 000 Namen umfassenden Onomasticon der karolingischen

Welt *. Jedoch weist er darauf hin, daß hier Römer resp.
Romanen waren, denn er ist ganz und gar römisch. Dies geht auch

aus dem römischen Adelstitel « Patricius » hervor, den Campester
führt. Als Ehrentitel wurde er erst von Constantin dem Großen

(t 337) eingeführt und ganz ausgezeichneten Persönlichkeiten verliehen,
die meistens eine oder mehrere Provinzen unter sich hatten5. Daß

1 Günter, 190.
2 Du Cange, 1 (1883), 150.
3 LThK 1 (1930) 804-809 und 6 (1934) 802-808.
4 P. Piper, Libri confraternitatum S. Galli Augiensis Fabariensis. Mon.

Germ. Hist. 1884.
5 Perret, Fontes ad Historiam regionis in Planis, Zürich H. 6 (1936) 335.



— no —

aber ein Patrizier nur eine Stadt beherrschte, ist nicht nachweisbar.
Dieser Name Patricius erscheint auch in einer rätischen Urkunde,
aber, wie aus dem ganzen Zusammenhang hervorgeht, in der Bedeutung
von Feldherr ; denn es heißt, daß der König Theodebert auf Wunsch
des Kaisers Justinian dem Patricius Brigantinus 3000 Mann zu Hilfe
schickte K Auch im obenerwähnten Verbrüderungs-Buch kommt
Patricius vor, aber als bloßer Name und nicht als Titel2. Jedenfalls
treffen wir hier wieder den Verfasser bei argen Anachronismen, wonach

Augsburg 100 Jahre früher christianisiert ist als die geschichtlichen
Tatsachen beweisen ; ferner, daß er einen Titel, der erst um 400
aufkam, um 200 Jahre früher verlegte.

Nach der Vita hat der hl. Lucius in Augsburg gewirkt. Die

Erbauung einer Kirche erwähnt diese gleiche Quelle nicht. Wohl aber
existierte eine Galluskirche in Augsburg. Diese ist frühestens dem

10./11. Jahrhundert zuzuweisen, da sie das Grab der Eleusinde, der

ersten Äbtissin des 969 gegründeten Kanonissenkloster St. Stephan,
enthält. Der heutige Bau stammt erst aus dem 16. Jahrhundert 3.

Selbst wenn sie noch älter wäre, würde damit noch nicht bewiesen,
daß diese Galluskirche früher eine Luciuskirche war. Erst das Proprium
Curiense von 1646 und, auf dieses gestützt, Lütolf machen aus der
Galluskirche eine Luciuskirche4. Das ist aber nur eine Vermutung,
für welche keine Gründe sprechen.

5. Lucius — Chur.

Von Augsburg kommt der Glaubensbote in die Provincia Retiarum,
wo er nach vorausgegangenen Bußwerken wiederum alles bekehrt.
Wie ist das mit den uns bekannten geschichtlichen Tatsachen zu

vereinigen Der Ausdruck Provincia Retiarum ist sicher vom Schreiber
auf die Einwohner des 2. Jahrhunderts übertragen worden, denn um
200 gab es nur eine Provinz Rätien, und die Teilung in Rätia prima
und Raetia secunda fand sicher nicht vor 297 statt5. Nach der Schreibweise

des Verfassers zu schließen, gehört Augsburg selber gar nicht zu

Rätien, sonst würde er nicht sagen, Lucius sei von dort in die rätische
Provinz gezogen, sonst müßte er den Ausdruck Provincia Raetiarum

1 Perret, 1. c. 6.
2 Piper, Libri confraternitatem, S. 395, 2 u. 22.
3 Freundl. Mitteilung von Abt Dr. Placidus Gloggner, St. Stephan in Augsburg.
4 Lütolf, S. 101, Anm. 1.
5 P. C. Planta, Das alte Rätien, Berlin (1872) 186.



— Ill —

gleich Raetia prima nehmen. Die Tatsache, daß um diese Zeit noch das

Heidentum in Rätien herrschte, kann nicht bestritten werden, treffen
wir doch auch sonst in der Schweiz kaum Spuren des Christentums
vor der Mitte des 4. Jahrhunderts x. Auch der Ausdruck « Curiense

pagello » war zur Zeit der Entstehung der Vita geläufig, und wurde,
um ein Factum des 2. Jahrhunderts zu beschreiben, schlechthin
gebraucht. Dieser Ausdruck erscheint in der schon erwähnten
Bittschrift Victors 2. Ludwig der Deutsche nennt in der Urkunde für das

Fraumünster in Zürich von 853 das Land Uri pagellus 3. Die ganze
Bekehrung Churs wird, wie wir im V. Kapitel noch weiter ausführen
werden, um 100-150 Jahre zu früh genommen. Aus der Predigtweise
des Heiligen will man die Ansicht herauslesen, daß Lucius hier nicht
den Heiden, sondern den Arianern gepredigt habe. Diese Ansicht
stützt sich besonders auf den Ausspruch « Unus Deus, una fides, unum
baptisma » usw. (Vita 5,7 ; I Cor. 8, 5 et 6). Den zweiten Beweis für
diese Hypothese entnimmt man der Klageschrift des Bischofs Victor
an Ludwig4. Dort heißt es, die Räuber und Diebe hätten nicht
einmal die Reliquien des hl. Lucius zurückgelassen, der doch diese

Stadt « de diabolico errore ad cultum veri dei » bekehrt habe 5. Sind
diese Beweise stichhaltig Wie schon oben gesagt, ist der angeführte
Vitatext eine Zitation der Heiligen Schrift. Wie wir aber bei der

Untersuchung des Textes und auch bei den Legendenquellen zur
Genüge dargelegt haben, beweisen die angeführten Schriftstellen absolut
nicht mehr, als daß der Verfasser in der Schrift bewandert war; sonst
müßten Tatsachen, die in Palästina geschehen sind, auf Chur
übertragen werden, und wir kämen zu ganz unhaltbaren Phantasiegebilden.
Der zweite Beweis für die Arianismus-Hypothese ist ebenso hinfällig
wie der erste. In der Vita heißt es ja ausdrücklich, daß Lucius in
Augsburg gehört habe, daß die Provinz Rätien « adhuc idolis immo-
larent »6, was ganz deutlich heidnisch ist. Ferner heißt es auch
Vita 5,35, daß die Provinz « gentili errore pollutant esse », und daß

er dann ad « destruendum errorem festinus perrexit ». Im ersten Fall
ist mit error sicher das Heidentum gemeint ; also bedeutet es auch

1 F. Stähelin, Die Schweiz in römischer Zeit, Basel (1931) 261.
2 C. Mohr, D. I, 26.
3 U. Stutz, Karls des Großen divisio von Bistum und Grafschaft Chur,

Weimar (1909) 7, Anm. 1.
4 E. Pöschel, in Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde 32 (1930) 231.
5 Mohr, 1. c.
6 Vita 4,34.



— 112 —

im zweiten Fall, wo es ohne das Beiwort gentilis steht, nichts anderes
als Heidentum. Von der Terminologie der Vita darf aber ruhig auf
die Klageschrift Victors geschlossen werden, gehören sie doch ungefähr
der gleichen Zeit an. So ist diese ganze Hypothese nichts anderes
als eine unbegründete Vermutung. Auch fehlen uns überhaupt Anhaltspunkte

für das Auftreten des Arianismus auf dem Gebiete von Chur.
Dagegen wissen wir, daß die Kirche einen positiven Einfluß auf die
Gesetzgebung Theoderichs und seiner Nachfolger ausübte l.

6. Lucius — Luziensteig.

Von Chur aus erscheint der Heilige wiederum auf der Luziensteig,
wo er verschiedene Wunder wirkt. Es ist schon erörtert worden,
woher dieser Bericht genommen ist2. Sonderbar ist, daß Lucius von
Augsburg kam, und doch, wie es scheint, nicht über die Luziensteig ;

denn er kehrt erst nachher dorthin zurück, um die Heiden zu bekehren.
In diesem Wald sollen nun Ochsen verehrt worden sein. Welche
Götzen unsere Vorfahren verehrt haben, ist schwer zu ermitteln, jedoch
finden sich nirgends Anhaltspunkte, um nachzuweisen, daß sie Ochsen

zu Götzen gemacht hätten. Es wäre im Gegenteil sonderbar, wenn man
an ein und demselben Ort einem Tier göttliche Ehre dargebracht,
und es zugleich zum Arbeiten gebraucht hätte 3. Möglicherweise hatte
der Schreiber die Verehrung des goldenen Kalbes, wie Cap. 32 Exodi
schildert, vor Augen. Ob zwischen dem Bericht der Vita und dem
Auffinden einer Neptunstatue irgend ein Zusammenhang vorhanden
ist, kann nicht ermittelt werden. Möglich ist nur, daß Lucius vielleicht
hier verehrt wurde, um eine heidnische Gottheit zu verdrängen. Welche,
ob Mars oder Neptun, ist eine andere Frage. Jedoch wäre in diesem

Fall eher eine Verdrängung des Neptun anzunehmen. Dafür würde
die Tatsache sprechen, daß Lucius auch wie der Wassergott Neptun
seine besondere Verehrung an Wasserquellen gefunden hat. So befindet
sich z. B. eine Quelle und Kapelle des Heiligen im Luciuslöchlein ob

Chur, wie auch in Disia bei Disentis 4. Im Bericht der Vita würde noch,
nebst der dort erwähnten Geschichte mit der Grube (Wassergott),
die Tatsache auf eine Neptunverdrängung durch den Heiligen hin-

1 Planta, Das alte Rätien, Berlin (1872) 245.
2 Vgl. oben Nr. 4 : Legendenquellen.
3 Planta, 16, Anm. 5 u. 6.
4 Ch. Caminada, Wasserkultus in Rätien. Jahresbericht der Histor.-antiq.

Gesellsch. Grb. 60 (1930) 8.



— 113 —

deuten, daß auch dem Meergott und Wasserlandgott Neptun Stiere

zum Opfer dargebracht wurden, wie auch in der Vita von Stieren
die Rede ist '. Etwas Sicheres kann jedoch aus diesem Material nicht
geschlossen werden2. Da die Errichtung der Krypta und die

Abfassung der Vita den äußeren Anlaß zur Verbreitung des Luciuskultes
geboten haben, wird ein früheres Luciuspatronat unwahrscheinlich
sein.

2. Karolingische Elemente der Vita.

a) In der Missionsmethode des hl. Lucius.

In der ganzen Vita gibt sich der Verfasser große Mühe, bei jeder
Gelegenheit hervorzuheben, daß Lucius genau die gleiche Lehre wie
die Apostel verkündet habe. Nicht nur der Lehrauftrag muß direkt
von einem Apostelschüler herkommen, sondern die Lehre selber muß,

wenn möglich, wörtlich in der Schrift enthalten sein. Wir können

ungefähr folgende Tatsachen der Vita auf die Apostolizität zurückführen

: Lehrauftrag (siehe oben), Lehrmethode, Sprache der Vita
(Schrifttexte), jüdischer Einfluß und Übertragung jüdischer Bräuche
auf Chur. Die Lehrmethode ist genau die der Apostel, und nicht die
der kirchlichen Praxis im 2. Jahrhundert. So werden die Heiden
sofort ohne irgendwelche Katechumenatszeit getauft, wie es die alte
Kirche verlangte3. Mit dieser apostolischen Lehrmethode werden

nun spezifisch karolingische Elemente verbunden wie die Regula fidei 4.

Nach der Peregrinatio Aetheriae (c. 390) wurde das Taufsymbol zwei

Wochen lang erklärt und zuletzt mußte es vor dem Bischof hergesagt
werden. Die traditio und die reditio symboli bildeten besonders im
Abendland den Mittelpunkt einer eigenen Feier neben den sonstigen
Lehrvorträgen. Diese Höhepunkte fielen vieleroits auf den 3., 4. und

5. Sonntag der Quadragesima. In Rom wurden sie pro scrutinio

angesetzt. Das Scrutinium wurde auf die Prüfung des Glaubens

gedeutet. Im 7. Jahrhundert erscheinen die Scrutinien auf 7
vermehrt und auf Wochentage verlegt. Später wurden sie fast ganz
vergessen, bis sie durch die liturgische Reform Karls des Großen

wieder aufgenommen wurden. Weil der geschichtliche Zusammenhang

1 Pauly-Wissowa, Realenzyklopädie 16, 2 (1935) 2514-2535.
2 Unseren Lösungsversuch durch die Kontinuität von Mars und hl. Georg,

siehe Kap. III.
3 LThK 5 (1933) 884-S88 ; DAL II, 2 (1910) 2579-2621.
4 Vita 3,11 ; 5.27 ; 7,15.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 8



— 114 —

fehlte, wurden sie falsch verstanden und falsch interpretiert1.
Möglicherweise haben wir es auch in der Vita 5,1 mit einer solchen falschen

Auslegung des Scrutiniums zu tun, wo das Fasten, das früher für die
Katechumenen vorgeschrieben war, ohne weiteres auf den Glaubensboten

übertragen wird. Mit der ganzen Lehrmethode des Heiligen
ist der jüdische Einfluß gegeben, der besonders in der Anwendung
der Jakobusklausel auf Chur grell hervortritt2. Wohl hatte sie eine

große Bedeutung für die Heiden, denn sie verbot ihnen die Teilnahme
an Götzenopfern und Unzucht. Die anderen Teile (a suffocatis, et
sanguine) waren aber nur vorübergehende, mit Rücksicht auf die

Judenchristen getroffene Maßregeln, die später wieder wegfielen. Um
800 wurde ihnen aber im Abendland eine große Beachtung geschenkt,
weil sich die englische und irische Tradition durch die Autorität des

Erzbischofs Theodor von Canterbury (t 690) geltend machte, die der
Klausel eine große Bedeutung zuschrieb 3. Für Chur, wie überhaupt
für jene Gegenden, wo keine Judenchristen waren, hatte diese Klausel
keine Bedeutung. Jüdischer Herkunft ist auch die Steinigung des

Heiligen in der Vita, die aber durch das Dazwischentreten der schon
bekehrten Heiden verhindert wird. Die Steinigung ist eine spezifische
jüdische Strafweise, welche der Schreiber sogar in unsere ganz
heidnischen Gegenden versetzt. Die Tatsache der Zerstörung von
Götzentempeln und der Umbau in christliche Kirchen (Vita 3,22) ist
unbestreitbar karolingischen Einflusses, wurde ja gerade damals Sachsen

von Karl d. Gr. (768-814) mit Gewalt bekehrt. Dasselbe überträgt
der Verfasser kritiklos auf das 2. Jahrhundert. Der Anschauung des

Verfassers nach brauchte der Glaubensbote nur zu predigen und alle
bekehrten sich. Gepredigt wurde noch in einer fremden Sprache, wie

aus der Tatsache hervorgeht, daß Timotheus in Bordeaux und England
und Lucius in Agusta Vindalica und Chur sofort mit der Predigt
beginnen konnten 4.

Die ganze, in der Vita dargelegte Missionsmethode des Heiligen
ist ganz und gar von der Zeit, in der der Verfasser lebte, diktiert.
Der erste Faktor ist die Apostolizität — ein spezifisch karolingisches
Element —, zu deren Beweis die Schrift auch an ganz unpassenden

1 LThK 1. c.
2 Vita 3,10 ; 5,25. Apg. 15,20 u. 15,29.
3 A. Franz, Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter, Freiburg i. Br. I

(1909) 615 ff.
4 Vita 3,5 ; 3,26 ; 4,30 ; 5,7 ; und 5,39 heißt es : blando sermone.



- 115 —

Stellen herhalten muß. Diese Lehre der Apostel wird dann mit der

zeitgenössischen Denkweise des Verfassers verknüpft und in der Vita
dem hl. Lucius unterschoben.

b) Pseudo-Engländer.

Von jeher hat England dem Festland Heilige liefern müssen.
Es ist daher nichts Neues, daß der Schreiber der Vita — direkt oder
indirekt auf den Bericht des Liber Pontificalis gestützt — den

hl. Lucius von England kommen läßt. Ziehen wir aber dazu noch in
Erwägung, daß England und Irland den Gemeinplatz bildeten, wo
viele heimatlose Heilige eine Heimat in der Legende fanden, so ist es

dem Verfasser gar nicht zu verargen, daß er dem hl. Lucius einen
englischen Heimatschein ausgestellt hat. Gougaud hat mehr als 50 Pseu-

doschotten aufgezählt, deren Zahl aber seiner Ansicht nach noch

vergrößert werden kann 1. Ein nicht geringer Grund für die Bestimmung

der englischen Heimat unseres Heiligen mag die Tatsache

gewesen sein, daß St. Gallen in seiner Geschichte wirklich auf Irland
zurückgeht. Auch treffen wir in Chur selber Spuren irisch-angelsächsischer

Einflüsse. Codex Sang. 348, der um 800 in Chur entstanden
ist, ferner der Churer Reliquienschrein, der noch aus merovingisch-
karolingischer Zeit stammt, tragen Merkmale, die nach England weisen 2.

Von der falschen Angabe des Liber Pontificalis und vom großen Einfluß

der damals stark verbreiteten irisch-angelsächsischen Tradition
irregeleitet, noch von der Bestrebung beseelt, einen möglichst großen
und berühmten Heiligen zu besitzen, ist der Verfasser begreiflicherweise

zu der Ansicht gelangt, daß Lucius auf jeden Fall ein Engländer
sein müsse.

c) Chur — St. Gallen.

Die Tatsache, warum der Verfasser bestrebt war, die Gründung
der Churerkirche auf ein möglichst hohes Alter hinaufzuschrauben
und den hl. Lucius zu einem möglichst berühmten Heiligen zu
gestalten, läßt sich wohl durch den alten Gegensatz zwischen Chur
und dem berühmten Kloster St. Gallen erklären. Das hohe Alter
Churs und der berühmte Gründer Lucius sollten die Waffen zum
kulturellen Kampf liefern. Bekannt ist vor allem, wie Präses Victor

1 L. Gougaud, Les surnuméraires de l'émigration Scottique (6me-8me siècles).
Revue bénédictine 1931, S. 296-302.

2 L Müller, Die Anfänge des Klosters Disentis, Chur (1931) 167.



— nò —

in der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts versuchte, den Leichnam des

hl. Gallus von St. Gallen nach Chur zu entführen, was in dieser Zeit
der Reliquienverehrung nichts anders bezwecken sollte als der eigenen
Kirche Ruhm und Zulauf zu verschaffen 1. Die Bedeutung der Reliquien
ersieht man aus dem um 820 erfolgten Raub aller Churerreliquien
durch Herloin und dessen Genossen. Für den Verfasser waren es der
Gründe genug, den hl. Lucius zu einem möglichst großen Heiligen zu
stempeln, wie die anderen es waren 2.

3. Geschichtlicher Wert der Vita.

Nach Delehaye3 können die Heiligenakten mit Rücksicht auf
ihren geschichtlichen Wert folgendermaßen eingeteilt werden :

1. Offizielle, wörtliche Prozeßakten, die bei der Untersuchung
aufgenommen wurden und auf uns übergingen.

2. Berichte von glaubwürdigen Augenzeugen oder Zeitgenossen.

3. Überlieferungen, die auf einem schriftlichen Dokument beruhen,
die zu den zwei oben aufgestellten Gattungen gehören, aber vom
neuen Schreiber frei bearbeitet und umgestaltet wurden.

4. Hagiographien, die sich überhaupt auf keine schriftlichen Dokumente

stützen, sondern nur das Resultat aus der Verbindung reiner
Phantasieprodukte mit etwelchen realen Elementen sind. Aus solchen

kann nichts mehr als der Name und die Existenz eines Heiligtums
sowie das Datum seines Festes erschlossen werden.

5. Heiligenleben in Form einer Dichtung ohne jeglichen geschichtlichen

Hintergrund, ein reines Produkt der Einbildung.
6. Als sechste Gruppe kann man noch jene Heiligenleben gesondert

nehmen, die mit der Absicht verfaßt wurden, den Leser zu täuschen.

Zu welcher Gruppe gehört nun das Leben des hl. Lucius Sicher
ist es, daß der Schreiber keine schriftlichen Quellen vor sich hatte,
die er neu bearbeitete. Dafür zeugen die literarischen und die

Legendenquellen, die er gebraucht hat, sowie der Schematismus,
wonach das ganze Leben aufgebaut ist. Auch die verschiedenen Einflüsse

1 H. Dietze, Rätien und seine germanische Umwelt in der Zeit von 450 bis
auf Karl den Großen, unter besonderer Berücksichtigung Churrätiens, Frankfurt
a. M. (1931) 335 f.

2 Günter, 190.
3 H. Delehaye, Les Légendes hagiographiques, Bruxelles (1927) 106 f.



— 117 -
der karolingischen Renaissance mit ihrem Bestreben, alles auf Rom

und die Apostel zurückzuführen und mit ihrer Sucht, die Größe der

eigenen Kirche in den Vordergrund zu stellen, sind hier viel zu groß,

um an eine Bearbeitung einer alten Vita denken zu lassen. Ferner

wird wohl auch die Bestimmung der Vita, wie sie wahrscheinlich für
den Festtag des hl. Lucius, den 3. Dezember1 als Festpredigt berechnet

war, der ganzen Abfassung eine bestimmte Richtung gegeben haben 2.

Damit sind nun die drei ersten und für die Geschichte allein in Frage
kommenden Gattungen ausgeschlossen. Ist aber die ganze Vita nichts
anderes als ein Produkt der Phantasie und ohne jeglichen geschichtlichen

Kern Auf Grund des aus anderen Quellen geschöpften Materials
muß diese Frage negativ beantwortet werden3, und so lautet das

Schlußergebnis in Bezug auf den geschichtlichen Wert der Vita :

Die Vita s. Lucii Confessoris ist eine geschichtliche Dichtung in der
Form einer Predigt. Sie enthält einen geschichtlichen Kern, der vor
allem die Existenz und den Namen des Heiligen umfaßt.

V. Chur — Christentum — Lucius.

1. Die Churer Bischofsliste.

Um das Leben des hl. Lucius aus haltbaren Tatsachen darzustellen,
ist man gezwungen, den Anfang des Christentums in Rätien zu
verfolgen. Um in diesen ganzen Fragenkomplex Licht zu bringen, schicken
wir eine kurze Übersicht über die Churerbischöfe bis zur Zeit der

Entstehung unserer Vita voraus.

1. Asinio. Der Bischof Abundantius von Como unterzeichnet für
ihn auf der Mailänder-Synode im Jahre 451 4.

2. Valentianus 548, aus einer Grabschrift bekannt5.
3. Theodorus 599. Wo er Bischof war, ist uns nicht übermittelt.

Er kommt in einem Brief des Papstes Gregor I. vor und wird
von neueren Historikern als Bischof von Chur angenommen 6.

4. Victor 614. Er unterzeichnete 614/15 die Beschlüsse eines Provin-
zialkonzils zu Paris '.

1 Necr. Cur. 119. 2 Vita 2,28. 3 Siehe Kap. III.
4 Stähelin, 549,3 ; Ferrei, Fontes H. 5 (1936) 257 f.
5 E. Egli, Die christlichen Inschriften der Schweiz vom 4.-9. Jahrhundert,

Zürich (1895), S. 35 Nr. 37; Perret, H. 6 (1936) 346-349.
6 Perret, H. 9 (1937) 487-491.
7 Perret, H. 9 (1937) 541-



- ii8 -
5. Paschalis c. 680 l. 9. Constantius c. 773 5.

6. Victor 700 2. 10. Remedius c. 804 8.

7. VigUius c. 720*. 11. Victor c. 832'.
8. Tello 759-765 4-

Aus dieser keineswegs vollständigen Bischofsliste können wir
zunächst schließen, daß jene, die schon am Anfang des 3. Jahrhunderts
einen Bischofssitz in Chur annehmen, keine bestimmten Tatsachen
dafür heranziehen können, weil wir den ersten Bischof erst 451 treffen.
Für diesen unterzeichnet und erklärt Bischof Abundantius von Como
in der Synodalepistel des mailändischen Bischofs Eusebius an Papst
Leo I., daß er den Beschlüssen des allgemeinen Konzils von Chalcedon

beipflichte 8. Um die Frage zu beantworten, ob dieser Bischof wirklich

der erste Bischof Churs ist, müssen wir den Quellen nachgehen,
die von der Einführung des Christentums in Rätien berichten.

2. Chur und das Christentum.

Dokumente, die %ron der Einführung des Christentums in Rätia I
berichten, sind nicht zahlreich. Vorerst sind es die Götterinschriften,
die immer seltener erscheinen. Noch in den Jahren 270/275 errichtete
der rätische Präses der Provinz dem Herkules, dem Jupiter und
anderen Göttern Tafeln 9. In denselben Jahren treffen wir auch solche

Inschriften, die in ihrem Wortlaut an christliches Gedankengut
gemahnen, obwohl sie heidnisch sind 10. In seiner « Historia nuova »

weiß Zosimus zum Jahre 409 zu berichten, daß ein Generides auch
über Rätien als « Dux » eingesetzt wurde, der, obwohl Heide, mit den
besten Tugenden geschmückt war n. Dies ist die letzte Schrift, die

1 Necrologium Curiense ed. Juvalt 116. Text des 14. Jahrh. bei Martin, 449.
2 Necr. Cur. 115 zu 22. Nov. Text des 14. Jahrh. bei E. P. Martin, Etudes

critiques sur la Suisse mérovingienne (1910), S. 449.
3 Tello-Testament bei Mohr I, Nr. 9, und Text des 14. Jahrh. bei Martin, 449.
4 Erwähnt in der Vita s. Galli, in Mitteil, zur vaterl. Gesch. S. 80, und

Tello-Testament, Mohr, C. D. I, 10.
6 A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 2 (1912) 807.
6 A. Hauck, 1. c.
7 A. Hauck, 1. c.
8 Der ganze Text befindet sich bei Perret, H. 5, 257, und bei Stähelin, 549,

Anm. 3.
9 Pertet, H. 3 (1936) 145 und 146.
'• Perret, I. c. 154 und 155.
11 Perret, H. 5 (1936) 267 und 268. Zosimi comitis ex advocato fìsci,

Historia nuova 5, 46 zum Jahr 409.



— ilg —

von Heiden auf rätischem Gebiet redet. Dem Rückgang der
heidnischen entspricht die Zunahme der christlichen Dokumente. Eines
der ersten ist ein Fragment des Lukasevangeliums, das nach Ranke

aus den Jahren 402-412 stammt1.
Aus diesen Quellen kann man schließen, daß das Christentum /

etwa um die Mitte des 4. Jahrhunderts in Rätien Eingang fand, und t"
Chur etwa um 400 zum Bischofssitz erhoben wurde. Wohl mag es

schon vorher vereinzelte Christen gegeben haben, jedoch sprechen
die Quellen dafür, daß diese keinen weiteren Einfluß auf das öffentliche

Leben hatten. Um 400 wurden die römischen Truppen wegen
der gotischen Gefahr in Oberitalien zurückgezogen. Aus dieser Zeit
nun stammt, wie die Ausgrabungen von 1921 sprechen, die erste
Churerkirche 2. Dieselbe Ansicht, daß für Rätia I das Bestehen einer

organisierten Kirche nicht vor der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts
in Frage kommt, vertritt auch Stähelin3, und vom rein philologischen
Standpunkt aus gelangte auch Jud zum Resultat, daß die Kirche
in Rätia I erst in der zweiten Hälfte des 4. oder zu Anfang des

5. Jahrhunderts organisiert worden sei 4. Somit kann auch von einer

organisierten Mission durch Lucius im 2. Jahrhundert keine Rede sein.

3. Der Name Lucius.

Als römischer Name ist Lucius bei Konsuln und Kaisern belegt.
Seit Papst Lucius (f 254) kann der Name auch als Heiligenname
gelten. Dies um so mehr, als eine Etymologie von lux Licht ihn
zu einem christlichen Deutungsnamen stempelt, ähnlich wie Dominikus
zu dominus Gott, oder Victor Märtyrer5, Iustus, Decentius usw. 6

Merkwürdigerweise finden wir aber den Namen in den entfernten
römischen Provinzen nicht oft. In einer rätischen Inschrift des 3. Jahrh.
treffen wir eine Lucina und ihre Tochter Lucia 7. In den sonst für
Rätien so aufschlußreichen Verbrüderungsbüchern der karolingischen

1 Perret, 1. c. 253.
2 Pöschel, Zur Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche S. Lucius in

Chur, Anz. f. Schw. Altertumskunde 32 (1930) 99 f.
3 Stähelin, 549.
4 /. Jud, Zur Geschichte der bündner-romanischen Kirchensprache, Jahresb.

der Hist.-antiq. Gesellsch. Grb. 49 (1919) 11.
6 F. Rutten, Die Victorverehrung im christlichen Altertum, Paderborn (1936),

S. 16 ff.
6 Iso Müller, Die Anfänge von Disentis (1931), S. 42 ff.
7 Perret, H. 3 (1936) 156.



— 120 —

Zeit fehlt der Name ebenfalls. Einzig ein Lucidus ist in Brixen um 836
und eine Lucia im Reichenauer Verbrüderungsbuch um 1200 belegbar 1.

Auch nennt sich ein Zeuge in einer vorarlbergischen Urkunde, die zu
Rätis 890 ausgestellt wurde, Lucius2.

Da, wie noch ausgeführt wird, der hl. Lucius etwa dem 677. Jahrh.
zuzuweisen ist und wir für diese Zeit in Rätien noch vom Namen auf
den Träger schließen dürfen 3, so können wir Lucius entweder als einen
Rätier oder einen Italiener bezeichnen, auf alle Fälle einen Romanen.

Die Geschichte der Namensform weist endlich noch gelehrten
und deutschen Einfluß auf. Die rätoromanische Form von Lucius
heißt Lezi und findet sich auch noch in alten Geschlechtsnamen wie
Caliezi usw. 4. Die entwicklungsgeschichtliche Form aber wäre Gliesch.
Ähnlich wurde auch aus Placidus nicht Plasch, sondern Plazi5. Das
weist auf ein gelehrtes Zentrum hin, von dem aus der Name Leci
verbreitet wurde, und das ist eben der Kreis um den Bischof von Chur.

Unsere Vita (2,29 ; 2,34 ; 4,20 ; 4,40) enthält viele Anspielungen
und Andeutungen auf die Etymologie von Lucius und ist auch darin
ein Kind der karolingischen Renaissance.

4. Datierung des hl. Lucius.

Wann hat der hl. Lucius gelebt Zunächst wissen wir, daß er

vor 800 gelebt haben muß ; denn damals befinden sich seine Reliquien
in Chur. Aus dieser Zeit datiert auch die starke Verehrung zu ihm,
die ihm eine Lebensbeschreibung (die Vita) und eine Stätte seiner

Verehrung in der Churer-Krypta verschaffte, und ferner auch die

Luziensteig mit ihm in irgendwelchen Zusammenhang brachte. Aus
der ganzen Vita geht aber hervor, daß deren Verfasser einen großen
zeitlichen Abstand vom hl. Lucius gehabt haben muß, sodaß der

Legendentypus und nicht der Heilige den entscheidenden Ausschlag
bei der Abfassung der « Biographie » gab. So können wir mit ziemlicher
Sicherheit sagen, daß weder der Schreiber noch seine Eltern noch deren

Zeitgenossen den Heiligen gekannt haben. Also war ein größerer

1 P. Piper, Libri Confraternitatum MGH 1884 : Augiensis 267,9 und 71,34
2 H. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 2 (1866) 284.
3 Müller, 1. c. 53 ff.
4 A. Küblet, Die romanischen und deutschen Örtlichkeitsnamen des Kantons

Graubünden, Heidelberg (1926), S. 234.
5 R. v. Planta, Vom Lande der Rätoromanen. Sammelbändchen 1931, S. 42.

Dazu Jahresb. d. Hist.-antiq. Gesellsch. Grb. 66 (1936) 4.



— 121 —

Zeitraum als ioo Jahre zwischen der Abfassung der Vita und dem
Heiligen selber. So würde als Terminus ante quem, vor dem er gelebt
haben muß, ungefähr die letzte Hälfte des 7. Jahrhunderts sein.

Jedenfalls hat der hl. Lucius vor c. 700 gelebt.
Den Terminus post quem, nach welchem er gelebt hat, erhalten

wir mit Hilfe der Geschichte der Heiligenverehrung. Am Anfang
der christlichen Zeit wurden nur den Blutzeugen, die ihr Leben wirklich

für den Glauben an Christus geopfert und mit ihrem Blut besiegelt
hatten, eine besondere Verehrung gezollt. Die Verehrung der Bekenner
trat erst im 5. Jahrhundert auf, und der erste Bekenner, dessen

Verehrung einen größeren Umfang annahm, war der hl. Martinus (f 400) '.
Wie aber aus verschiedenen Quellen hervorgeht, war die Verehrung
der Bekenner noch lange nicht auf der gleichen Höhe wie die
Märtyrerverehrung, machte doch der hl. Gregor von Tours (f 594) noch einen
deutlichen Unterschied, wenn er sagt, daß durch die Reliquien der

Märtyrer wunderbare Heilungen und Wunder geschehen, und auch
die Bekenner als Freunde Gottes alles vermöchten 2. Wie wir aber

wissen, ist der hl. Lucius bis in die Neuzeit hinein als Bekenner verehrt
worden3. Daraus ergibt sich, daß er nicht vor ungefähr 500 gelebt
haben kann. Selbstredend spricht auch die Christianisierung Rätiens
im 4-/5. Jahrhundert für die gleiche untere Zeitabgrenzung.

Man könnte einwenden, Lucius sei vielleicht erst später, nach

100 und mehr Jahren, feierlich erhoben worden. Um jemanden als

Heiligen verehren zu können, genügte bis in die karolingische Zeit
die Begeisterung des Volkes und die Genehmigung des Bischofs4.
Gewöhnlich wurde ziemlich rasch nach dem Tode die Verehrung
verbreitet. Der hl. Audoenus (f 683) ruhte nur dreieinhalb Jahre in
St. Peter in Rouen, wo er bestattet wurde. Schon sein Nachfolger
Bischof Ausbertus erhob ihn und gab ihm ein neues Grab hinter dem

Altar 5. Daß irgend ein Lucius von Rom oder anderswoher nach Chur

übertragen wurde, haben wir keinen Anlaß anzunehmen, da der Leib
in Chur war8. Auch um eine in karolingischer Zeit so gebräuchliche

1 LThK 4 (1936) 891-893 und 8 (1936) 807-812. DAL III, 2 (1914) 2508-2515.
2 A. Franz, Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter, Freiburg i. Br. II

(1909) 452. 3 Siehe oben Kap. II.
4 Funk-Bihlmeyer, Kirchengeschichte 2 (1932) 85.
5 J. Braun, Der christliche Altar 2 (1924) 548.
6 Über die Übertragung afrikanischer Märtyrer (Felix und Regula) nach

Zürich vor der Mitte des 8. Jahrh. vgl. G. Morin in der Festgabe des Zwingli-
Vereins zum 70. Geburtstage von H. Escher (1927), S. 6-9.



— 122 —

Reliquienübertragung aus den Katakomben kann es sich nicht handeln'
denn sonst wäre der hl. Lucius zweifellos als Märtyrer und nicht als
Confessor betrachtet worden.

Wenn wir weiter die Luciusklause am Mittenberg in Betracht
ziehen und Lucius als Einsiedler ansehen, so ergibt sich wiederum
ein neues Indizium für seine Datierung. Das Mönchtum, resp. Ein-
siedlertum, kam im Oriente erst im 4. Jahrhundert auf und verbreitete
sich dann im 5-/6. Jahrhundert im Abendlande. Man könnte sogar
hier auf die vielen Einsiedler hinweisen, die noch zu Beginn des

7. Jahrhunderts von Luxeuil ausgingen und in die Zeit um Gallus

(f 'c. 630/40) oder etwas später Sigisbert (c. 700) datieren 1.

Auf alle Fälle kann man aus den vorgelegten Ausführungen
entnehmen, daß Lucius etwa zwischen 500 und 700, also im 677. Jahrh.
gelebt hat.

Wenn wir noch den Kreis der Berechnungen verengern wollen,
so müßten wir die Luziensteig und die Vita befragen und die
Predigttätigkeit des Heiligen als historisches Element betrachten, welches

dann in die Dichtung hineinverwoben wurde. Hier wäre die Bekehrung
der Alemannen respektiv das Nachwirken des Heidentums und die

halbnestorianische Irrlehre wichtig, welche eine Datierung auf c. 600

ermöglichen könnten.
Zwischen Rätien und Alemannien herrschte seit der Mitte des

3. Jahrhunderts und noch mehr seit dem 4. Jahrhundert eine

gespannte Lage. Bei den verschiedenen Einfällen drangen die Alemannen
weit in die Provinz Rätien vor 2. Die Alemannen nahmen auch erst

zu Beginn des 7. Jahrhunderts den christlichen Glauben an. Wie
aus einem Brief Gregors des Großen vom Jahre 600 hervorgeht, hatte
dieser Papst den Plan einer alemannischen Mission 3. Deshalb erkundigte

er sich heim Erzbischof von Mailand über die Alemannen. Dieser
konnte nun wichtige Nachrichten über sie geben, die er vom Bischof

von Chur haben mochte, der ja ihm unterstand und Nachbar der
Alemannen war. Es ist aber nicht ausgeschlossen, daß hie und da

ein friedliches Vordringen der Alemannen stattgefunden hat und der

1 A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922) 269 ff.
2 Dietze, 156.
3 Diesen Brief siehe bei Dietze, 240, Anm. 258 : « De Alemannis autem quod

vobis indicatum est, nos et longius quam vos positi sumus et quia verum non
sit, minime dubitamus. Vestra tamen fraternitas bene fecit pro informatione
nostra quod audivit scribere.



— 123 —

Bischof von Chur Sorge trug, dieses friedliche Vordringen durch
gleichzeitige Missionierung zu fördern. Jedoch lassen die Quellen uns darüber
im Dunkel. Möglicherweise war nun der hl. Lucius bei einem solchen
Missionsversuch beteiligt. Dafür würde der Bericht der Vita und die
Tatsache des Vorkommens des Titulus s. Lucii um 800 auf der
Luziensteig, — wenn Titulus hier wirklich Patrozinium bedeutet —
sprechen 1. Beide Indizien haben jedoch nur relativen Wert.

Es muß aber noch bemerkt werden, daß Lucius auch gegen
Nachwirkungen des Heidentums in unserem eigenen Lande aufgetreten
sein kann. Aus der Lex Romana Curiensis wissen wir nämlich, daß

auch hier das Heidentum nicht mit dem Erscheinen der ersten
Glaubensboten vollständig überwunden war. Andernfalls wäre es

ganz unverständlich, warum noch um 750/60 in der Lex Romana
Curiensis so scharfe Bestimmungen gegen die Auswüchse des Heidentums
wie gegen die Zauberer, Teufels- und Wetterbeschwörer oder gegen
die Götzendiener und Dämonenanbeter aufgestellt worden wären2.
Es ist nun leicht möglich, daß der hl. Lucius gegen diesen Aberglauben,
der keineswegs so schnell ausgerottet werden konnte, aufgetreten ist.
So wäre er auch dann noch ein Glaubensbote, der unser Land
« a diabolico errore ad cultum veri dei » bekehrt hätte3.

Eine zweite Erklärung für die Predigttätigkeit des hl. Lucius
würde die halbnestorianische Irrlehre ergeben. Diese Irrlehre herrschte,
wie aus einem Schreiben des Papstes Pelagius II. (578-590) hervorgeht,
im Erzbistum Aquileja, und griff auch auf Mailand und seine Suffragane
über 4. Weil aber Mailand zum rechten Glauben zurückkehrte, lösten
sich die Suffragane Sabiona und Como von Mailand und schlössen

sich dem schismatischen Aquileja an. Sabiona und Como waren aber

die Nachbarn Churs und hatten einen großen Einfluß auf die Raetia

prima. Somit ist es nicht ausgeschlossen, daß diese Irrlehre auch

auf Chur übergriff. Möglicherweise ist auch diese Irrlehre in der
Bittschrift des Bischofs Victor gemeint, wenn er den Ausdruck « de

diabolico errore » braucht5. Lucius hätte in diesem Fall um 600 gelebt

1 Vgl. Kap. III.
2 P. Planta, Das alte Rätien, Berlin (1872), S. 478, 483, 485, 493. Vgl. auch

Christ. Caminada, Wasser-, Feuer-, Stein-, Baum- und Feldkultus in Rätien,
Jahresb. d. Hist.-antiq. Gesellsch. Grb. 60 (1930) 1 ff., 63 (1933) 216 ff.,
65 (1935) 299 ff. und 67 (1937) 1 ff.

3 Mohr, C. D. I, Nr. 15.
4 Perret, H. 8 (1936) 455.
6 Mohr, C. D. I, 27.



— 124 —

und hätte unser Land von der halbnestorianischen Irrlehre gerettet.
Es muß aber wohl beachtet werden, daß in diesem Fall eine Zeitspanne
von 200 Jahren zwischen dem Bericht des Bischofs Victor und der
angeblichen Predigttätigkeit des Heiligen läge, und daß, wie schon
weiter oben dargelegt worden ist, der Bericht des Bischofs aus der
Vita entnommen ist, und er mit « diabolico errore », wie auch die Vita,
das Heidentum bezeichnen will1.

Schlußresultat.

Als positives Endergebnis dürfen wir gegenüber neueren Zweifeln
buchen : die Existenz eines hl. Lucius ist historisch-kritisch einwandfrei

gesichert, da um 800 seine Reliquien in der Churer Krypta geborgen
wurden, was der Anlaß zur Verbreitung seiner Verehrung und
Abfassung seiner Legende war. Chronologisch kann der hl. Lucius
summarisch dem 677. Jahrhundert zugewiesen werden.

Aus indirekten Hinweisen dürfen wir weiter als geschichtlich
wahrscheinlich annehmen : Lucius lebte als Einsiedler am Mittenberg
bei Chur. Von hier wirkte er vielleicht auch missionarisch gegen
Nachwirkungen des Heidentums, für die Bekehrung der Alemannen
oder gegen den Halbnestorianismus, der von Italien nach Rätien
einzudringen suchte.

Die Legende des hl. Lucius aber, welche uns ein karolingischer
Theologe aus Chur in klassischem Latein geschrieben hat, muß aus
den Geschichtsbüchern gestrichen werden. Sie ist nicht Geschichte,
wohl aber eine historische Dichtung. Die Legende bleibt literarisch
wertvoll, da sie eine köstliche Blüte mittelalterlicher Poesie und

Frömmigkeit ist, die nicht nur fähig war, schöne Heiligenlegenden
zu schreiben, sondern auch Heilige zu gestalten.

1 Siehe oben unter ¦ Lucius - Chur ¦.

*¦#'


	Der hl. Lucius

