Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 32 (1938)

Artikel: Der hl. Lucius
Autor: Berther, Vigil
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-125228

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-125228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der hl. Lucius.

Von ViciL BERTHER.

Tatsachen und Legenden erginzen sich; Tatsachen beweisen,
Legenden verweisen auf Tatsachen. Die Legende aber hatte das
MiBgeschick, entweder iiber- oder unterschitzt zu werden !. So erging
es auch der Legende vom hl. Lucius. Kritische Historiker zweifeln
sogar, ob die Legende vom hl. Lucius iberhaupt auf irgend eine
Tatsache verweise, mit anderen Worten, sie ziehen sogar die Existenz
des Heiligen selbst in Frage 2. Andere Forscher halten ihn fiir einen
Waldbruder 3. Friihmittelalterliche Quellen stempeln den Heiligen
zum britischen Koénig ¢, ja noch mehr: er wird zum Wundertidter und
Apostelschiiler >. Die folgende Untersuchung will Tatsachen und
Legenden scheiden und zuerst untersuchen, ob iiberhaupt ein hl. Lucius
existierte, dann auch was die Legende ihm zugedichtet hat.

I. Lucius von Edessa,

Es ist ein Ergebnis der neueren Geschichtsforschung, daB das
behauptete Kénigtum des Churer Lucius auf einem Irrtum beruht.
Wir wissen, daB England um 200 n. Chr. keine Kdonige hatte und
das Christentum dort erst um 300 feste Wurzeln faBte: treffen wir
doch erst auf dem Konzil von Arles (314) die ersten englischen Bischdfe °.
Da diese Tatsachen mit dem Bericht der Vita des hl. Lucius, in
welchem Iucius von Chur zum englischen Koénig gestempelt wird,

! Giinter H., Die christliche Legende des Abendlandes. Heidelberg (1910),
S. 1

LR,

Leclercg sagt im Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie,
ed. Cabrol-Leclercq (zitiert DAL), Bd. 9 (1930), II. 2661 : Quant & Lucius, dont
les reliques sont attestées en 821, son existence réelle reste 4 prouver, ce qui ne
semble pas devoir étre fait si tot.

8 Farner O., Kirchenpatrozinien des Kantons Graubiinden. Jahresb. d. Hist.-
Antiquar. Ges. v. Grbd. 54 (1925), 102.

4 Duchesne, Liber Pontificalis I (1886), S. 136.

5 Vita Lucii confessoris Curiensis, ed. Bruno Krusch in: Monumenta Ger-
maniae Historica SS. rer. merow., tom. 3 (1896), 1-7. Die Vita wird nach Seiten,
nicht nach Kapiteln zitiert.

8 Lexikon fiir Theologie und Kirche (zitiert LThK) 3 (1931), 684-690 ;
DAL 2 (1910), I. 1158-1229.



— ZI s

unvereinbar sind, wurde der Bericht der Vita von jeher in Zweifel
gezogen. Die Quelle, worauf sich die Vita stiitzt, ist der Liber
Pontificalis. Unter Papst Eleutherus (174-189) heiSt es: Hic (Eleu-
therus) accepit epistula (m) a Lucio Brittanio rege, ut Christianus
efficeretur per eius mandatum'. Diese Mitteilung ist der Ausgangs-
punkt einer groBen Legendenbildung, die mit Beda ihren Anfang
nimmt. Hat aber Beda (674-735) wirklich den Liber Pontificalis
(c. 500) gekannt ? Die Nebeneinanderstellung der beiden Texte wird

dies klarlegen.
‘ Der Text des Liber Pontificalis
Beda berichtet : lautet aber

Anno ab incarnatione Domini cente-
simo quinquagesimo sexto Marcus .
Antonius Verus, decimus quartus
ab Augusto, regnum cum Aurelio
Commodo fratre suscepit: quorum
temporibus cum Eleutherus vir sanc-
tus pontificatui Romanae eccleciae
praeesset, misit ad eum Lucius
Brittaniarum rex epistolam obse- | Hic (Eleutherus) accepit epistula(m)
crans ut per eius mandatum Chris- | a Lucio Brittanio rege, ut Christianus
tianus efficeretur 2. efficeretur per eius mandatum.

Was Beda mehr zu berichten weill als der Liber Pontificalis, ist
nichts anderes als Kombination ihm bekannter geschichtlicher Tat-
sachen. DaB Beda mit Rom in Beziehungen stand, wahrscheinlich
sogar selber bei Papst Sergius I. (687-701) gewesen ist, und auf diese
Weise irgendwie den Liber Pontificalis kennen gelernt hat, vertreten
auch die neuesten Forschungen 3. Was ist nun aber von diesem Bericht
des Liber Pontificalis zu sagen ? Dariiber gibt uns Harnack Auf-
schluB 4. Seine Ansicht sei hier in Kiirze dargelegt.

Nur einen Ko6nig Lucius, der am Ende des 2. Jahrhunderts
lebte und dessen Konigreich christlich war, treffen wir in den Geschichts-
quellen. Dieser Konig ist Abgar 1X., der Herrscher des kleinen Konig-
reiches Edessa. Sein vollstindiger Name ist : Lucius Aelius Septimus

L Duchesne, 1. c.

® Text bei Liitolf, Die Glaubensboten der Schweiz vor St. Gallus, Luzern
(1871), 121.

8 W. J. Moore, The Saxon Pilgrims to Rome and the Schola Saxonum.
Cotton College, England (Diss. phil. Freiburg. 1937), S. 39-40 und 50-5I.

% Harnack A., Der Brief des britischen Konigs Lucius an den Papst
Eleutherus. Sitzungsber. PreuB. Akademie (1904), 909.



Megas Abgarus IX. (bar Ma'nu), und er herrschte 179-c. 216. Er war
also Zeitgenosse des Papstes Eleutherus. Die christliche Religion
nahm er ungefihr um 200 an. Zur Zeit des Papstes Eleutherus (174-18q)
hatte er diesen Namen noch nicht, aber in spiterer Zeit war er unter
diesem Namen bekannt und auch die fritheren Ereignisse wurden
unter dem neuen Namen weitergegeben.

Es darf wohl auch darauf hingewiesen werden, daB8 Abgar unter
Kaiser Septimius (193-21I) selber in Rom war, und wahrscheinlich
mit dem roémischen Bischof in Beziehung trat.

Aber wie wurde aus diesem Konig Abgar Lucius von Edessa
ein « Lucius Brittaniarum rex»? Im Fragment der Hypotyposen
des Clemens (f 215) werden die Ruhestitten der Apostel genannt.
Unter anderem heiBt es auch: Jacobus Alphaei iuxta templum ;
Thaddeus et Judas in Britio (Beruto) Edessenorum. Dieser Bericht
ist zunichst dunkel, aber nachdem die Gleichung Lucius = Abgar
gefunden ist, wird schwerlich jemand zweifeln, in jenem «in Britio »,
das so stark an Britannien anklingt, stecke die Erklirung der Tat-
sache, daB der Konig Lucius aus Edessa nach Britannien versetzt
wurde. Britio Edessenorum bedeutet, wie aus den Acta Addaei her-
vorgeht, eine Lokalitdt in Edessa. Britio heillt in erster Linie Stadt.
Da diese Bedeutung aber hier nicht in Frage kommt, muB es noch
etwas anderes heiBen. Diese zweite Bedeutung ist Burg. Gerade um
diese Zeit 205/6 baute Abgar IX. die Palatien (Birtha = Palast) in
seiner Stadt. Die Apostel Judas und Thomas waren also — das besagt
die Angabe — auf der Burg von Edessa oder in Edessa begraben.
Da die Birtha von Edessa mit dem Koénig Lucius Abgar IX. aufs engste
verbunden war, ist es sehr wahrscheinlich, daB die Notiz des Liber
Pontificalis urspriinglich ungefihr folgendermallen gelautet haben
mag : Eleutherus accepit epistulam a Lucio (Abgar) rege
Britio (Edessenorum), ut ..... Diese Nachricht, daB Abgar Lucius
einen Brief an Eleutherus geschickt habe, kam nun wahrscheinlich
durch Julius Africanus (t 240), der das Archiv von Edessa fiir seine
Konigsgeschichte eingesehen hat, nach Rom, und geriet dann so in
den Liber Pontificalis *. Wann die Umwandlung des Briefes des Lucius
Abgar in einen Brief eines britischen Konigs Lucius vorgenommen
wurde, ist heute noch dunkel. Die Beantwortung dieser Frage hingt
vom Alter des Liber Pontificalis ab. Nicht lange vor dessen Redaktion

! Harnack, S. 915, Anm. z.



— um das Jahr 500, vielleicht erst erheblich spater — wird das quid
pro quo vollzogen worden sein, welches England einen christlichen
Koénig Lucius um das Jahr 180 geschenkt hat.

II. Lucius von Rom.

Papst Lucius I., der der Kirche nicht einmal ein ganzes Jahr vor-
stand, starb im Jahre 254 Es ist keineswegs meine Absicht, diese
geschichtlich ganz sichere Tatsache in Abrede zu stellen ; es soll hier
nur Farners Hypothese untersucht werden, ob es der Papst Lucius
war, der sich im Biindnerland im g. Jahrhundert besonderer Verehrung
erfreute. Diese Hypothese hat ihren Grund in der Tatsache, daB hier
verschiedene Luciusgestalten auftreten: bald ist es ein Confessor
und bald ein Méirtyrer Lucius. Nach Farner soll sich die erste Spur
von dieser doppelten Luciusverehrung in der Angabe des Reichs-
urbars befinden, wo es heiBt : « Et villa Flasce cum titulo s. Lucii » 2.
Diese Angabe bezog schon Mohr auf Flisch und die Steigkirche (Kirche
auf der Luziensteig). Darauf stellt nun Farner folgende Hypothese
auf : Weil die Luziensteig verkehrstechnisch wichtig ist und dort auch
allerlei Funde zu Tage gefoérdert wurden, so haben wir es wahrscheinlich
mit einem von Siiden her eingewanderten Patrozinium zu tun. Wir
hitten also hier nicht den hl. Lucius von Chur als Patron, sondern
Papst Lucius, der am 4. Mirz 254 den Zeugentod starb 3. Diese An-
nahme scheinen auch das Necrologium Curiense, das am 4. Mairz
wirklich den Eintrag : « Lucii pp. et mart. » hat ¢, und das Maienfelder
Jahrzeitbuch, welches am 5. Mirz ebenfalls « Lucy pape» hat, zu
bestitigen 8. Mit dieser Hypothese wire das Auftreten eines Martyrers
Lucius, sowie das Auftreten des «sacratissimum corpus beati lucii
confessoris » um 821 in Chur erklirt ©.

Zunichst muB zugegeben werden, daB die Luziensteig vom ver-
kehrstechnischen Standpunkt aus wichtig ist, und sehr wahrscheinlich
schon in vorchristlicher Zeit benutzt wurde. Im wesentlichen muB

1 LThK 6 (1934), 690.

* Mohr, Codex diplomaticus 1 (1848), 289.

% Farner 0., Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubiinden. Jahres-
bericht der Hist.-Antiq. Gesellschaft Grb. 54 (1924), 97 f.

4 W. v. Juvalt, Necrologium Curiense (1867), 2I.

8 Jecklin F., Jahrzeitbuch der St. Amandus-Kirche zu Maienfeld. Jahresb.
der Hist.-Antiq. Gesellschaft Grb. 42 (1912), 16.

& Mohr, 1, 27.



auch die Hypothese, daB die dltesten Patrozinien von Siiden kamen,
bejaht werden.

Die Dokumente aber, die Farners Ansicht stiitzen, sind von geringer
Beweiskraft. Die Notiz aus dem Necrologium Curiense, Codex G,
gehort erst dem Ende des 14. Jahrhunderts an!. Das zitierte Maien-
felder Jahrzeitbuch ist noch jiingeren Datums, und dazu erwihnt es
nur einen Papst Lucius, nicht aber einen Mirtyrer 2. Ferner muB
bemerkt werden, daB Papst Lucius I. gar nicht Mirtyrer ist, son-
dern erst von der spiteren Legende und vom Liber Pontificalis, das
nur dem 6. Jahrhundert angehért 3, dazu gestempelt wird 4. Auch
steht sein Name in der Depositio Episcoporum und nicht in der
Depositio martyrum, und in Rom wurde er im 4. Jahrhundert nur
als Bischof verehrt .

Sehr unwahrscheinlich ist ferner, dall Papst Lucius I. aus der
Reihe der Pipste bevorzugt worden wire, da er keine engeren
Beziehungen zum noérdlichen Italien hatte, wohl aber mit Afrika,
weil dort Streitigkeiten ausgebrochen waren. Auch war Lucius nicht
einmal ein ganzes Jahr Vorsteher der Kirche und das Martyrologium
des Beda enthidlt seinen Namen nicht .

Die doppelte Luciusverehrung: die Verehrung eines Confessors
und eines Mértyrers Lucius, kann kaum durch die Einschiebung
Papst Lucius’ I. erkldrt werden. Der scheinbare Widerspruch,
den Farner in den Angaben des Jahrzeitbuches von Maienfeld und
des Necrologiums Curiense findet, existiert gar nicht. Diese Abweich-
ungen kommen daher, weil sie nicht gleichzeitig entstanden sind, und
dem einen Schreiber das, und dem anderen jenes wichtiger schien.
Auch ist das Jahrzeitbuch von Maienfeld, wahrscheinlich schon mit
dem Heiligenkalender versehen, im Bistum Konstanz entstanden ;
darum sind wohl die fiir Chur wichtigen Heiligen samt ihren Oktaven
erst nachtraglich beigefiigt : So z. B. die Oktaven des hl. Florin, des
hl. Apostels Andreas und des hl. Lucius, sowie die Heiligen Placidus
und Sigisbert u. a. m., welche ja alle als erst spitere Nachtrige sich
erweisen ”. Die Parallelsetzung der einander scheinbar widersprechenden

! Juvalt, Necr. VII und 2I.

Jecklin, 1. c.

Rauschen-Altaner, Patrologie. Freiburg i. Br. (1931), 190.

LThK 6 (1934), 68o., .

Wetzer-Welte, Kirchenlexikon 8 (1893), 206.

8 Quentin H., Les Martyrologes historiques du moyen age. Paris (1908), 102.
¢ Jecklin, XVI, 69, 71, 72, 40.

o - [ [



— 25 —

Quellen mit den entsprechenden Bemerkungen wird die Richtigkeit
obiger Behauptung beweisen.

Das Necrologium Curiense, ent- | Das Jahrzeitbuch von Maienfeld,
standen vor 11501, enthdlt unter | entstanden 14752 enthilt unter

dem dem gleichen Datum :

2. Dec.

Vigilia S. Lucii fehit

3. Dec.

Lucii regis et conf. Luci regis

10. Dec.

Octava b. Lucii Octava S. Lucy (Nachtrag)
30. Mirz

Inventio S. Lucii (regis et Cod. E) | fehlt, weil weiter zuriickliegend,
confessoris anno dom. incar. MCVIII | und deswegen nicht so wichtig

29. Juni :

Translatio S. Lucii conf. 3. Nicht enthalten

9. Oktober

Nicht enthalten, weil erst nach | Elevatio (Translacio) sancti Lucy
seiner Entstehung geschehen. regis * (gemeint ist die Elevatio

von 1252 %).

Aus dieser Nebeneinanderstellung ersehen wir zunichst, daf die
verschiedenen Angaben dieser Quellen keinen Anhaltspunkt fir die
Behauptung ergeben, daB «einfach in Graubiinden zwei oder drei
Luciuslegenden zusammenflieBen » 8.

Aus der obigen Gegeniiberstellung sehen wir aber auch, daf3
der hl. Lucius von Chur nicht immer als Mdrtyrer, sondern zuerst
als Confessor verehrt wurde. Im Klagebrief Bischofs Viktor (c. 821)
heiBt es ebenfalls « Corpus beati Lucii confessoris»?. Auch aus der
Uberschrift der Vita: «Incipit conversio vel vita beatissimi Lucii
confessoris » geht unzweideutig hervor, daB die dlteste Tradition nichts
von einem Churer Martyrer Lucius wuBte. Diese Uberschrift wiirde
den Confessor Lucius auch dann deutlich genug bezeugen, wenn der
Titel Confessor gar nicht erwihnt wire ; denn bis zum 13. Jahrhundert
1st jedes Martyrerleben Passio benannt, nie Vita, wie in unserem Falle?8.

! Juvalt, Necr. X. Diese Angaben sind alle dem Codex C entnommen.
t Jecklin, XVI.

% Juvalt, Necr. 119, 121, 31, 64.

1 Jecklin, 70, 72, s50.

3> Mayer G., Geschichte des Bistums Chur. Stans 1 (1907), 247.

% Farner, 104.

Mohr, 1, 27.

& Giinter, 9.



_; 26 —

Auch als Kirchenpatron der Churerkathedrale tritt Lucius zuerst
als Confessor auf!. Aber nicht nur die &ltesten Urkunden reden von
einem Confessor Lucius, sondern bis zum Jahre 1646 sprechen simtliche
Ausgaben des Breviarium Curiense nur von einem Confessor Lucius,
und noch heute wird er in der Di6zese Augsburg als solcher verehrt 2.
Um aber das Aufkommen einer so spiten Tradition erkliaren zu wollen,
braucht man mnicht ins erste Jahrtausend zuriickzugreifen und noch
extra einen Heiligen von Rom einzuschieben, sondern die Begeisterung
der Barockzeit geniigt vollstindig, um diesen Wandel in der Lucius-
verehrung zu erkliren. Dieselbe Begeisterung machte auch aus der
hl. Jungfrau Verena eine Mirtyrerin, und dies zuerst auf dem Titel-
kupferstich von Greuter zu Augsburg im Jahre 1616 3, was dann auch
getreulich von Klauber iibernommen wurde 4.

lII. Lucius von Chur.

Fiir die Existenz des hl. Lucius von Chur sprechen die Reliquien
des Heiligen und die Luciuskrypta sowie das Vorkommen eines Titulus
s. Lucii auf der Luziensteig um 800 und die sehr alte Tradition der
Verehrung des Heiligen im sog. Luciusléchlein.

1. Krypta und Reliquien des hl. Lucius.

Die heute in der Seminarkirche zu Chur in ihrem urspriinglichen
Bestand zwar nicht véllig erhaltene Prozessionskrypta mit Confessio
ist nebst den Reliquien des Heiligen der stringenteste Beweis fiir
die Existenz des hl. Lucius. Nach E. Pdschel, dessen Ausfithrungen
wir hier nicht wiederholen wollen, ergibt sich fiir den Bau der Kirche
als Terminus ante quem ungefihr das Jahr 820° Um diese Zeit
schrieb auch Bischof Viktor von Chur einen Klagebrief an Ludwig den
Frommen wegen der Beraubung seiner Kirche durch den Grafen
Herloin . Darin heift es: « Nec etiam illud sacratissimum corpus
beati Lucii confessoris nobis reliquerunt ».

Farner, 27 ; Mohr, 1, 71.
Mayer, Geschichte des Bistums Chur, I, 27.
Heiligenbilder-Sammlung des Klosters Disentis. Freundliche Mitteilung
von P. Notker Curti.

' Huber J., Das Leben der hl. Verena, 1879, Titelbild.

» E. Pjschel, Zur Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche St. Lucius
in Chur, Anzeiger fiir schweizerische Altertumskunde 32 (1930), 220 ff.

8 Mohr, 1, 27. ;

1
2

3



s

Die Churerkrypta als typische Ringkrypta kann auch nicht vor
c. 750 gebaut worden sein, denn damals erst kamen die Ringkrypten
in Rom auf. Speziell die dortigen Krypten S. Crisogono (c. 737-41)
und S. Prassede (c. 820) gleichen der Churerkrypta, da auch sie den
Eindruck der Rundung durch Aneinanderreihung von kleineren Teil-
stiicken erreichen . Seit den Tagen des hl. Bonifatius (1 754) erschien
den germanischen Menschen der Zugang zum ewigen Heile um so
verbiirgter, je enger der AnschluB an den hl. Petrus und an die mit
ihm innigst verbundene stadtrémische Kirche war 2. Auf diesen Ein-
fluB weist auch eine beriihmte Rombeschreibung aus dem q. Jahr-
hundert hin, welche das nahe Kloster Pfifers besaB und die seit dem
14. Jahrhundert bis heute im Kloster Einsiedeln aufbewahrt wird
(Cod. Eins. 326). Diese kostbare Handschrift enthilt die rémischen
Inschriften und einen Wegweiser durch Rom 3. Dazu kommt noch,
daB auch die Vita S. Lucii ganz auf klassische Karolingerzeit hinweist.
So diirfte die Luciuskrypta um 800 zu datieren sein 4.

Die heutige Seminarkirche, wo sich diese Krypta befindet, erscheint
urkundlich erst im Jahre 1149 und trigt die Bezeichnung « Ecclesia
beati Lucii» ®. Die Domkirche zu Chur war zuerst der Muttergottes
geweiht, nach Farner dem hl. Andreas® Sicher wissen wir, daB im
Jahre 951 und noch spiter der hl. Lucius nur in Verbindung mit dem
Muttergottes-Patrozinium genannt wird 8. Erst im Jahre 1149 er-
scheint er in der eindeutigen Bezeichnung «ecclesia s. Lucii»® Aus
dieser ganz sicheren Tatsache, daB wir um 800 die Reliquien und eine
Luciuskrypta in Chur finden, ist die Existenz des Heiligen unbestreitbar
bewiesen °.

Y Braun J., Der christliche Altar 1 (1924), 569-583. Dazu Anzeiger fir
schweizerische Altertumskunde 38 (1936), 128.

® Klauser Th., Die liturgischen Austauschbeziehungen zwischen der rémi-
schen und der frinkischen Kirche vom 8.-11. Jahrhundert. Historisches Jahr-
buch 1933, S. 172,

3 Bruckner A., Scriptoria medii aevi helvetica 1 (1935), 76.

4 Zwischen 750-800 datieren auch Gantner J., Kunstgesctiichte der Schweiz
1 (1936), 48-50, sowie Buschow H., Studien iiber die Entwicklung der Krypta
im deutschen Sprachgebiet. Wiirzburg 1933, S. 31.
Mohr Th. v., Codex dipl. 1 (1848), 168.
Farner, 26 u. 102; Mohr, 1, 34.
Mobkr, I, 70, 71, 74, 89, 9I.
Mohr, 1, 168, 241, 244, 245, 255, 316, 319.
Das frithe Auftreten Luciusreliquien und der Verehrung des Heiligen in
Pfavers (Liber confraternitatum, M. G. H. 395 f.) kann wohl durch den gegen-
seitigen Austausch erklirt werden.

k9l

© o =1 »



2. Die Luziensterg.

a) Das Reichsurbar, das um 830 aufgenommen wurde, hat unter
dem Ministerium in Planis den Eintrag: « Et villa Flasce cum titulo
S. Lucii. Summa XXXVII mansos n!. Diesen Ausdruck bezog schon
Mohr auf Flasch und die Steigkirche. Da Urkunden aus den Jahren 1457
und 1501 dies bestitigen, ist dieser SchluB wohl nicht allzu gewagt.
Eine weitere Frage ist es aber, ob hier « Titulus » wirklich Kirche und
nicht etwas anderes heift. Titulus kann vor allem Kirche oder
Besitztum bezeichnen 2. Sicher wird Titulus im Reichsurbar fiir Kirche
gebraucht, so wenn es dort «titulus s. Gaudentii, s. Alexandri,
s. Ambrosii usw. » heilt. Was aber besagt : «et titulum Lubene cum
de ipsa villa» ? Im Reichsurbar kommt Luwis noch einmal vor, und
dort heiBt es: « In villa Luvene, Zanus presbiter mansum I». Daraus
lassen sich zwei Losungen zur Erklirung der Bedeutung des Titulus
im Reichsurbar erschlieBen. Die erste ist: Titulus = Kirche, dann
wire bei Titulus Lubene nur der Name ausgelassen, und der Presbyter
Zanus ist der Priester, der die dortige Kirche inne hat. Die zweite
Losung ist : Titulus = Besitzung, und dann ist Zanus der Verwalter
der dortigen koniglichen Giiter, und unter «Titulum Lubene» ist
nichts anderes gemeint als die Besitzungen in Luwis. Ziehen wir bei
der Notiz «et villa Flasce cum titulo s. Lucii» beide Lésungen in
Betracht, so heit es im ersten Fall Kirche, und wir stoBen hier auf
die erste Kirche unseres Heiligen. Ubersetzen wir aber Titulus mit
Besitzung, so haben wir es hier mit Besitzungen der Kirche St. Lucii
von Chur zu tun.

Mit dieser letzteren Losung hitte die spiter dort gebaute Kirche
im Laufe der Zeit erst den hl. Lucius zum Hauptpatron genommen.

b) Funde. Die Luziensteig selber, die alte rémische Station Magia,
muB schon sehr frith als Ubergang von Ritien ins Vorarlbergische
benutzt worden sein. Die iltesten Beweise dafiir, daB dieser Pal
schon sehr frith begangen war, sind wohl eine Anzahl Keramikfunde
(etwa 1000 Scherben), die meist vorromischen Charakter zeigen 2.

' Stutz U., Karls des GroBen divisio von Bistum und Grafschaft Chur.
\ Weimar (1909), 18. Mohr 1, 289.
* Du Cange, Glossarium mediae et infimae Latinitatis, ed. .. Favre, 10 vol.
Niort (1887), 8, 114.
8 Diese und auch die folgenden Berichte verdanke ich der freundlichen
Mitteilung des Herrn Kreisforstecs W. Burkart. K. Keller-Tarnuzzer, Romische
Kalkdéfen auf der Luzisteig. Jahresb. d. Hist.-Antiq. .Ges. Grbd. 67 (1937) 33 ff.



Wahrscheinlich sind dabei Reste eines illyrischen Sonnenrades. Ein
groBer Teil der Keramikfunde ist keltisch und zwar spitkeltisch,
etwa aus dem ersten Jahrhundert vor Christus. Daneben wurden
noch zahlreiche rémische Funde gemacht. So wurden 6 Bronzebleche
aufgefunden, wovon zwei Artefakte der Urbevélkerung, indes die
4 anderen rémischen Ursprungs sind. Weiter wurden auch 4 Kalkofen
entdeckt, deren Datierung durch die dabei gefundenen Miinzen fest-
gelegt werden konnte. Der erste war c. 70 n. Chr. und der letzte um
die Mitte des 4. Jahrhunderts im Gebrauch. Die iltesten Miinzen
sind unter der Regierung Vespasians (6g-70) und die jiingsten unter
Constans (337-350) geprigt worden!. Unter anderem kommen auch
solche der Annia Faustina (161-175) und eine Sesterze der Annia
Lucilla (180-183) mit der Legende Pietas C III 219/49. Annia Lucilla
ist die Gattin des Kaisers Lucius Verus. Die nichsten Miinzen gehéren
erst dem Zeitalter des Valerianus an (253-260). Ferner wurde auch
eine Neptunstatue * von c. 100 n. Chr. aufgefunden, die einer italienischen
GieBerei entstammt, und auf keinen Fall ratisches Produkt ist. Daneben
wurden noch viele Knochenfunde gemacht, die von den Mahlzeiten
der Arbeiter herrithren mogen, wobei die Schweine in der Speisekarte
iiberwogen.

Aus diesen Funden kann man schlieBen, daB die Luziensteig
schon in vorrémischer Zeit einer heidnischen Gottheit geweiht war.
Die Uberreste eines illyrischen Sonnenrades weisen auf Sonnenkult
oder auf einen Lichtgott hin. Aus den zahlreichen Funden, die
romischen Charakter tragen, kann man ohne weiteres schlieBen, daB
mit der Besitznahme Ritiens durch die Romer der Verkehr iiber die
Luziensteig nicht ins Stocken geriet, ja reger betrieben wurde. Die
Neptunstatue l4Bt sogar einen rémischen Tempel vermuten. Eine
Beziehung zwischen der Lucilla Annia, der Gattin des Kaisers Lucius
Verus, deren Miinzen hier aufgefunden wurden, und dem hl. Lucius,
der um 180 gelebt haben soll, ist keineswegs nachweisbar.

c) Urkunden. Ausdriicklich tritt die Luziensteig das erste Mal
in einer Urkunde von 1457 und einer von 1501 auf® In der ersten
wird berichtet, daB die Untergebenen der Pfarrkirche des hl. Lucius
im Marswalde, im Volksmunde auf der Steig geheiBen, die Kirche

! 65. Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Grau-
biinden (1935), XIII.

2 Th. Sprecher von Bernegg, Aus der Geschichte der Luziensteig. Chur (1934), 13.

3 Jecklin, XIV.



vergroBert und drei Altdre in derselben anbringen lieBen, darunter
neben dem Hauptaltare des hl. Lucius auch einen Seitenaltar zu Ehren
des hl. Georg, des Mirtyrers und Ritters. Die Urkunde von 1501
ist ein Urteil des geistlichen Gerichtes auf eine Klage der Pfleger der
Pfarrkirche St. Luci ob dem Marswalde wegen Streitigkeiten mit
Maienfeld.

Aus dem ganzen Zusammenhang heraus kénnte nun geschlossen
werden, daB hier ein Patroziniumwechsel stattgefunden hat, und
es ist sehr wahrscheinlich, daB die Luziensteig-Pfarrkirche das Lucius-
patrozinium erst spdter infolge der steigenden Verehrung des Heiligen
erhielt. Anhaltspunkte fiir diese Hypothese bieten zunichst der Name
Marswald (Silva Martis), der darauf hindeutet, daB hier der lateinische
Gott Mars verehrt wurde!. Mars war aber der Gott des Kampfes
und des Krieges, dem speziell die Monate Marz und Oktober geweiht
waren. IThm waren dann auch der Stier und das Schwein heilig, die ihm
besonders als bevorzugte Opfertiere dargebracht und geopfert wurden.
Die Hypothese, wonach Mars auch zugleich der Gott ist, der den Kampf
des Lichtes und der Finsternis zu Gunsten des Lichtes entschied 2,
diirfte wohl fiir Italien unhaltbar sein, hingegen ist sie fiir keltische
Gegenden nicht ausgeschlossen, da oft der Name eines Gottes gedndert
wurde, ohne die Verehrung zu 4dndern, ein Synkretismus, der besonders
in den Jahren von Roms Verfall hiufig vorkam 3. In der christlichen
Aera ist nun der hl. Georg der Verdringer des Kriegsgottes Mars.
Er ist der Glaubensheld aus dem Soldatenstand und sein Fest wurde
gerade in der Zeit gefeiert, in der die heidnischen Feiern des Gottes
Mars fielen, namlich am 23. April und am 27. Oktober 4. Dieser Zusam-
menhang zwischen Mars und Georg macht es nun sehr wahrscheinlich,
daB nicht Lucius hier den heidnischen Mars verdringt hat, sondern
daB Georg, der Soldatenheilige, den Platz des Kriegsgottes Mars ein-
nahm. Lucius wire dann in diesem Fall erst spiter zum Hauptpatron
erkoren worden, als der Zusammenhang zwischen Heidentum und
Christentum nicht mehr verstanden wurde. Doch bleibt es nicht aus-
geschlossen, daB der Gott Mars hier dem Apollo oder einer anderen

! Vita 5, 33.

* Perret F., Die Gotterverehrung der antiken Riter im Lichte illyrischer
Mythologie. Heimatblitter aus dem Sarganserland 15.7.1936.

3 Pauly-Wissowa, Real-Encyclopidie der class. Altertumswissensch. 14, 2
(1930), 1919-1965.

4 LThK 4 (1932) 392-394 ; DAL 6, 1 (1924) 1021-1029. Uber die in Grau-
biinden frith bezeugten Georgskirchen vergl. Farner, 85 ff.



2

— \)I PP

Gottheit — Perret gibt den keltischen Gott Marko an'! —, die den
Kampf des Lichtes mit der Finsternis zu entscheiden hatte, gleich-
gesetzt war. Dann hitten wir hier die Gegeniiberstellung des heid-
nischen und des christlichen Drachentéters, welch letzter das Heidentum
zu verdringen half. Diese Hypothese wiirde dann auch von der Tat-
sache unterstiitzt, daB in den ersten christlichen Jahrhunderten der
Kult des Mithras, der ja auch als unbesiegbarer Sonnenheld und als
Stiertoter gefeiert wurde, sehr groBen Anklang fand und eines der
groBten Hindernisse fiir die Ausbreitung des Christentums war 2,

3. Das Luctuslochlein.

Das Luciusléchlein, eine Felsenhohle am Mittenberg ob Chur:
setzt eine sehr alte, heimatliche Tradition voraus. Die in der Grotte
gebaute Kapelle mag ihrer Bauart nach dem 15. Jahrhundert ange-
horen 3. Einer bischéflichen Urkunde von 1386 (Farner hat irrtiimlicher-
weise 1385), zufolge deren es jedem rechtmiBigen Priester gestattet
wird, in der Héhle auf einem tragbaren Altar die Messe zu lesen ¢,
konnen wir entnehmen, daB3 wir es hier mit einer ziemlich alten Tra-
dition zu tun haben. Diese wurde dann vom frommen Volksglauben
mit der Legende umsponnen ®. Der Heilige soll von hier aus ins Tal
hinaus gepredigt haben und bis gegen Reichenau hin verstanden
worden sein. An diesem Ort soll er auch von den Heiden iiberfallen,
dann aber auf wunderbare Weise gerettet worden sein. Dieses Lucius-
léchlein mit seiner Tradition weist héchstens darauf hin, daB wir es
hier mit einem Einsiedler zu tun haben 8, 148t aber keinen stringenten
SchluB zu.

IV. Lucius in der Tradition.

A. Analyse der Vita.
1. Inhaltsangabe.

Die zweite Quelle, die fiir die Existenz und fiir das Leben des
hl. Lucius in Frage kommt, ist die Tradition. Die Inhaltsangabe der.
dltesten Vita des Heiligen soll hier folgen.

Nach kurzem Eingang, « ad captandam benevolentiam », berichtet
der Verfasser liber die Titigkeit des hl. Paulus in Rom, wie er sich

L Perret, 1. c.
* Poland-Reisinger-Wagner, Die antike Kultur (1925), 104.
3 Farner, 101. 4 Mohky, IV, 119.

5 Litolf, 1. c. 8 Farner, 1. c.



von den Juden abwendet und den Heiden zuwendet. Er schickt seinen
Schiiler Timotheus nach Gallien. Dieser kommt nach Bodoelem,
bekehrt dort die Heiden und wird von einem gallischen Prinzen er-
muntert, nach Britannien zu gehen, wo Konig Lucius herrsche. Die
Folge ist die Bekehrung des letztern und dessen EntschluB, aus-
zuwandern. Auf seiner Wanderung kommt Lucius nach «Agusta
Vindalica », wo er den Patricier Campester mit seinem Volk bekehrt.
Hier hort Lucius, daB Ritien noch dem Heidentum ergeben ist und
beeilt sich, auch diesem Volk die Heilsbotschaft zu bringen. In Chur an-
gelangt, bereitet er sich mit Beten und Fasten sieben Tage lang auf die
Glaubenspredigt vor. Am 8. Tag verkiindet er dann nach einer himm-
lischen Offenbarung die Nichtigkeit der Goétzen und die Allmacht
des einen Gottes. Wiederum vernimmt er nach der Bekehrung der
Churer, daB im Marswalde noch den Goétzen gedient werde. Sofort
macht er sich auf den Weg dorthin. Bei der Bekehrung gibt es einen
Aufstand, Lucius wird in eine Grube geworfen, steigt allein wieder
heraus und macht Frieden zwischen der aufgebrachten Menge. Wie
durch gottliche Fligung kommen jetzt die wilden Stiere, die als Gotter
verehrt wurden, und lecken die Fiile des Glaubensboten. Die Heiden
bekehren sich darauf, die Kunde vom Wunder verbreitet sich schnell,
und die in Chur zuriickgebliebenen Christen kommen dem Manne
Gottes unter Lobgesang entgegen.

Hier endet die Erzihlung. Kunstvoll wird das Ganze auf das
moralisch-exhortative Moment hingelenkt. Vom Lebensende des
Heiligen wird kein Wort gesagt.

2. Die Handschriften.

Diese idlteste Form der Tradition tiber den hl. Lucius, die vielleicht
noch einen geschichtlichen Kern enthilt, iiberliefert uns die « Conversio
vel Vita beatissimi Lucii confessoris». Diese Lebensbeschreibung
des Heiligen wurde uns in drei alten Codices iibermittelt.

I. Der ilteste Codex Sangallensis 567, p. 135-152 ist c. 800
entstanden, und zwar in Chur, wie aus den Stellen S. 135 hervorgeht :
Diem festum celebrantes beatissimi Lucii, fratres carissimi, ad memo-
riam revocemus, qualiter locus iste de tenebrarum caligine liberatus,
lumen rerum percepit. S. 151 heiBt es: Infra cacumina montium !.

! Bruckner A., Scriptoria medii aevi Helvetica I. Schreibschulen der Diézese
Chur, Genf (1935), 20, 22, 91 und Tafel IV.



2. Dieselbe Vita enthilt auch der Codex Sangallensis 566 aus
dem 10. Jahrhundert, S. 81-g5, und

3. der Codex Einsidlensis 257, S. 414-418, doch sind 3 Blitter
aus dieser Vita aus dem 11. Jahrhundert herausgerissen worden. Unserer
Arbeit legen wir den Codex Sangallensis 567 aus dem 8./9. Jahrhundert
zu Grunde. Die erste Ausgabe der Vita nach diesem Codex stammt
von Liitolf, « Die Glaubensboten der Schweiz » Lucern 1871, S. 115-121,
doch wimmelt es darin von falschen Lesarten. Die zweite stammt
von Bruno Krusch!. Diese Ausgabe dient hier als Grundlage unserer
Untersuchung.

Die paldographische Eigenart der Vita s. Lucii (Cod. Sangall. 567)
hingt anscheinend mit norditalienischen Buchschriften zusammen. Es
kann aber kein italienischer EinfluB da sein, da dieser Schrifttypus
in Italien erst spdter als in Ratien einsetzt. Es ist hier viel eher frin-
kischer EinfluB anzunehmen, der schon durch die Beziehungen der
Diozese Chur zum Frankenland erkldrlich ist. Die Schrift ist kalli-
graphisch fast vorbildlich schén und gleichmiBig und mit groBer Sorg-
falt ausgefithrt. Wir haben hier eine gewissermaBen bereits norma-
lisierte Schrift, wie sie spiter in der karolingischen Schrift in hervor-
ragender Weise entwickelt war. Sie hebt sich stark von der aleman-
nischen Schrift ab 2.

3. Sprache und Aufbau der Vita.

a) Die orthographische Eigenart der Vita tragt deutliche Spuren
des Vulgirlateins. Der Schreiber selber gab sich auch keine Miihe,
eine einheitliche Schreibweise durchzufiithren. So unterscheidet er
nicht zwischen e und ae und schreibt dasselbe Wort bald mit e und
bald mit ae (eternus und aeternus), vorwiegend braucht er aber e. Dann
wird auch e fiir i, o fiir u, und umgekehrt gebraucht (relegio, vincolis,
discipolis, cognuscatis usw.). AuBerdem treffen wir die harten, nicht
assimilierten Verbindungen von Konsonanten wie in obprimere, in-
luxerit, adgregata, adnunciate, inluminatorem u. a. m. Die Aspiration
wird allgemein beibehalten, ebenso die Verdoppelung. Die ganze
Schreibweise der Handschrift trigt die letzten Zeichen einer Uber-
gangszeit an sich. Sie ist verwirrt, regellos und inkonsequent. Ganz
anders als die orthographische Eigenart ist ihre

! Vita Lucii confessoris Curiensis, ed. B. Krusch. M. G. H. SS. rer. merow. 3

(1896), 1-7.
® Bruckner, 1, 13-27.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 3



— 34 —
b) Sprache. Es ist wegen der vielen eingeflochtenen Schrifttexte
sehr schwer, ihre Eigenart herauszubekommen. An den Stellen, die
der Verfasser ohne Riicksicht auf irgend einen Schrifttext verfaBt
hat — deren es aber sehr wenige hat — setzt er meistens ein Verb
an den SchluB, auBer wenn er etwas hervorzuheben oder einen rhyth-
mischen SchluB erzielen will, wie z. B.: Vita 2,31 ... quae talem ac
totum meruit habere patronum. 2,25 ... sed apostolicis surrexit
dogmatibus. 3,25 ... Magno repletus est gaudio ; die gleiche Wendung
in 6,17. 4,38 ... ad comsueta concurrit praesidia. 4,39 ... sacris
insistens vigiliis. 6,26 ... Nostra mequivit signitia u. a. m.

Er hat eine besondere Vorliebe fiir die kunstreich aufgebaute Periode,
wobei er vom Satzparallelismus und von der Antithese weitgehenden
Gebrauch macht, besonders im Satz selber, womit er dann noch
viele andere Figuren verbindet wie Anaphern, Metaphern, Homoiote-
leuten, Homoioptoten, Alliterationen u. a. m. Auch der rythmische
SatzabschluB wird vom Verfasser sehr oft und geradezu kunstgerecht
angewandt. Fast jeder Satz schlieBt mit einem Cursus, der in seinen
verschiedenen Formen hier erscheint!. Vorherrschend sind Cursus

planus (besteht aus 5 Silben im Akzentverhdltnis 2:5 & — — Z )
und tardus (6 Silben, Akzverh. 3:6 - — — Z _ —); aber auch der
Cursus velox (7 Silben, Akzverh. 2:7 = — — & —~ Z =) und der
spondaicus sind vertreten (6 Silben, Akzverh. 2:6 = — = — Z ).

Einige Stellen aus der Vita mdégen geniigen, um die oben aufgestellten
Behauptungen zn beweisen.

Vita 6,22-27. De virtutibus vero (Alliteration) et miraculis, quibus
in hoc loco vir sanctissimus claruit, non est nostrae (Allit.) facultatis
evolvere (Cursus tardus), quanti caeci inluminati (C. planus), leprosi
mundati et ab immundis (Paronomasie) spiritibus diversis temporibus
(Homoioptote) sunt curati (C. velox), quantique (Paralellismus zum
vorangehenden Satzteil und zugleich eine Anapher) a febribus et
diversis passionibus sunt liberati (C. planus, zugleich ist das liberati
als SchluB des Satzgliedes eine Assonanz zum vorhergehenden curati
und mundati), et cetera virtutum insignia (C. tardus), quae litteris
conprehendere nostra nequivit (Allit.) signitia (C. tardus und zugleich
bildet das signitia eine Paronomasie zu insignia).

c) Der ganze Aufbau der Vita ist kunstvoll und rhetorisch fein

! Als Cursus bezeichnet man in der lateinischen Prosa die regelmiBigen

Kadenzen am SchluB der Sitze oder Satzglieder. Vergl. Thommen B., Die
Prunkreden des Abtes Trithemius, Sarnen (1934), II, 8s.



35
berechnet und abgemessen. Die Haupteinteilung ist genau wie bei
einer Predigt, wenn auch die Tractatio, weil sie eben etwas rein Ge-
schichtliches enthilt, nicht nach Art einer Predigt bearbeitet werden
konnte. Die anderen Teile sind dagegen danach behandelt.

Das Exordium ist ein Kunststiick karolingischer Beredsamkeit.
Den Zweck desselben, den Zuhorer wohlwollend aufmerksam und
begierig zu machen, erreicht er ausgezeichnet, indem er sich mehr
an das Gefithl und den guten Willen des Zuhorers wendet und ihn
auffordert, sich mit ihm zu freuen und ihn freundlich einladet, das
Leben des gro8en Heiligen mit ihm zu durchgehen. Auch die Thema-
angabe st geschickt eingeflochten. Der ganze Eingang erinnert sehr
stark an eine Stiliibung einer karolingischen Schulstube, doch wird
diese Vermutung hinfillig, wenn wir die Gewandtheit im Ausdruck
und die Beschlagenheit in der Schrift, wie sie uns in der Vita geboten
wird, weiter verfolgen.

Die Tractatio trigt dagegen den Charakter einer karolingischen
Hagiographie. Nie kommt in diesem Teil irgend eine Anrede oder
irgendwelche Andeutung vor, woraus man entnehmen koénnte, dalB
er zu Zuhorern spriche. Die Einteilung der Tractatio ist mit dem ge-
schichtlichen Verlauf des Lebens des Heiligen gegeben. Jedoch finden
sich 5 nach einem bestimmten Gedankengang ausgefiihrte Teile. Be-
trachten wir diese Teile fiir sich und im Vergleich zu einander, so
ergibt sich ungefihr beiliegendes Schema :

Vita = | 2,37-3,20 3,21-4,25 4,26-4,33 4.34-5.31 5.32-7,21
Missions- Paulus an | Innerer Innerer wie vorher | wie vorher
I auftrag Timotheus | Drang des | Drang des
i Timotheus | Lucius
| Missions- Bordoelem | Brittanien | Augsburg Chur Silva Mart:isi
reise nach
Bekeh- Predigt Predigt Predigt Predigt Predigt i
;I rungsart Signis et Engel- Himmels- ’I‘ierwunder[
‘: virtutibus | erscheinung stimme
i
Erfolg Taufe und | Taufe des | Taufe Cam-| Taufe der | Lobgesang
Zerstérung | Lucius u. pesters u. | Churer und | u. Triumph-
der Tempel | seines d. Stadt. deren wei- | zug des
Reiches tere Unter- | Heiligen.
weisung.




Am SchluB der Tractatio (Vita 7,22-7,26) ist es interessant fest-
zustellen, wie der Verfasser seine Unwissenheit mit einem schénen
Mintelchen bedeckt, eine Entschuldigungsart, die im Mittelalter gang
und gibe warl

Schiufi. Am Ende wendet sich der Verfasser wiederum an den
Zuhorer und fordert ihn auf, sich an die groBe Giite Gottes zu erinnern,
der sich gewiirdigt habe, uns einen so groBlen Heiligen zu schenken.

4, Literarische Quellen.

Die Quellen, die der Verfasser der Vita gebraucht hat, kann man
in literarische, d. h. solche, aus denen er verschiedene Texte und auch
Gedanken ‘genommen hat, und in ILegendenquellen, d. h. solche von
welchen er den legendidren Stoff her hat, wie z. B. Wundertaten,
scheiden. Zu der ersten Art gehért vor allem die Heilige Schrift, wenn
er sie auch nicht immer direkt zitiert. Diese Zitate sind aber so fein
und kunstvoll mit dem iibrigen Text verbunden, daB alles dies ein
logisches Ganzes bildet, und wir daraus ruhig auf einen gewandten
Stilisten und Exegeten schlieBen koénnen.

Drei Viertel der Vita sind der Heiligen Schrift entnommen.
Die Ausgabe von Krusch bezeichnet die wenigsten Schriftstellen der
Vita.

Die zweite literarische Quelle, die der Verfasser nachweisbar
beniitzt hat, ist die « Vita s. Agnetis auctore s. Ambrosio» 2 Zur
besonderen Ubersicht lassen wir hier die Stellen, die der Verfasser
dieser Lebensbeschreibung entnommen hat, neben dem urspriing-
lichen Texte folgen.

Vita Lucit. 2, 28-34.

Diem festum celebrantes beatissimi
Lucii ... Hinc ergo psalmi resonent,
inde concrepent lectiones, hinc tota
simul in voce confessionis erumpat
ecclesia ... Omnes ergo congratu-
lemur in Domino et ad edifica-
tionem populi, qualiter nobis beati
viri adventus inluxerit, perscru-
temur .

U Ginter, 178 ff.

Vita s. Agnetis. Cap. 1, I.

Diem festum sanctissimae Virginis
celebremus. Hinc psalmi resonent,
inde concrepent lectiones. Hinc
populorum turbae laetentur, inde
subleventur pauperes Christi. Om-
nes ergo gratulemur in Domino, et
ad aedificationem Virginum, qua-
liter passa sit Agnes, ad memoriam
revocemus.

2 ASS 21. Januar. Antverpiae (1643) Januarii II, p. 35I.



6. 20-23. Cap. II, 11.

|
Tunc, clara voce, audientibus cun- E Tunc B. Agnes expandens ... his
ctis, hanc fudit orationem a Domino : | verbis orationem fudit ad Dominum :
« Omnipotens, adorande, colende, | « Omnipotens, adorande, colende,
tremende, benedico te, quia per ! tremende, Pater Domini nostri Jesu
Filium tuum unigenitum evasi minas f Christi, benedico te quia per Filium
hominum impiorum, et ... | tuum unigenitum evasi minas homi-
| num impiorum ...

Der erste Text bildet die Einleitung der Vita und ist in der Vita
des hl. Lucius ein wenig weiter ausgefiihrt. Der zweite Text kommt
auch als 4. Responsorium des &ltesten Churerbreviers, das mit dem
« Omnipotens » anfingt, vor. Auch das erste Responsorium fingt mit
« Diem festum» usw. an !, hat aber lange nicht eine so groBe Ahnlichkeit
mit der Vita, wie der gleiche Passus aus der Vita s. Agnetis. Aber
noch andere Ausdriicke und Wendungen der Vita scheinen darauf
hinzuweisen, daB8 der Schreiber wirklich die Vita s. Agnetis gekannt
habe. So gibt er den unverniinftigen Ochsen die gleichen Attribute
wie die Vita der hl. Agnes den Gotzen 2. Auch die Vorstellung des
Lucius beim hl. Timotheus wird in den gleichen Ausdriicken geschildert
wie die Vorstellung der Agnes beim Praefekten 3, und der Lobgesang
des wunderbar vom Tode auferweckten Jiinglings stimmt fast wort-
wortlich mit dem der bekehrten Ochsenverehrer der Silva Martis
iberein 4. Als weitere literarische Quelle, wohl nur dem Sinn, nicht
dem Wortlaut nach zitiert, darf ein Symbolum gelten, das deutlichen
Anklang an das nicaenische Glaubensbekenntnis hat ®. Gestiitzt auf
das « et Filio », das darin vorkommt, verweist Krusch auf die Expositio
Fortunati des Symbolums Quicumque wegen der Procession des Heiligen
Geistes « ab utroque ». Dieser Ausdruck war schon in der Zeit, bevor
die Vita St. Lucii entstand, laufende Miinze im Occident 8. Das Credo
selber hat ziemliche Ahnlichkeit mit der Ratio de cathecizandis
rudibus . Andere Quellen, die der Schreiber der Vita s. Lucii beniitzt
hat, bietet moglicherweise auch das dritte Buch der Dialoge Gregors.

! Churerbrevier von 1480, fol. o VII v. und o VIII r.

? Vita 6,3 - Vita Agnetis, Cap. I, 6.

% Vita 4,3 = Vita Agnetis, Cap. I, 5.

! Vita 6,37 = Vita Agnetis, Cap. II, 10.

° Vita 3,34 und 4,5 ff.

Dies verdanke ich der freundlichen Mitteilung v. Dr. P. G. Morin in Miinchen.
7 Heer J., Ein karolingischer Missions-Katechismus, Freiburg i. Br. (1911)



- 38 -

Darauf weist das «vir Dei» hin, und «Stellarum globus » und die Missions-
weise des Lucius in Bordoelem . DaB er iiberhaupt mit der ménchischen
Tradition nicht ganz unbekannt war, beweist der Umstand, daB er
verschiedene Gedanken, die in der Regel des hl. Benedikt vorkommen
und spezifisch benediktinisch und ménchisch sind, verwendet oder fast
wortlich anfiithrt, wie z. B. « Schola domini nostri Jesu Christi» und
« sed magis maledicentes se benedicere », welch letzter Ausspruch, der
auch in der Heiligen Schrift enthalten ist (I Petr. 3,9), hier fast wort-
lich aus der Regel zitiert wird 2. Auch braucht er verschiedene Wen-
dungen, die in den tédglichen Mel3gebeten vorkommen : « et salutaribus
moniti » (Einleitendes Gebet zum Paternoster der hl. Messe)?3, und :
« ad laudem et gloriam nominis tui» (Suscipiat der hl. Messe) ¢. Auch
der Wunsch nach der Weltflucht, den der hl. Lucius nach der Bekehrung
hat, begegnet uns ofters in der Liturgie 5. Welche liturgische Quelle
der Verfasser gebraucht hat, ist nicht zu ermitteln. Wenn auch das
Gelasianum (Papst Gelasius 492-496) zur Zeit der Entstehung der Vita
in Chur war ¢, so haben wir dennoch keinen Beweis dafiir, daB der
Verfasser der Vita es gebraucht hat.

Zusammenfassend kann man sagen : Der Verfasser der Vita ist
besonders in der Schrift und Liturgie bewandert, und er hat in der
Vita sehr reichen Gebrauch von solchen Texten gemacht. Daneben
hat er auch die Legende der hl. Agnes verwendet. All diese Texte
hat er dann kunstvoll miteinander verbunden und kombiniert und
zu einem schénen Kleid verwoben, das wiirdig ist, die Gestalt eines
Konigs zu schmiicken. (Schiubi folgt.)

! Vita 5,14, 5,12, 4,17 und Gregorii Magni Dialogi libri IV (Fonti per la
storia d'Italia, ed. Moricca), Roma (1924), S. 25, 77, 96, 131.

® Vita 6,14 und 15 = Regel des hl. Benedikt, Prolog und Kap. 4.

3 Vita 2,39 und 4o0.

4 Vita 6,31. Das « Suscipiat » selber kommt nicht in allen Sakramentarien
vor, es fehlt auch im Gelasianum. Vgl. Brinktrine, Die hl. Messe, Paderborn
(1931) 97. _

5 Gelasianum, Orationes No. 139, 231, 300, 1336, 1337.

6 Das friankische Sacramentarium Gelasianum in alemannischer Uber-
lieferung, herausgegeben von K. Mohlberg, Miinster in Westf. (1918) Einleitung.



	Der hl. Lucius

