
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 32 (1938)

Artikel: Der hl. Lucius

Autor: Berther, Vigil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-125228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-125228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der hl. Lucius.
Von Vigil BERTHER.

Tatsachen und Legenden ergänzen sich ; Tatsachen beweisen,

Legenden verweisen auf Tatsachen. Die Legende aber hatte das

Mißgeschick, entweder über- oder unterschätzt zu werden 1. So erging
es auch der Legende vom hl. Lucius. Kritische Historiker zweifeln

sogar, ob die Legende vom hl. Lucius überhaupt auf irgend eine

Tatsache verweise, mit anderen Worten, sie ziehen sogar die Existenz
des Heiligen selbst in Frage 2. Andere Forscher halten ihn für einen

Waldbruder3. Frühmittelalterliche Quellen stempeln den Heiligen
zum britischen König4, ja noch mehr : er wird zum Wundertäter und
Apostelschüler5. Die folgende Untersuchung will Tatsachen und
Legenden scheiden und zuerst untersuchen, ob überhaupt ein hl. Lucius
existierte, dann auch was die Legende ihm zugedichtet hat.

I. Lucius von Edessa.

Es ist ein Ergebnis der neueren Geschichtsforschung, daß das

behauptete Königtum des Churer Lucius auf einem Irrtum beruht.
Wir wissen, daß England um 200 n. Chr. keine Könige hatte und
das Christentum dort erst um 300 feste Wurzeln faßte : treffen wir
doch erst auf dem Konzil von Arles (314) die ersten englischen Bischöfe 6.

Da diese Tatsachen mit dem Bericht der Vita des hl. Lucius, in
welchem Lucius von Chur zum englischen König gestempelt wird,

1 Gunter H., Die christliche Legende des Abendlandes. Heidelberg (1910),
S. 1 f.

2 Leclercq sagt im Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie,
ed. Cabrol-Leclercq (zitiert DAL), Bd. 9 (1930), II. 2661 : Quant à Lucius, dont
les reliques sont attestées en 821, son existence réelle reste à prouver, ce qui ne
semble pas devoir être fait si tôt.

3 Farner O., Kirchenpatrozinien des Kantons Graubünden. Jahresb. d. Hist -

Antiquar. Ges. v. Grbd. 54 (1925), 102.
4 Duchesne, Liber Pontificalis I (1886), S. 136.
5 Vita Lucii confessoris Curiensis, ed. Bruno Krusch in : Monumenta

Germaniae Historica SS. rer. merow., tom. 3 (1896), 1-7. Die Vita wird nach Seiten,
nicht nach Kapiteln zitiert.

6 Lexikon für Theologie und Kirche (zitiert LThK) 3 (1931). 684-690 ;

DAL 2 (1910), I. 1158-1229.



— 21 — -

unvereinbar sind, wurde der Bericht der Vita von jeher in Zweifel

gezogen. Die Quelle, worauf sich die Vita stützt, ist der Liber
Pontificalis. Unter Papst Eleutherus (174-189) heißt es : Hic (Eleu-
therus) aeeepit epistula (m) a Lucio Brittanio rege, ut Christianus
efficeretur per eius mandatum 1. Diese Mitteilung ist der Ausgangspunkt

einer großen Legendenbildung, die mit Beda ihren Anfang
nimmt. Hat aber Beda (674-735) wirklich den Liber Pontificalis
(c. 500) gekannt Die Nebeneinanderstellung der beiden Texte wird
dies klarlegen.

Der Text des Liber Pontificalis
Beda berichtet : lautet aber

Anno ab incarnatione Domini centesimo

quinquagesimo sexto Marcus
Antonius Verus, decimus quartus
ab Augusto, regnum cum Aurelio
Commodo fratre suseepit : quorum
temporibus cum Eleutherus vir sanctus

pontificatui Romanae ecclesiae

praeesset, misit ad eum Lucius
Brittaniarum rex epistolam obse-

crans ut per eius mandatum
Christianus efficeretur 2.

Hic (Eleutherus) aeeepit epistula(m)
a Lucio Brittanio rege, ut Christianus
efficeretur per eius mandatum.

Was Beda mehr zu berichten weiß als der Liber Pontificalis, ist
nichts anderes als Kombination ihm bekannter geschichtlicher
Tatsachen. Daß Beda mit Rom in Beziehungen stand, wahrscheinlich

sogar selber bei Papst Sergius I. (687-701) gewesen ist, und auf diese

Weise irgendwie den Liber Pontificalis kennen gelernt hat, vertreten
auch die neuesten Forschungen 3. Was ist nun aber von diesem Bericht
des Liber Pontificalis zu sagen Darüber gibt uns Harnack
Aufschluß 4. Seine Ansicht sei hier in Kürze dargelegt.

Nur einen König Lucius, der am Ende des 2. Jahrhunderts
lebte und dessen Königreich christlich war, treffen wir in den Geschichtsquellen.

Dieser König ist Abgar IX., der Herrscher des kleinen Königreiches

Edessa. Sein vollständiger Name ist : Lucius Aelius Septimus

1 Duchesne, 1. c.
2 Text bei Lütolf, Die Glaubensboten der Schweiz vor St. Gallus, Luzern

(1871), 121.
3 W. J. Moore, The Saxon Pilgrims to Rome and the Schola Saxonum.

Cotton College, England (Diss. phil. Freiburg. 1937), S. 39-40 und 50-51.
4 Harnack A., Der Brief des britischen Königs Lucius an den Papst

Eleutherus. Sitzungsber. Preuß. Akademie (1904), 909.



— 22 —

Megas Abgarus IX. (bar Ma'nu), und er herrschte 179-c. 216. Er war
also Zeitgenosse des Papstes Eleutherus. Die christliche Religion
nahm er ungefähr um 200 an. Zur Zeit des Papstes Eleutherus (174-189)
hatte er diesen Namen noch nicht, aber in späterer Zeit war er unter
diesem Namen bekannt und auch die früheren Ereignisse wurden
unter dem neuen Namen weitergegeben.

Es darf wohl auch darauf hingewiesen werden, daß Abgar unter
Kaiser Septimius (193-211) selber in Rom war, und wahrscheinlich
mit dem römischen Bischof in Beziehung trat.

Aber wie wurde aus diesem König Abgar Lucius von Edessa
ein «Lucius Brittaniarum rex»? Im Fragment der Hypotyposen
des Clemens (f 215) werden die Ruhestätten der Apostel genannt.
Unter anderem heißt es auch : Jacobus Alphaei iuxta templum ;

Thaddeus et Judas in Britio (Beruto) Edessenorum. Dieser Bericht
ist zunächst dunkel, aber nachdem die Gleichung Lucius Abgar
gefunden ist, wird schwerlich jemand zweifeln, in jenem « in Britio »,

das so stark an Britannien anklingt, stecke die Erklärung der
Tatsache, daß der König Lucius aus Edessa nach Britannien versetzt
wurde. Britio Edessenorum bedeutet, wie aus den Acta Addaei
hervorgeht, eine Lokalität in Edessa. Britio heißt in erster Linie Stadt.
Da diese Bedeutung aber hier nicht in Frage kommt, muß es noch
etwas anderes heißen. Diese zweite Bedeutung ist Burg. Gerade um
diese Zeit 205/6 baute Abgar IX. die Palatien (Birtha Palast) in
seiner Stadt. Die Apostel Judas und Thomas waren also — das besagt
die Angabe — auf der Burg von Edessa oder in Edessa begraben.
Da die Birtha von Edessa mit dem König Lucius Abgar IX. aufs engste
verbunden war, ist es sehr wahrscheinlich, daß die Notiz des Liber
Pontificalis ursprünglich ungefähr folgendermaßen gelautet haben

mag : Eleutherus aeeepit epistulam a Lucio (Abgar) rege
Britio (Edessenorum), ut Diese Nachricht, daß Abgar Lucius
einen Brief an Eleutherus geschickt habe, kam nun wahrscheinlich
durch Julius Africanus (f 240), der das Archiv von Edessa für seine

Königsgeschichte eingesehen hat, nach Rom, und geriet dann so in
den Liber Pontificalis l. Wann die Umwandlung des Briefes des Lucius
Abgar in einen Brief eines britischen Königs Lucius vorgenommen
wurde, ist heute noch dunkel. Die Beantwortung dieser Frage hängt
vom Alter des Liber Pontificalis ab. Nicht lange vor dessen Redaktion

1 Harnack, S. 915, Anm. 2.



— 23 —

— um das Jahr 500, vielleicht erst erheblich später — wird das quid
pro quo vollzogen worden sein, welches England einen christlichen
König Lucius um das Jahr 180 geschenkt hat.

II. Lucius von Rom.

Papst Lucius L, der der Kirche nicht einmal ein ganzes Jahr
vorstand, starb im Jahre 254*. Es ist keineswegs meine Absicht, diese

geschichtlich ganz sichere Tatsache in Abrede zu stellen ; es soll hier
nur Farners Hypothese untersucht werden, ob es der Papst Lucius

war, der sich im Bündnerland im 9. Jahrhundert besonderer Verehrung
erfreute. Diese Hypothese hat ihren Grund in der Tatsache, daß hier
verschiedene Luciusgestalten auftreten : bald ist es ein Confessor

und bald ein Märtyrer Lucius. Nach Farner soll sich die erste Spur
von dieser doppelten Luciusverehrung in der Angabe des Reichsurbars

befinden, wo es heißt : « Et villa Flasce cum titulo s. Lucii » 2.

Diese Angabe bezog schon Mohr auf Fläsch und die Steigkirche (Kirche
auf der Luziensteig). Darauf stellt nun Farner folgende Hypothese
auf : Weil die Luziensteig verkehrstechnisch wichtig ist und dort auch

allerlei Funde zu Tage gefördert wurden, so haben wir es wahrscheinlich
mit einem von Süden her eingewanderten Patrozinium zu tun. Wir
hätten also hier nicht den hl. Lucius von Chur als Patron, sondern

Papst Lucius, der am 4. März 254 den Zeugentod starb 3. Diese
Annahme scheinen auch das Necrologium Curiense, das am 4. März
wirklich den Eintrag : « Lucii pp. et mart. » hat 4, und das Maienfelder

Jahrzeitbuch, welches am 5. März ebenfalls « Lucy pape » hat, zu
bestätigen 5. Mit dieser Hypothese wäre das Auftreten eines Märtyrers
Lucius, sowie das Auftreten des « sacratissimum corpus beati lucii
confessoris » um 821 in Chur erklärt6.

Zunächst muß zugegeben werden, daß die Luziensteig vom
verkehrstechnischen Standpunkt aus wichtig ist, und sehr wahrscheinlich
schon in vorchristlicher Zeit benutzt wurde. Im wesentlichen muß

1 LThK 6 (1934), 690
2 Mohr, Codex diplomaticus 1 (1848), 289.
3 Farner O., Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubünden. Jahresbericht

der Hist.-Antiq. Gesellschaft Grb. 54 (1924), 97 f.
4 W. v. Juvalt, Necrologium Curiense (1867), 21.
6 Jecklin F., Jahrzeitbuch der St. Amandus-Kirche zu Maienfeld. Jahresb.

der Hist.-Antiq. Gesellschaft Grb. 42 (1912), 16.
6 Mohr, I, 27.



auch die Hypothese, daß die ältesten Patrozinien von Süden kamen,
bejaht werden.

Die Dokumente aber, die Farners Ansicht stützen, sind von geringer
Beweiskraft. Die Notiz aus dem Necrologium Curiense, Codex G,

gehört erst dem Ende des 14. Jahrhunderts an *. Das zitierte Maienfelder

Jahrzeitbuch ist noch jüngeren Datums, und dazu erwähnt es

nur einen Papst Lucius, nicht aber einen Märtyrer 2. Ferner muß
bemerkt werden, daß Papst Lucius I. gar nicht Märtyrer ist,
sondern erst von der späteren Legende und vom Liber Pontificalis, das

nur dem 6. Jahrhundert angehört3, dazu gestempelt wird 4. Auch
steht sein Name in der Depositio Episcoporum und nicht in der
Depositio martyrum, und in Rom wurde er im 4. Jahrhundert nur
als Bischof verehrt5.

Sehr unwahrscheinlich ist ferner, daß Papst Lucius I. aus der
Reihe der Päpste bevorzugt worden wäre, da er keine engeren
Beziehungen zum nördlichen Italien hatte, wohl aber mit Afrika,
weil dort Streitigkeiten ausgebrochen waren. Auch war Lucius nicht
einmal ein ganzes Jahr Vorsteher der Kirche und das Martyrologium
des Beda enthält seinen Namen nicht6.

Die doppelte Luciusverehrung : die Verehrung eines Confessors
und eines Märtyrers Lucius, kann kaum durch die Einschiebung
Papst Lucius' I. erklärt werden. Der scheinbare Widerspruch,
den Famer in den Angaben des Jahrzeitbuches von Maienfeld und
des Necrologiums Curiense findet, existiert gar nicht. Diese Abweichungen

kommen daher, weil sie nicht gleichzeitig entstanden sind, und
dem einen Schreiber das, und dem anderen jenes wichtiger schien.
Auch ist das Jahrzeitbuch von Maienfeld, wahrscheinlich schon mit
dem Heiligenkalender versehen, im Bistum Konstanz entstanden ;

darum sind wohl die für Chur wichtigen Heiligen samt ihren Oktaven
erst nachträglich beigefügt : So z. B. die Oktaven des hl. Florin, des

hl. Apostels Andreas und des hl. Lucius, sowie die Heiligen Placidus
und Sigisbert u. a. m., welche ja alle als erst spätere Nachträge sich
erweisen 7. Die Parallelsetzung der einander scheinbar widersprechenden

1 Jv.valt, Necr. VII und 21.
2 Jecklin, 1. c.
3 Rauschen-Altaner, Patrologie. Freiburg i. Br. (1931), 190.
4 LThK 6 (1934), 680..
5 Wetzer-Welte, Kirchenlexikon 8 (1893), 206.
6 Quentin H., Les Martyrologes historiques du moyen âge. Paris (1908), 102.
7 Jecklin, XVI, 69, 71, 72, 40.



- 25

Quellen mit den entsprechenden Bemerkungen wird die Richtigkeit
obiger Behauptung beweisen.

Das Necrologium Curiense,
entstanden vor 11501, enthält unter
dem
2. Dec.

Vigilia S. Lucii
3. Dec.
Lucii regis et conf.
10. Dec.
Octava b. Lucii
30. März
Inventio S. Lucii (regis et Cod. E)
confessoris anno dom. incar. MCVIII
29. Juni
Translatio S. Lucii conf. 3.

9. Oktober
Nicht enthalten, weil erst nach
seiner Entstehung geschehen.

Das Jahrzeitbuch von Maienfeld,
entstanden 1475 2, enthält unter
dem gleichen Datum :

fehlt

Luci regis

Octava S. Lucy (Nachtrag)

fehlt, weil weiter zurückliegend,
und deswegen nicht so wichtig

Nicht enthalten

Elevatio (Translacio) sancti Lucy
regis 4 (gemeint ist die Elevatio
von 1252 5).

Aus dieser Nebeneinanderstellung ersehen wir zunächst, daß die
verschiedenen Angaben dieser Quellen keinen Anhaltspunkt für die

Behauptung ergeben, daß « einfach in Graubünden zwei oder drei
Luciuslegenden zusammenfließen »6.

Aus der obigen Gegenüberstellung sehen wir aber auch, daß
der hl. Lucius von Chur nicht immer als Märtyrer, sondern zuerst
als Confessor verehrt wurde. Im Klagebrief Bischofs Viktor (c. 821)
heißt es ebenfalls « Corpus beati Lucii confessoris » '. Auch aus der
Überschrift der Vita : « Incipit conversio vel vita beatissimi Lucii
confessoris » geht unzweideutig hervor, daß die älteste Tradition nichts
von einem Churer Märtyrer Lucius wußte. Diese Überschrift würde
den Confessor Lucius auch dann deutlich genug bezeugen, wenn der
Titel Confessor gar nicht erwähnt wäre ; denn bis zum 13. Jahrhundert
ist jedes Martyrerleben Passio benannt, nie Vita, wie in unserem Falle8.

1 Juvalt, Necr. X. Diese Angaben sind alle dem Codex C entnommen.
2 Jecklin, XVI.
:1 Juvalt, Necr. 119, 121, 31, 64.
4 Jecklin, 70, 72, 59.
5 Mayer G., Geschichte des Bistums Chur. Stans 1 (1907), 247.
" Farner, 104.
7 Mohr, I, 27.
" Günter, 9.



- 26 -
Auch als Kirchenpatron der Churerkathedrale tritt Lucius zuerst
als Confessor auf1. Aber nicht nur die ältesten Urkunden reden von
einem Confessor Lucius, sondern bis zum Jahre 1646 sprechen sämtliche
Ausgaben des Breviarium Curiense nur von einem Confessor Lucius,
und noch heute wird er in der Diözese Augsburg als solcher verehrt8.
Um aber das Aufkommen einer so späten Tradition erklären zu wollen,
braucht man nicht ins erste Jahrtausend zurückzugreifen und noch
extra einen Heiligen von Rom einzuschieben, sondern die Begeisterung
der Barockzeit genügt vollständig, um diesen Wandel in der
Luciusverehrung zu erklären. Dieselbe Begeisterung machte auch aus der
hl. Jungfrau Verena eine Märtyrerin, und dies zuerst auf dem

Titelkupferstich von Greuter zu Augsburg im Jahre 1616 3, was dann auch

getreulich von Klauber übernommen wurde *.

III. Lucius von Chur.

Für die Existenz des hl. Lucius von Chur sprechen die Reliquien
des Heiligen und die Luciuskrypta sowie das Vorkommen eines Titulus
s. Lucii auf der Luziensteig um 800 und die sehr alte Tradition der

Verehrung des Heiligen im sog. Luciuslöchlein.

1. Krypta und Reliquien des hl. Lucius.

Die heute in der Seminarkirche zu Chur in ihrem ursprünglichen
Bestand zwar nicht völlig erhaltene Prozessionskrypta mit Confessio

ist nebst den Reliquien des Heiligen der stringenteste Beweis für
die Existenz des hl. Lucius. Nach E. Pöschel, dessen Ausführungen
wir hier nicht wiederholen wollen, ergibt sich für den Bau der Kirche
als Terminus ante quem ungefähr das Jahr 8206. Um diese Zeit
schrieb auch Bischof Viktor von Chur einen Klagebrief an Ludwig den

Frommen wegen der Beraubung seiner Kirche durch den Grafen
Herloin6. Darin heißt es : « Nec etiam illud sacratissimum corpus
beati Lucii confessoris nobis reliquerunt ».

' Farner, 27 ; Mohr, I, 71.
- Mayer, Geschichte des Bistums Chur, I, 27.
3 Heiligenbilder-Sammlung des Klosters Disentis. Freundliche Mitteilung

von P. Notker Curti.
4 Huber J'., Das Leben der hl. Verena, 1879, Titelbild.
"' E. Pöschel, Zur Baugeschichte der Kathedrale und der Kirche St. Lucius

in Chur, Anzeiger für schweizerische Altertumskunde 32 (1930), 220 ff.
8 Mohr, I, 27.



- 27 -
Die Churerkrypta als typische Ringkrypta kann auch nicht vor

c. 750 gebaut worden sein, denn damals erst kamen die Ringkrypten
in Rom auf. Speziell die dortigen Krypten S. Crisogono (c. 737-41)
und S. Prassede (c. 820) gleichen der Churerkrypta, da auch sie den

Eindruck der Rundung durch Aneinanderreihung von kleineren
Teilstücken erreichen l. Seit den Tagen des hl. Bonifatius (f 754) erschien

den germanischen Menschen der Zugang zum ewigen Heile um so

verbürgter, je enger der Anschluß an den hl. Petrus und an die mit
ihm innigst verbundene stadtrömische Kirche war 2. Auf diesen Einfluß

weist auch eine berühmte Rombeschreibung aus dem 9.
Jahrhundert hin, welche das nahe Kloster Pfäfers besaß und die seit dem

14. Jahrhundert bis heute im Kloster Einsiedeln aufbewahrt wird
(Cod. Eins. 326). Diese kostbare Handschrift enthält die römischen
Inschriften und einen Wegweiser durch Rom 3. Dazu kommt noch,
daß auch die Vita S. Lucii ganz auf klassische Karolingerzeit hinweist.
So dürfte die Luciuskrypta um 800 zu datieren sein4.

Die heutige Seminarkirche, wo sich diese Krypta befindet, erscheint

urkundlich erst im Jahre 1149 und trägt die Bezeichnung « Ecclesia

beati Lucii »5. Die Domkirche zu Chur war zuerst der Muttergottes
geweiht, nach Farner dem hl. Andreas6. Sicher wissen wir, daß im
Jahre 951 und noch später der hl. Lucius nur in Verbindung mit dem

Muttergottes-Patrozinium genannt wird 6. Erst im Jahre 1149
erscheint er in der eindeutigen Bezeichnung « ecclesia s. Lucii »8. Aus
dieser ganz sicheren Tatsache, daß wir um 800 die Reliquien und eine

Luciuskrypta in Chur finden, ist die Existenz des Heiligen unbestreitbar
bewiesen 9.

1 Braun /., Der christliche Altar 1 (1924), 569-583. Dazu Anzeiger für
schweizerische Altertumskunde 38 (1936), 128.

2 Klauser Th., Die liturgischen Austauschbeziehungen zwischen der
römischen und der fränkischen Kirche vom 8.-11. Jahrhundert. Historisches Jahrbuch

1933, S. 172.
3 Bruckner A., Scriptoria medii aevi helvetica i (1935), 76.
4 Zwischen 750-800 datieren auch Gantner J'., Kunstgeschichte der Schweiz

1 (1936), 48-50, sowie Buschow H., Studien über die Entwicklung der Krypta
im deutschen Sprachgebiet. Würzburg 1933, S. 31.

5 Mohr Th. v., Codex dipi. 1 (1848), 168.
6 Farner, 26 u. 102 ; Mohr, I, 34.
7 Mohr, I, 70, 71, 74, 89, 91.
8 Mohr, I, 168, 241, 244, 245, 255, 316, 319.
9 Das frühe Auftreten Luciusreliquien und der Verehrung des Heiligen in

Pfävers (Liber confraternitatum, M. G. H. 395 f.) kann wohl durch den
gegenseitigen Austausch erklärt werden.



- 28 -
2. Die Luziensteig.

a) Das Reichsurbar, das urn 830 aufgenommen wurde, hat unter
dem Ministerium in Planis den Eintrag : « Et villa Flasce cum titulo
S. Lucii. Summa XXXVII mansos »1. Diesen Ausdruck bezog schon

Mohr auf Fläsch und die Steigkirche. Da Urkunden, aus den Jahren 1457
und 1501 dies bestätigen, ist dieser Schluß wohl nicht allzu gewagt.
Eine weitere Frage ist es aber, ob hier « Titulus » wirklich Kirche und
nicht etwas anderes heißt. Titulus kann vor allem Kirche oder
Besitztum bezeichnen 2. Sicher wird Titulus im Reichsurbar für Kirche
gebraucht, so wenn es dort « titulus s. Gaudentii, s. Alexandri,
s. Ambrosii usw. » heißt. Was aber besagt : « et titulum Lubene cum
de ipsa villa » Im Reichsurbar kommt Luwis noch einmal vor, und
dort heißt es : « In villa Luvene, Zanus presbiter mansum I ». Daraus
lassen sich zwei Lösungen zur Erklärung der Bedeutung des Titulus
im Reichsurbar erschließen. Die erste ist : Titulus Kirche, dann
wäre bei Titulus Lubene nur der Name ausgelassen, und der Presbyter
Zanus ist der Priester, der die dortige Kirche inne hat. Die zweite

Lösung ist : Titulus Besitzung, und dann ist Zanus der Verwalter
der dortigen königlichen Güter, und unter « Titulum Lubene » ist
nichts anderes gemeint als die Besitzungen in Luwis. Ziehen wir bei
der Notiz « et villa Flasce cum titulo s. Lucii » beide Lösungen in
Betracht, so heißt es im ersten Fall Kirche, und wir stoßen hier auf
die erste Kirche unseres Heiligen. Übersetzen wir aber Titulus mit
Besitzung, so haben wir es hier mit Besitzungen der Kirche St. Lucii
von Chur zu tun.

Mit dieser letzteren Lösung hätte die später dort gebaute Kirche
im Laufe der Zeit erst den hl. Lucius zum Hauptpatron genommen.

b) Funde. Die Luziensteig selber, die alte römische Station Magia,
muß schon sehr früh als Übergang von Rätien ins Vorarlbergische
benutzt worden sein. Die ältesten Beweise dafür, daß dieser Paß
schon sehr früh begangen war, sind wohl eine Anzahl Keramikfunde
(etwa 1000 Scherben), die meist vorrömischen Charakter zeigen3.

' Stutz U., Karls des Großen divisio von Bistum und Grafschaft Chur.

\^ Weimar (1909), 18. Mohr 1, 289.
2 Du Cange, Glossarium mediae et infimae Latinitatis, ed. L. Favre, 10 vol.

Niort (1887), 8, 114.
3 Diese und auch die folgenden Berichte verdanke ich der freundlichen

Mitteilung des Herrn Kreisförsters W. Burkart. K. Keller-Tarnuzzer, Römische
Kalköfen auf der Luzisteig. Jahresb. d. Hist.-Antiq. Ges. Grbd. 67 (1937) 33 ff.



- 29 -
Wahrscheinlich sind dabei Reste eines illyrischen Sonnenrades. Ein
großer Teil der Keramikfunde ist keltisch und zwar spätkeltisch,
etwa aus dem ersten Jahrhundert vor Christus. Daneben wurden
noch zahlreiche römische Funde gemacht. So wurden 6 Bronzebleche

aufgefunden, wovon zwei Artefakte der Urbevölkerung, indes die

4 anderen römischen Ursprungs sind. Weiter wurden auch 4 Kalköfen
entdeckt, deren Datierung durch die dabei gefundenen Münzen

festgelegt werden konnte. Der erste war c. 70 n. Chr. und der letzte um
die Mitte des 4. Jahrhunderts im Gebrauch. Die ältesten Münzen

sind unter der Regierung Vespasians (69-70) und die jüngsten unter
Constans (337-350) geprägt worden x. Unter anderem kommen auch
solche der Annia Faustina (161-175) und eine Sesterze der Annia
Lucilla (180-183) mit der Legende Pietas C III 219/49. Annia Lucilla
ist die Gattin des Kaisers Lucius Verus. Die nächsten Münzen gehören
erst dem Zeitalter des Valerianus an (253-260). Ferner wurde auch
eine Neptunstatue 2 von c. 100 n. Chr. aufgefunden, die einer italienischen
Gießerei entstammt, und auf keinen Fall rätisches Produkt ist. Daneben

wurden noch viele Knochenfunde gemacht, die von den Mahlzeiten
der Arbeiter herrühren mögen, wobei die Schweine in der Speisekarte
überwogen.

Aus diesen Funden kann man schließen, daß die Luziensteig
schon in vorrömischer Zeit einer heidnischen Gottheit geweiht war.
Die Überreste eines illyrischen Sonnenrades weisen auf Sonnenkult
oder auf einen Lichtgott hin. Aus den zahlreichen Funden, die
römischen Charakter tragen, kann man ohne weiteres schließen, daß

mit der Besitznahme Rätiens durch die Römer der Verkehr über die

Luziensteig nicht ins Stocken geriet, ja reger betrieben wurde. Die

Neptunstatue läßt sogar einen römischen Tempel vermuten. Eine
Beziehung zwischen der Lucilla Annia, der Gattin des Kaisers Lucius
Verus, deren Münzen hier aufgefunden wurden, und dem hl. Lucius,
der um 180 gelebt haben soll, ist keineswegs nachweisbar.

c) Urkunden. Ausdrücklich tritt die Luziensteig das erste Mal
in einer Urkunde von 1457 und einer von 1501 auf3. In der ersten
wird berichtet, daß die Untergebenen der Pfarrkirche des hl. Lucius
im Marswalde, im Volksmunde auf der Steig geheißen, die Kirche

1 65. Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Grau-
bünden (1935), XIII.

2 Th. Sprecher von Bernegg, Aus der Geschichte der Luziensteig. Chur (1934), *3-
3 Jecklin, XIV.



- 30 -
vergrößert und drei Altäre in derselben anbringen ließen, darunter
neben dem Hauptaltare des hl. Lucius auch einen Seitenaltar zu Ehren
des hl. Georg, des Märtyrers und Ritters. Die Urkunde von 1501

ist ein Urteil des geistlichen Gerichtes auf eine Klage der Pfleger der
Pfarrkirche St. Luci ob dem Marswalde wegen Streitigkeiten mit
Maienfeld.

Aus dem ganzen Zusammenhang heraus könnte nun geschlossen
werden, daß hier ein Patroziniumwechsel stattgefunden hat, und
es ist sehr wahrscheinlich, daß die Luziensteig-Pfarrkirche das Lucius-
patrozinium erst später infolge der steigenden Verehrung des Heiligen
erhielt. Anhaltspunkte für diese Hypothese bieten zunächst der Name
Marswald (Silva Martis), der darauf hindeutet, daß hier der lateinische
Gott Mars verehrt wurde1. Mars war aber der Gott des Kampfes
und des Krieges, dem speziell die Monate März und Oktober geweiht
waren. Ihm waren dann auch der Stier und das Schwein heilig, die ihm
besonders als bevorzugte Opfertiere dargebracht und geopfert wurden.
Die Hypothese, wonach Mars auch zugleich der Gott ist, der den Kampf
des Lichtes und der Finsternis zu Gunsten des Lichtes entschied2,
dürfte wohl für Italien unhaltbar sein, hingegen ist sie für keltische

Gegenden nicht ausgeschlossen, da oft der Name eines Gottes geändert
wurde, ohne die Verehrung zu ändern, ein Synkretismus, der besonders

in den Jahren von Roms Verfall häufig vorkam 3. In der christlichen
Aera ist nun der hl. Georg der Verdränger des Kriegsgottes Mars.

Er ist der Glaubensheld aus dem Soldatenstand und sein Fest wurde
gerade in der Zeit gefeiert, in der die heidnischen Feiern des Gottes
Mars fielen, nämlich am 23. April und am 27. Oktober 4. Dieser
Zusammenhang zwischen Mars und Georg macht es nun sehr wahrscheinlich,
daß nicht Lucius hier den heidnischen Mars verdrängt hat, sondern

daß Georg, der Soldatenheilige, den Platz des Kriegsgottes Mars
einnahm. Lucius wäre dann in diesem Fall erst später zum Hauptpatron
erkoren worden, als der Zusammenhang zwischen Heidentum und
Christentum nicht mehr verstanden wurde. Doch bleibt es nicht
ausgeschlossen, daß der Gott Mars hier dem Apollo oder einer anderen

1 Vita 5, 33.
2 Perret F., Die Götterverehrung der antiken Räter im Lichte illyrischer

Mythologie. Heimatblätter aus dem Sarganserland 15.7.1936.
3 Pauly-Wissowa, Real-Encyclopädie der class. Altertumswissensch. 14, 2

(1930). 1919-1965-
4 LThK 4 (1932) 392-394 ; DAL 6, 1 (1924) 1021-1029. Über die in

Graubünden früh bezeugten Georgskirchen vergi. Farner, 85 ff.



- 31 —

Gottheit — Perret gibt den keltischen Gott Marko an ' -, die den

Kampf des Lichtes mit der Finsternis zu entscheiden hatte,
gleichgesetzt war. Dann hätten wir hier die Gegenüberstellung des

heidnischen und des christlichen Drachentöters, welch letzter das Heidentum
zu verdrängen half. Diese Hypothese würde dann auch von der
Tatsache unterstützt, daß in den ersten christlichen Jahrhunderten der
Kult des Mithras, der ja auch als unbesiegbarer Sonnenheld und als

Stiertöter gefeiert wurde, sehr großen Anklang fand und eines der

größten Hindernisse für die Ausbreitung des Christentums war 2.

3. Das Luciuslöchlein.

Das Luciuslöchlein, eine Felsenhöhle am Mittenberg ob Chur-
setzt eine sehr alte, heimatliche Tradition voraus. Die in der Grotte
gebaute Kapelle mag ihrer Bauart nach dem 15. Jahrhundert
angehören 3. Einer bischöflichen Urkunde von 1386 (Farner hat irrtümlicherweise

1385), zufolge deren es jedem rechtmäßigen Priester gestattet
wird, in der Höhle auf einem tragbaren Altar die Messe zu lesen 4,

können wir entnehmen, daß wir es hier mit einer ziemlich alten
Tradition zu tun haben. Diese wurde dann vom frommen Volksglauben
mit der Legende umsponnen 6. Der Heilige soll von hier aus ins Tal
hinaus gepredigt haben und bis gegen Reichenau hin verstanden
worden sein. An diesem Ort soll er auch von den Heiden überfallen,
dann aber auf wunderbare Weise gerettet worden sein. Dieses
Luciuslöchlein mit seiner Tradition weist höchstens darauf hin, daß wir es

hier mit einem Einsiedler zu tun haben 6, läßt aber keinen stringenten
Schluß zu.

IV. Lucius in der Tradition.

A. Analyse der Vita.
1. Inhaltsangabe.

Die zweite Quelle, die für die Existenz und für das Leben des

hl. Lucius in Frage kommt, ist die Tradition. Die Inhaltsangabe der.
ältesten Vita des Heiligen soll hier folgen.

Nach kurzem Eingang, « ad captandam benevolentiam », berichtet
der Verfasser über die Tätigkeit des hl. Paulus in Rom, wie er sich

1 Perret, 1. c.
2 Poland-Reisinger-Wagner, Die antike Kultur (1925), 104.
3 Farner, 101. * Mohr, IV, 119.
5 Lütolf, 1. c. * Farner, 1. c.



— 32 —

von den Juden abwendet und den Heiden zuwendet. Er schickt seinen
Schüler Timotheus nach Gallien. Dieser kommt nach Bodoelem,
bekehrt dort die Heiden und wird von einem gallischen Prinzen
ermuntert, nach Britannien zu gehen, wo König Lucius herrsche. Die

Folge ist die Bekehrung des letztern und dessen Entschluß,
auszuwandern. Auf seiner Wanderung kommt Lucius nach « Agusta
Vindalica », wo er den Patricier Campester mit seinem Volk bekehrt.
Hier hört Lucius, daß Rätien noch dem Heidentum ergeben ist und
beeilt sich, auch diesem Volk die Heilsbotschaft zu bringen. In Chur
angelangt, bereitet er sich mit Beten und Fasten sieben Tage lang auf die

Glaubenspredigt vor. Am 8. Tag verkündet er dann nach einer
himmlischen Offenbarung die Nichtigkeit der Götzen und die Allmacht
des einen Gottes. Wiederum vernimmt er nach der Bekehrung der

Churer, daß im Marswalde noch den Götzen gedient werde. Sofort
macht er sich auf den Weg dorthin. Bei der Bekehrung gibt es einen

Aufstand, Lucius wird in eine Grube geworfen, steigt allein wieder
heraus und macht Frieden zwischen der aufgebrachten Menge. Wie
durch göttliche Fügung kommen jetzt die wilden Stiere, die als Götter
verehrt wurden, und lecken die Füße des Glaubensboten. Die Heiden
bekehren sich darauf, die Kunde vom Wunder verbreitet sich schnell,
und die in Chur zurückgebliebenen Christen kommen dem Manne
Gottes unter Lobgesang entgegen.

Hier endet die Erzählung. Kunstvoll wird das Ganze auf das

moralisch-exhortative Moment hingelenkt. Vom Lebensende des

Heiligen wird kein Wort gesagt.

2. Die Handschriften.

Diese älteste Form der Tradition über den hl. Lucius, die vielleicht
noch einen geschichtlichen Kern enthält, überliefert uns die « Conversio
vel Vita beatissimi Lucii confessoris ». Diese Lebensbeschreibung
des Heiligen wurde uns in drei alten Codices übermittelt.

i. Der älteste Codex Sangallensis 567, p. 135-152 ist c. 800

entstanden, und zwar in Chur, wie aus den Stellen S. 135 hervorgeht :

Diem festum célébrantes beatissimi Lucii, fratres carissimi, ad memoriam

revocemus, qualiter locus iste de tenebrarum caligine liberatus,
lumen rerum percepit. S. 151 heißt es : Infra cacumina montium x.

1 Bruckner A., Scriptoria medii aevi Helvetica I. Schreibschulen der Diözese
Chur, Genf (1935), 2°. zz, 91 und Tafel IV.



- 33 —

2. Dieselbe Vita enthält auch der Codex Sangallensis 566 aus
dem 10. Jahrhundert, S. 81-95, und

3. der Codex Einsidlensis 257, S. 414-418, doch sind 3 Blätter
aus dieser Vita aus dem 11. Jahrhundert herausgerissen worden. Unserer
Arbeit legen wir den Codex Sangallensis 567 aus dem 8-/9. Jahrhundert
zu Grunde. Die erste Ausgabe der Vita nach diesem Codex stammt
von Lütolf, «Die Glaubensboten der Schweiz» Lucern 1871, S. 115-121,
doch wimmelt es darin von falschen Lesarten. Die zweite stammt
von Bruno Krusch 1. Diese Ausgabe dient hier als Grundlage unserer
Untersuchung.

Die paläographische Eigenart der Vita s. Lucii (Cod. Sangall. 567)

hängt anscheinend mit norditalienischen Buchschriften zusammen. Es
kann aber kein italienischer Einfluß da sein, da dieser Schrifttypus
in Italien erst später als in Rätien einsetzt. Es ist hier viel eher
fränkischer Einfluß anzunehmen, der schon durch die Beziehungen der
Diözese Chur zum Frankenland erklärlich ist. Die Schrift ist
kalligraphisch fast vorbildlich schön und gleichmäßig und mit großer Sorgfalt

ausgeführt. Wir haben hier eine gewissermaßen bereits normalisierte

Schrift, wie sie später in der karolingischen Schrift in
hervorragender Weise entwickelt war. Sie hebt sich stark von der alemannischen

Schrift ab 2.

3. Sprache und Aufbau der Vita.

a) Die orthographische Eigenart der Vita trägt deutliche Spuren
des Vulgärlateins. Der Schreiber selber gab sich' auch keine Mühe,
eine einheitliche Schreibweise durchzuführen. So unterscheidet er
nicht zwischen e und ae und schreibt dasselbe Wort bald mit e und
bald mit ae (eternus und aeternus), vorwiegend braucht er aber e. Dann
wird auch e für i, o für u, und umgekehrt gebraucht (relegio, vincolis,
discipolis, cognuscatis usw.). Außerdem treffen wir die harten, nicht
assimilierten Verbindungen von Konsonanten wie in obprimere, in-
luxerit, adgregata, adnunciate, inluminatorem u. a. m. Die Aspiration
wird allgemein beibehalten, ebenso die Verdoppelung. Die ganze
Schreibweise der Handschrift trägt die letzten Zeichen einer
Übergangszeit an sich. Sie ist verwirrt, regellos und inkonsequent. Ganz
anders als die orthographische Eigenart ist ihre

1 Vita Lucii confessoris Curiensis, ed. B. Krusch. M. G. H. SS. rer. merow. 3

(1896), 1-7.
2 Bruckner, I, 13-27.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 3



— 34 —

b) Sprache. Es ist wegen der vielen eingeflochtenen Schrifttexte
sehr schwer, ihre Eigenart herauszubekommen. An den Stellen, die
der Verfasser ohne Rücksicht auf irgend einen Schrifttext verfaßt
hat — deren es aber sehr wenige hat — setzt er meistens ein Verb
an den Schluß, außer wenn er etwas hervorzuheben oder einen
rhythmischen Schluß erzielen will, wie z. B. : Vita 2,31 quae talem ac
totum meruit habere patronum. 2,25 sed apostolicis surrexit
dogmatibus. 3,25 Magno repletus est gaudio ; die gleiche Wendung
in 6,17. 4,38 ad cowsueta cowcurrit praesidia. 4,39 sacris
insistens vigiliis. 6,26 Nostra «equivit signifia u. a. m.

Er hat eine besondere Vorliebe für die kunstreich aufgebaute Periode,
wobei er vom Satzparallelismus und von der Antithese weitgehenden
Gebrauch macht, besonders im Satz selber, womit er dann noch
viele andere Figuren verbindet wie Anaphern, Metaphern, Homoiote-
leuten, Homoioptoten, Alliterationen u. a. m. Auch der rythmische
Satzabschluß wird vom Verfasser sehr oft und geradezu kunstgerecht
angewandt. Fast jeder Satz schließt mit einem Cursus, der in seinen

verschiedenen Formen hier erscheint1. Vorherrschend sind Cursus

planus (besteht aus 5 Silben im AkzentVerhältnis 2:5 — — _
und tardus (6 Silben, Akzverh. 3:6 — — ); aber auch der
Cursus velox (7 Silben, Akzverh. 2:7— — — — — — —) und der

spondaicus sind vertreten (6 Silben, Akzverh. 2:6^. — — — — —).

Einige Stellen aus der Vita mögen genügen, um die oben aufgestellten
Behauptungen zn beweisen.

Vita 6,22-27. De virtutibus vero (Alliteration) et miraculis, quibus
in hoc loco vir sanctissimus claruit, non est nostrae (Allit.) facultatis
evolvere (Cursus tardus), quanti caeci inluminati (C. planus), leprosi
mundati et ab immundis (Paronomasie) spiritibus diversis temporibus
(Homoioptote) sunt curati (C. velox), quantique (Paralellismus zum
vorangehenden Satzteil und zugleich eine Anapher) a febribus et

diversis passionibus sunt liberati (C. planus, zugleich ist das liberati
als Schluß des Satzgliedes eine Assonanz zum vorhergehenden curati
und mundati), et cetera virtutum insignia (C. tardus), quae litteris
conprehendere nostra nequivit (Allit.) signifia (C. tardus und zugleich
bildet das signifia eine Paronomasie zu insignia).

c) Der ganze Aufbau der Vita ist kunstvoll und rhetorisch fein

1 Als Cursus bezeichnet man in der lateinischen Prosa die regelmäßigen
Kadenzen am Schluß der Sätze oder Satzglieder. Vergi. Thommen B., Die
Prunkreden des Abtes Trithemius, Sarnen (1934), ff. 85-



— 35 —

berechnet und abgemessen. Die Haupteinteilung ist genau wie bei
einer Predigt, wenn auch die Tractatio, weil sie eben etwas rein
Geschichtliches enthält, nicht nach Art einer Predigt bearbeitet werden

konnte. Die anderen Teile sind dagegen danach behandelt.
Das Exordium ist ein Kunststück karolingischer Beredsamkeit.

Den Zweck desselben, den Zuhörer wohlwollend aufmerksam und
begierig zu machen, erreicht er ausgezeichnet, indem er sich mehr

an das Gefühl und den guten Willen des Zuhörers wendet und ihn
auffordert, sich mit ihm zu freuen und ihn freundlich einladet, das

Leben des großen Heiligen mit ihm zu durchgehen. Auch die Themaangabe

ist geschickt eingeflochten. Der ganze Eingang erinnert sehr

stark an eine Stilübung einer karolingischen Schulstube, doch wird
diese Vermutung hinfällig, wenn wir die Gewandtheit im Ausdruck
und die Beschlagenheit in der Schrift, wie sie uns in der Vita geboten
wird, weiter verfolgen.

Die Tractatio trägt dagegen den Charakter einer karolingischen
Hagiographie. Nie kommt in diesem Teil irgend eine Anrede oder

irgendwelche Andeutung vor, woraus man entnehmen könnte, daß

er zu Zuhörern spräche. Die Einteilung der Tractatio ist mit dem
geschichtlichen Verlauf des Lebens des Heiligen gegeben. Jedoch finden
sich 5 nach einem bestimmten Gedankengang ausgeführte Teile.
Betrachten wir diese Teile für sich und im Vergleich zu einander, so

ergibt sich ungefähr beiliegendes Schema :

Vita 2.37-3. zo 3.21-4.25 4.26-4,33 4.34-5.31 5.32-7.21

Missionsauftrag

i

Paulus an
Timotheus

Innerer
Drang des
Timotheus

Innerer
Drang des
Lucius

wie vorher wie vorher

Missionsreise

nach
Bordoelem Brittanien Augsburg Chur Silva Martis

Bekehrungsart

Predigt
Signis et
virtutibus

Predigt

Engelerscheinung

Predigt Predigt
Himmelsstimme

Predigt
Tierwunder

I

Erfolg Taufe und
Zerstörung
der Tempel

Taufe des
Lucius u.
seines
Reiches

Taufe
Campesters u.
d. Stadt.

Taufe der
Churer und
deren
weitere

Unterweisung.

Lobgesang
u. Triumphzug

des

Heiligen.



- 36 -
Am Schluß der Tractatio (Vita 7,22-7,26) ist es interessant

festzustellen, wie der Verfasser seine Unwissenheit mit einem schönen

Mäntelchen bedeckt, eine Entschuldigungsart, die im Mittelalter gang
und gäbe war 1.

Schluß. Am Ende wendet sich der Verfasser wiederum an den

Zuhörer und fordert ihn auf, sich an die große Güte Gottes zu erinnern,
der sich gewürdigt habe, uns einen so großen Heiligen zu schenken.

4. Literarische Quellen.

Die Quellen, die der Verfasser der Vita gebraucht hat, kann man
in literarische, d. h. solche, aus denen er verschiedene Texte und auch
Gedanken genommen hat, und in Legendenquellen, d. h. solche von
welchen er den legendären Stoff her hat, wie z. B. Wundertaten,
scheiden. Zu der ersten Art gehört vor allem die Heilige Schrift, wenn

er sie auch nicht immer direkt zitiert. Diese Zitate sind aber so fein
und kunstvoll mit dem übrigen Text verbunden, daß alles dies ein

logisches Ganzes bildet, und wir daraus ruhig auf einen gewandten
Stilisten und Exegeten schließen können.

Drei Viertel der Vita sind der Heiligen Schrift entnommen.
Die Ausgabe von Krusch bezeichnet die wenigsten Schriftstellen der

Vita.
Die zweite literarische Quelle, die der Verfasser nachweisbar

benützt hat, ist die « Vita s. Agnetis auetore s. Ambrosio »2. Zur
besonderen Übersicht lassen wir hier die Stellen, die der Verfasser

dieser Lebensbeschreibung entnommen hat, neben dem ursprünglichen

Texte folgen.

Vita Lucii. 2, 28-34. Vita s. Agnetis. Cap. 1, 1.

Diem festum célébrantes beatissimi
Lucii Hinc ergo psalmi resonent,
inde concrepent lectiones, hinc tota
simul in voce confessionis erumpat
ecclesia Omnes ergo congratu-
lemur in Domino et ad edifica-
tionem populi, qualiter nobis beati
viri adventus inluxerit, perscru-
temur

Diem festum sanctissimae Virginis
celebremus. Hinc psalmi resonent,
inde concrepent lectiones. Hinc
populorum turbae laetentur, inde
subleventur pauperes Christi. Omnes

ergo gratulemur in Domino, et
ad aedificationem Virginum, qualiter

passa sit Agnes, ad memoriam
revocemus.

1 Günter, 178 ff.
2 ASS 21. Januar. Antverpiae (1643) Januarii II, p. 351.



- 37 -
6. 20-23. > Cap. II, ii.
Tunc, clara voce, audientibus cun- I Tunc B. Agnes expandens his
ctis, hanc fudit orationem a Domino :

j verbis orationem fudit ad Dominum :

« Omnipotens, adorande, colende, i « Omnipotens, adorande, colende,
tremende, benedico te, quia per j tremende, Pater Domini nostri Jesu
Filium tuum unigenitum evasi minas j Christi, benedico te quia per Filium
hominum impiorum, et 1 tuum unigenitum evasi minas homi-

j num impiorum

Der erste Text bildet die Einleitung der Vita und ist in der Vita
des hl. Lucius ein wenig weiter ausgeführt. Der zweite Text kommt
auch als 4. Responsorium des ältesten Churerbreviers, das mit dem
« Omnipotens» anfängt, vor. Auch das erste Responsorium fängt mit
« Diem festum» usw. an 1, hat aber lange nicht eine so große Ähnlichkeit
mit der Vita, wie der gleiche Passus aus der Vita s. Agnetis. Aber
noch andere Ausdrücke und Wendungen der Vita scheinen darauf
hinzuweisen, daß der Schreiber wirklich die Vita s. Agnetis gekannt
habe. So gibt er den unvernünftigen Ochsen die gleichen Attribute
wie die Vita der hl. Agnes den Götzen 2. Auch die Vorstellung des

Lucius beim hl. Timotheus wird in den gleichen Ausdrücken geschildert
wie die Vorstellung der Agnes beim Praefekten 3, und der Lobgesang
des wunderbar vom Tode auferweckten Jünglings stimmt fast
wortwörtlich mit dem der bekehrten Ochsenverehrer der Silva Martis
überein 4. Als weitere literarische Quelle, wohl nur dem Sinn, nicht
dem Wortlaut nach zitiert, darf ein Symbolum gelten, das deutlichen
Anklang an das nicaenische Glaubensbekenntnis hat5. Gestützt auf
das « et Filio », das darin vorkommt, verweist Krusch auf die Expositio
Fortun ati des Symbolums Quicumque wegen der Procession des Heiligen
Geistes « ab utroque ». Dieser Ausdruck war schon in der Zeit, bevor
die Vita St. Lucii entstand, laufende Münze im Occident6. Das Credo
selber hat ziemliche Ähnlichkeit mit der Ratio de cathecizandis
rudibus 7. Andere Quellen, die der Schreiber der Vita s. Lucii benützt
hat, bietet möglicherweise auch das dritte Buch der Dialoge Gregors.

1 Churerbrevier von 1480, fol. o VII v. und o VIII r.
2 Vita 6,3 Vita Agnetis, Cap. I, 6.
3 Vita 4,3 Vita Agnetis, Cap. I, 5.
4 Vita 6,37 Vita Agnetis, Cap. II, 10.
5 Vita 3,34 und 4,5 ff.
6 Dies verdanke ich der freundlichen Mitteilung v. Dr. P. G. Morin in München.
' Heer ]'., Ein karolingischer Missions-Katechismus, Freiburg i. Br. (1911)

77 ff-



- 38 -
Darauf weist das «vir Dei» hin, und «Stellarum globus» und die Missionsweise

des Lucius in Bordoelem 1. Daß er überhaupt mit der mönchischen
Tradition nicht ganz unbekannt war, beweist der Unistand, daß er
verschiedene Gedanken, die in der Regel des hl. Benedikt vorkommen
und spezifisch benediktinisch und mönchisch sind, verwendet oder fast
wörtlich anführt, wie z. B. « Schola domini nostri Jesu Christi » und
« sed magis maledicentes se benedicere », welch letzter Ausspruch, der
auch in der Heiligen Schrift enthalten ist (I Petr. 3,9), hier fast wörtlich

aus der Regel zitiert wird 2. Auch braucht er verschiedene

Wendungen, die in den täglichen Meßgebeten vorkommen : « et salutaribus
moniti » (Einleitendes Gebet zum Paternoster der hl. Messe)3, und :

« ad laudem et gloriam nominis tui » (Suscipiat der hl. Messe)4. Auch
der Wunsch nach der Weltflucht, den der hl. Lucius nach der Bekehrung
hat, begegnet uns öfters in der Liturgie 5. Welche liturgische Quelle
der Verfasser gebraucht hat, ist nicht zu ermitteln. Wenn auch das

Gelasianum (Papst Gelasius 492-496) zur Zeit der Entstehung der Vita
in Chur war6, so haben wir dennoch keinen Beweis dafür, daß der
Verfasser der Vita es gebraucht hat.

Zusammenfassend kann man sagen : Der Verfasser der Vita ist
besonders in der Schrift und Liturgie bewandert, und er hat in der
Vita sehr reichen Gebrauch von solchen Texten gemacht. Daneben

hat er auch die Legende der hl. Agnes verwendet. All diese Texte
hat er dann kunstvoll miteinander verbunden und kombiniert und

zu einem schönen Kleid verwoben, das würdig ist, die Gestalt eines

Königs zu schmücken. (Schluß Jolgt.)

1 Vita 5,14; 5,12 ; 4,17 und Gregorii Magni Dialogi libri IV (Fonti per la
storia d'Italia, ed. Moricca), Roma (1924), S. 25, 77, 96, 131.

- Vita 6,14 und 15 Regel des hl. Benedikt, Prolog und Kap. 4.
:l Vita 2,39 und 40.
4 Vita 6,31. Das «Suscipiat. selber kommt nicht in allen Sakramentarien

vor, es fehlt auch im Gelasianum. Vgl. Brinktrine, Die hl. Messe, Paderborn
(1931) 97-

5 Gelasianum, Orationes No. 139, 231, 300, 1336, 1337.
6 Das fränkische Sacramentarium Gelasianum in alemannischer

Überlieferung, herausgegeben von K. Mohlberg, Münster in Westf. (1918) Einleitung.


	Der hl. Lucius

