Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 31 (1937)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

Emil Spie8. Ein Zeuge mittelalterlicher Mystik in der Schweiz.
Rorschach, C. Weder, ohne Jahr (Imprimatur : 1935). 382 SS. und
30 Tafeln.

Wir miissen fiir jeden Beitrag zur Geschichte der schweizerischen
Mystik dankbar sein ; es handelt sich bei solchen Biichern — und wie viele
Untersuchungen lieBen sich auf diesem Gebiete noch anstellen — stets um
den Nachweis des religids-kulturellen Iebens unseres Vaterlandes in
friihern Zeiten. Kiirzlich hat uns Prof. Muschg eine selbstindige Geschichte
der Mystik in der Schweiz geschenkt, worin er zwar viele Dinge unrichtig
sah und wohl auch den geschichtlichen Ablauf der schweizerischen Mystik
falsch beurteilte, aber doch eben zum ersten Mal den Versuch wagte, die
schweizerische Mystik in ihrer Gesamtheit darzustellen, das Material zu
sichten und zu sammeln (vgl. auch G. Léhr, in : Divus Thomas 1937, 124 ff.).

Fast gleichzeitig mit Muschg erschien das Buch von Dr. phil. und
theol. Emil Spie3. Sein Werk ist sicher ein wertvoller Beitrag zur Geschichte
der Mystik in der Schweiz ; ich bin der letzte, der das leugnen wollte.
Dem Buch ist auch von vielen Seiten her fast maBloses Lob gespendet
worden ; wenn ich mit meiner Besprechung diese groe Weihrauchwolke
etwas in Unruhe bringe, so tue ich das nur der Sache zu lieb. Es hat eben
jedes Ding seine zwei Seiten, und dem objektiven Beobachter steht es zu,
sich beide Seiten anzusehen.

Das Buch wurde durch den gliicklichen Fund einer Mystiker-Hand-
schrift veranlat, der Spie im damaligen Schweizerischen Missionsseminar
zu Wolhusen «in der Pause zwischen zwei Vorlesungen » gelang. Es
handelt sich um eine Papierhandschrift aus dem Jahre 1517, welche
Schriften der Elisabeth von Schénau und das Flieflende Licht dev Gottheit
der Mechthild von Magdeburg enthalt. Die Darbietung und Auswertung
dieser Handschrift macht den Kern des Buches aus.

Schon bei der Beschreibung der Handschrift ist Spie nicht iiberaus
gliicklich (Seite 31-34) : eine kurze, prazise, technische Beschreibung der
Handschrift wire unbedingt vorzuziehen gewesen. Jetzt erfihrt man
nicht einmal, wo die einzelnen Texte anfangen und aufhéren. Uber die
Gesamtzahl der Blatter der Hs. findet man zwei widersprechende Angaben.
S. 32 ist von insgesamt 220 BIl. die Rede, S. 34 (vgl. S. 333) aber heiBt
es, die Hs. enthalte auf 159 BIll. die Schriften der Elisabeth von Schénau
und auf 220 BIll. das FlieBende Licht. Was ist nun richtig ? Wer also
etwas genaueres iliber die Hs. erfahren will, muf3 doch wieder auf W. Oehls
erste Beschreibung in Zs. f. dt. Altertum 1927 zuriickgreifen.

Was SpieB3 iiber die vermutliche Herkunft der Hs. aus der Urschweiz
(S. 34) sagt, mag richtig sein ; aber der Hinweis, da3 die Hs. wohl mit den
Basler Mystikerkreisen in Verbindung zu bringen sei (S. 356), ist immer
sehr wohl zu beachten.



— 404 —

Doch wenden wir uns dem Inhalt der Hs. zu. Sie enthilt, wie bereits
gesagt, Werke der Elisabeth von Schénau, dann das Fliefende Licht der
Mechthild von Magdeburg in deutscher Sprache. Wer weill, daB wir
Elisabeths Werke bisher nur in lateinischer Ubersetzung besaBen, der
vermutlich deutsche Urtext verloren ist, daB3 ferner die handschriftlichen
Grundlagen des deutsch geschriebenen Fliefenden Lichtes sehr schmale
sind (eine Einsiedler Hs. und Fragmente in einer Wiirzburger Hs.), der
muBte bei der Kunde von der Auffindung eines deutschen Textes beider
Mystikerschriften unwillkiirlich aufhorchen. Darum war sicher eine genaue
Untersuchung der Textverhidltnisse geboten. Aber das Ergebnis ist ent-
setzlich mager : Fiir Iflisabeth von Schénau muB SpieB nachweisen, daB
die Ubersetzung auf einen lateinischen Druck zuriickgeht (S. 56), und fiir
Mechthild gesteht er, daB der Schreiber des Wolhusensis in keiner Weise
das niederdeutsche Original als Vorlage beniitzte, sondern ganz sklavisch
nach der von einem Dominikaner besorgten lateinischen Version arbeitete
(S. 333)-

Bei diesem Sachverhalt frage ich allen Ernstes: war es wirklich am
Platz, der Hs. jene ins Ungeheure gesteigerte Beachtung zu schenken,
wie Spiel es tut ? Hatte es nicht geniigt, statt eines 382-seitigen Wilzers
einen kurzen und préizisen Zeitschriftenartikel zu schreiben, die Verhilt-
nisse kurz darzulegen und im iibrigen die Hs. eine jener vielen mystischen
Hss. sein zu lassen, die im Gebiete der heutigen Schweiz entstanden sind,
eine Nummer unter vielen andern Nummern ? Ich behaupte das mit aller
Entschiedenheit. Fiir die Textherstellung der Werke der Elisabeth und
der Mechthild ist von der Wolhuser-Hs. in keiner Beziehung etwas zu
erwarten ; die lateinischen Vorlagen der beiden Teile sind bekannt, auf
die urspriinglichen deutschen Texte fallt vonseiten der Hs. her weder
Licht noch Schatten. Hat die Freude am Fund nicht vielleicht den gliick-
lichen Entdecker getiuscht und zu einer Uberschitzung des Fundes ver-
fiithrt ? Ganz gewill. Zwar betont SpieB3, daB3 die Hs. die einzige bis jetzt
bekannte deutsche Ubertragung aller Werke Elisabeths enthalte (S. 53):
was laBt sich aber schlieBlich anderes aus dieser Zusicherung entnehmen,
als daB im Jahre 1517 irgend jemand sich mit Elisabeth und Mechthild
beschaftigte und den lateinischen Text ins Deutsche iibertrug? Was macht
das aus ? Wire das Ergebnis ein anderes, ja nicht vielleicht ein besseres
gewesen, wenn die Ubertragung schlieBlich erst anno 1937 auf Grund des
zuverlassigen, von Roth herausgegebenen Textes geschehen wire ? Wire
eine so spiate Ubertragung nicht schlieBlich dasselbe gewesen, ebenfalls
eine erste Ubertragung ? Das gleiche gilt auch von Mechthild.

Fs ist also nicht einzusehen, daB der Hs. irgendein fiir die Textkritik
maligebendes Ergebnis zuzuschreiben ist. Wenn der Studie von Spiell
ein positives Ergebnis entnommen werden kann, so ist es die Feststellung,
daB man sich noch zu Beginn des XVI. Jahrhunderts auf schweizerischem
Boden mit mittelalterlicher Mystik beschaftigte. Aber dieses kurz und
biindig gefaBte Ergebnis ist weder fiir den Kenner neu, noch in sich
bedeutungsvoll.

Es bliebe die Frage, ob die Hs. schlieBlich fiir die Kenntnis der Sprache



S 405 i

des beginnenden XVI. Jahrhunderts von Bedeutung sei. Vielleicht, obwohl
eine aus dem XIII.-XIV. Jahrhundert stammende deutsche Version eine
viel aufmerksamere Beachtung erheischte. Immerhin will ich zugestehen,
daB auch spite deutsche Texte sprachgeschichtliche Bedeutung haben
kénnen, immer unter der Voraussetzung, daB sie zuverlidssig heraus-
gegeben sind. ,

Und nun mufBl ich mit groBem Bedauern feststellen, daBl das, was
Spie8 aus der Hs. abdruckt, teilweise in bedenklich unzureichender Art
wiedergegeben wird. Ich habe anhand der im Anhang beigegebenen Tafeln
einige Stichproben veranstaltet und teile hier die Ergebnisse mit; kon-
trolliert wurden: S. 63 mit Taf. 2-3, S. 121 und 123 mit Taf. 4-5,
S. 338 mit Taf. 11, S. 344 f. mit Taf. 12-13, S. 348 mit Taf. r4-15,
S. 120 mit Taf. 19). Vorerst hat Spiell so ziemlich in jedem Fall, wo sich
ein « Hicklein » iiber # befand, ein i geschrieben. Welche philologischen
Monstruositiaten dabei entstanden, mag man an der folgenden Sammlung
ersehen : S. 63 : sunden, Conillent, nhin, Bethilss, fir, dit, sitnden, volfiivet,
verkiinde, volich vom feilr; S. 120-123 ist der Ubelstand weniger groB,
aber S. 338 fangt es wieder an: nitwen, inbrunst, triebnils, beditent,
gurtel, gefrirt, stmmer, dann S. 344 f.: sttben, bistt nun, lebestii, di,
kiunigin, wirt, slind, binden, wniltz, ussherflitisst, gileter, wolliist, fretiden,
frilntschafft, slessen, beralipt, usw. S. 348 und sonst geht es im gleichen
Stile weiter.

Aber wenn der Text wenigstens sonst zuverlissig wire! Ich will
davon absehen, daBl SpieB f immer mit ss transkribiert: vielleicht waren
drucktechnische Riicksichten dafiir maBgebend. Aber man vergleiche
etwa die folgenden Stellen (Zeilenzahlung von mir eingefiihrt) : Seite 63,
Zeile 13: SpieB XIII] Hs. XIII] 63, 14 ved] vede 63, 14 uverzoch]
vorzcoch 63, 15 gewonheyt] gewonheit 63, 21 gehandelt] gehandlet 63, 22
Dennoch] Demnoch (63, 26 f. sind furchtbarliche und entspringe Korrekturen
fir hs. fruchtbarliche, entpsring) 63, 28 wort] worle 63, 28 erschien] evschin
63, 31 sin] sint 63, 32 verbergen] vorbergen 63, 32 goldes] golds 120, 11 nach
stot fehlt etc. 120, 16 kinigine] kuniginne 120, 17 vorgangen] vergangen
121, 8 mamen] namens 121, 9 verschwigen] vorschwigen 121, 10 teglichen)
teglichem 121, 14 etliche] etlichey 123, 4 wonhaft] wonhafft 123, 5 lbb] lieb
usw. 338, 2 letzten] letsten 338, 10 Detvieben] betribem 344, 15 weis] wais
344, 18 zUnohet] zlinahet 344, 36 demnoch] dennocht 348, 17 sel] seel 348, 18
hersprungs] hevschungs lies herschunge (gloriatio) 348, 28 michts] wichtz
348, 29 han] hon, ebenso 348, 34. 348, 36 sell] seell 348, 38 Eja] Eya
350, 4 alte] alle 350, 4 vichtimb] reichtumb 350,5 disse] dise 350, 12
meinen] meinenn 350, 16 han] hon 350, 16 vichgemachet] veichgemachet.
Das ist also das Ergebnis einer Uberpriifung weniger Texte, die, aneinander
gereiht, keine drei volle Druckseiten ausmachen wiirden! Um den Rest
der verdffentlichten Texte steht es kein Haar besser.

Aber noch nicht genug. Bei einer Edition ist die Einfithrung einer
richtigen Interpunktion iiberaus wichtig; es geht da nicht an, alle
« Haggli und Strichli», die man in der Hs. findet, als Norm der Inter-
punktion anzunehmen. SpieB hat das aber getan; kein Wunder, wenn



— 406 o

man dann auf Perlen st6Bt, wie die folgende : (S. 66-67) : ... man saget
ich fiinde allweg etwas nilwes vber zwey. Jar hernach abermals vff das fest . ..
Geradezu ein guter Witz ist SpieB aber bei der Abschrift der Hs. St. Gallen
591 (vgl. S. 120, 122 und folgende gerade Seiten) passiert : hier wird statt
Komma usw. immer ein Strich (/) gesetzt. O dieser Strich! der hat gar
nichts mit Interpunktion zu tun, das ist einfach der SchluBstrich des
handschriftlichen ¢ oder g, die in einen Querstrich mit angehingtem senk-
rechten Haarstrich endigen. Wers nicht glauben will, der sehe auf
Tafel 19 nach oder zdhle einmal aus, wie oft auf Seite 120, 122 usw. ein
solcher Strich auf ein Wort folgt, das mit ¢# oder g endet. Man lese etwa :
Die do he!] von gott gehebet| wunderliche gesicht/ .... Da hoért natiirlich
alles auf, und ich will die Untersuchung iiber die Genauigkeit der von Spief3
gehandhabten Editionstechnik auch abschlieBen.

Neben den Textausgaben bietet das Buch von SpieB manches, was
der Beachtung wert ist. In seinen rein historischen Untersuchungen hat
er interessantes Material beigebracht: ich wiirde ein Unrecht begehen,
wenn ich das nicht anerkennen wiirde. Insbesondere ist Spie8 dem
Nachleben der Ursulalegende nachgegangen und hat auch die sog. Reve-
lationes B. Elisabeth auf deren Herkunft untersucht. Beides hitte eigentlich
Stoff zu einer eigenen Abhandlung bieten koénnen : zu einer Untersuchung
iiber den Wolhusensis gehoren diese Abhandlungen nur iz obliguo. Uber
die Kritik, die SpieB an Oligers Darlegungen iiber die Revelationes B. Elisa-
beth iibt, wird sich vielleicht der Angegriffene selbst auBern. Mir scheint,
daB hier SpieB manches Zutreffende gesagt hat, ohne indessen etwas Ab-
schlieBendes zu bieten ; denn die Frage, wem die Revelationes angehoren,
hingt immer noch in der Luft.

Hingegen ist mir an der Art, wie Spie seine Darstellung unterbaut,
aufgefallen, wie er die Vorarbeiten Dritter beniitzt. Ich will nicht davon
reden, daB immer wieder Finke und Bernhart mit langen Zitaten auf-
tauchen und bei der Darlegung der Verhiltnisse bei Elisabeths Schriften
Roth seitenweise als einzige Quelle herhalten mul. Viel schlimmer ist,
daB auf S. 69-92 (24 Seiten hindurch) immer wieder Levison und noch
einmal Levison und nur Levison zitiert wird, und zwar in seitenlangen
Zitaten. Ein solches Vorgehen, bei dem es leicht ist, dicke Biicher zu
schreiben, sieht aufs Haar nach Raub und Pliinderung aus und wider-
spricht dem gesunden literarischen Gebrauch.

In ahnlicher Weise wird S. 240-248 Oliger ausgepliindert, ohne dafB
ihm die Ehre der Zitation zuteil oder erwdhnt wiirde, dal3 hier Oliger zur
Rede kime. Und doch stammt auf diesen neun Seiten (S. 242 Anm. 3
ausgenominen) sozusagen kein einziges Wort von SpieB, auch wenn er
einige Quellenzitate Oligers schlieBlich nachgeschlagen und diese weiter-
gefiihrt hat. Man vergleiche : S. 240 f.: Quid autem ibi ... aus Oliger 25 ;
S. 241 Et dterum : Filia ... aus Oliger 25; S. 242 Ef, ut in swis ... aus
Oliger 25 ; das. der Hinweis auf die italienische Ubersetzung der Med. vitae
Christi aus Oliger 25 (ibrigens vgl. zu den Meditationes : C. Fischer O. F. M.,
Die Meditationes Vitae Christi. Diss. Fribourg 1932); S. 242 f. tlber
Marianus von Florenz aus Oliger das.; S. 243 Anm. 1 aus Oliger 26 f.;



S. 244 Duodecim praecipuos ... und Anm. 2 aus Oliger 28; S. 28 iiber
Oudin aus Oliger 28, iiber die von Wadding beniitzten Hss. aus Oliger 29,
die Stelle Bis 1926 ... aus Oliger 30; S. 245 ff. die Darlegungen iiber die
Hss. der Rev. wieder aus Oliger (der hier nebenbei zitiert wird) ; S. 245
Anm. 3 aus Oliger 245; usw. Man hidtte aber zum mindesten erwarten
diirfen, daB SpieB S. 247 wenigstens eine selbstindige Inhaltsangabe der
Rev. bote, die er ja S. 229-240 (aber auch hier wieder nach einer lingst
gedruckten Ubersetzung) deutsch herausgibt. Aber keine Spur davon;

auch hier muBte wieder Oliger herhalten, ohne zitiert zu werden.

vergleiche :

Oliger :

Avgumentum Rev. B. Elisabeth prin-
cipale est Vita B. Mariae Virginis,
quae dimidiam feve partem opusculi
primitive occupat, cui intermiscuntur
etusdem B. Maviae Virginis exhoy-
tationes, quae solae in Rev. 1, 2, 3, 8
continentur. Bis intervenit S. Jo-
hannes Ev., ut notarius (Rev. 3) et
ut confessor B. Flisabeth (Rev. 10).
Tres ultimae Revelationes (11, 12,
13) colloquium consolatorium et ex-
hortationes I). Nostri Jesu Chyvisti
continent usw.

Man

SpieB3 :
Den Hauptinhalt der Offenbarungen
der Ps.-Elisabeth bilden Gedanken
aus dem Muttergotiesleben, die bei-
nahe die Hdlfte des urspriinglichen
Traktitchens in Anspruch nehmen.
Mt Schildevungen aus dem Marien-
leben wevden Evmahnungen der aller-
seligsten Jungfrau vevbunden, die vor
allem in den Kap. 1, 2, 3, 8 ent-
halten sind. Zweimal evscheint der
hl. Evangelist Johannes, einmal als
Schreiber der Urkunde im 3. Kap.
und ein andermal im r1o. Kap. als

Beichtvater dev hl. Elisabeth. Die
drei letzten Kapitel enthalten ein
trostendes Zwiegesprich und Evmah-
nungen des Heilandes, usw.

Das geht so weiter die ganze Seite hindurch bis ... #bersteigen wiirde.

Ein solches Verfahren ist natiirlich nicht mehr angangig. Aber wer
sich die Geduld nehmen wiirde, konnte es noch des 6ftern im Buch fest-
stellen (vgl. etwa S. 227 Habuit sancta ista ... aus Roth LXI).

Ungenauigkeiten und Druckfehler sind tiber das ganze Buch zerstreut :
S. 46 Anm. 1: Preyer statt Preger, S. 365 Rieger, was wohl Rieder (oder
Preger ?) sein soll ; S. 249 ist das Sterbedatum der Elisabeth von Reuthe
mit r403 (statt 1420) falsch aus Oliger kopiert worden ; S. 368 steht etwas
vom Italiener Venturini, der Venturino von Bergamo O. P. heillen sollte ;
S. 363 ist Seuse 1361 statt 1365 gestorben. — Ahnlicherweise sind zahl-
reiche Quellenangaben ungenau : was soll man etwa anfangen mit Angaben
wie : etne Solothurner Incunabel des Jahves 1517 (sic ! vgl. S. 191), Solothurn,
Inc. G. 515 (S. 217), Incunabel 516 Kantonsbibl. Solothurn pag. I.
(S. 361), wenn man weder den Titel noch Druckort noch Erscheinungsjahr
dieser Drucke erfahrt. Weil wir grad von Erscheinungsjahr reden : Spiel
fahrt S. 113 Anm. mit groBem Geschiitz auf, weil das Biichlein von David-
WindstoBer (diese bekommt ohnehin mancherlei zu hoéren, auch daf3 sie



— 408 —

einmal eine Stelle aus Roth unzitiert anfithre !) ohne Angabe des Erschei-
nungsjahres herauskam. Frage: Warum hat denn auch das Buch von
SpieB kein Datum auf Deckel und Titelblatt ?

Rom. Dominikus Planzer O. P.

Georg Boner : Das Predigerkloster in Basel von der Griindung bis zur
Klosterreform. 1233-1429. Basel 1935. Sonderdruck aus Basler Zeitschrift
fiir Geschichte, Bd. 33-34, 1934-35. 263 SS.

Der erste Teil dieser sehr beachtenswerten Monographie des bedeu-
tendsten Predigerklosters der deutschen Schweiz ist von uns bereits
besprochen worden (s. Bd. 29, 1935, 295-97). Der Gehalt des zweiten
Teils rechtfertigt eine auch etwas verspitete Anzeige; denn hier riicken
Probleme in den Vordergrund, die durchaus allgemeines Interesse bean-
spruchen diirfen. Dargestellt werden die Seelsorge (VI. Kap.), das religids-
geistige Leben des Konvents (VII. Kap.) und die Stellung des Klosters
in den politischen und kirchenpolitischen Kampfen der Zeit (VIII. Kap).
In einem ausfithrlichen Anhang (216-42) gibt Boner ecine sorgfiltige Liste
der Prioren, Subprioren, Lektoren und Prokuratoren des Konvents.

Noch einmal wird hier bewult, wie sehr unsere Kenntnisse der Ge-
schichte einzelner Predigerkonvente durch den Quellenmangel der deutschen
Ordensprovinz, der Teutonia, eingeengt werden. Was lokale Quellen zu
bieten vermdégen, was nicht, verdeutlicht die Geschichte des Basler Kon-
vents ganz besonders. Ein selten reicher Urkundenbestand ist vorhanden
und die Geschichtsschreibung ist immerhin bedeutender als an andern
Orten. Trotzdem gelingen auch hier fiir viele wichtige Zusammenhinge
nur knappe Umrisse. Die Familiengeschichte freilich kommt in den sorg-
faltig ausgewerteten Stiftungsurkunden stark zur Geltung. So laBt sich
auch der soziale Bereich der Seelsorge ziemlich gut umgrenzen (s. p. 120-132).
Aber tiber die Inquisitionstidtigkeit bleiben die Nachrichten doch sehr
diirftig (p. 116) ; gemessen an dem, was sic war, riickt auch die Predigt-
tatigkeit in ein schwaches Licht (109-116). Die Beziehungen zu Albert d. Gr.
lassen sich nur in diirftigen Linien festhalten (p. 162). Wenn die Darstel-
lung der ziemlich engen Verbindungen der Predigerbriider zu den in Basel
stark verbreiteten Beginen etwas weiter ausgreift (132-144), so erschépfen
sich doch auch hier die Nachrichten im wesentlichen in den Stiftungen,
familidren Zusammenhidngen einzelner Beginen mit Predigern und etwa
in der Nennung von Beichtvatern. Die eigentlichen Motive aber, warum
es trotz der noch gegen Ende des XIV. Jahrhunderts bezeugten IFreund-
schaft der Beginen mit den Predigern zum entscheidenden Kampf vorab
Joh. Miilbergs gegen die Beginen kommt (diese Auseinandersetzung ist
von Boner p. 137-143 gut geschildert), sind kaum zu erkennen. Ohne
Zweifel haben dabei nicht allein die allgemeineren Vorwiirfe mitgewirkt.
Schade, dafl Boner in der Darstellung dieses Kampfes Miilbergs die Stelle
in der Flugschrift: Die Reformation Kaiser Sigmunds (hrg. von K. Beer,
Beih. z. d. Deutschen Reichstagsakten, Stuttgart 1933, 935) nicht bekannt



geworden ist. Ein Vergleich mit Boner (138-140) zeigt, daB in der Flug-
schrift die lokale Tradition stark nachgewirkt hat.

Besser unterrichtet sind wir iliber das Bibliothekswesen, da immerhin
ein ansehnlicher Rest der Biicher erhalten geblieben ist. Aber wir emp-
finden es wiederum als schmerzlich, daf3 wir uns mit bescheidenen Nach-
richten iiber das mystische Leben in Basel begniigen miissen. Gewil3
fehlt es Basel an einer wirklich hervorragenden Personlichkeit, die sich
mit einem der groBen Mystiker messen lieBe. Aber die Intensitit des
mystischen Lebens liBt sich kaum an einer Persénlichkeit allein messen.
Der ohnehin liickenhafte Biicherbestand erlaubt keinen unbedingt giiltigen
SchluB3. Vielleicht zieht Boner in der Bewertung der Basler Mystik die
ungiinstige Quellenlage doch zu wenig in Rechnung (p. 178). U. E. deuten
z. B. die Beziehungen von Bruder Klaus zu DBasel auf eine starkere
Tradition hin, ohne dafl hiebei die Stellung des Elsasses tiberschen zu
werden braucht. Aber auch so verdient natiirlich Boners Darstellung iiber
die Beziehungen Basels zur Mystik besondere Beachtung.

Das letzte Kapitel ist am geschlossensten. Man sieht an der Ent-
wicklung der kirchenpolitischen Kampfe in Basel, Boner zeigt es sehr
deutlich, daB3 bei der Zeichnung derartiger Konflikte nicht zu schematisch
verfahren werden darf. Selbst die papsttreuen Dominikaner sind sich nicht
immer gleich geblieben. Die Personlichkeiten treten gegen Ende des
XIV. Jahrhunderts denn auch schirfer umrissen hervor. Am treuesten
sind die Charaktere des Provinzials Ulrich Theobaldi von Altkirch, der
Briider Peter und Johann von Laufen und vor allem des BufBlpredigers
und unermiidlichen Kéampfers Joh. Miilberg iiberliefert. Joh. Miilberg
deutet nun auf eine andere wichtige Frage hin.

Die Wende des XIV. zum XV. Jahrhundert bezeichnet in der Ent-
wicklung des Klosters den entscheidenden Wandel. Der Niedergang des
klosterlichen Lebens zeichnet sich in Basel nicht so markant ab wie in
anderen Konventen. Dem entspricht auch die nicht sehr klare Motivierung
des Zerfalls. Boner glaubt die Griinde hiefiir weniger in der bekannten
Pest von 1349-1350 und ihren Folgen zu erblicken als vielmehr im engen
Zusammenhang der Prediger mit den obersten Gesellschaftsschichten.
Dieser habe den Bruch des Armutideals beschleunigt und vertieft (187).
U. E. ist dieses Motiv in seiner Bedeutung etwas iiberbetont. AuBer
Zweifel steht jedoch eine weitgehende Preisgabe des Ordensideals. Etliche
chronikalische Nachrichten und vor allem die fiir die Reform mafBgebende
Lebensordnung des Generals Barthol. Texiers von 1429 deuten auf den
sittlichen Niedergang. Aber die Personlichkeit Miilbergs ist doch zu eigen-
artig, als daB wir nicht, mit Boner, sehr wohl an Reformbestrebungen
vor dem endgiiltigen Durchbruch der Erneuerung denken miissen. Hoffent-
lich ist es Boner vergénnt, seinem Versprechen gemif3 (p. 188 Anm. 117),
die Geschichte des reformierten Konventes (1429-1529) zu schreiben.

Die vorliegende Arbeit ist stark systematisch aufgebaut, der Flu3
der sonst guten Darstellung wird dadurch etwas behindert und kleinere
Wiederholungen sind hiebei kaum zu vermeiden. Doch ist auch dieser
Teil ausgezeichnet durch gewissenhafte Beniitzung der Quellen und ein



wohl abgewogenes und ruhiges Bewerten der historischen Vorginge. Als
Ganzes genommen ist diese Klostergeschichte eine fiir die Orts- und
Ordensgeschichte sehr erfreuliche Leistung.

0. Vasella.

Jordan, Dr Joseph. A fravers les siécles. T. II. De la Révolution
francaise @ nos jours. Fribourg, Fragniére Freres, 1935. 335 p. Fr. 6.—.

Nous avons rendu compte (Revue, 1934, p. 228) du premier volume de
cet ouvrage, qui fait partie d’une collection d’enseignement pratique publiée
par M. Pierre Aeby et M. Gaston Michel. Vu sa destination, ce manuel fait
assez large, nous l'avons déja dit, la part de 'histoire économique ; il se
préoccupe des idéesd’ordre social et, spécialement dans ce volume, des progrés
de la colonisation. Etant donnée I'importance, pour la génération actuelle, de
la Révolution frangaise, des événements qui l'ont suivie au cours du
XIXme siécle et enfin de la grande guerre ainsi que des bouleversements
qui en sont, aujourd’hui, la consé quence, 'auteur a développé son exposé,
dans ce deuxiéme volume, beaucoup plus que dans le premier. De
nombreuses cartes, empruntées spécialement a I'Histoire contemporaine
de MM. Malet et Isaac, permettent de suivre aisément les transformations
qui se sont produites depuis un siecle et demi.

L’histoire religieuse occupe, dans ce volume, une place qu’on trouvera
un peu courte : 8 pages du 28m¢ et dernier chapitre et naturellement quelques
notices au cours des chapitres précédents. Ce qui est dit de I'ltalie, p. 250,
est un peu sommaire ; p. 320, la définition du modernisme est insuffisante,
et il est exagéré de prétendre que Léon XIII a ramené a 1|'Eglise
catholique les Arméniens (p. 325). Un manuel doit viser avant tout a la
clarté, la simplicité et la briéveté. On n’y cherchera pas '’exposé nuancé que
peut seule fournir une histoire détaillée. On s’accordera, par contre, a
reconnaitre a M. Jordan le mérite d’avoir offert 4 nos éléves une histoire
limpide et compréhensive, qui, par les préoccupations spéciales qui l'ont
inspirée, le point de vue suisse et nettement catholique qui 'anime, ditfére
des livres scolaires dont on devait, jusqu’ici, se contenter en pays romand.

L. Weber.

Concilium Basiliense. Studien und Quellen zur Geschichte des Concils
von Basel. VIII. Band. Helbling und Lichtenhahn, Basel 1936. wviII-
477 SS. gr. 8. Fr. 74.

Mit dem VIII. Bande ist die grofie Quellensammlung « Concilium
Basiliense », die Johannes Haller 1895 begriindet hat, abgeschlossen worden.
Der SchluBband ist nicht mehr so umfangreich geworden wie sein letzter
Vorgianger Bd. VI (siehe Besprechung in dieser Zeitschrift 1929, S. 65-72).
Er besteht aus zwei groBen und zwei kleinen Teilen und wird eingeleitet
durch die Handakten des Konzilsprisidenten Kavdinal Julian Cesarini,
wie sie als Codex Cusanus in der Bibliothek des Hospitals zu Cues an der



Mosel als amtliches Material gesammelt und aufbewahrt sind. Bekannt-
lich war Nikolaus von Cues selbst jahrelang als Beamter des Konzils in
Basel tiatig. Johannes Haller hat die Akten gefunden und Prof. Dr. Hein-
rich Dannenbauer (Tiibingen) hat ihre Ausgabe besorgt. Sie bereichern
unsere Kenntnis iiber die Anfinge und den Verlauf der Reformverhand-
lungen wesentlich, wahrend Haller im ersten Bande nur spirlichen Auf-
schluB — ein knappes Dutzend Aktenstiicke — zu bieten vermochte,
Juan de Segovia, der Geschichtsschreiber des Konzils, sich hieriiber aufler-
ordentlich kurz hielt. 23 gréBere und kleinere Stiicke des Sammelbandes
entpuppten sich als Reformantrige, Denkschriften, Gutachten und Dekret-
entwiirfe aus den ersten Jahren des Konzils, und zwar handelt es sich
nicht um Abschriften, sondern um die Originale der Aktenstiicke, wie
sie dem Konzil eingereicht worden sind. Oft ist am Rand der Inhalt der
einzelnen Abschnitte in kurzen Sitzen oder Schlagworten zusammen-
gefaBBt : es ist die Handschrift des Kardinallegaten Cesarini selbst.

Der Herausgeber hat die Akten, die ihrem Inhalt nach — etwa
Wahlen, Expektanzen, Annaten, Orden, kirchliche Zucht — nicht zu
gruppieren waren, da alle diese Fragen in einem einzigen Akt zur Sprache
kommen koénnen, versucht, zeitlich zu ordnen und mit den einschligigen
Stellen aus dem kanonischen Rechte zu vergleichen, woraus sich ergibt,
daB die in Basel gestellten Antrage oft betrichtlich weniger revolutionar
sind, als es manchmal auf den ersten Blick scheinen mdéchte, sondern dafB
sie im geschriebenen Recht der Kirche begriindet sind. Wertvoll sind
dabei auch die Verweise auf die Verhandlungen des Konstanzer Konazils,
wo wiederholt dieselben Fragen schon behandelt worden sind.

Das erste Aktenstiick bietet die Reformantrige eines ungenannten,
offenbar italienischen Prilaten des Benediktinerordens aus den ersten
Zeiten des Konzils, wohl erste Hilfte 1432 (von dem auch Nr. 14 stammt),
der vom Konzil Reform der Kirche, aber auch die Herstellung und
Sicherung des Weltfriedens erwartet. In dasselbe Jahr fillt Nr. 2, das
Gutachten des Mailinder Juristen Franciscus de Cruce, das sich fast aus-
schlieBlich mit der Reform der Kurialbehdrden, der Kanzlei und der Rota
befaBt. Da er selber der Kanzlei angehorte, war er in der Lage, von den
eingerissenen MiBbriuchen und dem zihen Widerstand, auf den Besserungs-
versuche bei den Kurialisten stoBen muBten, ein deutliches Bild zu ent-
werfen. Nr. 4, von einem spanischen Verfasser, gieBt die Schale des Zornes
iber die Pralaten aus: sie sind an allem schuld : versorgen nur ihre un-
wissenden Verwandten und Diener mit Pfriinden, weihen Untaugliche zu
Priestern, leben herrlich und in Freuden, bedriicken ihre Kleriker mit
Steuern und Abgaben und nehmen ihnen auch noch ihre Zehnten weg.
Wer sich zur Wehr setzt, wird eingesperrt. Uber die Zustinde an den
deutschen Dom- und Stiftskapiteln entwirft die Denkschrift des Wiirz-
burger Domherrn Albert Schenk von Limburg (Nr. 5) kein schmeichel-
haftes Bild. Die Jiingern werden von den Altern riicksichtslos tyranni-
siert, sie nehmen den Hauptteil der Einkiinfte fiir sich, iiberlassen den
Jiingern aber die Lasten und erpressen hohe Aufnahmegebiihren. Ahnlich
klagt Nr. 6, eine anonyme Denkschrift des Jahres 1433, die aber auch die



Minner- und Frauenkléster in den Kreis der Betrachtung einbezieht, wo
namentlich das Mangeln der Visitation der Kloster beklagt wird, die zu
Versorgungsanstalten geworden sind. Nr. 7, wiederum ein anonymer
Antrag eines franzosischen Gelehrten, befaflt sich mit der Frage der
Expektanz, der Anwartschaft auf geistliche Pfriinden, deren génzliche
Abschaffung fiir viele Kleriker und namentlich fiir die Universitatsbesucher
beinahe eine Existenzfrage wiirde. Er ist darum nicht dafir, deren Ver-
leihungsrecht dem Papste zu entziehen, nur MilBbrdauche sollten hierin
abgestellt werden. Schwere Anklagen wiederum gegen die Prilaten erhebt
eine umfangreiche Denkschrift des Magisters Matthaus Meynage von
Angers (Nr. 8). An allem sind die Prdlaten und Stiftsherren schuld, sogar
an den pipstlichen Eingriffen in die Besetzung der Bistiimer. Die
Kanoniker taugen selber nichts und waihlen oft einen Mann ihrer ecigenen
Art zum Bischof. Auch die Pfriindenhiaufung in einer Hand wirkt sehr
unheilvoll durch Vernachldassigung des Gottesdienstes. Unter den Pfarr-
geistlichen ist eine ganze Menge unbrauchbarer Personen, denen oft die
notwendigsten Kenntnisse abgehen und die den geistlichen Stand zum
Gesp6tt machen. Interessant ist, was er als Mindestforderung von einem
Pfarrer verlangt: Kenntnis der Glaubensartikel, der Sakramente, der
Werke der Barmherzigkeit, der Todsiinden, von welchen der Pfarrer
und von welchen nur der Bischof oder der Papst absolvieren koénnen,
dazu Lesen, Grammatik und Singen — Cesarini hdlt es fiir notwendig,
auch eigens noch die Kenntnis der Consecrationsworte als erforderlich
einzufiigen ! Zum Vergleiche hat der Herausgeber eine Stelle aus einem
Dekrete Innozenz' IV. (1243-1254) angefiigt, worin es heiflt: Fiir die
niedern Geistlichen geniigt es, soviel vom Glauben zu wissen wie die Laien,
namlich, daB es einen die Guten belohnenden Gott gibt, auBerdem noch,
daB im Altarssakrament der Leib Christi gegenwirtig gemacht wird. Im
iibrigen geniigt fiir sie, implicite zu glauben, was die Kirche glaubt. Sehr
ausfiihrlich sind die Klagen iiber die Ubergriffe der Laien in das kirchliche
Gebiet, Stérung der kirchlichen Gerichtsbarkeit, MiBachtung der Immunitit
der Geistlichen, welche Klagen aber auch von den Spaniern und Deutschen
erhoben werden. Bei der Untersuchung einer kleinern Denkschrift (8a)
von demselben Meynage fand der Herausgeber, daB3 sie sich streckenweise
mit einer Denkschrift aus dem Jahre 1312 ans Konzil von Vienne deckt.
Daraus ergibt sich, daB man sowohl 1312 wie 1432 vom Konzil fiir die
gleichen Dinge Abhilfe erhoftte. Der Herausgeber bemerkt hiezu mit Recht:
« Die Unordnung in der Kirche ist also nicht — wie man oft gemeint
hat — erst eine Folge des groBen Schismas oder auch des Avignonesischen
Papsttums ; sie ist viel ilter, reicht mindestens ins 13. Jahrhundert zuriick
und wahrscheinlich wird man behaupten diirfen : die Kirche des Mittel-
alters konnte niemals Anspruch darauf erheben, ihr Ideal auch nur entfernt
zu verwirklichen. Diese Erkenntnis notigt nun aber auch zu einer gerech-
teren Beurteilung der vergeblichen Bemihungen des Basler Konzils um
die Kirchenreform ». Entschiedenen Reformeifer offenbaren auch die
Denkschriften Nr. 9 (anonym) und 10 des Bischofs Joh. Schele von Liibeck,
der unter den deutschen Bischofen am Konzil die Fihrung hatte. Er



— 413 —

verlangt regelmafBige Wiederholung des Konzils, Reform des Papsttums
und der Papstwahl, des Kardinalkollegiums, das nicht nur aus Italienern
und Franzosen bestehen soll, Reform des Kirchenstaates, dessen geordneter
Zustand geniigend Einnahmen bringt, so daB der pdpstliche Hof auf
Kommenden, Annaten, Reservationen, Servitien, Expektanzen verzichten
kann. Necu ist die Forderung : ein Primas mit einem Nationalkonzil an der
Spitze der einzelnen Landeskirchen soll die Aufsicht fiithren iiber die
Metropoliten und Bischoéfe mit ihren Synoden, soll sie visitieren und zu
regelmédBiger Visitation anhalten. Um die Hauptquelle der Unsittlichkeit
bei dem Klerus zu verstopfen, verlangt er Abschaffung des erzwungenen
Zolibats ! Das Reformprogramm des Liibecker Bischofs ist das umfang-
reichste von allen, zumal er auch noch eine Anzahl Vorschlige zur
Besserung des weltlichen Standes, d. h. des Roémischen Reiches vor-
brachte : die Macht der Krone, die ganz darniederliegt, also des Konigs,
soll dadurch gehoben werden, da3 das Erbland Kaiser Sigismunds, Béhmen,
dem Reich einverleibt und als Reichsland dem jeweiligen Kaiser zur Nutz-
nieBung iberlassen werde. Nr. 11 ist ein anonymer Antrag fiir das Simonie-
dekret, mit welcher Frage sich 1433 das Konzil wiederum zu beschiftigen
beginnt : Kein geistliches Gut darf gegen eine weltliche Gegenleistung
irgendwelcher Art verlichen werden; damit werden auch dic Annaten
und adhnliche Abgaben an die Kurie als Simonie gebrandmarkt. In einem
umgearbeiteten Entwurf ist Cesarini im wesentlichen derselben Meinung.
Der Vorschlag wurde erst 1435 in erheblich veranderter Form zum Dekret.
Mit der Reform seines Ordens befaB3t sich die Denkschrift eines italienischen
Benediktinerabtes aus dem Spadtsommer 1434 (Nr. 14). In der Sache
selber aber ist nicht viel geschehen. Das alte Klagelied iiber die Verletzung
der kirchlichen Freiheiten durch die weltliche Gewalt, das wir schon in
verschiedenen Reformgutachten und Eingaben gehért haben, wiederholt
sich ausfiihrlich in den Denkschriften 15, 16 und 17 eines Franzosen, die
sich in breiter Schilderung der mannigfachen Ubergriffe ergehen. Den
Entwurf fiir ein Dekret gegen die Simonie und die Konkubinarier enthalt
Nr. 18, der alles Heil von der Wiedereinschiarfung der alten Vorschriften
und der Androhung alter und neuer Strafen erwartet, also im Grunde
nichts anderes als eine Wiederholung der zahlreichen Kanones des kirch-
lichen Gesetzbuches. Unersetzlich ist der Verlust des groBen Reform-
planes Kardinal Cesarinis, den er 1435 ausarbeitete. Dieser Verlust wird
auch nicht ausgeglichen durch Nr. 19 und 20, zwei franzésische Denk-
schriften, die in die nichste Nachbarschaft des verlorenen Dokumentes
gehéren. Sie beschiftigen sich u. a. mit der Reform des Kirchenhauptes
und verlangen Beschrinkung der pépstlichen Macht. Sie machen den
Vorschlag, bei der Papstwahl solle man sich nicht immer auf den Kreis
der Kardinile beschrianken, denn schon oft habe man es erlebt, dal3 aus
einem guten Kardinal ein schlechter Papst geworden ist; ferner sollen
im Kardinalskollegium die verschiedenen Nationen angemessen vertreten
sein ; auch gelehrte Theologen und Juristen sollen Aufnahme finden. Der
Inhalt bietet nichts Uberraschendes, iiberraschend ist darin vielmehr die
Zuversicht und die véllige Einseitigkeit, mit der der Verfasser im Jahre



1435 immer noch die Krankheit der Kirche mit ihren tausend Leiden an
einem einzigen Punkte zu heilen gedenkt : reformato capite faciliter
possunt membra inferiora reformari. Mit Recht fragt der Herausgeber,
wie der Papst, dem man seine Macht genommen habe, wohl leicht die
Kirche reformieren kénne, und er glaubt zwischen den Zeilen das Ziel
zu erkennen, das bald, 1438, Wirklichkeit wurde : die selbstindige franzé-
sische Landeskirche mit ihren gallikanischen Freiheiten. Weniger wichtig
und von untergeordneter Bedeutung ist die Denkschrift des Pariser
Magisters Jean Beaupére iiber die Reform an den Universititen (Nr. 21).
Das SchluBlstiick (22) gehért nicht zu den dem Konzil eingereichten
Antragen und Gutachten, sondern es enthalt die Reformstatuten, die
Cesarini fiir die Kanoniker der Basler Domkirche nach einer eingehenden
Visitation aufgestellt hat, wohl 1434. Es handelt iiber die wiirdige Feier
des Gottesdienstes, die Chorpflicht und die Verteilung der Stipendien ;
verboten wird das Wiirfelspiel, die Teilnahme an Tanzen (torneamenta
astiludia vel coreis). Eingescharft wird besonders das Unstatthafte der
Konkubinenwirtschaft. Wer sich ihrer schuldig macht, soll mit Verlust
seiner samtlichen Benefizien bestraft werden.

Sehr beachtlich sind die SchluBfolgerungen, die Dannenbauer am
Ende seiner Untersuchungen zieht, und worin er die Frage untersucht,
warum die Reformarbeit des Konzils Stiimperei geblieben und fast keine
Wirkung gehabt habe. Er wendet sich gegen den von kirchlicher Seite
erhobenen Vorwurf, das Konzil habe durch seine revolutiondre Gesinnung
und den unkirchlichen Radikalismus die monarchische Verfassung der
Kirche mit Zerstérung bedroht. Dieses Verdammungsurteil sei ungerecht,
die Dekrete iiber die Reform des Hauptes seien vielmehr als gemiaBigt
zu bezeichnen, geméaBigter als die gallikanischen Freiheiten vom Jahre 1408,
die als Vorlage dienten. Das Konzil habe aus den Antrigen und Denk-
schriften eine griindliche Auslese gehalten und habe umsichtig und mafBvoll
das Brauchbare herausgehoben und radikale Neuerungen vermieden. Aber
selbst die eingereichten Denkschriften verdienten keineswegs in Bausch
und Bogen den Vorwurf des Radikalismus oder auch nur der einseitigen
Kritik an Papst und Kurie; bei manchen iiberrasche vielmehr deren
mafvolle Gesinnung gegen die Kurie. Man wird hier dem Verfasser weit-
gehend recht geben. Aber in der Absetzung des Papstes, der Wahl eines
Gegenpapstes und in der Dogmatisierung der Superioritit des Konzils
iiber den Papst offenbart sich eine wahrhaft revolutionire Gesinnung.
Alles was zur Entlastung der Konzilsviter von diesem Vorwurf angefiihrt
wird, ist untergeordneter Natur. Im vorliegenden Bande allerdings werden
jene obigen wichtigsten Fragen des Konzils kaum gestreift.

Es ist ferner kein Zweifel, daB die Durchfiihrung des Basler Reform-
werkes in weitem MafBe geeignet gewesen wire, die schlimmsten Ubel-
stinde des kirchlichen Lebens einzudimmen und fiir die Reform Aus-
gezeichnetes zu leisten, aber es fehlte weithin, auch bei jenen, die die
Beschliisse fal3ten, der gute Wille, sie auszufiihren, namentlich wenn auch
sie selber davon betroffen wurden. Der Herausgeber stellt die Behauptung
auf : « Was auf dem Verwaltungswege fiir die Reform der Kirche getan



— 415 —

werden konnte, wire durch die in Basel beabsichtigten MaBnahmen
sicherlich geschehen », und fiihrt zum Beweise an, dafl die Reformdekrete
des Konzils von Trient, wenigstens soweit sie die Reform der Glieder
betreffen, von dem in Basel Angestrebten sich nicht allzusehr unterscheiden.
Diese Erklarung vermag jedoch die Frage kaum erschopfend zu beant-
worten. Zweifellos mangelte es dem schismatischen Konzil auch an mora-
lischem Ansehen. Richtig wiederum ist die Bemerkung, daB nicht Ver-
waltungsmafBnahmen allein eine zerriittete Kirche wiederbeleben konnten.
Es bedarf hierzu vielmehr einer neuen Idee, eines neuen Frommigkeits-
ideals, das die Gemiiter ergreift und zum Handeln und Opfern fihig macht.
In der Kirche hat sich dieses regelmaflig in den neuen Ordensgriindungen
(Cluny, Citeaux, I'ranziskus, Dominikus) gezeigt, so im XVI. Jahrhundert
noch durch die Jesuiten, Theatiner, Oratorianer, Kapuziner. In Basel aber
hat man von diesem Geiste nichts gespiirt : «sie verharren treufleiBig und
gewissenhaft durchaus im Verordnen und Verbieten». Es fehlte jedes
Gefiihl dafiir, daBl Programme und Paragraphen nutzlos sind, wenn sie
kein neuer. Geist belebt. Aus all den vielen Klagen und Anklagen, Vor-
schligen und Wiinschen hért man fast nie einen wirklich religiosen Ton
heraus. Die ganze Kirche erscheint lediglich als ein Verwaltungsinstitut,
dem auf dem Verwaltungswege zu helfen ist. « Freilich, ein neues Frommig-
keitsideal ist nicht durch Verordnungen zu schaffen, und dafiir ist auch
nicht eine Versammlung von Prilaten und Doktoren zustandig, das ist
zu allen Zeiten groBen Personlichkeiten vorbehalten. Und die fehlen in
Basel und fehlen in der ganzen Zeit ».

In den Rahmen einer umfassenden Basler Konzils-Publikation gehéort
zweifellos auch die zweite Schilderung der Stadt Basel (Descriptio altera
urbis Basileae 1438), dieses gescheite und anmutige Werklein des Huma-
nisten Enea Silvio (die erste Beschreibung ist im V. Bande verdffentlicht),
zumal die bisherigen Ausgaben durch Preiswerk und Wolkan in manchen
Punkten verbesserungsbediirftig waren. Die Ausgabe besorgte Alfred
Hartmann. H. G. Wackernagel (Basel) gibt die Stallvechnungen des Kar-
dinals Ludwig Aleman von Arles, des Fiihrers des schismatisch gewordenen
Konzils von 1445 heraus, die auch beachtenswerte Mitteilungen zur- schweiz.
Geschichte bringen. Einen groBen Umfang (von S. 265-428) nehmen endlich
die Protokolle ein iiber die 1447 in Lyon und Genf gehaltenen Konferenzen
zur Beilegung des Schismas, herausgegeben von t Gabriel Perouse, Archi-
var in Chambéry. Fiir die Geschichte des Gegenpapstes Felix V. und die
wichtigen Vorgange des Jahres 1447 bleibt diese Quelle grundlegend. Der
Band schlieBt mit einem gewissenhaft gearbeiteten Register ab.

Einsiedeln. Karl Schonenberger.

La dispute de Lausanne. Textes choisis et adaptés par René Deluz
avec une introduction historique par Henri Meylan. (Cahiers de la Faculté
de théologie de I’ Université de Lausanne, VIII). Lausanne, 1936 ; 146 p.

La Revue a rendu compte (1928, p. 314) de l'édition des Actes de la
Dispute de Lausanne de 1536, publiée en 1928, par M. Arthur Piaget.



_416...._

A T'occasion du quatriéme centenaire de la Réforme, a la demande de la
faculté théologique de I'Université de Lausanne, M. le pasteur Deluz a
reproduit un certain nombre de ces pages. Il a modernisé¢ le texte, tout
en cherchant a lui conserver un cachet de vétusté, et I'a accompagné de
notes, destinées principalement a expliquer des expressions jugées peu
claires pour les lecteurs d’aujourd’hui. Parmi ces notes, quelques-unes
sont discutables ou méme erronées (p. 27, n. 4; 113, n. 2 ; 134, n. 3, etc.) ;
un grand nombre, surtout, sont franchement superflues, tandis que,
inversement, d’'autres termes eussent mérité une explication (par exemple
les « saucitres » dont il est parlé a la p. 82 et 94, les « bénédictions » de la
P- 84, les « chemises » et « robes percées » de la p. 94.) Il aurait, de plus,
fallu prévenir le lecteur que les Actes de la Dispute, loin d’étre une repro-
duction sténographique des débats de 1536, ont été rédigés, aprés coup,
par Viret. Celui-ci avait pris des notes a la Conférence, mais, au cours des
douze années qu’il employa a les mettre au net, il les a incontestablement
retouchées et complétées. C’est ce qui explique pourquoi Farel, et plus encore
Viret, développent ordinairement leur pensée dans d’interminablgs exposés,
chargés d’érudition et bourrés de citations scripturaires, mais qui n’ont
guere l'allure d’'un discours ou du moins d’'une réponse improvisée.

Les extraits que reproduit M. Deluz traitent des principaux sujets
abordés a la Dispute et donnent assez bien l'impression de ce que parait
avoir ¢été la Conférence de 1536 : modérée de ton, du moins si on la compare
avec la polémique de Luther, émaillée, de la part des Réformés, de saillies
ironiques, parfois assez habiles, et de certaines remarques fondées, tandis
que les défenseurs de la tradition catholique ont avancé quelques affirmations
insoutenables. On trouve cependant aussi d’incontestables erreurs dans
la bouche de leurs adversaires.

M. Deluz a groupé les pages qu’il a extraites de la Dispute en chapitres,
munis d'un titre et de sous-titres, qu’il a fait précéder, chaque fois, de
quelques lignes d’introduction. La aussi, il y aurait bien des remarques
a formuler. C’est faire beaucoup d’honneur a Calvin et c’est du moins se
montrer peu difficile que de taxer de « magistrale legon d’histoire des dogmes »
(p. 31) les objections que celui-ci, dans 'une des deux occasions ou il prit
la parole a la Dispute de Lausanne, croit découvrir, contre la croyance
a la présence réelle, dans certains textes de Tertullien, de I’Opus imper-
fectum in Matthaeum et de saint Augustin. M. Meylan, dans l'introduction
historique qu’il a donnée au volume dont nous parlons, renchérit encore :
« Calvin intervient dans le débat avec une science des textes et une maitrise
du sujet qui trahissent le théologien de race, et qui laissent l'adversaire
sans rien a répliquer » (p. 19). Si la réponse n’a pas ¢té donnée a Lausanne,
clle I'a, certes, été depuis.

C’est gratuitement que M. Deluz nous dit : « Blancherose semble ne
plus discuter que pour le plaisir d’entendre encore l'enseignement des
Réformateurs » (p. 66). Blancherose, laique, médecin de son état, animé
de plus de bonne volonté que de savoir théologique, a reconnu son infé-
riorité comme controversiste. Il a émis, au cours de la Dispute, des idées
fausses, qu’il a étayées en outre d’arguments ridicules. Il aurait mieux



— 417 —

fait de suivre le conseil que lui donnaient les ecclésiastiques : celui de
s’abstenir. M. Meylan écrit : « Les prétres avaient toujours refusé jusqu’ici
le combat loval de la discussion » (p. 11); « Blancherose intervient pour
défendre la cause que les clercs abandonnent » (p. 17). En réalité, les
chanoines de la cathédrale, en protestant contre la Dispute et en refusant
d’y comparaitre, ont adopté la seule attitude admissible pour des catho-
liques, sachant bien qu’il appartenait uniquement au Concile de traiter
des questions de doctrine. Nul n’ignorait, au surplus, quelle allait étre
la conclusion de la Dispute de Lausanne, celle que Berne non seulement
souhaitait, mais qu'elle entendait imposer.

M. Meylan rapproche de la Conférence de 1536 les disputes qui se
pratiquaient dans les universités du moyen age. D’abord, il est a pcine
besoin de rappeler que jamais, dans ces dernieres, on ne sc¢ fat permis de
mettre en discussion une vérité de foi. M. Meylan ¢crit que ces disputes
du XIIIme sjecle étaient « 'exercice ou I'étudiant se formait au maniement
de la parole et des arguments » (p. 13). En réalité, elles ¢taient soutenues
ordinairement par un maitre, et exceptionnellement par le Praepositus
scolarum ou bachelier sententiaire, et c’étaient des maitres également,
et peut-étre parfois des éleves, qui formulaient les objections. « I.a dispute,
écrit M. Meylan, était nécessaire pour prendre ses grades. » Le P. Mandonnet,
qui est cité en note, ne dit rien de pareil, et quand M. Meylan conclut qu’un
débat tel que celui de Lausanne avait « pour enjeu non plus un bonnet
de docteur, mais le salut des dmes » (p. 14), sa premiére affirmation est donc
pour le moins contestable, et il est inutile de dire ce que nous pensons de
la seconde. Elle se retrouve dans l'avant-propos, di au Conseil de la Faculté
de théologie : « Ces textes sont actuels au premier chef... On n’est pas
toujours d’accord avec la conception théologique (évidemment!),; on 'est
toujours avec 1’admirable foi qui porte ces hommes, avec I'amour qui les
anime, avec leur certitude d’apporter le véritable salut a leur peuple en
lui rendant I'Evangile. » Il y a, dans cette derniére ligne, 1’énoncé d’une
conviction que les Réformateurs ont peut-étre partagée, qu'on retrouve
dans les polémiques qui ont suivi, mais qu’on est surpris et peiné de lire
dans un volume paraissant sous le patronage d’une faculté universitaire.

L. Weeber.

S. Petrus Canisius Doctor ecclesiae. T. I: Catechismi latini et ger-
manici. Pars secunda : Catechismi germanici. Editionem criticam curavit
Fridericus Streicher S.J. (Societatis Jesu selecti scriptores a patribus
societatis eiusdem editi II). Monachi Bavariae, officina Salesiana (Romae,
Pontificia Universitas Gregoriana) 1936. 4° 35 et 380 p.

Mit der gleichen Sorgfalt und Genauigkeit, die den ersten Band, die
Ausgabe der lateinischen Katechismen, auszeichnete (vgl. unsere Bespre-
chung in dieser Zeitschrift 1934, S. 297 ff.) gibt P. Streicher hier die deutschen
Katechismen heraus, die noch zu Lebzeiten des P. Canisius gedruckt
wurden. Die einzelnen Ausgaben werden in dem Vorwort nach ihrer

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 27



—_ 418 o

Reihenfolge, Verwandtschaft und Einteilung gekennzeichnet. Dabei wird
auch auf das kleine Rétsel eingegangen, das der von Holder auf der Kantons-
bibliothek Freiburg i. U. einst aufgewiesene Katechismus aus dem
XVII. Jahrhundert bietet, in dem eine mit « Datum zu Freiburg i. Ucht-
land 15¢7 » von P. Canisius unterzeichnete Vorrede steht (S. 13). Im
einzelnen folgen von dem kleineren deutschen Katechismus folgende Ab-
drucke : 1. die ersten Ausgaben von Dillingen aus den Jahren 1560 und
1564, wegen ihrer Verschiedenheit in Text und Bildern nebeneinander ;
2. die Ausgaben von Ingolstadt aus den Jahren 1563 bis 1584, ebenfalls
nebeneinander. Von dem kleinsten deutschen Katechismus werden dann
abgedruckt : 1. die Editio princeps, Dillingen 1556, mit den Varianten in
der zweiten Ausgabe von 1558 ; 2. die Ausgabe von 15935, die letzte von
Canisius selbst besorgte, mit den Varianten der vorhergehenden; 3. die
Ausgabe von Wiirzburg von 1581, die von Canisius selbst nicht besorgt
worden zu sein scheint, mit ihren Bildern; 4. die mit Kirchgesingen
verbundene Ausgabe von Konstanz 1594 (Freib. 1596). Hochst miihsam
zusammengestellte Indices zum 1. und 2. Band bilden den SchluB3: ein
Index der Bibelstellen, der benutzten kirchlichen Schriftsteller und Kon-
zilienbeschliisse, endlich ein Register der vorher nicht aufgefiihrten Personen
und ein Sachregister. Aus diesen Ausgaben ersieht man am deutlichsten
die Fiirsorge, die Canisius seinen Katechismen bis in sein hohes Alter
zuwandte, damit, wie er in der Vorrede zum letzten kleinsten Katechismus
sagt, «die reine, gesunde und christliche Lehre Got dem Herrn zu Ehr
und den einfiltigen Kinderen Gottes zu Nutz gelehrt und gefordert wurde ».
Die Katholiken in dem ganzen deutschen Sprachgebiet hat der Heraus-
geber zu groBem Dank verpflichtet fiir das in seiner Schlichtheit besonders
anziehende Denkmal, das er dem zweiten Apostel Deutschlands errichtet
hat. Aber ware es nicht besser gewesen, wenn er seine Zutaten in
deutscher, statt in lateinischer Sprache dargeboten hitte ?

G. Schniiver,

P. Biegfried Wind, O.M. Cap.: Dokumente zur Einfiilhrung der
Kapuziner in die Schweiz (Collectanea helvetico-franciscana). Studien und
Beitridge zur Geschichte der Schweizerischen Kapuzinerprovinz. Sonderheft,
Luzern, St. Fidelis-Buchdruckerei, Wesemlin, 1936, 68 S. 1 fr. 20.

Le P. Alexandre Miiller, ancien Provincial des Capucins, s’était occupé,
comme jeune lecteur, des débuts de I'Ordre des Capucins en Suisse, spécia-
lement d’aprés la correspondance de saint Charles Borromée conservée
a la bibliothéque ambrosienne a Milan. Il avait utilisé le fruit de ses
recherches, mais la mort I'a empéché d’exécuter un dessein qu’il n’avait
jamais abandonné : celui de publier les documents eux-mémes qu’il avait
patiemment réunis. Ce veeu, c’est le P. Wind qui le réalise a sa place. Il
nous donne une sorte de regeste, contenant 131 lettres ou rapports de
saint Charles, de son chargé d’affaires a Rome, César Spetiano, de Melchior
Lussy, de Walter Roll, de Pompeio della Croce, ambassadeur hispano-



milanais en Suisse, de Bonhomini, du cardinal de Cdéme, Secrétaire d’'Etat,
du doyen Heil, du P. Fran¢ois de Bormio, premier supérieur du couvent
d’Altdorf, etc. En assez grand nombre, ces lettres ont déja été publiées,
soit par MM. Steffens et Reinhardt, dans leurs trois volumes de documents
se rapportant a la Nonciature de Bonhomini, soit par M. E. Wymann,
archiviste d'Uri, dans le Geschichtsfreund (T. 52 et 54), par d’autres encore.
Chaque lettre est d’abord résumée en allemand ; puis vient le texte original
du passage essentiel, pour autant qu'il est encore inédit ou qu’il ne comporte
que quelques lignes.

L’auteur a souligné certaines affirmations qui se dégagent de ces textes
et il les a groupées ensuite dans ses conclusions. Il fait ressortir 2 nouveau
(cf. Rev. hist. eccl. suisse, 1935, p. 213 sq.; & la p. 214, n. 2, la présente
brochure était déja annoncée) que, contrairement a ce qui a été répété
plus d’une fois, saint Charles, lors de son voyage en Suisse de 1570, n'a pas
encore plaidé en faveur de l'introduction des Capucins chez nous, pour
cette bonne raison que Paul III avait interdit & ces derniers, sous peine
d’excommunication, de chercher a s’établir hors de 1'Italie; la défense
ne fut levée que par Grégoire XIII, en 1574. Il fait voir également que
I'ouverture de leur premier couvent, a Altdorf, se heurta a de fortes oppo-
sitions : celle des supérieurs d’abord, qui redoutaient, malgré les assurances
données par Bonhomini, le climat de la Suisse centrale, celle aussi de
plusieurs curés, peu soucieux de voir arriver des religieux dont la vie
contrasterait avec la leur d’une maniére désobligeante pour eux. Rome
fit également des difficultés pour concéder aux Capucins le pouvoir
d’entendre les confessions des laiques et celui de remettre certains cas
réservés.

Comme le fait remarquer le P. Wind, des regestes de ce genre sont
la condition préliminaire indispensable pour écrire I'histoire d’une insti-
tution. On lui saura gré, par conséquent, d’avoir réuni ces piéces pour
la plus grande utilit¢ de ses confréres d’abord et des historiens ensuite.
On regrettera cependant qu'’il ne se soit pas rendu & Milan, pour vérifier,
a I’Ambrosienne, les indications des sources fournies par le P. Alexandre
et pour essayer surtout de déchiffrer certains passages des lettres de saint
Charles ou de Lussy, demeurés illisibles pour son prédécesseur, mais
auxquels les progrés de la paléographie auraient réussi peut-étre i
arracher leur secret. L. Waher.

Dr. Georg Staffelbach und Dora F. Rittmeyer : Hans Peter Staffelbach,
Goldschmied in Sursee (1657-1736). Verlag Eugen Haag, Luzern, 1936.

Ein feinsinniges Buch, diese Biographie und Werkwertung des be-
kannten Surseer Goldschmiedes ! Mit viel Liebe, umfassenden Kenntnissen
und streng wissenschaftlichem Bemiihen verfafSte Dr. G. Staffelbach den
1. Teil des Buches: die Biographie seines groBen Vorfahren und seines
Geschlechts. Wir erhalten dadurch einen tiiberaus anschaulichen Begriff
von dem Leben und Wirken eines bedeutenden Schweizer Kiinstlers aus



dem XVII. und XVIII. Jahrhundert, einer Zeit, in der beinahe jeder
Handwerker wenigstens irgend ein kiinstlerisches Aderchen besaB und
in der die Begabten noch durch gebildete Mizenaten geférdert wurden.
Ein Auszug aus dem Stammbaum der Staffelbach und eine iibersichtliche
Familienchronik usw. verdeutlichen die duBere Entwicklung des Kiinstler-
geschlechtes.

Im 2. Teil des Buches fiilhrt uns kurz wertend Dora F. Rittmeyer
H. P. Staffelbach und sein Werk vor Augen und vermittelt klare Begriffe
von der Eigenart des kiinstlerischen Schaffens Staffelbachs — besonders
durch den Abschnitt « Stilentwicklung ». Sehr dankbar muB man Dora
F. Rittmeyer sein fiir die iibersichtliche Darstellung (von neuen Zeich-
nungen) der Merkzeichen der Goldschmiede Staffelbach und der iibrigen
Surseer Goldschmiede, desgleichen fir den Katalog der Arbeiten des
Kiinstlers.

Vielleicht kénnten weitere Nachforschungen, z. B. in st. gallischen
Landen, vorab in den Inventarien sowie in den heute noch teilweise vor-
handenen Bestinden der Paramente des Klosters Pfivers, in dem gerade
in der Schaffenszeit Meister Staffelbachs viele Ménche aus der Zentral-
schweiz lebten (wie z. B. Abt Bonifacius Tschupp von Sursee), noch
manches schone und bislang unbekannte Werk des Kiinstlers zu Tage
férdern. Die zahlreichen Illustrationen des Buches sind in Hinsicht auf
ihre technische Ausfiihrung nicht iibel geraten.

F. 4. Good.

Histoire de I’Eglise publiée sous la direction de A. Fliche et V. Martin.
T.111. De la Paix constantinienne a la mort de Théodose par J.-R. Palanque,
G. Bardy et P. de Labriolle, Paris, Bloud et Gay, 1936, 539 p. in-89. 6o fr.
(relié : 100 fr.).

Ce 3me volume de la nouvelle Histoire de I'Eglise embrasse un peu
plus d'un siécle et demi. Il débute au moment ou Constantin accorde la
liberté a I'Eglise et il se termine avec Théodose « qui, complétant I'ceuvre
de Gratien, a rompu toute attache avec le paganisme et, sans persécuter
ses adeptes, en a fait une religion déchue de ses priviléges séculaires et
finalement méme de tous ses droits. La liberté de culte n’existe plus pour
elle. La seule religion légale est désormais le christianisme » (p. 518).

M. Palanque, déja connu par son Saint Ambroise et I'Empive romain,
est un historien remarquablement documenté, citant indistinctement la
littérature francgaise, allemande, anglaise ou italienne se rapportant aux
sujets qu'il traite, seit : Constantin, le donatisme, I'organisation des Eglises
et I'expansion chrétienne. Ces deux derniers chapitres, loin de s’en tenir,
comme c’est souvent le cas, a unc seche ¢énumération, sont fouillés et
singuliérement suggestifs. L’auteur expose fort bien, pour ne citer que
cet exemple, la persistance de I'anarchie ecclésiastique en Espagne et dans
la Gaule et la liquidation des schismes qui en avaient ¢té le résultat. Il
souligne les indices ou les manifestations de la primauté romaine. Il précise
quelle a été, a cet égard, l'attitude de saint Ambroise, se regardant un peu



comme l'égal des évéques de Rome ses contemporains, auxquels, comme
personnalité, il était incontestablement supérieur. Vis-a-vis de I'Empereur,
dans l'affaire de Callinicon, I'évéque de Milan « triomphe par son opinidtreté ;
il a dicté sa volonté intransigeante a un prince intimidé, qui n'a pas osé
affronter dés son arrivée un conflit aigu avec un pasteur si populaire. L'Etat
a été publiquement humilié devant I’Eglise qui a obtenu une totale impunité,
en une circonstance ou 'ordre public avait été pourtant gravement troublé.
On comprend que Théodose ait été profondément froissé et buté par de
tels procédés » (p. 511).

M. le chanoine Bardy a assumé la tache difficile de raconter la longue
et complexe controverse arienne. Il n'y consacre pas moins de 167 pages.
Il fait ressortir les regrettables malentendus qui divisérent souvent I'Orient
et I'Occident, et qui provenaient, en partie, de simples questions de termi-
nologie. Ils ont contribué a prolonger le conflit et il en est résulté des erreurs
de tactique : Rome appuyant Marcel d’Ancyre, et, a Antioche, Paulin
contre Mélece. Saint Basile, qui se montrait plus compréhensif, au fur et
a mesure que la crise évoluait, eut a souffrir de ces tiraillements. 11 mourut
malheureusement avant d’avoir vu le triomphe de l'orthodoxie.

A M. de Labriolle, dont on connait le récent ouvrage sur la Réaction
paienne, a été dévolu, tout naturellement, le récit de l'opposition anti-
chrétienne de Julien I’Apostat et des partisans du paganisme. Il a consacré
ensuite au monachisme une longue et remarquable étude, nouvelle non
seulement par la maniere dont elle est présentée, mais aussi par les textes
peu connus qu’elle renferme, notamment sur 'attitude méprisante ou haineuse
des paiens a l’égard des moines, sur 'opposition aussi a laquelle ceux-ci
se heurtérent de la part de certains chrétiens ; et ceci améne 'auteur a nous
parler d’Helvidius, de Jovinien, de Vigilantius et des pélerinages. Dans
un chapitre intitulé « morale et spiritualité », il aborde des sujets divers :
le culte des reliques, I’encratisme, le priscillianisme, la pédagogie chrétienne,
la liturgie. Un dernier chapitre, consacré a la littérature patristique, permet
a M. de Labriolle de porter sur les Péres grecs comme sur les auteurs latins,
auxquels il a consacré une Histoire devenue classique, des appréciations
aussi fines que nuancées.

Il1 est intéressant de connaitre, sur certaines questions discutées,
I'opinion des trois spécialistes qui se sont réparti la matiére de ce volume.

Relevons quelques-unes de leurs positions : Il n'y a pas eu d’édit pro-
prement dit a Milan en 313, mais bien cependant une Paix constantinienne,
« puisque c'est Constantin qui, avant Licinius et plus complétement que
lui, a conféré a I’Eglise ce durable bienfait » (p. 24). — Au sujet de l'aver-
tissement d’En-Haut qui précéda la bataille du Pont Milvius, M. Palanque
s’en tient au récit de Lactance et exclut la vision dont parle Eusébe dans
la Vita Constantini. — Constantin fut, dés 312, un chrétien sincére, sans
exclure le désir d’éblouir, de s’attacher le coeur de ses sujets et de retenir
Pattention de la postérité ; mais, syncrétiste inconscient, mal informé
des exigences de sa foi, il a voulu ménager les paiens et il garda ainsi, jusqu’a
son lit de mort, un pied dans les deux camps. II s’est proclamé « 1’évéque
de ceux du dehors », c’est-a-dire des paiens, selon le sens de cette formule



tel que l'a rétabli M. Babut. — La victoire de Constantin sur Licinius
est placée en 324. — M. Palanque se contente de signaler en note (p. 63),
le meurtre de Crispus et de Fausta, mais il dit ne pas partager ’'opinion
de M. J. Maurice, trop préoccupé d’innocenter l’empereur de ces crimes.
— Au sujet du donatisme, il admet les corrections de plusieurs dates secon-
daires proposées par Seeck, Monceaux et surtout Baynes. — L’expression
« objectivité des sacrements » (p. 215), pour rendre la formule ex opere
operato, n’est pas tres heureuse, bien qu’il soit difficile, il faut le reconnaitre,
d’en trouver une qui soit satisfaisante. — M. Bardy indique le printemps
de 323 comme date la plus probable des débuts de l'arianisme. Il admet
la réunion d’un synode a Antioche quelques mois avant celui de Nicée,
mais 1l rejette, par contre, I'hypothése de la reprise de ce dernier en
novembre 337. Le P. d’Alés, qui s’était montré favorable a cette hypothese
de Seeck, s’est, depuis (Recherches relig. 1936, p. 603), déclaré convaincu
par les arguments apportés en sens contraire par M. Bardy. — Ni celui-ci,
ni M. Palanque ne partagent la méfiance de Mgr Batiffol au sujet de I'authen-
ticité de certains écrits de Constantin. M. Bardy incline a croire que
c’est Eustathe d’Antioche qui a présidé le Concile de Nicée. — Il admet
la défection d’Ossius (sic) vers la fin de sa vie et également la défaillance
de Libére. — Il n’est pas convaincu par la tentative du P. Cavallera de
démontrer la parfaite orthodoxie de Méléce d’Antioche. — Ce qui est dit,
p- 87, n. 1 et p. 287, n. 5, du symbole de Nicée et de celui de Nicée-Constan-
tinople ne semble pas devoir étre le dernier mot sur cette question. —
M. Bardy place le concile d’Aquilée en septembre 381 ; M. Palanque qui
le mettait au printemps de la méme année, ce qui le faisait contemporain
du concile de Constantinople, a renoncé depuis (Rev. Hist. eccl. 1936, p. 940)
a cette these.

L’authenticité de la Vie de saint Antoine par saint Athanase ne fait
plus aucun doute, déclare M. de Labriolle. Quant a l'attribution a saint
Jérome de celle de Paul de Thebes, elle n'offre que des garanties incertaines,
et, dans celle d’Hilarion, il faut reconnaitre, sur un fond historique, pas
mal de traits plus ou moins légendaires. — Les opuscules du manuscrit
de Wurzbourg attribués 4 Priscillien par M. Schepps ne sont pas de lui;
par contre, le De mysteriis doit, presque sans aucun doute, étre attribué

a saint Ambroise. — La consécration épiscopale de ce dernier est placée
au 1°f décembre 373 par M. de Labriolle, qui se rallie a l'opinion de
M. Palanque. — Le schéma de la messe donné a la p. 400 appellerait plusieurs

réserves, et surtout les diverses liturgies sont déja trop caractérisées au
IVme giécle, pour qu’on puisse, & cette date, donner une description unifiée

des cérémonies du saint sacrifice. — A la p. 403, 1. 9, I'absence d’un signe
de ponctuation fausse le sens de la phrase et, p. 462, n. 4 et p. 475, n. 5, il
faut lire Octodurum (au lieu de Octodurus). — Parmi les interprétations des

peintures des catacombes, celle, récente et fort discutable, de M. Styger,
qui leur refuse toute portée symbolique, aurait di étre signalée, de méme
qu’il n'aurait pas fallu se contenter de la seule these de M. Bréhier quant
a lorigine des basiliques chrétiennes. — On se serait également attendu
a ce que, pour le TVme sigcle, on fit, du moins pour Rome, la distinction



—_— 423 —

entre les églises titulaires et cémétériales, et il aurait fallu également dire
un mot du culte des martyrs et des précieuses constatations que permet
de faire le fameux calendrier philocalien de 354.

Il v a, inévitablement, quelques redites, ainsi p. 349 et 358 au sujet
des Consultationes Zacchaei. Nécessairement aussi, il est question des mémes
personnages dans plusieurs chapitres : c’'est ainsi que M. Bardy parle de
saint Ambroise a propos de la fin de I'arianisme ; M. de Labriolle le présente
du point de vue littéraire et raconte, a cette occasion, les débuts de sa
vie ; enfin M. Palanque nous entretient des relations de I'évéque de Milan
avec les Ikmpereurs, un sujet qu’il connait mieux que personne. L’existence
de saint Jean Chrysostome, ainsi que les débuts de celle de saint Jérome,
sont résumés dans ce volume ; mais le suivant devra naturellement y revenir.
Encore une fois, ces reprises sont inévitables dans une Histoire de 1’Eglise
qui veut approfondir le sujet comme celle-ci se 'est proposé, et qui entend
respecter néanmoins l'ordre chronologique ; mais c’est pourquoil aussi
il faut souhaiter qu’on n’attende pas la fin de la collection pour nous donner
une table alphabétique des noms propres. C’est a cette condition seulement
qu’on pourra utiliser pleinement ces remarquables volumes. Cette table
fera ressortir mieux encore toute la richesse d’'une documentation qui
n'a jamais été poussée aussi lein, jusqu’ici, dans des ouvrages similaires.
Elle donne aux appréciations portées par les auteurs qui se sont réparti
la mati¢re de cette nouvelle Histoire de 1'liglise, une streté et une précision
des plus dignes d’éloges. L. Waber.

M. Besson : L’Eglise et I’Imprimerie dans les anciens diocéses de
Lausanne et de Genéve jusqu’en 1525. Genéve, librairie Jacquemoud 1937.
440 pp. et 74 pl

Bischof M. Besson, dessen Schriften auch in Deutschland mehr und
mehr Beachtung finden (vgl. Otto Lerche in Theol. Literaturzeitung 1933,
Sp. 183-192), legt uns den ersten Band eines Werkes vor, das fiir die
Geschichte des Buchdrucks, aber auch der Liturgie in der Westschweiz
grundlegende Bedeutung beanspruchen darf, dank den ergebnisreichen
ausgedehnten Forschungen des Verfassers. Das Werk reicht von den
Anfingen des inlindischen Buchdrucks — die ersten Drucke sind die
Breviere 1478/79 fiir die beiden Bistiimer — bis 1525, riickt also ungefdhr
an jenen Zeitpunkt heran, da in der Westschweiz, im Gegensatz zur
deutschen Schweiz, eine wesentliche Entscheidung fiir oder gegen die
neue Lehre noch kaum gefallen ist, die reformatorischen Einfliisse jedoch
in stetem Wachsen begriffen sind.

Durch den Titel darf man sich iiber die Anlage des Buches nicht hin-
wegtduschen lassen. Geboten wird keineswegs eine zusammenhangende Ge-
schichte des Druckwesens, noch konnten in diesem ersten Band zusammen-
fassende Ergebnisse vermittelt werden. Bischof Besson streift zunichst
in seiner Einleitung (p. 10-35) die Frage der Stellungnahme der Kirche
zur Druckkunst, kennzeichnet diese Haltung im wesentlichen als eine
durchaus foérdernde, unter Wahrung der theologischen Bediirfnisse, und



— 424 —

schildert, besonders auf Grund der wertvollen Visitationsberichte wvon
1453, die Sorge der kirchlichen Obern fiir die Pflege und den Unterhalt
der liturgischen Biicher vor der Erfindung des Buchdrucks. Andere
Fragen, so betreffend die Buchpreise oder die Auflagenziffer der Drucke,
werden entsprechend eigenen Feststellungen kurz erértert.

Dem Thema entspricht die Stoffwahl, doch ergibt sich keine ganz
reinliche Ausscheidung des Stoffes. Es sind auch Drucke aufgenommen,
die wohl in liturgischer, nicht aber in druckgeschichtlicher Hinsicht den
beiden Bistiimern zugehéren (vgl. z. B. das Offizium des hl. Vinzenz von
1517, p. 343 ff., hervorgegangen aus der Basler Offizin Adam Petris).
Doch ist diese Erweiterung nur zu begriillen.

Die Einleitung stellt einen Begleittext dar zu einer sorgfiltig aufge-
bauten Geschichte von 52 Drucken und ciner ebenso gewissenhaften
Statistik der uns iiberlieferten Druckexemplare. In der Anordnung und
Beschreibung des Stoftes folgt der gelehrte Verfasser bewahrten Vorbildern.
Behandelt werden der Reihe nach Drucke der Bibel, die Breviere, die
Missale, besondere Offizien und die Rituale, wobei jedesmal die Drucke
fir die Didzese Lausanne vorangestellt werden. Zu jedem Druck schreibt
M. Besson eine kurze erliuternde Einfiihrung. Vielleicht ist der eine und
andere der Meinung, daB dieser mehr darstellende Text herausgelost und
zusammenfassend herausgearbeitet hdtte werden kénnen. Aber man darf
nicht verkennen, daB dadurch eine gewi3 umfangreiche und miihsame
Arbeit noch vermehrt worden wire. Da wir uns keineswegs als zustandig
fir die Bewertung der Ergebnisse hinsichtlich der Buchgeschichte be-
trachten, miissen wir uns begniigen, aus der Fiille des Gebotenen einiges
herauszuheben.

Zunachst darf es als ein besonderes Verdienst des Verfassers gelten,
daB3 er in einem MaBe, wie es andern kaum mdéglich gewesen ware, Privat-
bibliotheken und Privatsammlungen in seine Forschungen einbezogen hat
(z. B. Carouge = Coll. Vuy, Villars-les-Joncs = Coll. de Diesbach,
La Tour-de-Tréme = Coll. Clément-Remy, usw.). Beriicksichtigt sind im
ibrigen nicht blo8 die westschweizerischen Bibliotheken, sondern auch
zahlreiche auslindische Institute, wofiir personliche Reisen natiirlich nicht
gescheut wurden (so die verschiedenen Institute von Paris, Rom und
mehrere franz. Provinzstadte). Mit Freude darf hervorgehoben werden,
daBl unter den Hiitern wertvoller Drucke die bischofliche Bibliothek und
das Priesterseminar in Freiburg nicht an letzter Stelle stehen. Das Missale
von Lausanne aus dem Jahre 1522 ist uns in 36 Exemplaren iiberliefert.
Davon besitzen die genannten Bibliotheken 7, die Kantons- und Univer-
sitatsbibliothek in Freiburg 8, die restlichen Ex. verteilen sich auf insgesamt
14 Sammlungen. Freilich ist hier die Uberlieferung eine besonders giinstige.
Im ganzen gesehen, steht hinsichtlich der Erhaltung von Drucken die
Dibzese Lausanne voran (das Missale von Genf von 1491 ist nur in 9 Ex.
erhalten, jenes von Lausanne von 1493 aber in 21, die Stadt Freiburg
besitzt hievon allein 9 Ex., ein besonders schon ausgestattetes Ex. birgt
die Nationalbibliothek in Paris, p. 227 f).

Von eigenem Interesse in liturgiegeschichtlicher Hinsicht sind die



— 425§ —

Gebetbiicher und die besonderen Offizien (vgl. das Offizium des heiligen
SchweiBtuches, das fiinfmal gedruckt worden ist). Aus dem Text der
Ritualien bzw. dessen Initien sei hervorgehoben der Exorzismus gegen
die Wirmer und die den Feldfriichten schadlichen Tiere (p. 418, 422),
ein Thema, welches Bischof Besson mehrfach in erlduternden Vortrigen
erdrtert hat.

Im ganzen zeigt wohl weniger die Zahl der Drucke, als ihre ziffern-
maBige und ortliche Uberlieferung, daB3 die beiden Bistiimer in ihrer Sorge
um liturgische Biicher nicht zuriickstehen. Wenn Mainz sein erstes
Brevier 1474, andere Ditzesen 1475 gedruckt haben, so folgen Lausanne
und Genf immerhin bereits 1478 und 1479. An Bedeutung als Drucker-
stadt hat natiirlich die Messestadt Genf Lausanne weit iiberragt ; deutsche
Drucker haben auch in der westlichen Schweiz hervorragenden Anteil
an der Ausbildung der Kunst. Wer nun aber erwarten wiirde, dal} sich
aus dem gebotenen Material ein Bild gewinnen lieBe iiber den Biicher-
besitz der Geistlichen in vorreformatorischer Zeit, wird eher enttiuscht
werden. FEintragungen des Besitzers aus so frither Zeit sind selten (p. 126
der bezeichnende Spruch: boni sacerdotes vocantur angeli, mali vero
diaboli). RegelméifBligere Eintragungen stammen zur Hauptsache erst aus
der 2. Halfte des XVI. jahrhunderts oder sie sind viel spdteren Datums.
Freilich diirfte fiir die Bildungsgeschichte des Klerus in vorreformatorischer
Zeit der II. Band, iiber dessen Inhalt uns der Verfasser wenig verrit,
ergebnisreicher sein ; denn unter anderem werden hier nicht blo Einblatt-
drucke, sondern auch die Lehrbiicher mit vorwiegend kirchlich-pastorellem
Charakter behandelt werden.

Soweit uns ein Urteil zustehen kann, diirfte M. Besson hinsichtlich
seiner Arbeitsweise und der Sorgfalt der angewendeten Methode unein-
geschrinktes Lob zugebilligt werden (beiliufig gesagt mul es p. 54 Z. 5
gewil Parisiis nicht Parisius heien). Unnétig zu sagen, daB3 der Verfasser
auch die einschlagige Literatur in umfassender Weise herangezogen und
sie nicht selten und in wichtigen Punkten berichtigt hat (vgl. p. 200 f{.,
298, 435). Zudem fehlen auch nicht wertvolle Erklarungen von manchmal
seltsamen Ausdriicken (vgl. p. 406, 435 zu liber endarum). Wir sind sicher,
daB das vorziiglich ausgestattete und mit zahlreichen guten Tafeln gezierte
Werk sich der Beachtung weiter Kreise erfreuen wird und das baldige
Erscheinen des II. Bandes erwiinschen la@t.

0. Vasella.

«Volk und Volkstum »: Jahrbuch fiir Volkskunde, II. Band 1937.
In Verbindung mit der Gorres-Gesellschaft hrg. von Georg Schreiber.
Miinchen, Koésel und Pustet. 380 Seiten. 26 Abbildungen auf 16 Tafeln.
RM. 7.50.

An diesem zweiten Bande sind 38 Forscher beteiligt, von denen
mehrere schon in dem ersten, in dieser Zeitschrift 1937 S. 203 ff. bespro-
chenen Bande vertreten waren. Auf 22 Abhandlungen folgen 20 kleinere



_..426_..._

Miszellen. Den Band erdffnet wieder Dozent 7. Grentrup mit einem
programmatischen Artikel « Vom Sein und Wert des Volkstums ». Allge-
meineren Inhalts sind auch der Vortrag von Univ.-Prof. P. Diepgen
« Volksmedizin und wissenschaftliche Heilkunde, ihre geschichtlichen Be-
ziehungen », die Artikel von G. Schreiber iiber « Spanien und die deutsche
Volkskunde », Univ.-Prof. G. Wunderle iiber « Religionspsychologie und
Volkskunde », Univ.-Prof. J. P. Steffes iiber « Volkstum im Lichte von
Religion und Magie », Di6zesanarchivar Ch. Vilker iiber « Bistumsarchiv
(Paderborn) und Volkskunde ». Im iibrigen betreffen die Abhandlungen
meist einzelne religidse Brauche in Deutschland, dazu in Osterreich und
im Elsa3. Ausnahmen sind noch die Artikel von Geh.-Rat H. Finke
« Volkstiimlicher Humor in ‘den Dokumenten der Koénige von Aragon »
und von Univ.-Prof. A. L. Veit « Weihnachten im merowingischen Gallien ».
Aus diesem Aufsatz wird die Westschweiz S. 254 interessieren, daB die
Benennung der Neujahrsgeschenke «étrennes» abzuleiten ist von einem
romischen Aberglauben, in der Neujahrsnacht «strenas» zu gebrauchen.
Nach Boudriot sind die « strenae » mit der « vecchia strina » (Puppe eines
haBlichen Weibes), die in Kalabrien-Sizilien herumgetragen werde, in
Zusammenhang zu bringen. — Zumeist wird religiéses Brauchtum auf
dem IL.ande aus der Barockzeit behandelt, die in dem Wiederaufleben
naiver Volksfrommigkeit vor allem an das Mittelalter wieder ankniipft.
Eine seltsame Volksandacht behandelt Domkapitular M. Hartig u. d. T.,
« Die Schulterwunde Christi». Hochschul-Prof. F. Zipfl behandelt « Das
unbekannte Leiden Christi in der Frommigkeit und Kunst des Volkes ».
Er deckt eine Wurzel davon in den mittelalterlichen « Meditationes vitae
Jesu Christi » auf. Da er dieses Betrachtungsbuch dem Johann de Caulibus
zuschreibt, scheint ihm die Dissertation von P. Columban Fischer ent-
gangen zu sein, auch abgedruckt in Archivum Francisc. hist. 1932. Eine
reichhaltige Zusammenstellung von verschiedenem Volksglauben bietet
das Rituale Augustanum v. J. 1764, iber das u. d. T. « Brauchtum und
Diézesanrituale im Aufklarungszeitalter » eine gehaltvolle Abhandlung
Geistl. Rat G. Riickert beisteuert.

Wir heben noch einiges hervor, was auf die Schweiz Bezug hat. In
dem Aufsatz von Hochschulrektor M. Heuwieser « Die dltesten Wall-
fahrten des Bistums Passau » wird S. 264 von dem auch in der Schweiz
(Adelwil, Kt. Luzern) vorkommenden Kult der drei Jungfrauen Einbeth,
Wilbeth und Worbeth gesprochen. Dazu ist jetzt zu vergleichen die Studie
von Medard Barth im Archiv fiir Elsdssische Kirchengeschichte 1936,
erwahnt in Biicherschau S. 379, der die Wurzel dieses IKultes in StraB3burg
erfaft. Aus den Miszellen wird auch in der Schweiz die Behandlung des
Wirtshausnamens « zu den 3 Mohren » interessieren. Vor allem wird das
der I‘all sein bei der Abhandlung von G. Riickert iiber die Taufe toter
Kinder. Dort werden zwei Miinchener Handschriften behandelt, die
Berichte des Augustinerchorherren Eusebius Amort enthalten. Dieser
hatte im Auftrage des Bischofs von Augsburg iliber die Wallfahrt zum
Hl. Kreuz in Ursberg 1750 eine Untersuchung vorzunehmen. Dorthin
brachte man tote Kinder, um sie durch Gebet noch fiir einige Augenblicke



zum Leben zu bringen, damit sie schnell das noch nicht erhaltene Tauf-
sakrament empfangen konnten. Der Brauch war auch in der Schweiz
nicht selten. Wir vernehmen aber auch von seiner Bekiampfung. Professor
Vasella kann hoffentlich bald die Ergebnisse mitteilen, die er dariiber
zusammengestellt hat. In der Miszelle « Zur Darstellung Christi in der
Kelter » bespricht Di6zesanarchivar 4. Thomas (Trier), der dariiber in
den « Forschungen zur Volkskunde » 20, 21 ein Buch veréffentlichte, in
einer Nachlese die Bilder von Sitten, Heitenried (Kt. Freiburg) und
besonders den Wandbehang von 1603 im Rathaus zu Luzern, von dem
eine Abbildung auf Tafel 10 geboten wird.

Wer auf dem Gebiet der religiosen Volkskunde arbeitet, wird in dem
Jahrbuch viele Anregungen erhalten und manches Verwandte hier auf-
decken kénnen. G. Schuiirer.

Dieter Cunz : Ulrich Zwingli. Aarau, Sauerlinder & Co. o. J. 68 S.
Fr. 2.—

Dieses Biichlein ist eine gemeinverstiandliche, im ganzen klar und
iibersichtlich geschriebene Darstellung der zwinglischen Reformation. Die
Hauptstiicke behandeln das Leben Zwinglis, d. h. auch den duBeren Ver-
lauf der Reformation (7-31), die reformatorische Lehre, Theologie und
Staatslehre (31-57). Zuletzt werden Luther und Zwingli vor allem in ihren
Auffassungen vom Abendmahl einander gegeniibergestellt (57-66). Auf-
fallend ist die iberaus starke Betonung des antik-humanistischen Ele-
mentes bei Zwingli, in Anlehnung an die Auffassung W. Ko&hlers (Zur
Auseinandersetzung iiber diese Fragen zlircherischer Forscher mit W. Kohler
s. dessen Bericht : Die neuere Zwingli-Forschung. Theologische Rundschau
1932, 329 ff.). Im ganzen erkennt man, daB Cunz sich weitgehend in die
protestantische Fachliteratur eingelesen hat. Das Literaturverzeichnis (p. 67)
diirfte allerdings in mancher Hinsicht anders lauten. A. Farner, Die
ILehre von Kirche und Staat bei Zwingli, Zirich 1930, darf z. B. niemals
fehlen, wenn schon P. Meyer, Zwinglis Soziallehren (1921) genannt wird.

Es sei uns nun gestattet, zahlreiche, teilweise erhebliche Irrtiimer
des Verfassers hervorzuheben, um zu zeigen, wie schwer es hilt, « gemein-
verstindliche » Darstellungen dieser Art in strenger Verantwortung fiir
historische Wahrheit zu schreiben.

Von der Bistumsorganisation scheint Cunz herzlich wenig zu verstehen,
sonst kénnte er nicht den absurden Satz schreiben : « So trat das Wider-
sinnige ein, daB alle drei Bischéfe, die fiir das schweizerische Gebiet zu-
standig waren, im Ausland saflen, der dstliche Teil um Ziirich unterstand
dem Bischof von Konstanz, das zum Reich gehérte, der wesentliche Teil
um Basel war dem Bischof von Besangon (!) unterstellt, das franzdsisch
war, der siidliche Teil um Bern stand unter dem Bischof von l.ausanne,
das zum Herzogtum Savoyen gehorte » (p. 6). Daf3 hier die Ausfithrungen
auch sonst geschickt formuliert wiren, wird niemand behaupten. DaB
der Rat von Ziirich das Recht erhalten hitte, aus der Mitte der Biirger-
schaft den bischéflichen Kommissar zu bestimmen, ist gewiB irrefiihrend.



.__428_

Das Verhaltnis Ziirichs zur rémischen Kurie ist ganz einseitig dargestellt.
Es geht nicht an, das Interesse an den militdrischen Biindnissen nur auf
Seite des Papstes zu sehen. DaB3 dadurch einer kirchlichen Emanzipation
vorgearbeitet worden wire, gilt fiir Ziirich zuletzt (p. 7). Durrers Dar-
stellung (Die Schweizergarde in Rom) scheint einfach wenig Verstindnis
zu finden. DaB in Weesen eine Schule erdffnet (!) wurde, gerade als Zwingli
kam, wird jedem unerfindlich sein. Angesichts der Polemik, die sich an
die Exklusion Zwinglis in Wien kniipfte, hitte der Verfasser wissen diirfen,
daB der Name Zwingli nicht im Sommer 1500 zum ersten Mal in der
Matrikel auftaucht (8). Egli (Analecta reformatoria I, 8 ff.) verzeichnet
die erste Inskription, freilich nicht die ihm damals wohl bekannte Exklu-
sion. Mit dem Glarner Pfarramt sei eine humanistische Lehrtatigkeit ver-
bunden gewesen, klingt seltsam, iibertrieben aber, daB Zwingli in Glarus
sich in die kirchliche Praxis einleben und sich «auflerdem schrankenlos »
mit seinen literarisch humanistischen Neigungen befassen » konnte. Die
politische Einstellung Zwinglis wird irrig dargestellt. Zwinglis antifranzé-
sische und pépstliche Haltung ist bestimmend fiir sein Fabelgedicht vom
Ochsen (vgl. wieder Durrer 47). Von Einsiedeln sagt C., es sei der Ort
gewesen, wo Zwingli « tagtiglich die abgottischste Marienverehrung und
der abergldubischste Werkdienst praktisch vor Augen gefiihrt wurde » (9).
Eine solche Entgleisung kénnen wir nur einer krankhaften Denkweise,
aber nicht dem Geiste christlichen Verstindigungswillens zuschreiben. In
der Entwicklung Zwinglis wird die Pestkrankheit ganz in den Vordergrund
geriickt, damit natiirlich die Entscheidung in ein persdnliches Erlebnis
geriickt, das der historischen Betrachtung entzogen wird. Aber die
Schrifter_l Luthers dringen nicht «in der selben Zeit » zu Zwingli, sondern
ihr EinfluB geht zeitlich weit voraus (p. 12}. DaB in diesem Zusammen-
hang die katholische Auffassung von den guten Werken in mehr als ver-
groberter Form wiedergegeben wird, kann nicht mehr iiberraschen. Die
Ehrenrettung Zwinglis wegen seiner Haltung gegeniiber Luther kann
angesichts der Darlegungen P. Wernles (Basler Zeitschr. 1918) nicht als
gelungen gelten. Die Motivierung streift hier stellenweise das Naive (13),
wahrend doch z. B. Durrer fir die langsame Entwicklung der Ziircher
Reformation viel glaubhaftere Grinde nachgewiesen hat. Die dikta-~
torische Stellung Zwinglis wird deutlich hervorgehoben (17); ob Zwingh
an Weite des Bildungshorizontes Luther wie Calvin «fraglos ibertrifft »,
brauchen wir hier nicht auszumachen. Dagegen ist es ohne Zweifel irrig,
den Bruch Zwinglis mit Erasmus so sehr mit der Huttenepisode in
Zusammenhang zu bringen. Cunz mag fiir die Bewertung der Haltung
einzelner Humanisten einmal den Brief Ulr. Zasius an Thomas Blaurer
vom 21. Dezember 1521 lesen (Blaurer-Briefwechsel I, Nr. 38). Uber das
urspriingliche Verhdltnis Zwinglis zu den Taufern wird man wohl noch
reden miissen, aber daB3 die Bauernbewegung im Kanton Ziirich wenig
Staub aufgewirbelt hat, ist doch eine Verkennung der tatsachlichen Lage,
wie es denn auch keine besonders groBBe Sache war, den Zinsfu3 auf 5 9%
festzusetzen (21), nachdem dieser u. W. schon vor der Reformation das
Ubliche darstellte. Mit Luther kann Zwinglis Stellung zudem infolge der



— 429 —

politisch ganz anders gearteten Verhiltnisse nicht verglichen werden.
Eine Verkehrung der historischen Verhidltnisse ist es, den Beckenrieder
Bund von 1524 den ersten konfessionellen Sonderbund nennen zu wollen,
nachdem die kath. Orte lingst und mit mehr Recht von der « S6nderung »
Zirichs sprachen. Auch war es weniger die katholische Kirche, die in
diesen Jahren aus der lihmenden Erstarrung erwachte, als vielmehr die
Ortsregierungen der Innerschweiz, welche die Gefihrlichkeit der Lage
erkannten, was nicht hindert, die Mitwirkung Fabers einzubeziehen (22 {.).
Zwingli als Lutheraner zu definieren, war sicher nicht die erste Absicht
der Badener Herren, wohl aber in erster Linie die Unhaltbarkeit des
Schriftprinzips an Hand des protestantischen Abendmahlstreites darzu-
tun. — Die Politik Zwinglis in der Ostschweiz wird in gelinderer Form
als juristisch sehr fragwurdiges Unternehmen bezeichnet (25). Verwun-
dern darf es nicht, daB Berns Haltung vom ziircherischen Standpunkt
beurteilt wird. Merkwiirdig ist nur, dal die eine Haltung der alten
kantonalen Eifersucht entspringt, die eigene aber nicht (26). Das sind
unfruchtbare Motivierungen, es wire viel notwendiger, diese Fragen ein-
mal vom Gesichtspunkt der Herrschaftsverhdltnisse und des Herrschafts-
rechtes, das bereits wihrend der Ausbreitung der Reformation eine her-
vorragende Rolle gespielt hat, zu betrachten. Dann versteht man die
Unmoglichkeit der Forderung Zwinglis nach einer freien Predigt in der
Innerschweiz, welche niemals, wie C. behauptet, im ersten Kappeler
Frieden verabredet war (29). Eigenartig ist im iibrigen, wie die Nieder-
lage bei Kappel wiederum motiviert und verkleinert wird. «... jeder
Einsichtige sah die bevorstehende Niederlage der Reformierten voraus»
(30). Vollends wird Calvin gleichsam als Erbe und Nachfolger Zwinglis
hingestellt (31).

Wir wollen diese Kritik nicht weiterfiihren. Die Darlegungen in den
folgenden Kapiteln bertihren uns weniger, auch wenn sie zu mannigfachen
Uberlegungen anregen mogen und deutlich den Mangel eines Kirchen-
begriffs aufzeigen (34, 36 f.). Eine Bemerkung konnen wir unterdessen
nicht unterdriicken. Wer « gemeinverstindliche » Darstellungen schreibt,
sollte sich der ungewdhnlich groBen Gefahr der Vereinfachung bewult
bleiben und die Verantwortung, die auch fir Reformierte gegeniiber
Katholiken gelten muB, nicht blo8 umgekehrt, in sich tragen. Sonst
richten wenige Irrtimer mehr Verwirrung und Schaden an als selbst
gescheite Urteile, die in diesem Biichlein keineswegs ganz fehlen, Gutes

bewirken. 0. Vasella.

Festschrift Friedrich Emil Welti. Verlag H. R. Sauerlinder & Co.
Aarau 1937. 452 SS.

Dem angesehenen Historiker und Sammler schweizerischer Rechts-
quellen, dem Sohne des bedeutenden Bundesrates, haben zum 8o. Geburts-
tage die historischen Vereine der Kantone Aargau und Bern cine statt-
liche Festschrift gewidmet. Redigiert von Dr. Hektor Ammann, umfa3t
dieser Band Beitrige zur Rechts-Kirchen-Kultur und politischen Ge-



— 430 —

schichte von 17 Gelehrten. An der Spitze steht Ulrich Stutz mit einem
interessanten Aufsatz : « Schwibisches und burgundisches Recht im Kampf
um die Vormundschaft iiber Anna von Kyburg ». Praktisch hat das erstere
dank Rudolph von Habsburg iiber Graf Peter von Savoyen gesiegt und
Habsburg so seine Herrschaft bis an die welsche Sprachgrenze ausgedehnt.
Arthur Bauhofer behandelt das engere Reichsvogteigericht Ziirich, Hans
Bloesch teilt Bieler Soldatenbriefe aus dem XV. Jahrhundert, Emil Meyer
die drei altesten Biecler Stadtrechnungen mit, Walther Merz versffent-
licht die Rechtsquellen der Gemeinde I'reienwil (Aargau), H. Renne-
fahrt gibt eine Rechtsgeschichte von Oberhindach (Bernj, B. Schmid
widmet eine Untersuchung dem Koénigshof Bimpliz, E. Flickiger stellt die
Baugeschichte der Stadt Murten dar, Hans Strahm die Regalien im altesten
Stadtrecht von Lausanne. A. Largiadér verbreitet sich iiber die mannig-
faltigen politischen und kirchlichen Beziehungen von Ziirich und Straf3-
burg im XIII. und XIV. Jahrhundert. Karl Schib weist die Regensberger
Grafen als Grinder des Stadtchens Kaiserstuhl nach und untersucht
dessen dlteste Geschichte. Jeanne Niquille veroffentlicht zwei aufschlul3-
reiche Berichte des Freiburger Schultheien Joseph de Diesbach iiber
politische Ereignisse in den Jahren 1798 und 1830. Kirchengeschichtliche
Themata beschlagen drei Aufsitze. Georg Boner kommt in seiner Unter-
suchung iiber die Verfassungsgeschichte des Chorherrenstiftes St. Mauritius
in Zofingen zum Ergebnis, dal es sich von Anfang an bei der Griindung
des Stiftes in dem alten Froburger Stidtchen um ein freies weltliches
Kollegiatstift und nicht um regulierte Chorherren handelt, mit nur sehr
loser vita communis. Er legt die Dotierung der einzelnen Pfriinden dar,
ihre Zahl (in der Regel 12), die Dignitaten, Inkorporationen, die Ent-
stehung des Pfarramtes (L.eutpriesterei), dessen Inhaber nicht Chorherr
war. Das Kollegiatstift ist zudem durch Erweiterung eines schon bestchenden
kleinen geistlichen Kollegiums, dem die Seelsorge anvertraut war, ent-
standen. (Hier sei auch der Aufsatz erwihnt, den derselbe Verfasser iiber
das St. Mauritiusstift im DMittelalter in der Zofinger Festschrift zum
25. Pfarreijubilium geschrieben hat.) Otto Mittler verdffentlicht das
alteste Totenbuch von Sion bei Klingnau. Es handelt sich hier um die
einzige Niederlassung der als Wilhelmiten bezeichneten Benediktiner-
Eremiten in der Schweiz, die 1269 von Freiherr Walther von Klingen,
der spiater auch Klingenthal in Basel stiftete, gegriindet wurde. Das
Klésterchen, das immer klein, arm und unbedeutend war, geriet in der
Reformationszeit in Abhidngigkeit von Wettingen und wurde 1725, von
Schulden fast erdriickt, mit dem DBenediktinerkloster St. Blasien vereinigt.
Als dieses 1807 aufgehoben wurde, sikularisierte Aargau 1810 das Iaus
Sion. Das Totenbuch ist bald nach der Griindung angelegt worden und
wurde bis ins XV. Jahrhundert fortgefilhrt. Richard Feller verbreitet
sich iber die Sittengesetze der beynischen Reformation. Er legt dar, wie
die Reformation die Gesittung den christlichen Vorschriften unterwarf,
wonach der Mensch nicht um seinetwillen, sondern um der Ehre des
Hochsten willen da war, was jedoch schon vorher katholische Auffassung
war. Die Reformatoren verliehen der Obrigkeit gottliche Rechtfertigung



— 431 —

und die Gewalt, die einem christlichen Regimente zukam. Armenpflege,
Unterricht und Sittenzucht gingen von der alten Kirche auf den Staat
iiber. Die Obrigkeit trug fortan die Verantwortung fiir das leibliche und
seelische Wohl der Untertanen. Darum hatte die reformierte Gesetz-
gebung den Sinn, das Wuchern der Erbsiinde zu bekampfen, zur BufBe
zu rufen, den Zorn Gottes zu besdanftigen und seine Zuchtrute abzuwenden.
Die Obrigkeit kam in zahlreichen Sittengesetzen dieser Aufgabe nach.
Interessant ist die Feststellung, daB bereits die erste Helvetische Kon-
vention von 1536 von «der ecrsten reformierten Aufwallung gegen die
guten Werke » abwich, und 1566 diese noch sorgfiltiger heraushebt.
Berns Kirchenregiment wurde von den Taufern hart angefochten, zumal
es Kirchenbann und Kirchenstrafen an sich zog. 1571 erklarten die Réte
von Bern: «die Reformation hidngt von unserer Souverdnitit ab». Die
Obrigkeit legte den Gemeindegliedern die Pflicht auf, unter Eid, VerstoBe
gegen die Reformationsgesetze anzuzeigen, allerdings oft mit mangel-
haftem Erfolg. Bald jedoch multe sie diese Eidpflicht, deren Unterlassung
als Eidbruch oder gar als Meineid bestraft wurde, mildern. Kultur-
geschichtlich interessant sind die Verordnungen in Bezug auf Ehe, Kleider,
Fluchen, Wirtshaus und Spiel. Der Erfolg blieb lange aus, denn noch
1548 schrieb der Rat : Die Unsern leben je linger desto verruchter. Eigen-
artig mutet die Bestatigung des alten Gesetzes um das Jahr 1552 an,
daB ein Ehemann, der einen andern beim Ehebruch mit seiner Frau antraf,
ihn und die Frau toten durfte und aller Klage ledig war. Es besteht kein
Zweifel, daB die obrigkeitlichen Bestrebungen mit der Zeit auf das Volk
einen guten EinfluB ausiibten. Dagegen sind doch einige Vorwiirfe gegen
das Mittelalter und seine Kirche nicht bewiesen, z. B. der von der her-
gebrachten wegwerfenden Meinung iiber die Frau. Ist es nicht ein Wider-
spruch, wenn es heiflt (S. 66) : Zwinglis Reformation habe sie nicht gemil-
dert (ahnlich S. 73), auf S. 81 aber: Hier begann ein menschlicher Auf-
stieg der Frau, wo doch die Ehe von einem Sakrament zu einem «weltlich
Ding » degradiert worden war ? Den wertvollsten Beitrag aber gab
wohl Hektor Ammann, der die Bevilkerung der Westschweiz im ausgehenden
Myuttelalter untersucht. Anhand der Visitationsberichte des Bistums Lau-
sanne vom XV. Jahrhundert und der bernischen Feuerstittenzdahlungen im
XVI. Jahrhundert zur Ermittelung der Zahl der Wehrfahigen — iiber
das XVII. Jahrhundert geht keine kantonale Volkszahlung zuriick —
sucht er die Bevolkerungszahl festzustellen. Aus seinen glinzenden metho-
dischen Darlegungen, mit Beriicksichtigung der Liicken und der Fehler-
quellen ergibt sich, daB es sich bei den Zahlen immer nur um Anndherungs-
werte handeln kann. Vergleiche mit bereits gemachten Untersuchungen
iiber Basel, Freiburg, Zirich bestitigen die Richtigkeit seiner Berech-
nungen. Nicht minder interessant sind die Ausfithrungen iiber die wirt-
schaftliche Struktur, das Verhiltnis von Stadt und Land. Pro Feuer-
statte trifft es 4-6 Kopfe. Bei der mittlern Annahme von 5 Képfen gelangt
Ammann zu folgenden Bevolkerungszahlen. 1411/16 : Genf 16 ooo Seelen,
Waadt 55-60 coo; Neuenburg 6500; Freiburg 30o000; Bern (links der
Aare) 30 000 ; Solothurn (links der Aare) 3500. Die Westschweiz zahlte



— 432 —

also zu Anfang des XV. Jahrhunderts von Genf bis zur Aare 140-145 ooo
Seeclen. Fir 1558 ergibt sich fiir den Staat Bern (deutscher Kantonsteil,
Waadt, Aargau) cine Bevolkerung von 150 ooo Seelen. Wenn man be-
trachtet, daB die Bevélkerung der Waadt damals etwa 8o ooo betrug, der
alte decutsche Teil von Bern aber nur 65 ooo, so sieht man daraus, welche
Bedeutung diec Eroberung der Waadt fiir den Staat Bern gehabt haben
muB.

Die Volksdichte war trotz der rund 100 kleinen und mittleren Stadte
und Mirkte des T.andes sehr niedrig. Waren es 1837 in der Schweiz 55 auf
den km2, so 1411/16 nur 17 in der Westschweiz : Genf (Stadt!) 65,
Bern (Stadt und Land) nur 1o; Freiburg 19, Solothurn 28. 1558 hatte
Waadt eine Dichte von 28, der deutsche Kantonsteil von Bern 12, bernisch
Aargau 26. Ein starkes Anwachsen der Bevélkerung zeigt sich erst in der
Zeit zwischen 1558 und 1774, etwa um 8o 9, wihrend er von 1416-1558
auf keinen Fall mehr als 20-25 9% betrug, infolge der groBen Kriegsver-
verluste und grausamen Kriegsfithrung. Auch den Bevdlkerungszahlen
der Stadte geht Ammann nach. Diese sind nach hecutigen Begriffen aufler-
ordentlich klein. Genf allein mit etwa 10 ooo Einwohnern galt im Mittel-
alter als GroB3stadt, Bern und Freiburg zahlten je 5000, Lausanne 4-5000,
Solothurn 2000, Neuenburg, Thun, Aarau, Zofingen etwa 1500; Biel,
Burgdorf tiber 1000 ; dann kam die groBe Reihe der Zwergstidtchen mit
einigen hundert Einwohnern, bis hinunter zu 200 und 100, die nach
hoffnungsvollem Anfang im XIII. und XIV. Jahrhundert bald ver-
schwanden oder verkiimmerten. Aus den Angaben lilt sich errechnen,
daf um die Mitte des XVI. Jahrhunderts Bern bei 22 ooo Wehrfdhigen
einen Auszug von 16 ooo Mann hatte, und zwar ein erstes Aufgebot von
10000 und ein zweites von 60oo Mann. Das macht den hohen Anteil
von zusammen 15 %, an der Gesamtbevdlkerung aus. Was dariiber hinaus
blieb, konnte wirklich nur Landsturm sein. Auch in den Burgunderkriegen
stellte Bern 10 9, und dariiber seiner Bevolkerung ins Feld. Durch Ver-
gleiche kommt man fir den Anfang des XV. Jahrhunderts fiir die ganze
Schweiz zu einer Bevélkerung von 600 ooo Seelen, bei einer Dichte von
15 auf dem km? Um 1550 waren es etwa 800 ooo, Mitte des XVIII. Jahrh.
1,6 Millionen, heute das Sechsfache der Bevolkerung des ausgehenden
Mittelalters.

Einsiedeln. Karl Schonenberger.

Freiburg, Schweiz. — Paulusdruckerei. — 37,



	Rezensionen = Comptes rendus

