
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 31 (1937)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN. —COMPTES RENDUS

Emil Spieß. Ein Zeuge mittelalterlicher Mystik in der Schweiz.
Rorschach, C. Weder, ohne Jahr (Imprimatur : 1935). 382 SS. und
30 Tafeln.

Wir müssen für jeden Beitrag zur Geschichte der schweizerischen
Mystik dankbar sein ; es handelt sich bei solchen Büchern — und wie viele
Untersuchungen ließen sich auf diesem Gebiete noch anstellen — stets um
den Nachweis des religiös-kulturellen Lebens unseres Vaterlandes in
frühem Zeiten. Kürzlich hat uns Prof. Muschg eine selbständige Geschichte
der Mystik in der Schweiz geschenkt, worin er zwar viele Dinge unrichtig
sah und wohl auch den geschichtlichen Ablauf der schweizerischen Mystik
falsch beurteilte, aber doch eben zum ersten Mal den Versuch wagte, die
schweizerische Mystik in ihrer Gesamtheit darzustellen, das Material zu
sichten und zu sammeln (vgl. auch G. Löhr, in : Divus Thomas 1937, 124 ff.).

Fast gleichzeitig mit Muschg erschien das Buch von Dr. phil. und
theol. Emil Spieß. Sein Werk ist sicher ein wertvoller Beitrag zur Geschichte
der Mystik in der Schweiz ; ich bin der letzte, der das leugnen wollte.
Dem Buch ist auch von vielen Seiten her fast maßloses Lob gespendet
worden ; wenn ich mit meiner Besprechung diese große Weihrauchwolke
etwas in Unruhe bringe, so tue ich das nur der Sache zu lieb. Es hat eben

jedes Ding seine zwei Seiten, und dem objektiven Beobachter steht es zu,
sich beide Seiten anzusehen.

Das Buch wurde durch den glücklichen Fund einer Mystiker-Handschrift

veranlaßt, der Spieß im damaligen Schweizerischen Missionsseminar
zu Wolhusen « in der Pause zwischen zwei Vorlesungen » gelang. Es
handelt sich um eine Papierhandschrift aus dem Jahre 1517, welche
Schriften der Elisabeth von Schönau und das Fließende Licht der Gottheit
der Mechthild von Magdeburg enthält. Die Darbietung und Auswertung
dieser Handschrift macht den Kern des Buches aus.

Schon bei der Beschreibung der Handschrift ist Spieß nicht überaus
glücklich (Seite 31-34) : eine kurze, präzise, technische Beschreibung der
Handschrift wäre unbedingt vorzuziehen gewesen. Jetzt erfährt man
nicht einmal, wo die einzelnen Texte anfangen und aufhören, über die
Gesamtzahl der Blätter der Hs. findet man zwei widersprechende Angaben.
S. 32 ist von insgesamt 220 Bll. die Rede, S. 34 (vgl. S. 333) aber heißt
es, die Hs. enthalte auf 159 Bll. die Schriften der Elisabeth von Schönau
und auf 220 Bll. das Fließende Licht. Was ist nun richtig Wer also
etwas genaueres über die Hs. erfahren will, muß doch wieder auf W. Oehls
erste Beschreibung in Zs. f. dt. Altertum 1927 zurückgreifen.

Was Spieß über die vermutliche Herkunft der Hs. aus der Ursehweiz
(S. 34) sagt, mag richtig sein ; aber der Hinweis, daß die Hs. wohl mit den
Basler Mystikerkreisen in Verbindung zu bringen sei (S. 356), ist immer
sehr wohl zu beachten.



— 404 —

Doch wenden wir uns dem Inhalt der Hs. zu. Sie enthält, wie bereits
gesagt, Werke der Elisabeth von Schönau, dann das Fließende Licht der
Mechthild von Magdeburg in deutscher Sprache. Wer weiß, daß wir
Elisabeths Werke bisher nur in lateinischer Übersetzung besaßen, der
vermutlich deutsche Urtext verloren ist, daß ferner die handschriftlichen
Grundlagen des deutsch geschriebenen Fließenden Lichtes sehr schmale
sind (eine Einsiedler Hs. und Fragmente in einer Würzburger Hs.), der
mußte bei der Kunde von der Auffindung eines deutschen Textes beider
Mystikerschriften unwillkürlich aufhorchen. Darum war sicher eine genaue
Untersuchung der Textverhältnisse geboten. Aber das Ergebnis ist
entsetzlich mager : Für Elisabeth von Schönau muß Spieß nachweisen, daß
die Übersetzung auf einen lateinischen Druck zurückgeht (S. 56), und für
Mechthild gesteht er, daß der Schreiber des Wolhusensis in keiner Weise
das niederdeutsche Original als Vorlage benützte, sondern ganz sklavisch
nach der von einem Dominikaner besorgten lateinischen Version arbeitete
(S- 333)-

Bei diesem Sachverhalt frage ich allen Ernstes : war es wirklich am
Platz, der Hs. jene ins Ungeheure gesteigerte Beachtung zu schenken,
wie Spieß es tut Hätte es nicht genügt, statt eines 382-seitigen Wälzers
einen kurzen und präzisen Zeitschriftenartikel zu schreiben, die Verhältnisse

kurz darzulegen und im übrigen die Hs. eine jener vielen mystischen
Hss. sein zu lassen, die im Gebiete der heutigen Schweiz entstanden sind,
eine Nummer unter vielen andern Nummern Ich behaupte das mit aller
Entschiedenheit. Für die Textherstellung der Werke der Elisabeth und
der Mechthild ist von der Wolhuser-Hs. in keiner Beziehung etwas zu
erwarten ; die lateinischen Vorlagen der beiden Teile sind bekannt, auf
die ursprünglichen deutschen Texte fällt vonseiten der Hs. her weder
Licht noch Schatten. Hat die Freude am Fund nicht vielleicht den glücklichen

Entdecker getäuscht und zu einer Überschätzung des Fundes
verführt Ganz gewiß. Zwar betont Spieß, daß die Hs. die einzige bis jetzt
bekannte deutsche Übertragung aller Werke Elisabeths enthalte (S. 53) :

was läßt sich aber schließlich anderes aus dieser Zusicherung entnehmen,
als daß im Jahre 1517 irgend jemand sich mit Elisabeth und Mechthild
beschäftigte und den lateinischen Text ins Deutsche übertrug WTas macht
das aus Wäre das Ergebnis ein anderes, ja nicht vielleicht ein besseres

gewesen, wenn die Übertragung schließlich erst anno 1937 auf Grund des

zuverlässigen, von Roth herausgegebenen Textes geschehen wäre Wäre
eine so späte Übertragung nicht schließlich dasselbe gewesen, ebenfalls
eine erste Übertragung Das gleiche gilt auch von Mechthild.

Es ist also nicht einzusehen, daß der Hs. irgendein für die Textkritik
maßgebendes Ergebnis zuzuschreiben ist. Wenn der Studie von Spieß
ein positives Ergebnis entnommen werden kann, so ist es die Feststellung,
daß man sich noch zu Beginn des XVI. Jahrhunderts auf schweizerischem
Boden mit mittelalterlicher Mystik beschäftigte. Aber dieses kurz und
bündig gefaßte Ergebnis ist weder für den Kenner neu, noch in sich
bedeutungsvoll.

Es bliebe die Frage, ob die Hs. schließlich für die Kenntnis der Sprache



— 405 —

des beginnenden XVI. Jahrhunderts von Bedeutung sei. Vielleicht, obwohl
eine aus dem XIII.-XIV. Jahrhundert stammende deutsche Version eine
viel aufmerksamere Beachtung erheischte. Immerhin will ich zugestehen,
daß auch späte deutsche Texte sprachgeschichtliche Bedeutung haben
können, immer unter der Voraussetzung, daß sie zuverlässig
herausgegeben sind.

Und nun muß ich mit großem Bedauern feststellen, daß das, was
Spieß aus der Hs. abdruckt, teilweise in bedenklich unzureichender Art
wiedergegeben wird. Ich habe anhand der im Anhang beigegebenen Tafeln
einige Stichproben veranstaltet und teile hier die Ergebnisse mit ;

kontrolliert wurden : S. 63 mit Taf. 2-3, S. 121 und 123 mit Taf. 4-5,
S. 338 mit Taf. 11, S. 344 f. mit Taf. 12-13, S. 348 mit Taf. 14-15,
S. 120 mit Taf. 19). Vorerst hat Spieß so ziemlich in jedem Fall, wo sich
ein « Häcklein » über u befand, ein ü geschrieben. Welche philologischen
Monstruositäten dabei entstanden, mag man an der folgenden Sammlung
ersehen : S. 63 : sünden, Contient, nhûn, Bethiiss, für, dû, sünden, volfüret,
verkünde, touch vom feùr; S. 120-123 ist der Übelstand weniger groß,
aber S. 338 fängt es wieder an : nilwen, inbrünst, triebnùs, bedûtent,
gürtel, gefrürt, summer, dann S. 344 f. : sùben, bistu nun, lebestù, dû,
künigin, wärt, sünd, blinden, nütz, ussherfluissi, gûeter, wollüst, freüden,
frünlschafft, süessen, beraupt, usw. S. 348 und sonst geht es im gleichen
Stile weiter.

Aber wenn der Text wenigstens sonst zuverlässig wäre Ich will
davon absehen, daß Spieß ß immer mit ss transkribiert : vielleicht waren
drucktechnische Rücksichten dafür maßgebend. Aber man vergleiche
etwa die folgenden Stellen (Zeilenzählung von mir eingeführt) : Seite 63,
Zeile 13 : Spieß XIII] Hs. XIIIJ 63, 14 red] rede 63, 14 verzoch]
vorzcoch 63, 15 gewonheyt] gewonheit 63, 21 gehandelt] gehandlet 63, 22

Dennoch] Detnnoch (63, 26 f. sind furchtbarliche und entspringe Korrekturen
für hs. fruchtbarliche, entpsring) 63, 28 wort] worte 63, 28 erschien] erschin
63, 31 sin] sint 63, 32 verbergen] vorbergen 63, 32 goldes] golds 120, 11 nach
stot fehlt etc. 120, 16 künigine] küniginne 120, 17 Vorgängen] vergangen
121, 8 namen] namens 121, 9 verschwigen] vorschwigen 121, 10 teglichen]
teglichem 121, 14 etliche] etlicher 123, 4 wonhaft] wonhafft 123, 5 libb] lieb
usw. 338, 2 letzten] letsten 338, 10 betrieben] betriben 344, 15 weis] wais
344, 18 zänohet] zunahet 344, 36 dennoch] dennocht 348, 17 sei] seel 348, 18

hersprungs] herschungs lies herschunge (gloriatio) 348, 28 nichts] nichtz
348, 29 han] hon, ebenso 348, 34. 348, 36 seil] seell 348, 38 Eja] Eya
350, 4 alte] alle 350, 4 richtûmb] reichtumb 350,5 disse] dise 350, 12

meinen] tneinenn 350, 16 han] hon 350, 16 richgemachet] reichgetnachet.
Das ist also das Ergebnis einer Überprüfung weniger Texte, die, aneinander
gereiht, keine drei volle Druckseiten ausmachen würden Um den Rest
der veröffentlichten Texte steht es kein Haar besser.

Aber noch nicht genug. Bei einer Edition ist die Einführung einer
richtigen Interpunktion überaus wichtig ; es geht da nicht an, alle
« Häggli und Stridili », die man in der Hs. findet, als Norm der
Interpunktion anzunehmen. Spieß hat das aber getan ; kein Wunder, wenn



— 4°6 —

man dann auf Perlen stößt, wie die folgende : (S. 66-67) : • • • man saget
ich f linde allweg etwas nilwes vbet zwey. Jat hetnach abermals vff das fest.
Geradezu ein guter Witz ist Spieß aber bei der Abschrift der Hs. St. Gallen
59! (vgl. S. 120, 122 und folgende gerade Seiten) passiert : hier wird statt
Komma usw. immer ein Strich (/) gesetzt. O dieser Strich der hat gar
nichts mit Interpunktion zu tun, das ist einfach der Schlußstrich des
handschriftlichen t oder g, die in einen Querstrich mit angehängtem
senkrechten Haarstrich endigen. Wers nicht glauben will, der sehe auf
Tafel 19 nach oder zähle einmal aus, wie oft auf Seite 120, 122 usw. ein
solcher Strich auf ein Wort folgt, das mit t oder g endet. Man lese etwa :

Die do het/ von gott gehebel/ wunderliche gesicht/ Da hört natürlich
alles auf, und ich will die Untersuchung über die Genauigkeit der von Spieß
gehandhabten Editionstechnik auch abschließen.

Neben den Textausgaben bietet das Buch von Spieß manches, was
der Beachtung wert ist. In seinen rein historischen Untersuchungen hat
er interessantes Material beigebracht : ich würde ein Unrecht begehen,
wenn ich das nicht anerkennen würde. Insbesondere ist Spieß dem
Nachleben der Ursulalegende nachgegangen und hat auch die sog. Reve-
lationes B. Elisabeth auf deren Herkunft untersucht. Beides hätte eigentlich
Stoff zu einer eigenen Abhandlung bieten können : zu einer Untersuchung
über den Wolhusensis gehören diese Abhandlungen nur in obliquo. Über
die Kritik, die Spieß an Oligers Darlegungen über die Revelationes B. Elisabeth

übt, wird sich vielleicht der Angegriffene selbst äußern. Mir scheint,
daß hier Spieß manches Zutreffende gesagt hat, ohne indessen etwas
Abschließendes zu bieten ; denn die Frage, wem die Revelationes angehören,
hängt immer noch in der Luft.

Hingegen ist mir an der Art, wie Spieß seine Darstellung unterbaut,
aufgefallen, wie er die Vorarbeiten Dritter benützt. Ich will nicht davon
reden, daß immer wieder Finke und Bernhart mit langen Zitaten
auftauchen und bei der Darlegung der Verhältnisse bei Elisabeths Schriften
Roth seitenweise als einzige Quelle herhalten muß. Viel schlimmer ist,
daß auf S. 69-92 (24 Seiten hindurch) immer wieder Levison und noch
einmal Levison und nur Levison zitiert wird, und zwar in seitenlangen
Zitaten. Ein solches Vorgehen, bei dem es leicht ist, dicke Bücher zu
schreiben, sieht aufs Haar nach Raub und Plünderung aus und
widerspricht dem gesunden literarischen Gebrauch.

In ähnlicher Weise wird S. 240-248 Öliger ausgeplündert, ohne daß
ihm die Ehre der Zitation zuteil oder erwähnt würde, daß hier Öliger zur
Rede käme. Und doch stammt auf diesen neun Seiten (S. 242 Anm. 3

ausgenommen) sozusagen kein einziges Wort von Spieß, auch wenn er
einige Quellenzitate Oligers schließlich nachgeschlagen und diese
weitergeführt hat. Man vergleiche : S. 240 f. : Quid autem ibi aus Öliger 25 ;

S. 241 Et itetum : Filia aus Öliger 25 ; S. 242 Et, ut in suis aus
Öliger 25 ; das. der Hinweis auf die italienische Übersetzung der Med. vitae
Christi aus Öliger 25 (übrigens vgl. zu den Meditationes : C. Fischer O. F. M.,
Die Meditationes Vitae Christi. Diss. Fribourg 1932) ; S. 242 f. über
Marianus von Florenz aus Öliger das. ; S. 243 Anm. 1 aus Öliger 26 f. ;



407

S. 244 Duodecim ptaecipuos und Anm. 2 aus Öliger 28 ; S. 28 über
Oudin aus Öliger 28, über die von Wadding benützten Hss. aus Öliger 29,
die Stelle Bis 1926 aus Öliger 30 ; S. 245 ff. die Darlegungen über die
Hss. der Rev. wieder aus Öliger (der hier nebenbei zitiert wird) ; S. 245
Anm. 3 aus Öliger 245 ; usw. Man hätte aber zum mindesten erwarten
dürfen, daß Spieß S. 247 wenigstens eine selbständige Inhaltsangabe der
Rev. böte, die er ja S. 229-240 (aber auch hier wieder nach einer längst
gedruckten Übersetzung) deutsch herausgibt. Aber keine Spur davon ;

auch hier mußte wieder Öliger herhalten, ohne zitiert zu werden. Man
vergleiche :

Öliger :

Argumentum Rev. B. Elisabeth ptin-
cipale est Vita B. Matiae Virginis,
quae dimidiam fere partem opusculi
primitivi occupât, cui intermiseuntur
eiusdem B. Mariae Virginis exhor-
tationes, quae solae in Rev. 1, 2, 3, 8

continentur. Bis intervenu S.
Johannes Ev., ut notarius (Rev. 3) et

ut confessor B. Elisabeth (Rev. io)
Très ultimae Revelationes (11, 12,
13) colloquium consolalorium et ex-
hortationes D. Nostri Jesu Christi
continent usw.

Spieß :

Den Hauptinhalt der Offenbarungen
der Ps.-Elisabeth bilden Gedanken

aus dem Muttergottesleben, die
beinahe die Hälfte des ursprünglichen
Traktätchens in Anspruch nehmen.

Mit Schildetungen aus dem Marienleben

werden Ermahnungen der aller-
seligsten Jungftau verbunden, die vor
allem in den Kap. 1, 2, 3, 8
enthalten sind. Zweimal erscheint der
hl. Evangelist Johannes, einmal als

Schreiber der Urkunde im 3. Kap.
und ein andermal im 10. Kap. als
Beichtvater der hl. Elisabeth. Die
drei letzten Kapitel enthalten ein
tröstendes Zwiegespräch und Ermahnungen

des Heilandes, usw.

Das geht so weiter die ganze Seite hindurch bis übersteigen würde.
Ein solches Verfahren ist natürlich nicht mehr angängig. Aber wer

sich die Geduld nehmen würde, könnte es noch des öftern im Buch
feststellen (vgl. etwa S. 227 Habuit sancta ista aus Roth LXI).

Ungenauigkeiten und Druckfehler sind über das ganze Buch zerstreut :

S. 46 Anm. 1 : Preyer statt Preger; S. 365 Rieger, was wohl Rieder (oder
Preger sein soll ; S. 249 ist das Sterbedatum der Elisabeth von Reuthe
mit 1403 (statt 1420) falsch aus Öliger kopiert worden ; S. 368 steht etwas
vom Italiener Venturini, der Venturino von Bergamo O. P. heißen sollte ;

S. 363 ist Seuse 1361 statt 1365 gestorben. — Ähnlicherweise sind
zahlreiche Quellenangaben ungenau : was soll man etwa anfangen mit Angaben
wie : eine Solothurner Incunabel des Jahres 1517 (sie vgl. S. 191), Solothurn,
Inc. G. 515 (S. 217), Incunabel 516 Kantonsbibl. Solothurn pag. 1.

(S. 361), wenn man weder den Titel noch Druckort noch Erscheinungsjahr
dieser Drucke erfährt. Weil wir grad von Erscheinungsjahr reden : Spieß
fährt S. 113 Anm. mit großem Geschütz auf, weil das Büchlein von David-
Windstoßer (diese bekommt ohnehin mancherlei zu hören, auch daß sie



— 4o8 —

einmal eine Stelle aus Roth unzitiert anführe ohne Angabe des
Erscheinungsjahres herauskam. Frage : Warum hat denn auch das Buch von
Spieß kein Datum auf Deckel und Titelblatt

Rom. Dominikus Planzet O. P.

Georg Boner : Das Predigerkloster in Basel von der Gründung bis zur
Klosterreform. 1233-1429. Basel 193 5. Sonderdruck aus Basler Zeitschrift
für Geschichte, Bd. 33-34, 1934-35. 263 SS.

Der erste Teil dieser sehr beachtenswerten Monographie des
bedeutendsten Predigerklosters der deutschen Schweiz ist von uns bereits
besprochen worden (s. Bd. 29, 1935, 295-97). Der Gehalt des zweiten
Teils rechtfertigt eine auch etwas verspätete Anzeige ; denn hier rücken
Probleme in den Vordergrund, die durchaus allgemeines Interesse
beanspruchen dürfen. Dargestellt werden die Seelsorge (VI. Kap.), das religiösgeistige

Leben des Konvents (VII. Kap.) und die Stellung des Klosters
in den politischen und kirchenpolitischen Kämpfen der Zeit (VIII. Kap).
In einem ausführlichen Anhang (216-42) gibt Boner eine sorgfältige Liste
der Prioren, Subprioren, Lektoren und Prokuratoren des Konvents.

Noch einmal wird hier bewußt, wie sehr unsere Kenntnisse der
Geschichte einzelner Predigerkonvente durch den Quellenmangel der deutschen
Ordensprovinz, der Teutonia, eingeengt werden. Was lokale Quellen zu
bieten vermögen, was nicht, verdeutlicht die Geschichte des Basler
Konvents ganz besonders. Ein selten reicher Urkundenbestand ist vorhanden
und die Geschichtsschreibung ist immerhin bedeutender als an andern
Orten. Trotzdem gelingen auch hier für viele wichtige Zusammenhänge
nur knappe Umrisse. Die Familiengeschichte freilich kommt in den
sorgfältig ausgewerteten Stiftungsurkunden stark zur Geltung. So läßt sich
auch der soziale Bereich der Seelsorge ziemlich gut umgrenzen (s. p. 120-132).
Aber über die Inquisitionstätigkeit bleiben die Nachrichten doch sehr

dürftig (p. 116) ; gemessen an dem, was sie war, rückt auch die
Predigttätigkeit in ein schwaches Licht (109-116). Die Beziehungen zu Albert d. Gr.
lassen sich nur in dürftigen Linien festhalten (p. 162). Wenn die Darstellung

der ziemlich engen Verbindungen der Predigerbrüder zu den in Basel
stark verbreiteten Beginen etwas weiter ausgreift (132-144), so erschöpfen
sich doch auch hier die Nachrichten im wesentlichen in den Stiftungen,
familiären Zusammenhängen einzelner Beginen mit Predigern und etwa
in der Nennung von Beichtvätern. Die eigentlichen Motive aber, warum
es trotz der noch gegen Ende des XIV. Jahrhunderts bezeugten Freundschaft

der Beginen mit den Predigern zum entscheidenden Kampf vorab
Joh. Mülbergs gegen die Beginen kommt (diese Auseinandersetzung ist
von Boner p. 137-143 gut geschildert), sind kaum zu erkennen. Ohne
Zweifel haben dabei nicht allein die allgemeineren Vorwürfe mitgewirkt.
Schade, daß Boner in der Darstellung dieses Kampfes Mülbergs die Stelle
in der Flugschrift : Die Reformation Kaiser Sigmunds (hrg. von K. Beer,
Beih. z. d. Deutschen Reichstagsakten, Stuttgart 1933, 95) nicht bekannt



— 409 —

geworden ist. Ein Vergleich mit Boner (138-140) zeigt, daß in der
Flugschrift die lokale Tradition stark nachgewirkt hat.

Besser unterrichtet sind wir über das Bibliothekswesen, da immerhin
ein ansehnlicher Rest der Bücher erhalten geblieben ist. Aber wir
empfinden es wiederum als schmerzlich, daß wir uns mit bescheidenen
Nachrichten über das mystische Leben in Basel begnügen müssen. Gewiß
fehlt es Basel an einer wirklich hervorragenden Persönlichkeit, die sich
mit einem der großen Mystiker messen ließe. Aber die Intensität des

mystischen Lebens läßt sich kaum an einer Persönlichkeit allein messen.
Der ohnehin lückenhafte Bücherbestand erlaubt keinen unbedingt gültigen
Schluß. Vielleicht zieht Boner in der Bewertung der Basler Mystik die
ungünstige Quellenlage doch zu wenig in Rechnung (p. 178). IT. E. deuten
z. B. die Beziehungen von Bruder Klaus zu Basel auf eine stärkere
Tradition hin, ohne daß hiebei die Stellung des Elsasses übersehen zu
werden braucht. Aber auch so verdient natürlich Boners Darstellung über
die Beziehungen Basels zur Mystik besondere Beachtung.

Das letzte Kapitel ist am geschlossensten. Man sieht an der
Entwicklung der kirchenpolitischen Kampfe in Basel, Boner zeigt es sehr
deutlich, daß bei der Zeichnung derartiger Konflikte nicht zu schematisch
verfahren werden darf. Selbst die papsttreuen Dominikaner sind sich nicht
immer gleich geblieben. Die Persönlichkeiten treten gegen Ende des

XIV. Jahrhunderts denn auch schärfer umrissen hervor. Am treuesten
sind die Charaktere des Provinzials Ulrich Theobaldi von Altkirch, der
Brüder Peter und Johann von Laufen und vor allem des Bußpredigers
und unermüdlichen Kämpfers Joh. Mülberg überliefert. Joh. Mülberg
deutet nun auf eine andere wichtige Frage hin.

Die Wende des XIV. zum XV. Jahrhundert bezeichnet in der
Entwicklung des Klosters den entscheidenden Wandel. Der Niedergang des
klösterlichen Lebens zeichnet sich in Basel nicht so markant ab wie in
anderen Konventen. Dem entspricht auch die nicht sehr klare Motivierung
des Zerfalls. Boner glaubt die Gründe hiefür weniger in der bekannten
Pest von 1349-1350 und ihren Folgen zu erblicken als vielmehr im engen
Zusammenhang der Prediger mit den obersten Gesellschaftsschichten.
Dieser habe den Bruch des Armutideals beschleunigt und vertieft (187).
U. E. ist dieses Motiv in seiner Bedeutung etwas überbetont. Außer
Zweifel steht jedoch eine weitgehende Preisgabe des Ordensideals. Etliche
chronikalische Nachrichten und vor allem die für die Reform maßgebende
Lebensordnung des Generals Barthol. Texiers von 1429 deuten auf den
sittlichen Niedergang. Aber die Persönlichkeit Mülbergs ist doch zu eigenartig,

als daß wir nicht, mit Boner, sehr wohl an Reformbestrebungen
vor dem endgültigen Durchbruch der Erneuerung denken müssen. Hoffentlich

ist es Boner vergönnt, seinem Versprechen gemäß (p. 188 Anm. 117),
die Geschichte des reformierten Konventes (1429-1529) zu schreiben.

Die vorliegende Arbeit ist stark systematisch aufgebaut, der Fluß
der sonst guten Darstellung wird dadurch etwas behindert und kleinere
Wiederholungen sind hiebei kaum zu vermeiden. Doch ist auch dieser
Teil ausgezeichnet durch gewissenhafte Benützung der Quellen und ein



— 4io —

wohl abgewogenes und ruhiges Bewerten der historischen Vorgänge. Als
Ganzes genommen ist diese Klostergeschichte eine für die Orts- und
Ordensgeschichte sehr erfreuliche Leistung.

O. Vasella.

Jordan, Dr Joseph. A travers les siècles. T. II. De la Révolution
française à nos jours. Fribourg, Fragnière Frères, 1935. 335 p. Fr. 6.—.

Nous avons rendu compte (Revue, 1934, p. 228) du premier volume de
cet ouvrage, qui fait partie d'une collection d'enseignement pratique publiée
par M. Pierre Aeby et M. Gaston Michel. Vu sa destination, ce manuel fait
assez large, nous l'avons déjà dit, la part de l'histoire économique ; il se

préoccupe des idéesd'ordre social et, spécialement dans ce volume, des progrès
de la colonisation. Etant donnée l'importance, pour la génération actuelle, de
la Révolution française, des événements qui l'ont suivie au cours du
XIXme siècle et enfin de la grande guerre ainsi que des bouleversements
qui en sont, aujourd'hui, la conséquence, l'auteur a développé son exposé,
dans ce deuxième volume, beaucoup plus que dans le premier. De
nombreuses cartes, empruntées spécialement à l'Histoire contemporaine
de MM. Malet et Isaac, permettent de suivre aisément les transformations
qui se sont produites depuis un siècle et demi.

L'histoire religieuse occupe, dans ce volume, une place qu'on trouvera
un peu courte : 8 pages du 28™° et dernier chapitre et naturellement quelques
notices au cours des chapitres précédents. Ce qui est dit de l'Italie, p. 250,
est un peu sommaire ; p. 320, la définition du modernisme est insuffisante,
et il est exagéré de prétendre que Léon XIII a ramené à l'Eglise
catholique les Arméniens (p. 325). Un manuel doit viser avant tout à la
clarté, la simplicité et la brièveté. On n'v cherchera pas l'exposé nuancé que
peut seule fournir une histoire détaillée. On s'accordera, par contre, à

reconnaître à M. Jordan le mérite d'avoir offert à nos élèves une histoire
limpide et comprehensive, qui, par les préoccupations spéciales qui l'ont
inspirée, le point de vue suisse et nettement catholique qui l'anime, diffère
des livres scolaires dont on devait, jusqu'ici, se contenter en pays romand.

L. Wceber.

Concilium Basiliense. Studien und Quellen zur Geschichte des Concils
von Basel. VIII. Band. Helbling und Lichtenhahn, Basel 1936. vm-
477 SS. gr. 8. Fr. 74.

Mit dem VIII. Bande ist die große Quellensammlung «Concilium
Basiliense », die Johannes Haller 1895 begründet hat, abgeschlossen worden.
Der Schlußband ist nicht mehr so umfangreich geworden wie sein letzter
Vorgänger Bd. VI (siehe Besprechung in dieser Zeitschrift 1929, S. 65-72).
Er besteht aus zwei großen und zwei kleinen Teilen und wird eingeleitet
durch die Handakten des Konzüspräsidenten Kardinal Julian Cesarini,
wie sie als Codex Cusanus in der Bibliothek des Hospitals zu Cues an der



— 4" —

Mosel als amtliches Material gesammelt und aufbewahrt sind. Bekanntlich

war Nikolaus von Cues selbst jahrelang als Beamter des Konzils in
Basel tätig. Johannes Haller hat die Akten gefunden und Prof. Dr. Heinrich

Dannenbauer (Tübingen) hat ihre Ausgabe besorgt. Sie bereichern
unsere Kenntnis über die Anfänge und den Verlauf der Reformverhandlungen

wesentlich, während Haller im ersten Bande nur spärlichen
Aufschluß — ein knappes Dutzend Aktenstücke — zu bieten vermochte,
Juan de Segovia, der Geschichtsschreiber des Konzils, sich hierüber
außerordentlich kurz hielt. 23 größere und kleinere Stücke des Sammelbandes
entpuppten sich als Reformanträge, Denkschriften, Gutachten und
Dekretentwürfe aus den ersten Jahren des Konzils, und zwar handelt es sich
nicht um Abschriften, sondern um die Originale der Aktenstücke, wie
sie dem Konzil eingereicht worden sind. Oft ist am Rand der Inhalt der
einzelnen Abschnitte in kurzen Sätzen oder Schlagworten zusammengefaßt

: es ist die Handschrift des Kardinallegaten Cesarini selbst.
Der Herausgeber hat die Akten, die ihrem Inhalt nach — etwa

Wahlen, Expektanzen, Annaten, Orden, kirchliche Zucht — nicht zu
gruppieren waren, da alle diese Fragen in einem einzigen Akt zur Sprache
kommen können, versucht, zeitlich zu ordnen und mit den einschlägigen
Stellen aus dem kanonischen Rechte zu vergleichen, woraus sich ergibt,
daß die in Basel gestellten Anträge oft beträchtlich weniger revolutionär
sind, als es manchmal auf den ersten Blick scheinen möchte, sondern daß
sie im geschriebenen Recht der Kirche begründet sind. Wertvoll sind
dabei auch die Verweise auf die Verhandlungen des Konstanzer Konzils,
wo wiederholt dieselben Fragen schon behandelt worden sind.

Das erste Aktenstück bietet die Reformanträge eines ungenannten,
offenbar italienischen Prälaten des Benediktinerordens aus den ersten
Zeiten des Konzils, wohl erste Hälfte 1432 (von dem auch Nr. 14 stammt),
der vom Konzil Reform der Kirche, aber auch die Herstellung und
Sicherung des Weltfriedens erwartet. In dasselbe Jahr fällt Nr. 2, das
Gutachten des Mailänder Juristen Franciscus de Cruce, das sich fast
ausschließlich mit der Reform der Kurialbehörden, der Kanzlei und der Rota
befaßt. Da er selber der Kanzlei angehörte, war er in der Lage, von den

eingerissenen Mißbräuchen und dem zähen Widerstand, auf den Besserungsversuche

bei den Kurialisten stoßen mußten, ein deutliches Bild zu
entwerfen. Nr. 4, von einem spanischen Verfasser, gießt die Schale des Zornes
über die Prälaten aus : sie sind an allem schuld : versorgen nur ihre
unwissenden Verwandten und Diener mit Pfründen, weihen Untaugliche zu
Priestern, leben herrlich und in Freuden, bedrücken ihre Kleriker mit
Steuern und Abgaben und nehmen ihnen auch noch ihre Zehnten weg.
Wer sich zur Wehr setzt, wird eingesperrt. Über die Zustände an den
deutschen Dom- und Stiftskapiteln entwirft die Denkschrift des
Würzburger Domherrn Albert Schenk von Limburg (Nr. 5) kein schmeichelhaftes

Bild. Die Jüngern werden von den Altern rücksichtslos tyrannisiert,

sie nehmen den Hauptteil der Einkünfte für sich, überlassen den

Jüngern aber die Lasten und erpressen hohe Aufnahmegebühren. Ähnlich
klagt Nr. 6, eine anonyme Denkschrift des Jahres 1433, die aber auch die



— 412 —

Männer- und Frauenklöster in den Kreis der Betrachtung einbezieht, wo
namentlich das Mangeln der Visitation der Klöster beklagt wird, die zu
Versorgungsanstalten geworden sind. Nr. 7, wiederum ein anonymer
Antrag eines französischen Gelehrten, befaßt sich mit der Frage der
Expektanz, der Anwartschaft auf geistliche Pfründen, deren gänzliche
Abschaffung für viele Kleriker und namentlich für die Universitätsbesucher
beinahe eine Existenzfrage würde. Er ist darum nicht dafür, deren
Verleihungsrecht dem Papste zu entziehen, nur Mißbräuche sollten hierin
abgestellt werden. Schwere Anklagen wiederum gegen die Prälaten erhebt
eine umfangreiche Denkschrift des Magisters Matthäus Meynage von
Angei s (Nr. 8). An allem sind die Prälaten und Stiftsherren schuld, sogar
an den päpstlichen Eingriffen in die Besetzung der Bistümer. Die
Kanoniker taugen selber nichts und wählen oft einen Mann ihrer eigenen
Art zum Bischof. Auch die Pfründenhäufung in einer Hand wirkt sehr
unheilvoll durch Vernachlässigung des Gottesdienstes. Unter den
Pfarrgeistlichen ist eine ganze Menge unbrauchbarer Personen, denen oft die
notwendigsten Kenntnisse abgehen und die den geistlichen Stand zum
Gespött machen. Interessant ist, was er als Mindestforderung von einem
Pfarrer verlangt : Kenntnis der Glaubensartikel, der Sakramente, der
Werke der Barmherzigkeit, der Todsünden, von welchen der Pfarrer
und von welchen nur der Bischof oder der Papst absolvieren können,
dazu Lesen, Grammatik und Singen — Cesarini hält es für notwendig,
auch eigens noch die Kenntnis der Consecrationsworte als erforderlich
einzufügen Zum Vergleiche hat der Herausgeber eine Stelle aus einem
Dekrete Innozenz' IV. (1243-1254) angefügt, worin es heißt : Für die
niedern Geistlichen genügt es, soviel vom Glauben zu wissen wie die Laien,
nämlich, daß es einen die Guten belohnenden Gott gibt, außerdem noch,
daß im Altarssakrament der Leib Christi gegenwärtig gemacht wird. Im
übrigen genügt für sie, implicite zu glauben, was die Kirche glaubt. Sehr
ausführlich sind die Klagen über die Übergriffe der Laien in das kirchliche
Gebiet, Störung der kirchlichen Gerichtsbarkeit, Mißachtung der Immunität
der Geistlichen, welche Klagen aber auch von den Spaniern und Deutschen
erhoben werden. Bei der Untersuchung einer kleinern Denkschrift (8a)
von demselben Meynage fand der Herausgeber, daß sie sich streckenweise
mit einer Denkschrift aus dem Jahre 1312 ans Konzil von Vienne deckt.
Daraus ergibt sich, daß man sowohl 1312 wie 1432 vom Konzil für die
gleichen Dinge Abhilfe erhoffte. Der Herausgeber bemerkt hiezu mit Recht:
« Die Unordnung in der Kirche ist also nicht — wie man oft gemeint
hat — erst eine Folge des großen Schismas oder auch des Avignonesischen
Papsttums ; sie ist viel älter, reicht mindestens ins 13. Jahrhundert zurück
und wahrscheinlich wird man behaupten dürfen : die Kirche des Mittelalters

konnte niemals Anspruch darauf erheben, ihr Ideal auch nur entfernt
zu verwirklichen. Diese Erkenntnis nötigt nun aber auch zu einer gerechteren

Beurteilung der vergeblichen Bemühungen des Basler Konzils um
die Kirchenreform ». Entschiedenen Reformeifer offenbaren auch die
Denkschriften Nr. 9 (anonym) und 10 des Bischofs Joh. Schele von Lübeck,
der unter den deutschen Bischöfen am Konzil die Führung hatte. Er



— 413 —

verlangt regelmäßige Wiederholung des Konzils, Reform des Papsttums
und der Papstwahl, des Kardinalkollegiums, das nicht nur aus Italienern
und Franzosen bestehen soll, Reform des Kirchenstaates, dessen geordneter
Zustand genügend Einnahmen bringt, so daß der päpstliche Hof auf
Kommenden, Annaten, Reservationen, Servitien, Expektanzen verzichten
kann. Neu ist die Forderung : ein Primas mit einem Nationalkonzil an der
Spitze der einzelnen Landeskirchen soll die Aufsicht führen über die
Metropoliten und Bischöfe mit ihren Synoden, soll sie visitieren und zu
regelmäßiger Visitation anhalten. Um die Hauptquelle der Unsittlichkeit
bei dem Klerus zu verstopfen, verlangt er Abschaffung des erzwungenen
Zölibats Das Reformprogramm des Lübecker Bischofs ist das umfangreichste

von allen, zumal er auch noch eine Anzahl Vorschläge zur
Besserung des weltlichen Standes, d. h. des Römischen Reiches
vorbrachte : die Macht der Krone, die ganz darniederlicgt, also des Königs,
soll dadurch gehoben werden, daß das Erbland Kaiser Sigismunds, Böhmen,
dem Reich einverleibt und als Reichsland dem jeweiligen Kaiser zur
Nutznießung überlassen werde. Nr. ii ist ein anonymer Antrag für das Simoniedekret,

mit welcher Frage sich 1433 das Konzil wiederum zu beschäftigen
beginnt : Kein geistliches Gut darf gegen eine weltliche Gegenleistung
irgendwelcher Art verliehen werden ; damit werden auch die Annaten
und ähnliche Abgaben an die Kurie als Simonie gebrandmarkt. In einem
umgearbeiteten Entwurf ist Cesarini im wesentlichen derselben Meinung.
Der Vorschlag wurde erst 1435 in erheblich veränderter Form zum Dekret.
Mit der Reform seines Ordens befaßt sich die Denkschrift eines italienischen
Benediktinerabtes aus dem Spätsommer 1434 (Nr. 14). In der Sache
selber aber ist nicht viel geschehen. Das alte Klagelied über die Verletzung
der kirchlichen Freiheiten durch die weltliche Gewalt, das wir schon in
verschiedenen Reformgutachten und Eingaben gehört haben, wiederholt
sich ausführlich in den Denkschriften 15, 16 und 17 eines Franzosen, die
sich in breiter Schilderung der mannigfachen Übergriffe ergehen. Den
Entwurf für ein Dekret gegen die Simonie und die Konkubinarier enthält
Nr. 18, der alles Heil von der Wiedereinschärfung der alten Vorschriften
und der Androhung alter und neuer Strafen erwartet, also im Grunde
nichts anderes als eine Wiederholung der zahlreichen Kanones des
kirchlichen Gesetzbuches. Unersetzlich ist der Verlust des großen Reformplanes

Kardinal Cesarinis, den er 1435 ausarbeitete. Dieser Verlust wird
auch nicht ausgeglichen durch Nr. 19 und 20, zwei französische
Denkschriften, die in die nächste Nachbarschaft des verlorenen Dokumentes
gehören. Sie beschäftigen sich u. a. mit der Reform des Kirchenhauptes
und verlangen Beschränkung der päpstlichen Macht. Sie machen den
Vorschlag, bei der Papstwahl solle man sich nicht immer auf den Kreis
der Kardinäle beschränken, denn schon oft habe man es erlebt, daß aus
einem guten Kardinal ein schlechter Papst geworden ist ; ferner sollen
im Kardinalskollegium die verschiedenen Nationen angemessen vertreten
sein ; auch gelehrte Theologen und Juristen sollen Aufnahme finden. Der
Inhalt bietet nichts Überraschendes, überraschend ist darin vielmehr die
Zuversicht und die völlige Einseitigkeit, mit der der Verfasser im Jahre



— 414 —

1435 immer noch die Krankheit der Kirche mit ihren tausend Leiden an
einem einzigen Punkte zu heilen gedenkt : reformato capite faciliter
possunt membra interiora reformari. Mit Recht fragt der Herausgeber,
wie der Papst, dem man seine Macht genommen habe, wohl leicht die
Kirche reformieren könne, und er glaubt zwischen den Zeilen das Ziel
zu erkennen, das bald, 1438, Wirklichkeit wurde : die selbständige französische

Landeskirche mit ihren gallikanischen Freiheiten. Weniger wichtig
und von untergeordneter Bedeutung ist die Denkschrift des Pariser
Magisters Jean Beaupère über die Reform an den Universitäten (Nr. 21).
Das Schlußstück (22) gehört nicht zu den dem Konzil eingereichten
Anträgen und Gutachten, sondern es enthält die Reformstatuten, die
Cesarini für die Kanoniker der Basler Domkirche nach einer eingehenden
Visitation aufgestellt hat, wohl 1434. Es handelt über die würdige Feier
des Gottesdienstes, die Chorpflicht und die Verteilung der Stipendien ;

verboten wird das Würfelspiel, die Teilnahme an Tänzen (torneamenta
astiludia vel coreis). Eingeschärft wird besonders das Unstatthafte der
Konkubinenwirtschaft. Wer sich ihrer schuldig macht, soll mit Verlust
seiner sämtlichen Benefizien bestraft werden.

Sehr beachtlich sind die Schlußfolgerungen, die Dannenbauer am
Ende seiner Untersuchungen zieht, und worin er die Frage untersucht,
warum die Reformarbeit des Konzils Stümperei geblieben und fast keine
Wirkung gehabt habe. Er wendet sich gegen den von kirchlicher Seite
erhobenen Vorwurf, das Konzil habe durch seine revolutionäre Gesinnung
und den unkirchlichen Radikalismus die monarchische Verfassung der
Kirche mit Zerstörung bedroht. Dieses Verdammungsurteil sei ungerecht,
die Dekrete über die Reform des Hauptes seien vielmehr als gemäßigt
zu bezeichnen, gemäßigter als die gallikanischen Freiheiten vom Jahre 1408,
die als Vorlage dienten. Das Konzil habe aus den Anträgen und
Denkschriften eine gründliche Auslese gehalten und habe umsichtig und maßvoll
das Brauchbare herausgehoben und radikale Neuerungen vermieden. Aber
selbst die eingereichten Denkschriften verdienten keineswegs in Bausch
und Bogen den Vorwurf des Radikalismus oder auch nur der einseitigen
Kritik an Papst und Kurie ; bei manchen überrasche vielmehr deren
maßvolle Gesinnung gegen die Kurie. Man wird hier dem Verfasser
weitgehend recht geben. Aber in der Absetzung des Papstes, der Wahl eines
Gegenpapstes und in der Dogmatisierung der Superiorität des Konzils
über den Papst offenbart sich eine wahrhaft revolutionäre Gesinnung.
Alles was zur Entlastung der Konzilsväter von diesem Vorwurf angeführt
wird, ist untergeordneter Natur. Im vorliegenden Bande allerdings werden
jene obigen wichtigsten Fragen des Konzils kaum gestreift.

Es ist ferner kein Zweifel, daß die Durchführung des Basler Reformwerkes

in weitem Maße geeignet gewesen wäre, die schlimmsten
Übelstände des kirchlichen Lebens einzudämmen und für die Reform
Ausgezeichnetes zu leisten, aber es fehlte weithin, auch bei jenen, die die
Beschlüsse faßten, der gute Wille, sie auszuführen, namentlich wenn auch
sie selber davon betroffen wurden. Der Herausgeber stellt die Behauptung
auf : « Was auf dem Verwaltungswege für die Reform der Kirche getan



— 415 —

werden konnte, wäre durch die in Basel beabsichtigten Maßnahmen
sicherlich geschehen », und führt zum Beweise an, daß die Reformdekrete
des Konzils von Trient, wenigstens soweit sie die Reform der Glieder
betreffen, von dem in Basel Angestrebten sich nicht allzusehr unterscheiden.
Diese Erklärung vermag jedoch die Frage kaum erschöpfend zu
beantworten. Zweifellos mangelte es dem schismatischen Konzil auch an
moralischem Ansehen. Richtig wiederum ist die Bemerkung, daß nicht
Verwaltungsmaßnahmen allein eine zerrüttete Kirche wiederbeleben konnten.
Es bedarf hierzu vielmehr einer neuen Idee, eines neuen Frömmigkeits-
ideals, das die Gemüter ergreift und zum Handeln und Opfern fähig macht.
In der Kirche hat sich dieses regelmäßig in den neuen Ordensgründungen
(Cluny, Citeaux, Franziskus, Dominikus) gezeigt, so im XVI. Jahrhundert
noch durch die Jesuiten, Theatiner, Oratorianer, Kapuziner. In Basel aber
hat man von diesem Geiste nichts gespürt : « sie verharren treufleißig und
gewissenhaft durchaus im Verordnen und Verbieten ». Es fehlte jedes
Gefühl dafür, daß Programme und Paragraphen nutzlos sind, wenn sie

kein neuer Geist belebt. Aus all den vielen Klagen und Anklagen,
Vorschlägen und Wünschen hört man fast nie einen wirklich religiösen Ton
heraus. Die ganze Kirche erscheint lediglich als ein Verwaltungsinstitut,
dem auf dem Verwaltungswege zu helfen ist. « Freilich, ein neues Frömmtg-
keitsideal ist nicht durch Verordnungen zu schaffen, und dafür ist auch
nicht eine Versammlung von Prälaten und Doktoren zuständig, das ist
zu allen Zeiten großen Persönlichkeiten vorbehalten. Und die fehlen in
Basel und fehlen in der ganzen Zeit ».

In den Rahmen einer umfassenden Basler Konzils-Publikation gehört
zweifellos auch die zweite Schilderung der Stadt Basel (Descriptio altera
urbis Basileae 1438), dieses gescheite und anmutige Werklein des Humanisten

Enea Silvio (die erste Beschreibung ist im V. Bande veröffentlicht),
zumal die bisherigen Ausgaben durch Preiswerk und Wolkan in manchen
Punkten verbesserungsbedürftig waren. Die Ausgabe besorgte Alfred
Hartmann. H. G. Wackernagel (Basel) gibt die Stallrechnungen des

Kardinals Ludwig A leman von Arles, des Führers des schismatisch gewordenen
Konzils von 1445 heraus, die auch beachtenswerte Mitteilungen zur Schweiz.
Geschichte bringen. Einen großen Umfang (von S. 265-428) nehmen endlich
die Protokolle ein über die 1447 in Lyon und Genf gehaltenen Konferenzen
zur Beilegung des Schismas, herausgegeben von f Gabriel Perouse, Archivar

in Chambéry. Für die Geschichte des Gegenpapstes Felix V. und die
wichtigen Vorgänge des Jahres 1447 bleibt diese Quelle grundlegend. Der
Band schließt mit einem gewissenhaft gearbeiteten Register ab.

Einsiedeln. Karl Schönenberger.

La dispute de Lausanne. Textes choisis et adaptés par René Deluz
avec une introduction historique par Henri Meylan. (Cahiers de la Faculté
de théologie de l'Université de Lausanne, VIII). Lausanne, 1936 ; 146 p.

La Revue a rendu compte (1928, p. 314) de l'édition des Actes de la
Dispute de Lausanne de 1536, publiée en 1928, par M. Arthur Piaget.



— 4l6 —

A l'occasion du quatrième centenaire de la Réforme, à la demande de la
faculté théologique de l'Université de Lausanne, M. le pasteur Deluz a

reproduit un certain nombre de ces pages. Il a modernisé le texte, tout
en cherchant à lui conserver un cachet de vétusté, et l'a accompagné de

notes, destinées principalement à expliquer des expressions jugées peu
claires pour les lecteurs d'aujourd'hui. Parmi ces notes, quelques-unes
sont discutables ou même erronées (p. 27, n. 4 ; 113, n. 2 ; 134, n. 3, etc.) ;

un grand nombre, surtout, sont franchement superflues, tandis que,
inversement, d'autres termes eussent mérité une explication (par exemple
les « saucières » dont il est parlé à la p. 82 et 94, les « bénédictions » de la
p. 84, les « chemises » et « robes percées » de la p. 94.) Il aurait, de plus,
fallu prévenir le lecteur que les Actes de la Dispute, loin d'être une
reproduction sténographique des débats de 1536, ont été rédigés, après coup,
par Viret. Celui-ci avait pris des notes à la Conférence, mais, au cours des
douze années qu'il employa à les mettre au net, il les a incontestablement
retouchées et complétées. C'est ce qui explique pourquoi Farei, et plus encore
Viret, développent ordinairement leur pensée dans d'interminables exposés,
chargés d'érudition et bourrés de citations scripturaires, mais qui n'ont
guère l'allure d'un discours ou du moins d'une réponse improvisée.

Les extraits que reproduit M. Deluz traitent des principaux sujets
abordés à la Dispute et donnent assez bien l'impression de ce que paraît
avoir été la Conférence de 1536 : modérée de ton, du moins si on la compare
avec la polémique de Luther, émaillée, de la part des Réformés, de saillies
ironiques, parfois assez habiles, et de certaines remarques fondées, tandis
que les défenseurs de la tradition catholique ont avancé quelques affirmations
insoutenables. On trouve cependant aussi d'incontestables erreurs dans
la bouche de leurs adversaires.

M. Deluz a groupé les pages qu'il a extraites de la Dispute en chapitres,
munis d'un titre et de sous-titres, qu'il a fait précéder, chaque fois, de

quelques lignes d'introduction. Là aussi, il y aurait bien des remarques
à formuler. C'est faire beaucoup d'honneur à Calvin et c'est du moins se

montrer peu difficile que de taxer de « magistrale leçon d'histoire des dogmes »

(p. 31) les objections que celui-ci, dans l'une des deux occasions où il prit
la parole à la Dispute de Lausanne, croit découvrir, contre la croyance
à la présence réelle, dans certains textes de Tertullien, de l'Opus imper-
fectum in Matthaeum et de saint Augustin. M. Meylan, dans l'introduction
historique qu'il a donnée au volume dont nous parlons, renchérit encore :

« Calvin intervient dans le débat avec une science des textes et une maîtrise
du sujet qui trahissent le théologien de race, et qui laissent l'adversaire
sans rien à répliquer » (p. 19). Si la réponse n'a pas été donnée à Lausanne,
elle l'a, certes, été depuis.

C'est gratuitement que M. Deluz nous dit : « Blancherose semble ne
plus discuter que pour le plaisir d'entendre encore l'enseignement des
Réformateurs » (p. 66). Blancherose, laïque, médecin de son état, animé
de plus de bonne volonté que de savoir théologique, a reconnu son
infériorité comme controversiste. Il a émis, au cours de la Dispute, des idées
fausses, qu'il a étayées en outre d'arguments ridicules. 11 aurait mieux



— 417 —

fait de suivre le conseil que lui donnaient les ecclésiastiques : celui de
s'abstenir. M. Mcylan écrit : « Les prêtres avaient toujours refusé jusqu'ici
le combat loyal de la discussion » (p. n) ; « Blancherose intervient pour
défendre la cause que les clercs abandonnent » (p. 17). En réalité, les

chanoines de la cathédrale, en protestant contre la Dispute et en refusant
d'y comparaître, ont adopté la seule attitude admissible pour des
catholiques, sachant bien qu'il appartenait uniquement au Concile de traiter
des questions dc doctrine. Nul n'ignorait, au surplus, quelle allait être
la conclusion de la Dispute de Lausanne, celle que Berne non seulement
souhaitait, mais qu'elle entendait imposer.

M. Meylan rapproche de la Conférence de 1536 les disputes qui se

pratiquaient dans les universités du moyen âge. D'abord, il est à peine
besoin de rappeler que jamais, dans ces dernières, on ne se fût permis de
mettre en discussion une vérité de foi. M. Meylan écrit que ces disputes
du XIIIme siècle étaient « l'exercice où l'étudiant se formait au maniement
de la parole et des arguments » (p. 13). En réalité, elles étaient soutenues
ordinairement par un maître, et exceptionnellement par le Praepositus
scolarum ou bachelier sententiaire, et c'étaient des maîtres également,
et peut-être parfois des élèves, qui formulaient les objections. « La dispute,
écrit M. Mevlan, était nécessaire pour prendre ses grades. » Le P. Mandonnet,
qui est cité en note, ne dit rien de pareil, et quand M. Meylan conclut qu'un
débat tel que celui de Lausanne avait « pour enjeu non plus un bonnet
de docteur, mais le salut des âmes » (p. 14), sa première affirmation est donc

pour le moins contestable, et il est inutile de dire ce que nous pensons de
la seconde. Elle se retrouve dans l'avant-propos, dû au Conseil de la Faculté
de théologie : « Ces textes sont actuels au premier chef... On n'est pas
toujours d'accord avec la conception théologique (évidemment!) ; on l'est
toujours avec l'admirable foi qui porte ces hommes, avec l'amour qui les

anime, avec leur certitude d'apporter le véritable salut à leur peuple en
lui rendant l'Evangile. » Il y a, dans cette dernière ligne, l'énoncé d'une
conviction que les Réformateurs ont peut-être partagée, qu'on retrouve
dans les polémiques qui ont suivi, mais qu'on est surpris et peiné de lire
dans un volume paraissant sous le patronage d'une faculté universitaire.

L. Wœber.

S. Petrus Canisius Doctor ecclesiae. T. I : Catechismi latini et
germanici. Pars secunda : Catechismi germanici. Editionem criticam curavit
Fridericus Streicher S. J. (Societatis Jesu selecti scriptores a patribus
societatis eiusdem editi II). Monachi Bavariae, officina Salesiana (Romae,
Pontificia Universitas Gregoriana) 1936. 40 35 et 380 p.

Mit der gleichen Sorgfalt und Genauigkeit, die den ersten Band, die
Ausgabe der lateinischen Katechismen, auszeichnete (vgl. unsere Besprechung

in dieser Zeitschrift 1934, S. 297 ff.) gibt P. Streicher hier die deutschen
Katechismen heraus, die noch zu Lebzeiten des P. Canisius gedruckt
wurden. Die einzelnen Ausgaben werden in dem Vorwort nach ihrer

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉMASTIOl E 27



— 4i8 —

Reihenfolge, Verwandtschaft und Einteilung gekennzeichnet. Dabei wird
auch auf das kleine Rätsel eingegangen, das der von Holder auf der
Kantonsbibliothek Freiburg i. U. einst aufgewiesene Katechismus aus dem
XVII. Jahrhundert bietet, in dem eine mit « Datum zu Freiburg i. Ücht-
land 1597 » von P. Canisius unterzeichnete Vorrede steht (S. 13). Im
einzelnen folgen von dem kleineren deutschen Katechismus folgende
Abdrucke : 1. die ersten Ausgaben von Dillingen aus den Jahren 1560 und
1564, wegen ihrer Verschiedenheit in Text und Bildern nebeneinander ;

2. die Ausgaben von Ingolstadt aus den Jahren 1563 bis 1584, ebenfalls
nebeneinander. Von dem kleinsten deutschen Katechismus werden dann
abgedruckt : 1. die Editio princeps, Dillingen 1556, mit den Varianten in
der zweiten Ausgabe von 1558 ; 2. die Ausgabe von 1595, die letzte von
Canisius selbst besorgte, mit den Varianten der vorhergehenden ; 3. die
Ausgabe von Würzburg von 1581, die von Canisius selbst nicht besorgt
worden zu sein scheint, mit ihren Bildern ; 4. die mit Kirchgesängen
verbundene Ausgabe von Konstanz 1594 (Freib. 1596). Höchst mühsam
zusammengestellte Indices zum 1. und 2. Band bilden den Schluß : ein
Index der Bibelstellen, der benutzten kirchlichen Schriftsteller und
Konzilienbeschlüsse, endlich ein Register der vorher nicht aufgeführten Personen
und ein Sachregister. Aus diesen Ausgaben ersieht man am deutlichsten
die Fürsorge, die Canisius seinen Katechismen bis in sein hohes Alter
zuwandte, damit, wie er in der Vorrede zum letzten kleinsten Katechismus
sagt, « die reine, gesunde und christliche Lehre Got dem Herrn zu Ehr
und den einfältigen Kinderen Gottes zu Nutz gelehrt und gefördert wurde ».

Die Katholiken in dem ganzen deutschen Sprachgebiet hat der Herausgeber

zu großem Dank verpflichtet für das in seiner Schlichtheit besonders
anziehende Denkmal, das er dem zweiten Apostel Deutschlands errichtet
hat. Aber wäre es nicht besser gewesen, wenn er seine Zutaten in
deutscher, statt in lateinischer Sprache dargeboten hätte

G. Schnütet.

P. Siegfried Wind, 0. M. Cap. : Dokumente zur Einführung der
Kapuziner in die Schweiz (Collectanea helvetico-franciscana). Studien und
Beiträge zur Geschichte der Schweizerischen Kapuzinerprovinz. Sonderheft,
Luzern, St. Fidelis-Buchdruckerei, Wesemlin, 1936, 68 S. 1 fr. 20.

Le P. Alexandre Müller, ancien Provincial des Capucins, s'était occupé,
comme jeune lecteur, des débuts de l'Ordre des Capucins en Suisse, spécialement

d'après la correspondance de saint Charles Borromée conservée
à la bibliothèque ambrosienne à Milan. Il avait utilisé le fruit de ses

recherches, mais la mort l'a empêché d'exécuter un dessein qu'il n'avait
jamais abandonné : celui de publier les documents eux-mêmes qu'il avait
patiemment réunis. Ce vœu, c'est le P. Wind qui le réalise à sa place. Il
nous donne une sorte de regeste, contenant 131 lettres ou rapports de
saint Charles, de son chargé d'affaires à Rome, César Spetiano, de Melchior
Lussy, de Walter Roll, de Pompeio della Croce, ambassadeur hispano-



— 419 -
milanais en Suisse, de Bonhomini, du cardinal de Còme, Secrétaire d'Etat,
du doyen Heil, du P. François de Bormio, premier supérieur du couvent
d'Altdorf, etc. En assez grand nombre, ces lettres ont déjà été publiées,
soit par MM. Steffens et Reinhardt, dans leurs trois volumes de documents
se rapportant à la Nonciature de Bonhomini, soit par M. E. Wymann,
archiviste d'Uri, dans le Geschichtsfreund (T. 52 et 54), par d'autres encore.
Chaque lettre est d'abord résumée en allemand ; puis vient le texte original
du passage essentiel, pour autant qu'il est encore inédit ou qu'il ne comporte
que quelques lignes.

L'auteur a souligné certaines affirmations qui se dégagent de ces textes
et il les a groupées ensuite dans ses conclusions. Il fait ressortir à nouveau
(cf. Rev. hist. eccl. suisse, 1935, p. 213 sq. ; à la p. 214, n. 2, la présente
brochure était déjà annoncée) que, contrairement à ce qui a été répété
plus d'une fois, saint Charles, lors de son voyage en Suisse de 1570, n'a pas
encore plaidé en faveur de l'introduction des Capucins chez nous, pour
cette bonne raison que Paul III avait interdit à ces derniers, sous peine
d'excommunication, de chercher à s'établir hors de l'Italie ; la défense
ne fut levée que par Grégoire XIII, en 1574. Il fait voir également que
l'ouverture de leur premier couvent, à Altdorf, se heurta à de fortes
oppositions : celle des supérieurs d'abord, qui redoutaient, malgré les assurances
données par Bonhomini, le climat de la Suisse centrale, celle aussi de

plusieurs curés, peu soucieux de voir arriver des religieux dont la vie
contrasterait avec la leur d'une manière désobligeante pour eux. Rome
fit également des difficultés pour concéder aux Capucins le pouvoir
d'entendre les confessions des laïques et celui de remettre certains cas
réservés.

Comme le fait remarquer le P. Wind, des regestes de ce genre sont
la condition préliminaire indispensable pour écrire l'histoire d'une
institution. On lui saura gré, par conséquent, d'avoir réuni ces pièces pour
la plus grande utilité de ses confrères d'abord et des historiens ensuite.
On regrettera cependant qu'il ne se soit pas rendu à Milan, pour vérifier,
à l'Ambrosienne, les indications des sources fournies par le P. Alexandre
et pour essayer surtout de déchiffrer certains passages des lettres de saint
Charles ou de Lussy, demeurés illisibles pour son prédécesseur, mais
auxquels les progrès de la paléographie auraient réussi peut-être à
arracher leur secret. L Wceber

Dr. Georg Staffelbach und Dora F. Rittmeyer : Hans Peter Staffelbach,
Goldschmied in Suisee (1657-1736). Verlag Eugen Haag, Luzern, 1936.

Ein feinsinniges Buch, diese Biographie und Werkwertung des
bekannten Surseer Goldschmiedes Mit viel Liebe, umfassenden Kenntnissen
und streng wissenschaftlichem Bemühen verfaßte Dr. G. Staffelbach den
1. Teil des Buches : die Biographie seines großen Vorfahren und seines
Geschlechts. Wir erhalten dadurch einen überaus anschaulichen Begriff
von dem Leben und Wirken eines bedeutenden Schweizer Künstlers aus



— 420 —

dem XVII. und XVIII. Jahrhundert, einer Zeit, in der beinahe jeder
Handwerker wenigstens irgend ein künstlerisches Äderchen besaß und
in der die Begabten noch durch gebildete Mäzenaten gefördert wurden.
Ein Auszug aus dem Stammbaum der Staffelbach und eine übersichtliche
Familienchronik usw. verdeutlichen die äußere Entwicklung des
Künstlergeschlechtes.

Im 2. Teil des Buches führt uns kurz wertend Dora F. Rittmeyer
H. P. Staffelbach und sein Werk vor Augen und vermittelt klare Begriffe
von der Eigenart des künstlerischen Schaffens Staffelbachs — besonders
durch den Abschnitt « Stilentwicklung ». Sehr dankbar muß man Dora
F. Rittmeyer sein für die übersichtliche Darstellung (von neuen
Zeichnungen) der Merkzeichen der Goldschmiede Staffelbach und der übrigen
Surseer Goldschmiede, desgleichen für den Katalog der Arbeiten des
Künstlers.

Vielleicht könnten weitere Nachforschungen, z. B. in st. gallischen
Landen, vorab in den Inventarien sowie in den heute noch teilweise
vorhandenen Beständen der Paramente des Klosters Pfävers, in dem gerade
in der Schaffenszeit Meister Staffelbachs viele Mönche aus der Zentralschweiz

lebten (wie z. B. Abt Bonifacius Tschupp von Sursee), noch
manches schöne und bislang unbekannte Werk des Künstlers zu Tage
fördern. Die zahlreichen Illustrationen des Buches sind in Hinsicht auf
ihre technische Ausführung nicht übel geraten.

F. A. Good.

Histoire de l'Eglise publiée sous la direction de A. Fliehe et V. Martin.
T. III. De la Paix constantinienne à la mort de Théodose par J.-B. Palanque,
G. Bardy et P. de Labriolle, Paris, Bloud et Gay, 1936, 539 p. in-8°. 60 fr.
(relié : 100 fr.).

Ce 3me volume de la nouvelle Histoire de l'Eglise embrasse un peu
plus d'un siècle et demi. Il débute au moment où Constantin accorde la
liberté à l'Eglise et il se termine avec Théodose « qui, complétant l'œuvre
de Gratien, a rompu toute attache avec le paganisme et, sans persécuter
ses adeptes, en a fait une religion déchue de ses privilèges séculaires et
finalement même de tous ses droits. La liberté de culte n'ex-iste plus pour
elle. La seule religion légale est désormais le christianisme » (p. 518).

M. Palanque, déjà connu par son Saint Ambroise et l'Empire romain,
est un historien remarquablement documenté, citant indistinctement la
littérature française, allemande, anglaise ou italienne se rapportant aux
sujets qu'il traite, soit : Constantin, le donatisme, l'organisation des Eglises
et l'expansion chrétienne. Ces deux derniers chapitres, loin de s'en tenir,
comme c'est souvent le cas, à une sèche enumeration, sont fouillés et
singulièrement suggestifs. L'auteur expose fort bien, pour ne citer que
cet exemple, la persistance de l'anarchie ecclésiastique en Espagne et dans
la Gaule et la liquidation des schismes qui en avaient été le résultat. Il
souligne les indices ou les manifestations de la primauté romaine. Il précise
quelle a été, à cet égard, l'attitude de saint Ambroise, se regardant un peu



— 421 —

comme l'égal des évêques de Rome ses contemporains, auxquels, comme
personnalité, il était incontestablement supérieur. Vis-à-vis de l'Empereur,
dans l'affaire de Callinicon, l'évêque de Milan « triomphe par son opiniâtreté ;

il a dicté sa volonté intransigeante à un prince intimidé, qui n'a pas osé

affronter dès son arrivée un conflit aigu avec un pasteur si populaire. L'Etat
a été publiquement humilié devant l'Eglise qui a obtenu une totale impunité,
en une circonstance où l'ordre public avait été pourtant gravement troublé.
On comprend que Théodose ait été profondément froissé et buté par de

tels procédés » (p. 511).
M. le chanoine Bardy a assumé la tâche difficile de raconter la longue

et complexe controverse arienne. Il n'y consacre pas moins île 167 pages.
Il fait ressortir les regrettables malentendus qui divisèrent souvent l'Orient
et l'Occident, et qui provenaient, en partie, de simples questions de
terminologie. Ils ont contribué à prolonger le conflit et il en est résulté des erreurs
de tactique : Rome appuyant Marcel d'Ancyre, et, à Antioche, Paulin
contre Mélèce. Saint Basile, qui se montrait plus compréhensif, au fur et
à mesure que la crise évoluait, eut à souffrir de ces tiraillements. 11 mourut
malheureusement avant d'avoir vu le triomphe de l'orthodoxie.

A M. de Labriolle, dont on connaît le récent ouvrage sur la Réaction

païenne, a été dévolu, tout naturellement, le récit de l'opposition
antichrétienne de Julien l'Apostat et des partisans du paganisme. Il a consacré
ensuite au monachisme une longue et remarquable étude, nouvelle non
seulement par la manière dont elle est présentée, mais aussi par les textes
peu connus qu'elle renferme, notamment sur l'attitude méprisante ou haineuse
des païens à l'égard des moines, sur l'opposition aussi à laquelle ceux-ci
se heurtèrent de la part de certains chrétiens ; et ceci amène l'auteur à nous
parler d'Helvidius, de Jovinien, de Vigilantius et des pèlerinages. Dans
un chapitre intitulé « morale et spiritualité », il aborde des sujets divers :

le culte des reliques, l'encratisme, le priscillianisme, la pédagogie chrétienne,
la liturgie. Un dernier chapitre, consacré à la littérature patristique, permet
à M. de Labriolle de porter sur les Pères grecs comme sur les auteurs latins,
auxquels il a consacré une Histoire devenue classique, des appréciations
aussi fines que nuancées.

Il est intéressant de connaître, sur certaines questions discutées,
l'opinion des trois spécialistes qui se sont réparti la matière de ce volume.

Relevons quelques-unes de leurs positions : Il n'y a pas eu d'édit
proprement dit à Milan en 313, mais bien cependant une Paix constantinienne,
« puisque c'est Constantin qui, avant Licinius et plus complètement que
lui, a conféré à l'Eglise ce durable bienfait » (p. 24). — Au sujet de
l'avertissement d'En-Haut qui précéda la bataille du Pont Milvius, M. Palanque
s'en tient au récit de Lactance et exclut la vision dont parle Eusèbe dans
la Vita Constantini. — Constantin fut, dès 312, un chrétien sincère, sans
exclure le désir d'éblouir, de s'attacher le cœur de ses sujets et de retenir
l'attention de la postérité ; mais, syncrétiste inconscient, mal informé
des exigences de sa foi, il a voulu ménager les païens et il garda ainsi, jusqu'à
son lit de mort, un pied dans les deux camps. Il s'est proclamé « l'évêque
de ceux du dehors », c'est-à-dire des païens, selon le sens de cette formule



— 422 —

tel que l'a rétabli M. Babut. — La victoire de Constantin sur Licinius
est placée en 324. — M. Palanque se contente de signaler en note (p. 63),
le meurtre de Crispus et de Fausta, mais il dit ne pas partager l'opinion
de M. J. Maurice, trop préoccupé d'innocenter l'empereur de ces crimes.
— Au sujet du donatisme, il admet les corrections de plusieurs dates secondaires

proposées par Seeck, Monceaux et surtout Baynes. — L'expression
« objectivité des sacrements » (p. 215), pour rendre la formule ex opere
operato, n'est pas très heureuse, bien qu'il soit difficile, il faut le reconnaître,
d'en trouver une qui soit satisfaisante. — M. Bardy indique le printemps
de 323 comme date la plus probable des débuts de l'arianisme. Il admet
la réunion d'un synode à Antioche quelques mois avant celui de Nicée,
mais il rejette, par contre, l'hypothèse de la reprise de ce dernier en
novembre 337. Le P. d'Alès, qui s'était montré favorable à cette hypothèse
de Seeck, s'est, depuis (Recherches relig. 1936, p. 603), déclaré convaincu
par les arguments apportés en sens contraire par M. Bardy. — Ni celui-ci,
ni M. Palanque ne partagent la méfiance de Mgr Batiffol au sujet de l'authenticité

de certains écrits de Constantin. — M. Bardy incline à croire que
c'est Eustathe d'Antioche qui a présidé le Concile de Nicée. — Il admet
la défection d'Ossius (sic) vers la fin de sa vie et également la défaillance
de Libère. — Il n'est pas convaincu par la tentative du P. Cavallera de
démontrer la parfaite orthodoxie de Mélèce d'Antioche. — Ce qui est dit,
p. 87, n. 1 et p. 287, n. 5, du symbole de Nicée et de celui de Nicée-Constan-
tinople ne semble pas devoir être le dernier mot sur cette question. —
M. Bardy place le concile d'Aquilée en septembre 381 ; M. Palanque qui
le mettait au printemps de la même année, ce qui le faisait contemporain
du concile de Constantinople, a renoncé depuis (Rev. Hist. eccl. 1936, p. 940)
à cette thèse.

L'authenticité de la Vie de saint Antoine par saint Athanase ne fait
plus aucun doute, déclare M. de Labriolle. Quant à l'attribution à saint
Jérôme de celle dc Paul de Thèbes, elle n'offre que des garanties incertaines,
et, dans celle d'Hilarion, il faut reconnaître, sur un fond historique, pas
mal de traits plus ou moins légendaires. — Les opuscules du manuscrit
de Wurzbourg attribués à Priscillien par M. Schepps ne sont pas de lui ;

par contre, le De mysteriis doit, presque sans aucun doute, être attribué
à saint Ambroise. — La consécration episcopale de ce dernier est placée
au ipr décembre 373 par M. de Labriolle, qui se rallie à l'opinion de
M. Palanque. — Le schéma de la messe donné à la p. 400 appellerait plusieurs
réserves, et surtout les diverses liturgies sont déjà trop caractérisées au
IVme siècle, pour qu'on puisse, à cette date, donner une description unifiée
des cérémonies du saint sacrifice. — A la p. 403, 1. 9, l'absence d'un signe
de ponctuation fausse le sens de la phrase et, p. 462, n. 4 et p. 475, n. 5, il
faut lire Octodurum (au lieu de Octodurus). — Parmi les interprétations des

peintures des catacombes, celle, récente et fort discutable, de M. Styger,
qui leur refuse toute jsortée symbolique, aurait dû être signalée, de même

qu'il n'aurait pas fallu se contenter de la seule thèse de M. Bréhier quant
à l'origine des basiliques chrétiennes. — On se serait également attendu
à ce que, pour le IV"le siècle, on fît, du moins pour Rome, la distinction



— 423 —

entre les églises titulaires et cémétériales, et il aurait fallu également dire
un mot du culte des martyrs et des précieuses constatations que permet
de faire le fameux calendrier philocalien de 354.

Il y a, inévitablement, quelques redites, ainsi p. 349 et 358 au sujet
des Consultationes Zacchaei. Nécessairement aussi, il est question des mêmes

personnages dans plusieurs chapitres : c'est ainsi que M. Bardy parle de

saint Ambroise à jjropos de la fin de l'arianisme ; M. de Labriolle le présente
du point de vue littéraire et raconte, à cette occasion, les débuts de sa
vie ; enfin M. Palanque nous entretient des relations de l'évêque de Milan
avec les Empereurs, un sujet qu'il connaît mieux que personne. L'existence
de saint Jean C'hrysostome, ainsi que les débuts de celle de saint Jérôme,
sont résumés dans ce volume ; mais le suivant devra naturellement y revenir.
Encore une fois, ces reprises sont inévitables dans une Histoire de l'Eglise
qui veut approfondir le sujet comme celle-ci se l'est proposé, et qui entend
respecter néanmoins l'ordre chronologique ; mais c'est pourquoi aussi
il faut souhaiter qu'on n'attende pas la fin de la collection pour nous donner
une table alphabétique des noms propres. C'est à cette condition seulement
qu'on pourra utiliser pleinement ces remarquables volumes. Cette table
fera ressortir mieux encore toute la richesse d'une documentation qui
n'a jamais été poussée aussi loin, jusqu'ici, dans des ouvrages similaires.
Elle donne aux apj^réciations portées par les auteurs qui se sont réparti
la matière de cette nouvelle Histoire de l'Eglise, une sûreté et une précision
des plus dignes d'éloges. L Wceber.

M. Besson : L'Eglise et l'Imprimerie dans les anciens diocèses de

Lausanne et de Genève jusqu'en 1525. Genève, librairie Jacquemoud 1937.
440 pp. et 74 pl.

Bischof M. Besson, dessen Schriften auch in Deutschland mehr und
mehr Beachtung finden (vgl. Otto Lerche in Theol. Literaturzeitung 1935,
Sp. 183-192), legt uns den ersten Band eines Werkes vor, das für die
Geschichte des Buchdrucks, aber auch der Liturgie in der Westschweiz
grundlegende Bedeutung beanspruchen darf, dank den ergebnisreichen
ausgedehnten Forschungen des Verfassers. Das Werk reicht von den

Anfängen des inländischen Buchdrucks — die ersten Drucke sind die
Breviere 1478/79 für die beiden Bistümer — bis 1525, rückt also ungefähr
an jenen Zeitpunkt heran, da in der Westschweiz, im Gegensatz zur
deutschen Schweiz, eine wesentliche Entscheidung für oder gegen die
neue Lehre noch kaum gefallen ist, die reformatorischen Einflüsse jedoch
in stetem Wachsen begriffen sind.

Durch den Titel darf man sich über die Anlage des Buches nicht
hinwegtäuschen lassen. Geboten wird keineswegs eine zusammenhängende
Geschichte des Druckwesens, noch konnten in diesem ersten Band zusammenfassende

Ergebnisse vermittelt werden. Bischof Besson streift zunächst
in seiner Einleitung (p. 10-35) die Frage der Stellungnahme der Kirche
zur Druckkunst, kennzeichnet diese Haltung im wesentlichen als eine
durchaus fördernde, unter Wahrung der theologischen Bedürfnisse, und



— 424 —

schildert, besonders auf Grund der wertvollen Visitationsberichte von
1453, die Sorge der kirchlichen Obern für die Pflege und den Unterhalt
der liturgischen Bücher vor der Erfindung des Buchdrucks. Andere
Fragen, so betreffend die Buchpreise oder die Auflagenziffer der Drucke,
werden entsprechend eigenen Feststellungen kurz erörtert.

Dem Thema entspricht die Stoffwahl, doch ergibt sich keine ganz
reinliche Ausscheidung des Stoffes. Es sind auch Drucke aufgenommen,
die wohl in liturgischer, nicht aber in druckgeschichtlicher Hinsicht den
beiden Bistümern zugehören (vgl. z. B. das Offizium des hl. Vinzenz von
I5I7. P- 343 ff-, hervorgegangen aus der Basler Offizin Adam Pétris).
Doch ist diese Erweiterung nur zu begrüßen.

Die Einleitung stellt einen Begleittext dar zu einer sorgfältig
aufgebauten Geschichte von 52 Drucken und einer ebenso gewissenhaften
Statistik der uns überlieferten Druckexemplare. In der Anordnung und
Beschreibung des Stoffes folgt der gelehrte Verfasser bewährten Vorbildern.
Behandelt werden der Reihe nach Drucke der Bibel, die Breviere, die
Missale, besondere Offizien und die Rituale, wobei jedesmal die Drucke
für die Diözese Lausanne vorangestellt werden. Zu jedem Druck schreibt
M. Besson eine kurze erläuternde Einführung. Vielleicht ist der eine und
andere der Meinung, daß dieser mehr darstellende Text herausgelöst und
zusammenfassend herausgearbeitet hätte werden können. Aber man darf
nicht verkennen, daß dadurch eine gewiß umfangreiche und mühsame
Arbeit noch vermehrt worden wäre. Da wir uns keineswegs als zuständig
für die Bewertung der Ergebnisse hinsichtlich der Buchgeschichte
betrachten, müssen wir uns begnügen, aus der Fülle des Gebotenen einiges
herauszuheben.

Zunächst darf es als ein besonderes Verdienst des Verfassers gelten,
daß er in einem Maße, wie es andern kaum möglich gewesen wäre,
Privatbibliotheken und Privatsammlungen in seine Forschungen einbezogen hat
(z. B. Carouge Coli. Vuy, Villars-les-Joncs Coli, de Diesbach,
La Tour-de-Trême Coll. Clément-Rem)', usw.). Berücksichtigt sind im
übrigen nicht bloß die westschweizerischen Bibliotheken, sondern auch
zahlreiche ausländische Institute, wofür persönliche Reisen natürlich nicht
gescheut wurden (so die verschiedenen Institute von Paris, Rom und
mehrere franz. Provinzstädte). Mit Freude darf hervorgehoben werden,
daß unter den Hütern wertvoller Drucke die bischöfliche Bibliothek und
das Priesterseminar in Freiburg nicht an letzter Stelle stehen. Das Missale
von Lausanne aus dem Jahre 1522 ist uns in 36 Exemplaren überliefert.
Davon besitzen die genannten Bibliotheken 7, die Kantons- und
Universitätsbibliothek in Freiburg 8, die restlichen Ex. verteilen sich auf insgesamt
14 Sammlungen. Freilich ist hier die Überlieferung eine besonders günstige.
Im ganzen gesehen, steht hinsichtlich der Erhaltung von Drucken die
Diözese Lausanne voran (das Missale von Genf von 1491 ist nur in 9 Ex.
erhalten, jenes von Lausanne von 1493 aber in 21, die Stadt Freiburg
besitzt hievon allein 9 Ex., ein besonders schön ausgestattetes Ex. birgt
die Nationalbibliothek in Paris, p. 227 f.).

Von eigenem Interesse in liturgiegeschichtlicher Hinsicht sind die



— 425 —

Gebetbücher und die besonderen Offizien (vgl. das Offizium des heiligen
Schweißtuches, das fünfmal gedruckt worden ist). Aus dem Text der
Ritualien bzw. dessen Initien sei hervorgehoben der Exorzismus gegen
die Würmer und die den Feldfrüchten schädlichen Tiere (p. 418, 422),
ein Thema, welches Bischof Besson mehrfach in erläuternden Vorträgen
erörtert hat.

Im ganzen zeigt wohl weniger die Zahl der Drucke, als ihre
ziffernmäßige und örtliche Überlieferung, daß die beiden Bistümer in ihrer Sorge
um liturgische Bücher nicht zurückstehen. Wenn Mainz sein erstes
Brevier 1474, andere Diözesen 1475 gedruckt haben, so folgen Lausanne
und Genf immerhin bereits 1478 und 1479. An Bedeutung als Druckerstadt

hat natürlich die Messestadt Genf Lausanne weit überragt ; deutsche
Drucker haben auch in der westlichen Schweiz hervorragenden Anteil
an der Ausbildung der Kunst. Wer nun aber erwarten würde, daß sich

aus dem gebotenen Material ein Bild gewinnen ließe über den Bücherbesitz

der Geistlichen in vorreformatorischer Zeit, wird eher enttäuscht
werden. Eintragungen des Besitzers aus so früher Zeit sind selten (p. 126

der bezeichnende Spruch : boni sacerdotes vocantur angeli, mali vero
diaboli). Regelmäßigere Eintragungen stammen zur Hauptsache erst aus
der 2. Hälfte des XVI. Jahrhunderts oder sie sind viel späteren Datums.
Freilich dürfte für die Bildungsgeschichte des Klerus in vorreformatorischer
Zeit der II. Band, über dessen Inhalt uns der Verfasser wenig verrät,
ergebnisreicher sein ; denn unter anderem werden hier nicht bloß Einblattdrucke,

sondern auch die Lehrbücher mit vorwiegend kirchlich-pastorellem
Charakter behandelt werden.

Soweit uns ein Urteil zustehen kann, dürfte M. Besson hinsichtlich
seiner Arbeitsweise und der Sorgfalt der angewendeten Methode
uneingeschränktes Lob zugebilligt werden (beiläufig gesagt muß es p. 54 Z. 5

gewiß Parisiis nicht Parisius heißen). Unnötig zu sagen, daß der Verfasser
auch die einschlägige Literatur in umfassender Weise herangezogen und
sie nicht selten und in wichtigen Punkten berichtigt hat (vgl. p. 200 f.,
298, 435). Zudem fehlen auch nicht wertvolle Erklärungen von manchmal
seltsamen Ausdrücken (vgl. p. 406, 435 zu liber endarum). Wir sind sicher,
daß das vorzüglich ausgestattete und mit zahlreichen guten Tafeln gezierte
Werk sich der Beachtung weiter Kreise erfreuen wird und das baldige
Erscheinen des II. Bandes erwünschen läßt.

O. Vasella.

«Volk und Volkstum»: Jahrbuch für Volkskunde, II. Band 1937.
In Verbindung mit der Görres-Gesellschaft hrg. von Georg Schreiber.
München, Kösel und Pustet. 380 Seiten. 26 Abbildungen auf 16 Tafeln.
RM. 7.50.

An diesem zweiten Bande sind 38 Forscher beteiligt, von denen
mehrere schon in dem ersten, in dieser Zeitschrift 1937 S. 203 ff. besprochenen

Bande vertreten waren. Auf 22 Abhandlungen folgen 20 kleinere



— 426 —

Miszellen. Den Band eröffnet wieder Dozent T. Grentrup mit einem
programmatischen Artikel « Vom Sein und Wert des Volkstums ».

Allgemeineren Inhalts sind auch der Vortrag von Univ.-Prof. P. Diepgen
« Volksmedizin und wissenschaftliche Heilkunde, ihre geschichtlichen
Beziehungen », die Artikel von G. Schteibet über « Spanien und die deutsche
Volkskunde », Univ.-Prof. G. Wundetle über « Religionspsychologie und
Volkskunde », Univ.-Prof. /. P. Steffes über « Volkstum im Lichte von
Religion und Magie », Diözesanarchivar Ch. Völket über « Bistumsarchiv
(Paderborn) und Volkskunde ». Im übrigen betreffen die Abhandlungen
meist einzelne religiöse Bräuche in Deutschland, dazu in Österreich und
im Elsaß. Ausnahmen sind noch die Artikel von Geh.-Rat H. Finke
« Volkstümlicher Humor in 'den Dokumenten der Könige von Aragon »

und von Univ.-Prof. A. L. Veit « Weihnachten im merowingischen Gallien ».

Aus diesem Aufsatz wird die Westschweiz S. 254 interessieren, daß die
Benennung der Neujahrsgeschenke « etrennes » abzuleiten ist von einem
römischen Aberglauben, in der Neujahrsnacht « strenas » zu gebrauchen.
Nach Boudriot sind die « strenae » mit der « vecchia strina » (Puppe eines
häßlichen Weibes), die in Kalabrien-Sizilien herumgetragen werde, in
Zusammenhang zu bringen. — Zumeist wird religiöses Brauchtum auf
dem Lande aus der Barockzeit behandelt, die in dem Wiederaufleben
naiver Volksfrömmigkeit vor allem an das Mittelalter wieder anknüpft.
Eine seltsame Volksandacht behandelt Domkapitular M. Hartig u. d. T.,
« Die Schulterwunde Christi ». Hochschul-Prof. F. Zöpfl behandelt « Das
unbekannte Leiden Christi in der Frömmigkeit und Kunst des Volkes ».

Er deckt eine Wurzel davon in den mittelalterlichen « Meditationes vitae
Jesu Christi » auf. Da er dieses Betrachtungsbuch dem Johann de Caulibus
zuschreibt, scheint ihm die Dissertation von P. Columban Fischer
entgangen zu sein, auch abgedruckt in Archivum Francise, hist. 1932. Eine
reichhaltige Zusammenstellung von verschiedenem Volksglauben bietet
das Rituale Augustanum v. J. 1764, über das u. d. T. «Brauchtum und
Diözesanrituale im Aufklärungszeitalter » eine gehaltvolle Abhandlung
Geistl. Rat G. Rückett beisteuert.

Wir heben noch einiges hervor, was auf die Schweiz Bezug hat. In
dem Aufsatz von Hochschulrektor M. Heuwieser « Die ältesten
Wallfahrten des Bistums Passau » wird S. 264 von dem auch in der Schweiz
(Adehvil, Kt. Luzern) vorkommenden Kult der drei Jungfrauen Einbeth,
Wilbeth und Worbeth gesprochen. Dazu ist jetzt zu vergleichen die Studie
von Medard Bartli im Archiv für Elsässische Kirchengeschichte 1936,
erwähnt in Bücherschau S. 379, der die Wurzel dieses Kultes in Straßburg
erfaßt. Aus den Miszellen wird auch in der Schweiz die Behandlung des

Wirtshausnamens « zu den 3 Mohren » interessieren. Vor allem wird das
der Fall sein bei der Abhandlung von G. Rückert über die Taufe toter
Kinder. Dort werden zwei Münchener Handschriften behandelt, die
Berichte des Augustinerchorherren Eusebius Amort enthalten. Dieser
hatte im Auftrage des Bischofs von Augsburg über die Wallfahrt zum
Hl. Kreuz in Ursberg 1750 eine Untersuchung vorzunehmen. Dorthin
brachte man tote Kinder, um sie durch Gebet noch für einige Augenblicke



— 427 —

zum Leben zu bringen, damit sie schnell das noch nicht erhaltene
Taufsakrament empfangen könnten. Der Brauch war auch in der Schweiz
nicht selten. Wir vernehmen aber auch von seiner Bekämpfung. Professor
Vasella kann hoffentlich bald die Ergebnisse mitteilen, die er darüber
zusammengestellt hat. In der Miszclle « Zur Darstellung Christi in der
Kelter» bespricht Diözesanarchivar A. Thomas (Trier), der darüber in
den « Forschungen zur Volkskunde » 20, 21 ein Buch veröffentlichte, in
einer Nachlese die Bilder von Sitten, Heitenried (Kt. Freiburg) und
besonders den Wandbehang von 1603 im Rathaus zu Luzern, von dem
eine Abbildung auf Tafel 10 geboten wird.

Wer auf dem Gebiet der religiösen Volkskunde arbeitet, wird in dem
Jahrbuch viele Anregungen erhalten und manches Verwandte hier
aufdecken können. G^ Schnürer.

Dieter Cunz : Ulrich Zwingli. Aarau, Sauerländer & Co. o. J. 68 S.

Fr. 2.—
Dieses Büchlein ist eine gemeinverständliche, im ganzen klar und

übersichtlich geschriebene Darstellung der zwinglischen Reformation. Die
Hauptstücke behandeln das Leben Zwinglis, d. h. auch den äußeren Verlauf

der Reformation (7-31), die reformatorische Lehre, Theologie und
Staatslehre (31-57). Zuletzt werden Luther und Zwingli vor allem in ihren
Auffassungen vom Abendmahl einander gegenübergestellt (57-66).
Auffallend ist die überaus starke Betonung des antik-humanistischen
Elementes bei Zwingli, in Anlehnung an die Auffassung W. Köhlers (Zur
Auseinandersetzung über diese Fragen zürcherischer Forscher mit W. Köhler
s. dessen Bericht : Die neuere Zwingli-Forschung. Theologische Rundschau
1932, 329 ff.). Im ganzen erkennt man, daß Cunz sich weitgehend in die
protestantische Fachliteratur eingelesen hat. Das Literaturverzeichnis (p. 67)
dürfte allerdings in mancher Hinsicht anders lauten. A. Farner, Die
Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli, Zürich 1930, darf z. B. niemals
fehlen, wenn schon P. Meyer, Zwinglis Soziallehren (1921) genannt wird.

Es sei uns nun gestattet, zahlreiche, teilweise erhebliche Irrtümer
des Verfassers hervorzuheben, um zu zeigen, wie schwer es hält, «

gemeinverständliche » Darstellungen dieser Art in strenger Verantwortung für
historische Wahrheit zu schreiben.

Von der Bistumsorganisation scheint Cunz herzlich wenig zu verstehen,
sonst könnte er nicht den absurden Satz schreiben : « So trat das
Widersinnige ein, daß alle drei Bischöfe, die für das schweizerische Gebiet
zuständig waren, im Ausland saßen, der östliche Teil um Zürich unterstand
dem Bischof von Konstanz, das zum Reich gehörte, der wesentliche Teil
um Basel war dem Bischof von Besançon unterstellt, das französisch
war, der südliche Teil um Bern stand unter dem Bischof von Lausanne,
das zum Herzogtum Savoyen gehörte » (p. 6). Daß hier die Ausführungen
auch sonst geschickt formuliert wären, wird niemand behaupten. Daß
der Rat von Zürich das Recht erhalten hätte, aus der Mitte der Bürgerschaft

den bischöflichen Kommissar zu bestimmen, ist gewiß irreführend.



— 428 —

Das Verhältnis Zürichs zur römischen Kurie ist ganz einseitig dargestellt.
Es geht nicht an, das Interesse an den militärischen Bündnissen nur auf
Seite des Papstes zu sehen. Daß dadurch einer kirchlichen Emanzipation
vorgearbeitet worden wäre, gilt für Zürich zuletzt (p. 7). Durrers
Darstellung (Die Schweizergarde in Rom) scheint einfach wenig Verständnis
zu finden. Daß in Weesen eine Schule eröffnet wurde, gerade als Zwingli
kam, wird jedem unerfindlich sein. Angesichts der Polemik, die sich an
die Exklusion Zwinglis in Wien knüpfte, hätte der Verfasser wissen dürfen,
daß der Name Zwingli nicht im Sommer 1500 zum ersten Mal in der
Matrikel auftaucht (8). Egli (Analecta reformatoria I, 8 ff.) verzeichnet
die erste Inskription, freilich nicht die ihm damals wohl bekannte Exklusion.

Mit dem Glarner Pfarramt sei eine humanistische Lehrtätigkeit
verbunden gewesen, klingt seltsam, übertrieben aber, daß Zwingli in Glarus
sich in die kirchliche Praxis einleben und sich « außerdem schrankenlos »

mit seinen literarisch humanistischen Neigungen befassen » konnte. Die
politische Einstellung Zwinglis wird irrig dargestellt. Zwinglis antifranzösische

und päpstliche Haltung ist bestimmend für sein Fabelgedicht vom
Ochsen (vgl. wieder Durrer 47). Von Einsiedeln sagt C, es sei der Ort
gewesen, wo Zwingli « tagtäglich die abgöttischste Marienverehrung und
der abergläubischste Werkdienst praktisch vor Augen geführt wurde » (9).
Eine solche Entgleisung können wir nur einer krankhaften Denkweise,
aber nicht dem Geiste christlichen Verständigungswillens zuschreiben. In
der Entwicklung Zwinglis wird die Pestkrankheit ganz in den Vordergrund
gerückt, damit natürlich die Entscheidung in ein persönliches Erlebnis
gerückt, das der historischen Betrachtung entzogen wird. Aber die
Schriften Luthers dringen nicht « in der selben Zeit » zu Zwingli, sondern
ihr Einfluß geht zeitlich weit voraus (p. 12). Daß in diesem Zusammenhang

die katholische Auffassung von den guten Werken in mehr als

vergröberter Form wiedergegeben wird, kann nicht mehr überraschen. Die
Ehrenrettung Zwinglis wegen seiner Haltung gegenüber Luther kann
angesichts der Darlegungen P. Wernles (Basler Zeitschr. 1918) nicht als
gelungen gelten. Die Motivierung streift hier stellenweise das Naive (13),
während doch z. B. Durrer für die langsame Entwicklung der Zürcher
Reformation viel glaubhaftere Gründe nachgewiesen hat. Die
diktatorische Stellung Zwinglis wird deutlich hervorgehoben (17) ; ob Zwingli
an Weite des Bildungshorizontes Luther wie Calvin « fraglos übertrifft »,

brauchen wir hier nicht auszumachen. Dagegen ist es ohne Zweifel irrig,
den Bruch Zwinglis mit Erasmus so sehr mit der Huttenepisode in
Zusammenhang zu bringen. Cunz mag für die Bewertung der Haltung
einzelner Humanisten einmal den Brief Ulr. Zasius an Thomas Blaurer
vom 21. Dezember 1521 lesen (Blaurer-Briefwechsel I, Nr. 38). Über das
ursprüngliche Verhältnis Zwinglis zu den Täufern wird man wohl noch
reden müssen, aber daß die Bauernbewegung im Kanton Zürich wenig
Staub aufgewirbelt hat, ist doch eine Verkennung der tatsächlichen Lage,
wie es denn auch keine besonders große Sache war, den Zinsfuß auf 5 %
festzusetzen (21), nachdem dieser u. W. schon vor der Reformation das
Übliche darstellte. Mit Luther kann Zwinglis Stellung zudem infolge der



— 429 —

politisch ganz anders gearteten Verhältnisse nicht verglichen werden.
Eine Verkehrung der historischen Verhältnisse ist es, den Beckenrieder
Bund von 1524 den ersten konfessionellen Sonderbund nennen zu wollen,
nachdem die kath. Orte längst und mit mehr Recht von der « Sönderung »

Zürichs sprachen. Auch war es weniger die katholische Kirche, die in
diesen Jahren aus der lähmenden Erstarrung erwachte, als vielmehr die
Ortsregierungen der Innerschweiz, welche die Gefährlichkeit der Lage
erkannten, was nicht hindert, die Mitwirkung Fabers einzubeziehen (22 f.).
Zwingli als Lutheraner zu definieren, war sicher nicht die erste Absicht
der Badener Herren, wohl aber in erster Linie die Unhaltbarkeit des

Schriftprinzips an Hand des protestantischen Abendmahlstreites darzutun.

— Die Politik Zwinglis in der Ostschweiz wird in gelinderer Form
als juristisch sehr fragwürdiges Unternehmen bezeichnet (25). Verwundern

darf es nicht, daß Berns Haltung vom zürcherischen Standpunkt
beurteilt wird. Merkwürdig ist nur, daß die eine Haltung der alten
kantonalen Eifersucht entspringt, die eigene aber nicht (26). Das sind
unfruchtbare Motivierungen, es wäre viel notwendiger, diese Fragen
einmal vom Gesichtspunkt der Herrschaftsverhältnisse und des Herrschaftsrechtes,

das bereits während der Ausbreitung der Reformation eine
hervorragende Rolle gespielt hat, zu betrachten. Dann versteht man die

Unmöglichkeit der Forderung Zwinglis nach einer freien Predigt in der
Innerschweiz, welche niemals, wie C. behauptet, im ersten Kappeler
Frieden verabredet war (29). Eigenartig ist im übrigen, wie die Niederlage

bei Kappel wiederum motiviert und verkleinert wird. «... jeder
Einsichtige sah die bevorstehende Niederlage der Reformierten voraus »

(30). Vollends wird Calvin gleichsam als Erbe und Nachfolger Zwinglis
hingestellt (31).

Wir wollen diese Kritik nicht weiterführen. Die Darlegungen in den

folgenden Kapiteln berühren uns weniger, auch wenn sie zu mannigfachen
Überlegungen anregen mögen und deutlich den Mangel eines Kirchenbegriffs

aufzeigen (34, 36 f.). Eine Bemerkung können wir unterdessen
nicht unterdrücken. Wer « gemeinverständliche » Darstellungen schreibt,
sollte sich der ungewöhnlich großen Gefahr der Vereinfachung bewußt
bleiben und die Verantwortung, die auch für Reformierte gegenüber
Katholiken gelten muß, nicht bloß umgekehrt, in sich tragen. Sonst
richten wenige Irrtümer mehr Verwirrung und Schaden an als selbst

gescheite Urteile, die in diesem Büchlein keineswegs ganz fehlen, Gutes
bewirken. q. Vasella.

Festschrift Friedrich Emil Welti. Verlag H. R. Sauerländer & Co.

Aarau 1937. 452 SS.

Dem angesehenen Historiker und Sammler schweizerischer
Rechtsquellen, dem Sohne des bedeutenden Bundesrates, haben zum 80. Geburtstage

die historischen Vereine der Kantone Aargau und Bern eine stattliche

Festschrift gewidmet. Redigiert von Dr. Hektor Ammann, umfaßt
dieser Band Beiträge zur Rechts-Kirchen-Kultur und politischen Ge-



— 430 —

schichte von 17 Gelehrten. An der Spitze steht Ulrich Stutz mit einem
interessanten Aufsatz : « Schwäbisches und burgundisches Recht im Kampf
um die Vormundschaft über Anna von Kyburg ». Praktisch hat das erstere
dank Rudolph von Habsburg über Graf Peter von Savoyen gesiegt und
Habsburg so seine Herrschaft bis an die welsche Sprachgrenze ausgedehnt.
Arthur Bauhofer behandelt das engere Reichsvogteigericht Zürich, Hans
Bloesch teilt Bieler Soldatenbriefe aus dem XV. Jahrhundert, Emil Meyer
die drei ältesten Bieler Stadtrechnungen mit, Walther Merz veröffentlicht

die Rechtsquellen der Gemeinde Freienwil (Aargau), H. Rennefahrt

gibt eine Rechtsgeschichte von Oberhindach (Bern), B. Schmid
widmet eine Untersuchung dem Königshof Bümpliz, E. Flückiger stellt die
Baugeschichte der Stadt Murten dar, Hans Strahm die Regalien im ältesten
Stadtrecht von Lausanne. A. Largiadèr verbreitet sich über die mannigfaltigen

politischen und kirchlichen Beziehungen von Zürich und Straßburg

im XIII. und XIV. Jahrhundert. Karl Schib weist die Regensberger
Grafen als Gründer des Städtchens Kaiserstuhl nach und untersucht
dessen älteste Geschichte. Jeanne Niquille veröffentlicht zwei aufschlußreiche

Berichte des Freiburger Schultheißen Joseph de Diesbach über
politische Ereignisse in den Jahren 1798 und 1830. Kirchengeschichtliche
Themata beschlagen drei Aufsätze. Georg Boner kommt in seiner
Untersuchung über die Verfassungsgeschichte des Chorherrenstiftes St. Mauritius
in Zofingen zum Ergebnis, daß es sich von Anfang an bei der Gründung
des Stiftes in dem alten Froburger Städtchen um ein freies weltliches
Kollegiatstift und nicht um regulierte Chorherren handelt, mit nur sehr
loser vita communis. Er legt die Dotierung der einzelnen Pfründen dar,
ihre Zahl (in der Regel 12), die Dignitäten, Inkorporationen, die
Entstehung des Pfarramtes (Leutpriesterei), dessen Inhaber nicht Chorherr
war. Das Kollegiatstift ist zudem durch Erweiterung eines schon bestehenden
kleinen geistlichen Kollegiums, dem die Seelsorge anvertraut war,
entstanden. (Hier sei auch der Aufsatz erwähnt, den derselbe Verfasser über
das St. Mauritiusstift im Mittelalter in der Zofinger Festschrift zum
25. Pfarreijubiläum geschrieben hat.) Otto Mittler veröffentlicht das
älteste Totenbuch von Sion bei Klingnau. Es handelt sich hier um die
einzige Niederlassung der als Wilhelmiten bezeichneten Benediktiner-
Eremiten in der Schweiz, die 1269 von Freiherr Walther von Klingen,
der später auch Klingenthal in Basel stiftete, gegründet wurde. Das
Klösterchen, das immer klein, arm und unbedeutend war, geriet in der
Reformationszeit in Abhängigkeit von Wettingen und wurde 1725, von
Schulden fast erdrückt, mit dem Benediktinerkloster St. Blasien vereinigt.
Als dieses 1807 aufgehoben wurde, säkularisierte Aargau 1810 das Haus
Sion. Das Totenbuch ist bald nach der Gründung angelegt worden und
wurde bis ins XV. Jahrhundert fortgeführt. Richard Feller verbreitet
sich über die Sittengesetze det bernischen Refotmation. Er legt dar, wie
die Reformation die Gesittung den christlichen Vorschriften unterwarf,
wonach der Mensch nicht um seinetwillen, sondern um der Ehre des

Höchsten willen da war, was jedoch schon vorher katholische Auffassung
war. Die Reformatoren verliehen der Obrigkeit göttliche Rechtfertigung



— 431 —

und die Gewalt, die einem christlichen Rcgimente zukam. Armenpflege,
Unterricht und Sittenzucht gingen von der alten Kirche auf den Staat
über. Die Obrigkeit trug fortan die Verantwortung für das leibliche und
seelische Wohl der Untertanen. Darum hatte die reformierte
Gesetzgebung den Sinn, das Wuchern der Erbsünde zu bekämpfen, zur Buße
zu rufen, den Zorn Gottes zu besänftigen und seine Zuchtrute abzuwenden.
Die Obrigkeit kam in zahlreichen Sittengesetzen dieser Aufgabe nach.
Interessant ist die Feststellung, daß bereits die erste Helvetische
Konvention von 1536 von « der ersten reformierten Aufwallung gegen die
guten Werke » abwich, und 1566 diese noch sorgfältiger heraushebt.
Berns Kirchenregiment wurde von den Täufern hart angefochten, zumal
es Kirchenbann und Kirchenstrafen an sich zog. 1571 erklärten die Räte
von Bern : « die Reformation hängt von unserer Souveränität ab ». Die
Obrigkeit legte den Gemeindegliedcrn die Pflicht auf, unter Eid, Verstöße

gegen die Reformationsgesetze anzuzeigen, allerdings oft mit mangelhaftem

Erfolg. Bald jedoch mußte sie diese Eidpflicht, deren Unterlassung
als Eidbruch oder gar als Meineid bestraft wurde, mildern.
Kulturgeschichtlich interessant sind die Verordnungen in Bezug auf Ehe, Kleider,
Fluchen, Wirtshaus und Spiel. Der Erfolg blieb lange aus, denn noch
1548 schrieb der Rat : Die Unsern leben je länger desto verruchter. Eigenartig

mutet die Bestätigung des alten Gesetzes um das Jahr 1552 an,
daß ein Ehemann, der einen andern beim Ehebruch mit seiner Frau antraf,
ihn und die Frau töten durfte und aller Klage ledig war. Es besteht kein
Zweifel, daß die obrigkeitlichen Bestrebungen mit der Zeit auf das Volk
einen guten Einfluß ausübten. Dagegen sind doch einige Vorwürfe gegen
das Mittelalter und seine Kirche nicht bewiesen, z. B. der von der
hergebrachten wegwerfenden Meinung über die Frau. Ist es nicht ein
Widerspruch, wenn es heißt (S. 66) : Zwinglis Reformation habe sie nicht gemildert

(ähnlich S. 73), auf S. 81 aber : Hier begann ein menschlicher
Aufstieg der Frau, wo doch die Ehe von einem Sakrament zu einem «weltlich
Ding » degradiert worden war Den wertvollsten Beitrag aber gab
wohl Hcktor Ammann, der die Bevölketung der Westschweiz im ausgehenden
Mittelalter untersucht. Anhand der Visitationsberichte des Bistums
Lausanne vom XV. Jahrhundert und der bernischen Feuerstättenzählungen im
XVI. Jahrhundert zur Ermittelung der Zahl der Wehrfähigen — über
das XVII. Jahrhundert geht keine kantonale Volkszählung zurück —
sucht er die Bevölkerungszahl festzustellen. Aus seinen glänzenden
methodischen Darlegungen, mit Berücksichtigung der Lücken und der
Fehlerquellen ergibt sich, daß es sich bei den Zahlen immer nur um Annäherungswerte

handeln kann. Vergleiche mit bereits gemachten Untersuchungen
über Basel, Freiburg, Zürich bestätigen die Richtigkeit seiner
Berechnungen. Nicht minder interessant sind die Ausführungen über die
wirtschaftliche Struktur, das Verhältnis von Stadt und Land. Pro Feuerstätte

trifft es 4-6 Köpfe. Bei der mittlem Annahme von 5 Köpfen gelangt
Ammann zu folgenden Bevölkerungszahlen. 1411/16 : Genf 16000 Seelen,
Waadt 55-60 000 ; Neuenburg 6500 ; Freiburg 30 000 ; Bern (links der
Aare) 30 000 ; Solothurn (links der Aare) 3500. Die Westschweiz zählte



— 432 —

also zu Anfang des XV. Jahrhunderts von Genf bis zur Aare 140-145 000
Seelen. Für 1558 ergibt sich für den Staat Bern (deutscher Kantonsteil,
Waadt, Aargau) eine Bevölkerung von 150 000 Seelen. Wenn man
betrachtet, daß die Bevölkerung der Waadt damals etwa 80 000 betrug, der
alte deutsche Teil von Bern aber nur 65 000, so sieht man daraus, welche
Bedeutung die Eroberung der Wraadt für den Staat Bern gehabt haben
muß.

Die Volksdichte war trotz der rund 100 kleinen und mittleren Städte
und Märkte des Landes sehr niedrig. Waren es 1837 in der Schweiz 55 auf
den km2, so 1411/16 nur 17 in der Westschweiz : Genf (Stadt ') 65,
Bern (Stadt und Land) nur 10 ; Freiburg 19, Solothurn 28. 1558 hatte
Waadt eine Dichte von 28, der deutsche Kantonsteil von Bern 12, bernisch
Aargnu 26. Ein starkes Anwachsen der Bevölkerimg zeigt sich erst in der
Zeit zwischen 1558 und 1774, etwa um 80 %, während er von 1416-1558
auf keinen Fall mehr als 20-25 % betrug, infolge der großen Kriegsververluste

und grausamen Kriegsführung. Auch den Bevölkerungszahlen
der Städte geht Ammann nach. Diese sind nach heutigen Begriffen
außerordentlich klein. Genf allein mit etwa 10 000 Einwohnern galt im Mittelalter

als Großstadt, Bern und Freiburg zählten je 5000, Lausanne 4-5000,
Solothurn 2000, Neuenburg, Thun, Aarau, Zofingen etwa 1500 ; Biel,
Burgdorf über 1000 ; dann kam die große Reihe der Zwergstädtchen mit
einigen hundert Einwohnern, bis hinunter zu 200 und 100, die nach
hoffnungsvollem Anfang im XIII. und XIV. Jahrhundert bald
verschwanden oder verkümmerten. Aus den Angaben läßt sich errechnen,
daß um die Mitte des XVI. Jahrhunderts Bern bei 22 000 Wehrfähigen
einen Auszug von 16000 Mann hatte, und zwar ein erstes Aufgebot von
10 000 und ein zweites von 6000 Mann. Das macht den hohen Anteil
von zusammen 15 % an der Gesamtbevölkerung aus. Was darüber hinaus
blieb, konnte wirklich nur Landsturm sein. Auch in den Burgunderkriegen
stellte Bern 10 % und darüber seiner Bevölkerung ins Feld. Durch
Vergleiche kommt man für den Anfang des XV. Jahrhunderts für die ganze
Schweiz zu einer Bevölkerung von 600 000 Seelen, bei einer Dichte von
15 auf dem km*. Um 1550 waren es etwa 800 000, Mitte des XVIII. Jahrh.
1,6 Millionen, heute das Sechsfache der Bevölkerung des ausgehenden
Mittelalters.

Einsiedeln. Karl Schönenbetget.

Freiburg. Schweiz. — Paulusdruckerei. — 37.


	Rezensionen = Comptes rendus

