
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 31 (1937)

Artikel: Le Clergé de l'Ancien Evêché de Bâle durant la Révolution

Autor: Folletête, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-125106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-125106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le Clergé de l'Ancien Evêché de Bâle,
durant la Révolution

par E. FOLLETÈTE.

(Fin)

Les missionnaires.

Aux jours les plus sombres de la persécution, quelques prêtres
courageux parcoururent les campagnes, célébrant la messe en cachette,
administrant les sacrements et renouvelant les mystères des
catacombes. Ceux qui, rentrés au pays après le 9 thermidor, y demeurèrent
en 1797 et 1798, furent exposés aux mêmes dangers et firent preuve
du même héroïsme. Nous en avons relevé, sur notre liste, une vingtaine,
dont les noms méritent d'être retenus. C'étaient les abbés :

Bron, de Charmoille, curé des Breuleux ; rentré en 1795, il resta
à proximité de sa paroisse, sur le territoire d'Erguel, chez Brichon,
aux Vacheries Brunières (commune de Mont-Tramelan) ; il est qualifié
de missionnaire en chef '.

Joset, chapelain du rectorat de Delémont. Il fut arrêté en

septembre 1798, conduit dans les prisons de Besançon et relâché au
bout d'un mois ; il demeura au pays.

Delémont Pierre-Joseph, administrateur de Saulcy ; rentré en 1795,
il demeura jusqu'à la fin de la tourmente. En 1798, il est arrêté et
conduit dans les prisons de Besançon, d'où il a été renvoyé dans sa

commune, sous la surveillance de la municipalité, laquelle, pour le

conserver, l'inscrivit comme officier de la garde nationale.

Lhoste Joseph-Luc, de Porrentruy, était un jeune prêtre lorsque
éclata la Révolution ; il emigra en 1793 ; en 1795, il administre la
paroisse des Bois. Une lettre de l'officiai Didner au prince-évêque,
du 20 juin 1795, nous apprend que l'abbé Lhoste et quelques autres
jeunes prêtres se tiennent en Erguel (métairie des Saiges) 2 et de là

portent les secours religieux aux fidèles de la Montagne : l'évêque
doit écrire en leur faveur à la Régence d'Erguel.

1 Pour les autres renseignements biographiques des noms mentionnés ici,
voir notre Rauracia sacra, Ire partie, Clergé séculier.

2 Vautrey, Notices sur les villes... t. VI, p. 53.



— 393 —

Mérat Etienne, des Enfers ; rentré en 1795, il se tient chez ses

parents, aux Enfers, d'où il fait le missionnaire ; il ne s'expatria pas
en 1798.

Jeanbourquin, chapelain de Saignelégier ; rentré en 1796, il resta

au pays en 1798 et exerça les fonctions de missionnaire.

Monnin Joseph-Adam, de Mervelier, missionnaire ordinaire dans

la montagne des Bois ; il resta en 1798.

Joray Jean-Jacques-Joseph, de Develier, vicaire d'Undervelier

pour la filiale de Soulce ; rentré en 1794, il ne s'expatria plus et fit le

missionnaire.

Périnat Meinrad-Romuald, curé de Vermes, ne quitta pas, durant
toute la période révolutionnaire, sa paroisse, qui renfermait une filiale

sur la Prévôté de Moutier-Grandval (Elay). C'est là que le curé se

fixa aux heures difficiles et qu'il établit une chapelle au Gaibiat.

Piquerez Jean-Joseph-Arnoux, curé d'Epauvillers ; rentré
d'émigration en 1794, il ne repartit plus et, en 1798, resta caché dans les

côtes du Doubs.

Il en fut de même de :

Paumier Jean-Baptiste, de Chevenez, curé de St-Brais.

Hierme Henri, de Boncourt, vicaire de cette paroisse ; rentré

d'émigration en 1794, il ne sortit plus du pays ; il fut même arrêté

et conduit à Belfort, où on ne le garda que quelques jours ; en 1797,

il resta caché à Buix.

Tièche, curé de Bonfol, passa les mauvais jours de la Révolution
caché dans les environs de sa paroisse.

Guinens Fr.-Joseph, de Courchavon, curé de Courgenay ; rentré

d'émigration en 1795, il ne s'expatria plus et resta caché dans les

fermes de sa paroisse.

Frénier, du diocèse de Besançon ; rentré d'émigration, il demeura

ensuite dans la paroisse de Courtedoux.

Comment Ursanne, curé de Damvant ; rentré en 1796, et une seconde

fois en août 1797, il avait les pouvoirs de missionnaire en chef.

Guenat Jean-Pierre, de Beurnevesin, curé de Fontenais ; rentré

d'émigration en 1795, il resta au pays désormais jusqu'au rétablissement
de la paix religieuse.

Guélat Jacques, de Fahy ; retiré à Porrentruy depuis 1794, il est

resté en septembre 1797.



— 39^ —

L'histoire a retenu, parmi ces prêtres courageux, deux noms surtout
dont le souvenir est resté plus vivant : ceux du chanoine de Rosé et
de l'abbé Fleury, curé de Soyhières.

Simon-Sébastien-Meinrad de Rosé, de Porrentruy, était chanoine
de Moutier-Grandval, à Delémont, quand éclata la Révolution. Ses

études, poursuivies à Rome jusqu'en 1795, l'avaient empêché d'être
atteint par l'obligation du serment. Quand il rentra au pays,
probablement durant la période d'accalmie qui succéda à thermidor, il était
exempt des inculpations légales de « réfractaire et d'émigré ». Agé de

trente ans, de solide constitution, son zèle sacerdotal le poussa à
profiter des conditions favorables de sa situation pour se faire le missionnaire

d'un pays privé de secours religieux. On signale qu'il célébra
la messe, en secret, à Porrentruy (à l'hôpital sans doute), à Fontenais ;

il parcourait les campagnes sous un déguisement pour administrer
les sacrements aux malades. Une miniature, appartenant aux
hospitalières de Porrentruy, le représente tenant dans la main une alène
de cordonnier, dont le manche creux servait de custode pour les saintes

Espèces. Le monastère de la Visitation de Soleure, dont il fut aumônier
de 1805 à 1818, possède de lui une tabatière à double fond dont il se

servit pendant la Révolution pour porter le Saint Viatique aux malades.
Le zélé missionnaire dut cependant s'expatrier en 1797, mais rentra
en 1798. Il est arrêté à Soleure, en avril 1799, sous l'inculpation d'avoir
fourni des armes aux ennemis de la République française ; il fut conduit
à Berne et déporté ; il rentra à Delémont en juillet 1800.

Quant à l'abbé Joseph Fleury, curé de Soyhières, il est remarquable
que l'état du clergé, qui formera une annexe au présent travail, si
abondant en détails circonstanciés sur chaque ecclésiastique, se borne
à mentionner son nom, avec sa qualité de « chambrier du chapitre ».

Aucune date, aucune mention d'émigration. Nous sommes donc amené
à admettre comme exacts les souvenirs conservés dans la famille
Chappuis, de Soyhières (le curé Fleury, de Soyhières, était l'oncle,
du côté maternel, de la vénérable Mère Marie de Sales Chappuis) : à

savoir qu'il n'a pas émigré, mais qu'ayant refusé de prêter le serment,
il demeura caché à Soyhières et dans les environs, à la ferme de La Combe,
durant la période la plus dangereuse de la tourmente. On montre encore,
dans la maison appartenant actuellement aux Sœurs oblates de Saint-
François de Sales, à Soyhières, le réduit où il se réfugiait en cas de

danger. Quand la persécution se relâcha et que les temps devinrent
plus tranquilles, le curé Fleury célébrait un culte privé dans la maison



— 395 —

Chappuis, enseignait le catéchisme aux enfants et dirigeait sa paroisse
aussi bien que les circonstances le lui permettaient.

Les serments.

La question du serment civique ou plutôt des serments, car il
y en eut plusieurs, fut, pour notre clergé, l'objet de grandes angoisses
de conscience et la cause principale de ses épreuves. Elle se posa,
nous l'avons vu, dès la réunion de la principauté à la France. A vrai
dire, la décision fut plus facile à nos prêtres qu'elle ne l'avait été à

leurs frères de France. Quand notre clergé eut à se prononcer, Rome
avait parlé, le Pape avait condamné la Constitution civile et la
Révolution avait donné des preuves surabondantes de ses intentions
antireligieuses.

D'autre part, le serment qui s'imposait n'était plus celui de fidélité
à la Constitution civile du clergé ; l'Assemblée législative lui avait
substitué, le 14 août 1792, le serment de liberté et d'égalité. Une
circulaire du Comité de législation envoyée aux directoires des départements

déclarait que « la Constitution civile n'était plus une loi de la

République ». Toutefois, la situation actuelle était la conséquence
naturelle de cette Constitution et, de leur côté, les prêtres auraient cru,
en prêtant le serment de liberté et d'égalité, donner leur adhésion
à toute la législation dont ils subissaient les douloureux effets.

Le serment de liberté et d'égalité 1, aggravé par un décret du
26 août 1792, n'avait pas été condamné par le Pape ; mais il résulte

d'une réponse adressée au chapitre de Chambéry, qu'il devenait
coupable, quand il avait quelque liaison avec la Constitution civile, comme
ce fut le cas en Savoie, où l'on exigeait des prêtres le serment de liberté-
égalité, tout en réglant les affaires de la religion d'après la Constitution
civile du clergé 2.

Ce serment s'étendait d'ailleurs plus loin que celui de la Constitution

civile ; il était obligatoire même pour les ecclésiastiques qui
n'avaient exercé aucune fonction pastorale, « lorsque par quelques
actes extérieurs ils auront occasionné des troubles... ou lorsque leur

éloignement sera demandé par six citoyens ». S'ils refusaient, ils seraient

embarqués et déportés à la Guyane ; les sexagénaires et les infirmes
resteraient en prison ; s'ils prêtaient le serment, ils seraient épargnés,

1 En voici la formule : « Je jure d'être fidèle à la Nation et de maintenir
la Liberté et l'Egalité ou de mourir en les défendant. »

2 D. H. Leclercq, Les Martyrs, t. XI, La Révolution, p. 24. Paris, Oudin 1911.



— 396 —

mais défense leur était faite d'accomplir toute fonction publique de culte.
« Jamais, depuis Dioclétien, écrit de La Gorce, édit plus terrible n'avait
été porté contre la religion du Christ l. »

Le clergé repoussa ce serment. Nous trouvons dans un opuscule
de dom Moreau, bernardin de Lucelle, les principales raisons de ce
refus 2. « Ce serment suppose la souveraineté du peuple ; il suppose encore
une adhésion formelle à l'acte arbitraire, qui déclare la déchéance

du prince (-évêque) ; il suppose enfin chez celui qui le prête une volonté
décidée d'adopter généralement tous les décrets de l'Assemblée et
de la Convention nationale de France, faits et à faire, quelque injustes
et impies qu'ils puissent être. » On le voit, la politique a sa part, dans
l'énoncé de ces motifs, comme la religion, sinon plus qu'elle.

La loi du il prairial an III (30 mai 1795) avait amené, nous l'avons

vu, une détente dans la situation religieuse.
Sous le souffle de cet esprit nouveau, la formule du serment fut

également adoucie, — tout ministre du culte devait, pour pouvoir exercer
ses fonctions, faire acte de soumission aux lois de la République. Le
7 vendémiaire an IV (20 septembre 1795), fut imposée la formule
suivante : « Je reconnais que l'universalité des citoyens est le souverain
et je promets soumission et obéissance aux lois de la République. »

Il était défendu d'y ajouter aucune réserve ou condition, sous peine
de 500 fr. et d'un emprisonnement d'un an, et en cas de récidive, de

dix ans de gêne.
La loi du 11 prairial an III autorisait la réouverture des églises

sous certaines conditions, dont l'une était le serment d'observer les

lois de la République. Le clergé devait-il profiter de ces dispositions
plus tolérantes et procurer aux fidèles l'ouverture des églises au prix
du serment prescrit Les opinions furent partagées, mais des

ecclésiastiques d'une autorité incontestable se prononcèrent en faveur du
serment : l'abbé de Boulogne, directeur des Annales ecclésiastiques,

et M. Emery, supérieur de Saint-Sulpice. Nous apprenons par une lettre
du provicaire Didner, adressée, de Soleure, le 20 juin 1795, au prince-
évêque, que les évêques émigrés en résidence à Constance s'étaient
prononcés pour la négative et l'évêque de Bâle s'était rangé à leur avis.
Le doyen Bloque et l'abbé Studer, tous deux de Delémont, et M. Baur,
supérieur du Séminaire, avaient fait le voyage de Mervelier à Soleure

1 P. de La Gorce, Histoire religieuse de la Révolution, t. II, p. 325.
2 Dom Marcel Moreau, Dialogue entre un curé de campagne et son paroissien

sur le serment de liberté et d'égalité, p. 21.



— 397 —

pour connaître la décision episcopale. Mais, avant même d'être renseigné

sur la décision prise à Constance, M. Bloque avait fait savoir aux autorités

de Delémont qu'il ferait à son serment une double réserve ; si

elle n'était pas acceptée, il ne retournerait pas à Delémont. Nous ne

trouvons nulle part que, chez nous, on ait fait usage des dispositions
moins draconiennes promulguées après le 9 thermidor ; la plupart
des églises restèrent fermées ou ouvertes seulement au culte schisma-

tique. La paroisse des Bois tenta un essai de reprise de culte public
et invita l'abbé Joseph-Luc Lhoste à venir s'installer au village1 ;

Les instructions de l'officiai Didner autorisaient, au nom de l'évêque,
l'abbé Lhoste à prêter le serment d'observer les lois de la République,
sous réserve de ce qui concerne « la religion et la conscience ». Mais les

dispositions de la Convention changèrent avant que l'on ait eu le temps
de s'organiser légalement et tout le projet tomba à l'eau 2.

Rétablissement du culte.

Dès 1800, l'ouverture des pourparlers de Bonaparte avec le Pape
avait éveillé dans toute la France une joyeuse espérance et les catholiques

se plaisaient à saluer dans ces négociations l'aube de la paix
prochaine. Les prêtres émigrés rentrèrent nombreux, dès le milieu de

l'année 1800. L'abbé de Bellelay, Ambroise Monnin, annonce au prince-
évêque de Bâle, dans une lettre datée de la Porte du ciel, le 7

novembre 1800, que « la plupart des prêtres émigrés d'Alsace et de la

Principauté sont rentrés. Sont encore absents les curés de Porrentruy,
Aile, Damvant, Bressaucourt, Bonfol, Courtedoux, Undervelier, Basse-

court, Courfaivre, Develier, Reinach, Allschwil et Soubey 3.

Partout les églises se rouvraient et la religion proscrite recevait
de nouveau droit de cité. Le mouvement de retour s'accentua encore
dans les premiers mois de 1801. « Il est entré encore nouvellement,
mande Didner, un nombre de curés et quelques autres prêtres. Il eût
été inutile de vouloir les en empêcher et faire rétrograder sur les
frontières. Je ne leur ai cependant pas dissimulé mes principes, quoique
leur présence pourra être d'une grande utilité. On a fait, dans quelques
contrées la procession de la Saint-Marc ; on voulait aller plus
ouvertement en besogne pour les Rogations... J'ai averti quelques curés

1 Vautrey, Notices historiques... t. VI, p. 49 et suivantes.
2 Quant au serment de haine à la royauté et à l'anarchie (5 septembre 1797),

il n'avait pas son application chez nous.
3 Archives de l'Evéché de Bâle, à Soleure. Dossier : Révolution.



- 398 -
de ne point trop vouloir faire à la fois. » Et, dix jours plus tard : « Les
conversions ont été fréquentes dans l'intérieur pendant les dernières

pâques ; j'en reçois confirmation de tout côté. » Il semble, à la lecture
de ces lignes, que le mouvement ait été plus fort que les prudentes
réserves de l'autorité ecclésiastique.

Celle-ci était, en effet, tenue en défiance par les exigences des décrets

civils : une condition préalable, imposée à tout ecclésiastique pour
la reprise des fonctions pastorales, était une « promesse de fidélité
à la Constitution de l'an VIII ». A part l'opposition des royalistes,
le clergé ne fit guère de difficulté de se soumettre à cette exigence civile,
les avantages spirituels qui en résultaient l'emportant de beaucoup,
à ses yeux, sur les inconvénients. L'officiai Didner aurait voulu que la

prestation de cette promesse fût accompagnée de quelque réserve :

« Je ne puis approuver la prestation de promesse de fidélité à la Constitution

française, écrivait-il au curé de Porrentruy, Brochard, à moins

qu'elle ne puisse être faite avec restriction suffisante, c'est-à-dire avec
la réserve des dogmes de notre sainte religion, par devant la même

autorité, qui est qualifiée à recevoir la promesse. »

Si d'ailleurs l'officiai n'a pas censuré ceux qui ont fait la promesse,
c'est qu'il a appris « que la Cour de Rome s'occupe à faire agréer une
autre formule ». Dans les milieux opposés à la promesse, on avait même

répandu le bruit que la Congrégation des cardinaux l'avait condamnée.

Interrogé à ce sujet, le nonce de Vienne déclara que la Congrégation
n'avait point donné d'avis au Pape et que Sa Sainteté n'avait pas décidé

sur la question de la dite promesse, bien que le feu pape Pie VI eût
défendu la promesse pure et simple (sans restriction). Bientôt d'ailleurs
toutes ces questions secondaires s'effacèrent devant la conclusion du
concordat entre le premier consul Bonaparte et le pape Pie VII.

Sans attendre ces directives, les prêtres de la Vallée (Delémont),
fatigués de leur long exil et pressés de rentrer dans leurs paroisses,

se réunirent, après le décret du 20 octobre 1800, à l'hôtel du Cheval-

Blunc à Courrendlin et décidèrent de faire acte de soumission à l'autorité
civile et aux lois, afin de pouvoir exercer publiquement les fonctions
du culte dans les paroisses, où ils étaient sur le point de rentrer 1.

L'administration diocésaine.

Au milieu du désarroi et des ruines que la Révolution a accumulés
dans le pays, c'est une consolation de constater que l'administration

1 Notes manuscrites sur les curés de Courrendlin par l'abbéJ. Jecker, curé-doyen.



- 399 —

diocésaine s'efforce de maintenir son action et de sauvegarder, en

dépit des circonstances critiques de la persécution, l'exercice du culte
et les droits de la hiérarchie. L'officiai Didner, établi à Soleure, se

tient en communication avec le clergé réfugié au Val Terbi ; celui-ci
concentre tous les renseignements intéressants qui filtrent à travers la
frontière. D'un autre côté, l'officiai informe l'évêque et son conseil, en
résidence à Constance, et en reçoit les instructions pour les transmettre
au clergé.

L'autorité diocésaine est exactement renseignée sur la fidélité ou
la défaillance de chaque ecclésiastique ; elle tient un registre bien à

jour des faits et gestes d'un chacun, des pouvoirs de juridiction qui
leur sont conférés ; elle les suit dans leurs déplacements et leurs

pérégrinations sur la terre étrangère, elle connaît leur adresse. Elle renouvelle
leur juridiction, l'étend selon les nécessités des circonstances et substitue
à l'ancienne hiérarchie, que la Révolution a fait éclater, des cadres

nouveaux. Parmi ceux à qui leur courage ou des circonstances
favorables ont permis de rentrer au pays, elle a désigné des « chefs de

mission », munis de pouvoirs plus étendus ; ils pourront même, pour
satisfaire aux besoins des âmes, dispenser des empêchements de mariage,
consacrer calices et pierres d'autel.

La réconciliation des « jureurs ».

L'autorité diocésaine maintenait ainsi, dans la mesure du possible,

un contact permanent avec le clergé dispersé. Sa mission était aussi

de recevoir à résipiscence ceux qui n'avaient pas eu le courage d'accepter
les sacrifices nécessaires et avaient failli en pactisant avec la Révolution.
La plupart reconnurent leur erreur et ils implorèrent leur pardon.

Toujours maternelle, l'Eglise était certes disposée à se réjouir du retour
de l'enfant prodigue ; mais la justice avait des droits, qui s'imposaient
même à la miséricorde ; le scandale devait être réparé ; les fidèles,

trompés par de mauvais bergers, devaient apprendre de quel côté

était l'orthodoxie. Enfin, il n'eût pas été équitable, en face des sacrifices

souvent héroïques des confesseurs de la foi, de réintégrer, sans

pénitence, dans leurs fonctions antérieures ceux qui, pour échapper au

danger, avaient fait cause commune avec les révolutionnaires. C'est

de cet esprit que s'inspira l'autorité ecclésiastique dans la réconciliation
des prêtres assermentés.

Nous allons examiner quelques cas en particuliers.
Voici le citoyen J.-B. Blanchard, prêtre, ex-jésuite professeur au



— 400 —

collège de Porrentruy. Le 16 mai 1793, à 3 h. de l'après-midi, il se

présente au secrétariat de la municipalité et se déclare disposé à prêter
le serment civique exigé par les décrets, et demande acte de sa

déclaration, ce qui lui est accordé. Il avait exigé que le protocole de sa
déclaration portât ces mots : « d'après l'arrêté du 6 mai 1793 », parce qu'il
est dit dans cet arrêté que le « serment exigé n'est pas le même que
celui de la Constitution civile,... mais celui qui est exigé de tous les

citoyens, un simple serment civique ».

Le 23 novembre 1793, Blanchard renonça à son sacerdoce et remit
ses titres d'ordination à la municipalité ; c'était au lendemain de la
dévastation des églises de la ville.

Dans la suite, Blanchard s'était retiré à Boécourt, dont il était
devenu le curé intrus ; il devint même assesseur au juge de paix, mais
ne siégea jamais et promit de s'efforcer d'être exempt de tout emploi
civil. Après thermidor, il adressa, le 15 juin 1795, à l'officiai Didner,
à Soleure, une demande de réconciliation, appuyée par une rétractation
écrite et signée de sa main. Le certificat mentionnant la rétractation
est signé par Hugo Guerry, vicaire, religieux de Bellelay, par Joseph
Montavon, maître d'école, et Pierre-Joseph Bourquard. On dit même

que l'abbé Monnin, de Bellelay, intervint aussi en sa faveur.
Or le cas était grave et « dans le diocèse de Besançon, mande

l'officiai à l'évêque de Bâle, les traditeurs des lettres de prêtrise sont
obligés de se contenter, pendant un certain temps, de la communion

laïque ; ensuite, on leur permet de dire la messe ; la durée de la première
pénitence est réglée d'après les dispositions du pénitent ».

Avant d'être relevé de son excommunication, Blanchard écrit,
le 15 décembre 1795, qu'il se propose « de passer le Carême avec les

simples fidèles dans l'esprit de pénitence et dans l'humiliation ».

Enfin, la sentence intervint : il fut admis à la communion laïque

pour un temps indéterminé, jusqu'à ce qu'il ait donné des preuves
suffisantes de son repentir et réparé le scandale causé. Alors seulement,
on verra s'il y a lieu de le relever des censures encourues.

Le cas de Jean-Baptiste Brossura, ancien curé de Lamotte et de

Courtedoux, est plus grave encore. Il prêta le serment de liberté et

d'égalité, le 19 mai 1793 ; il y mit bien une réserve : « dans tout ce qui
sera juste et ne sera pas contraire aux lois de Dieu et de l'Eglise
chrétienne, catholique, apostolique et romaine ». Mais, circonstance aggravante,

ce serment fut prêté dans l'église de Saignelégier, après la messe
du dimanche, devant toute la paroisse : c'était une manière d'inaugurer



— 401 —

un culte schismatique et de séduire les fidèles pour les amener au culte
constitutionnel. De plus, Brossard aurait renoncé aux fonctions de

prêtre, par un acte public du 8 frimaire an IL
Enfin Brossard se présentait à l'autorité ecclésiastique sous un

patronage bien suspect : celui de la Société populaire et montagnarde
de Saignelégier. Il y était loué non seulement d'avoir prêté le serment,

que ses confrères avaient répugné de faire, mais d' « avoir desservi

quatre paroisses, en qualité d'administrateur, abandonnées de tout
secours spirituels », — soit d'avoir pris la place des curés légitimes,
qui avaient dû fuir, et d'avoir organisé le schisme. Ainsi s'est-il insinué
dans la paroisse des Breuleux, dont il se dit administrateur. Pour son

excuse, il se couvre de l'autorité bien suspecte du curé Copin, du Noir-
mont, de qui il avait reçu son mandat.

La vie d'un curé jureur et intrus n'était pas d'ailleurs exempte
de tribulations et de dangers, en temps de Révolution ; celle-ci ne
respectait pas mieux les ministres du culte officiel que le clergé réfractaire ;

Brossard l'apprit à ses dépens. Huit fois, raconte-t-il, il fut exposé
à perdre la vie, dont deux fois le Vendredi Saint ; il fut assailli, gravement
blessé de cinq blessures à la tête. L'an dernier (1794), il fut conduit

par les gendarmes dans la citadelle de Besançon ; il fut enfermé,
pendant deux mois, dans une église, avec 125 détenus, sans tables, ni chaises,

ni linge, avec de mauvais matelas, qui leur coûtèrent 10 livres par
mois. Il resta plus d'un mois dans les chambres de la citadelle, où rats,
punaises, poux blancs et autres insectes le dévoraient ; devant l'entrée,
un canon chargé à mitraille, la mèche allumée jour et nuit.

L'officiai ne se laissa pas apitoyer par le récit de ses malheurs :

« Je lui ai fait savoir, mande-t-il à l'évêque (31 août 1795), que je ne
voulais point d'apologie de sa conduite, mais l'aveu de ses fautes,
de sa renonciation aux fonctions de son intrusion, que Copin ne pouvait
point excuser et que la première grâce serait d'être admis à la
communion laïque. » Les documents ne nous renseignent pas davantage
sur la réconciliation du curé Brossard ; mais elle dut suivre sans doute
le processus ordinaire.

Quant aux cas douteux, aux serments faits avec réserves, l'autorité
les examina avec bienveillance. Tel nous paraît le cas du P. Stanislas

Fleury, de Lucelle, curé de Roggenbourg. Il avait d'abord prêté serment
à la Constitution civile ; mais il le rétracta par la déclaration suivante,
du 29 mai 1791, envoyée au district : « Je soussigné, prêtre et curé,
certifie par ces présentes qu'ayant reçu certaine connaissance que

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUIt 26



— 402 —

notre Eglise est contraire aux élections des nouveaux évêques et qu'elle
ôte tout pouvoir spirituel aux curés, qui les reconnaissent, ma conscience

ne me permet pas d'avouer le serment, pour lequel je me suis laissé

inscrire au bureau de Cernay ; c'est pourquoi étant d'ailleurs bon

patriote et acceptant ce que l'Assemblée nationale a décrété quant
au temporel, je jure, etc., en tant que l'Eglise catholique, apostolique
et romaine, hors de laquelle il n'y a point de salut, me le permet et

permettra. »

Plus tard, il fit le serment de liberté et d'égalité avec toutes les

conditions et réserves possibles adoptées par le district. Il proteste
d'autre part qu'il n'a jamais donné lecture du mandement de l'évêque
intrus, Martin, et que, s'il a été inscrit à Delémont, c'est comme
pensionnaire (au bénéfice d'une pension) et non comme fureur. La
municipalité de Roggenbourg fait, de son côté, des instances auprès de

l'autorité ecclésiastique pour qu'il puisse rester au milieu d'eux jusqu'à
la fin de la persécution (9 avril 1795). « Il a affirmé devant la paroisse

qu'il n'avait pas juré et qu'il ne jurerait pas. » Durant la semaine,
le P. Fleury habitait chez son frère, dans une ferme, entre Bourrignon
et Pleigne, et se rendait dans sa paroisse pour le dimanche et les fêtes,
faisant à jeun plusieurs lieues à pied. Ce qui aggravait la situation du
P. Stanislas, c'était la conduite de son neveu, Bernard Fleury, curé
de Steinbach, en Alsace, qui était ouvertement jureur. L'arrivée de

l'oncle et du neveu à Corban, où ils avaient une parente, souleva quelque
opposition de la part du clergé émigré, surtout contre le curé de Stein-
bach, qui prétendait justifier sa conduite. Enfin, le 29 août 1795,
l'officiai Didner donne au doyen Bloque, à Mervelier, le pouvoir de

relever, devant deux témoins, le P. Stanislas Fleury des censures

encourues ; après quoi, il lui sera permis de dire la messe. Procès-verbal

sera dressé de cette réconciliation.

*
* *

Comme partout où elle s'installa à demeure, la Révolution française
accumula, dans la principauté de l'Evéché de Bâle, les mêmes ruines
et poursuivit la même œuvre d'impiété, et partout elle constitua une
dure et longue épreuve, morale et matérielle, pour le clergé de ce

diocèse.

—TW*"


	Le Clergé de l'Ancien Evêché de Bâle durant la Révolution

