
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 31 (1937)

Artikel: Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

Autor: Rosenberg, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-125104

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-125104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

Von Dr. jur. Martin ROSENBERG.

{Fortsetzung und Schluss.)

2. Die Revision der Bundesverfassung.

Die kirchenpolitischen Anträge des Bundesrates in seiner Botschaft
an die Bundesversammlung vom 17. Juni 1870 betr. eine Revision
der Bundesverfassung 1 charakterisieren sich durch ihre Mäßigung 2.

Als Devise des Bundesrates wird ausgegeben : « Schutz der religiösen
Freiheit, und zwar der Freiheit des einzelnen Bürgers wie der

Religionsgenossenschaften, aber auch Festhaltung des bürgerlichen
Rechts gegen jeden, der versuchen sollte, sich außer das Staatsgesetz
zu stellen, und in letzter Linie Schutz der öffentlichen Ordnung und
des Friedens unter den Konfessionen » 3. Religiöse Freiheit soll die

Grundlage bilden. Die Unabhängigkeit des Staates von der Kirche
soll ebenso gesichert, als diejenige der Kirche vom Staate gewährleistet

werden. « Wenn nämlich Trennung der Kirche vom Staate

proklamiert wird, so versteht man darunter, daß die beiden Gebiete

gleichmäßig unabhängig voneinander sein sollen ». Für die Kirche
soll es keinerlei Ausnahmegesetze geben, « weder zu ihren Gunsten
noch zu ihren Ungunsten ». Im Hinblick auf das Vatikanum wird ein

Kampf gegen Rom und das Konzil ausdrücklich abgelehnt, da die

Erfahrung zeige, daß diese Mittel « zwar geeignet sind, die Eidgenossen

unter einander zu befehden, daß dagegen der beabsichtigte Zweck
sehr wenig erreicht wird » 4.

Diese Vorlage des Bundesrates, die in der Idee der religiösen Freiheit
und der Toleranz in einem paritätischen Lande glaubte den Weg zum
konfessionellen Frieden weisen zu können, wäre auch für die
Konfessionen durchaus annehmbar gewesen 5

; auch die bisher aufgestellten

1 s. NRK-Prot., Beilage A.
2 A. Holenstein betrachtet J. Dubs als Verfasser.
3 Botschaft, S. 15.
4 Botschaft, S. 14.
5 Vgl. Holenstein, S. 21.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 23



— 354 —

Religionsforderungen der Parteien und der politischen Tagesliteratur
waren damit recht gut vereinbar1.

Umsomehr müssen der wirkliche Verlauf und das Ergebnis der
Revision überraschen. Den Umschwung verursachte die antikirchliche
Agitation und konfessionelle Hetze A. Kellers und seiner Gesinnungsgenossen,

die sich in der neuen Bundesverfassung ein Kampfmittel
gegen die katholische und für eine Nationalkirche schmieden wollten.

In einer Kampfschrift : « Die kirchlich-politischen Fragen bei der

eidg. Bundesrevision von 1871 » 2, legte A. Keller seine Gedanken über
Zweck und Ziel einer Verfassungsrevision nieder und stellte seine

Forderungen. Darüber hinaus erscheint diese Schrift überhaupt als

Zusammenfassung des kirchenpolitischen Wollens und Strebens Kellers,
als Aktionsprogramm, das sich im Kulturkampf und im Altkatholizismus

auswirkte.
Die ganze Bundesverfassungsrevision betrachtet Keller einzig und

allein unter dem Gesichtspunkt des Vatikanums. Zu verhindern, daß

die Freiheitsrechte des liberalen Staates Hilfsmittel und Möglichkeiten
der kirchlichen Aktivität werden, sei eine erste Aufgabe der Revision.

Die Hauptgefahr des « hierarchischen Absolutismus Roms » für
den Staat liege aber darin, daß die Glieder der katholischen Kirche
im Staate zwar absolute Freiheiten haben, daß sie aber in ihrem
Gewissen und ihrer religiösen Auffassung durch die Dogmen der Kirche
und die höchste Lehrautorität des Papstes absolut gebunden seien.

Die Lösung liege nicht darin, « daß man die Rechte des Volkes in
Beziehung auf dessen Beteiligung an den öffentlichen Angelegenheiten
beschränkt » ; wie das Volk « durch die Gewährung verfassungsmäßiger

Beteiligung an den politischen Angelegenheiten in politischen Fragen
mündiger geworden sei », so werde es auch auf dem gleichen Wege
und nach der politischen Schule, die es bisher gemacht hat, sehr bald
die Mündigkeit auf dem kirchlichen Gebiete finden. Dazu sei aber

nicht nur notwendig, daß der Staat « die Freiheiten und Rechte seiner

Bürger gegen den Absolutismus der Kirche oder des nun in der
kirchlichen Autokratie unbeschränkten und unfehlbaren Papstes » sicherstelle,

es müsse « der Freistaat seinen Bürgern auch die Demokrati-

1 Vgl. Holenstein, S. 15 ff.
2 Die Langenthaler Volksversammlung zur 25. Gedächtnisfeier der

Freischarenzüge hatte einen Ausschuß beauftragt, zuhanden der Bundesversammlung
ihre Forderungen einzugeben. Dies besorgte Keller in der vorliegenden 246 Seiten
starken Schrift.



— 355 —

sierung ihrer kirchlichen Verhältnisse gewährleisten ». Die christliche
Kirche jeder Konfession müsse « wieder demokratisch werden, wie die
Kirche es im Anfange war ». Es sei heute « für die Republik ein Gebot
nicht nur ihres Prinzips, sondern auch ihrer Selbsterhaltung geworden,
daß sie die Demokratie der Kirche unter den Schutz ihrer Verfassung
und ihres öffentlichen Rechtes stelle »l.

Als wichtigste Abwehrmaßnahme aber betrachtet Keller die

Trennung von Kirche und Staat, die für ihn darin besteht, daß Glaubenslehre,

Kultus, Disziplin, Organisation, Gesetzgebung, selbst die
Kirchenregierung jeder Glaubensgenossenschaft ganz anheimgestellt werden,
den Kirchgemeinden auch die Güter und Pfründen zur freien Verwaltung,

Verwendung und bei Trennung einer Genossenschaft auch zur
Teilung übergeben werden, dem Staat aber gegenüber jeder Kirche
das Recht vorbehalten bleibe, « darüber zu wachen und dafür zu sorgen :

1. daß keine Kirche sich irgend einen Übergriff oder Angriff auf
das Rechtsgebiet und die öffentliche Ordnung des Staates erlaube ;

2. daß die Konfessionen untereinander Frieden halten, Toleranz

üben, und alles, was dieselben stören könnte, vermeiden ;

3. daß jedem Staatsangehörigen alle natürlichen und verfassungsmäßigen

Rechte und Freiheiten gegenüber seiner Kirche vollständig
und unversehrt gewahrt bleibe und er in keiner Weise durch sein

kirchliches Tun oder Lassen darin gehemmt oder beschränkt werde ;

4. daß die Kirche durch ihre Lehre, ihren Kultus, ihre Anstalten
weder der berechtigten Wohlfahrt des Gemeinwesens noch des einzelnen
hindernd oder gar verderblich in den Weg trete » 2. Ehegesetzgebung,
Schule und Führung der Register werden dem Staat vorbehalten.

Daß aber auch diese Trennung bei Keller eine Bevormundung
der Kirche bedeuten würde, erhellt aus seiner Zusammenfassung :

« Wir an unserm Orte möchten die wichtige Frage in der Weise lösen,
daß dabei vorab die Rechte, Freiheiten der Bürger geschützt und
gesichert werden, und anderseits auch die Staatsgewalt eine Stellung
erhalte, in welcher sie den Bürgern und den Gemeinden diesen Schutz

garantieren und gewähren kann. So autonom wir daher das interne
Gebiet des Glaubens, der Moral, des Kultus, der Disziplin, der

Verwaltung an sich der « freien » Kirche anheimgeben, wir halten an dem

Grundsatze fest : daß der Rechtsstaat über allen Konfessionen und

1 A. a. O. S. 61. 2 A. a. O. S. 65.



— 356 —

besonderen Religionsordnungen die allgemeine Grundordnung der
Gesellschaft ist ; daß diesem Rechtsstaate, dieser Grundordnung gegenüber

die « freie Kirche » keiner Konfession oder Religionsgesellschaft
die Gewährleistung ihrer Mißbräuche und beliebigen Ausschreitungen
beanspruchen darf ; daß diese « freie Kirche » der Konfessionen oder
Religionsgesellschaften sich nicht die Freiheit nehmen darf, der bürgerlichen

Gesellschaft im ganzen oder einzelnen Schaden zuzufügen oder
die derselben von der Vorsehung angewiesenen Bahnen ihrer
Entwicklung zu hemmen ; kurz daß die Strömungen der « freien Kirche »

vom Staate in bestimmten Ufern und sichern Dämmen erhalten werden
müssen »x. Das die Idee einer Trennung von Kirche und Staat bei

Keller. Es ist vielmehr der Versuch einer Programmatik des Kampfes
gegen die römische Hierarchie und damit gegen den Katholizismus
selbst, ein Versuch, der von Anfang an die Möglichkeit einer Trennung
von der römischen Kirche im Auge behält, und sich deshalb auch zum
voraus die entsprechenden Bestimmungen garantieren möchte.

Als besonderen Revisionspunkt nennt Keller eine schweizerische

Nationalkirche2 — « als sicherstes Bollwerk der Freiheit gegen den

päpstlichen Absolutismus und zugleich als bestes Mittel zur
fortschreitenden freiem Entwicklung des kirchlichen Bewußtseins » 3. Das

große Lebensideal A. Kellers : eine Nationalkirche auf der Grundlage
des im « Prinzip des gleichberechtigten Apostolates » wurzelnden

Episkopalsystems, wo der Dekan den Beschlüssen seines Kapitels, « der
Bischof den Beschlüssen seiner Diözesansynode, der Erzbischof den

Beschlüssen seiner Nationalsynode, der Papst den Beschlüssen des

allgemeinen Konzils unterworfen ist »4 ; ohne päpstliche Nuntiatur 5
;

ein Erzbischof mit Metropolitanrechten an der Spitze, «aber in der

Weise, daß die erzbischöfliche Würde nicht einem bestimmten bischöflichen

Stuhle bleibend übertragen werde, sondern daß nach dem
Hinscheide des Erzbischofs in der Wiederbesetzung seines bischöflichen

Stuhles, das erzbischöfliche Amt je demjenigen vaterländischen Bischöfe

anvertraut wird, welcher des Zutrauens und der Achtung der Nation
der würdigste ist »6 ; eine Nationalkirche, « die dem Geiste unserer

1 A. a. O. S. 79.
2 Lauter hat in einer klaren Studie : « Die Idee eines Schweiz. Erzbistums

nach der Badener Konferenz », Geschichte und Tendenz dieser Bestrebungen
klargelegt. « Kath. Schweiz. Bl. » NF 1896, 4. Heft.

3 A. a. O. S. 156. 4 A. a. O. S. 157 f.
5 A. a. O. S. 160-198. 8 A. a. O. S. 199.



— 357 —

republikanischen Institutionen nach allen Richtungen entspricht »1,

wo « im Geiste unserer Institutionen und kraft unserer Souveränitätsrechte

für die Wahl des Erzbischofs der Autorität des Bundes, für die
Wahl der Bischöfe der Autorität der betreffenden Bistumskantone
das entscheidende Votum » zukommt, wo « die Provinzialsynode des

Erzbischofs, die Diözesansynode der Bischöfe, ja selbst die Kapitelssynode

der Dekanate in den Kantonen, auf dem Prinzip des

Repräsentativsystems und einer republikanischen Vertretung des

souveränen Volkes durch Abgeordnete des geistlichen und weltlichen
Standes basieren, wie es die reformierte Kirche ihrerseits schon

begonnen hat » 2.

Daß dieser Plan nicht sofort ausgeführt werden kann, ist sich
auch Keller bewußt ; einer Inangriffnahme ohne oder gegen den Papst
sieht er mit Skepsis entgegen. Es wäre möglich, « sobald der Klerus
und das Volk, wenn auch nur in einer erheblichen Minderheit, dabei
sind »3. Aber auch an diese « erhebliche Minderheit » wagt Keller
nicht zu glauben. Und wie aus Ärger über die Halsstarrigkeit Roms
räsoniert er : « Neue Kirchensysteme bauen, sind schwierige, alte
Kirchensysteme mit ihrem alten Material verbessern, unausführbare
Unternehmen. Die Tage von Konstanz und Basel sind vorbei und
selbst die Zeiten von Trient sind dahin. Rom nationalisiert, Rom
reformiert nicht mehr. Nicht seine Macht, nur seine Verblendung ist
heute größer geworden. An dieser Größe stirbt der Papst, er ergibt
sich nicht »4. Gerade deshalb hat aber die Bundesverfassungsrevision
eine besondere Aufgabe : Durch die Garantierung der « Glaubens- und
Gewissensfreiheit » — wie Keller sie auffaßt — soll der Staat den Weg

zur kommenden Nationalkirche freimachen. Das System der « freien
Kirche im freien Staat » soll durch das System einer ausgedehnteren
Freiheit ersetzt werden, einer Freiheit « nicht bloß der Kirche und
des Staates, sondern vor allem des Individuums, welches bisher von
beiden gemeinsam in den Ketten kirchlicher Knechtschaft festgehalten
wurde »5.

Der Gedankengang A. Kellers ist folgender : Ziel ist die Errich-

1 « Anders wäre das Institut für uns keine Nationalkirche », fügt Keller,
199, bei.

2 A. a. O. S. 200.
3 Das wurde im Altkatholizismus versucht.
4 A. a. O. S. 201.
5 A. a. O. S. 202.



- 358 -
tung einer Nationalkirche. Da das ohne Papst, Klerus und Volk nicht
zu erreichen ist, so soll es durch die Proklamierung vollständiger
religiöser Freiheit des Individuums ermöglicht werden. Diese religiöse
Freiheit soll durch Staatsgesetz und Staatsmacht auch gegenüber der
Kirchengewalt garantiert werden, wodurch die Disziplinargewalt der
Kirche aufgehoben werden soll. Die Folge wäre die Auflösung der
Glaubenseinheit innerhalb einer Konfession. Dadurch erreicht Keller
ein Aufkommen des Altkatholizismus und zugleich jene « erhebliche
Minderheit », mit welcher die Nationalkirche errichtet werden könnte.

Grundsätzlich stimmt A. Keller der vorgeschlagenen Lösung des

Bundesrates zu, hält aber für geboten, « nachdem inzwischen der
Papalismus der römischen Kirche unter der Leitung der Jesuiten zum
Erstaunen unseres Zeitalters seine weltmonarchischen Tendenzen in so

prägnanter Weise ausgesprochen und feierlich proklamiert hat » 1, die

Anträge des Bundesrates teils zu vermehren, teils zu erweitern. Alle
diese erweiterten Bestimmungen sollten dazu dienen, die Opposition
gegen die vatikanischen Konzilsbeschlüsse zu verstärken und eine

Gegenbewegung zu ermöglichen 2. Zur Gewissensfreiheit will Keller
noch die Glaubensfreiheit garantiert wissen, mit dem erweiterten Sinn :

« Fürs erste ist es jedermann überlassen, sich sein Glaubens- oder

Religionsbekenntnis frei und ungehindert zu wählen oder zu ändern ;

und fürs zweite stellt es der Staat auch dem Gewissen eines jeden
anheim, bei seinem Religionsbekenntnis so oder anders zu leben » 3.

Im Sinne der altkatholischen Bewegung sollte auch die Bestimmung
wirken, daß an die Religionsänderung, sowie an den Austritt aus dem

geistlichen Stande oder an den Rücktritt von Ordensgelübden keinerlei
Rechtsnachteile für die Betreffenden geknüpft werden dürfen 4.

Vereinbarungen der Kantone mit geistlichen Behörden sollen dem Bundesrat

zur Genehmigung vorgelegt werden 5. Mit deutlicher Spitze gegen das

vatikanische Konzil wird verlangt : Erlasse ausländischer geistlicher
Behörden sollen in der Schweiz nicht ohne Genehmigung des Bundesrates

amtlich bekannt gemacht oder zur Vollstreckung gebracht werden ;

geistliche Vertretungen einer ausländischen Macht bei der Eidgenossenschaft

werden fortan keine mehr anerkannt 6. Der Bundesrat soll den

Kantonen das Recht gewährleisten, über die Wahl, die Amtsdauer,
die Abberufung und die sonstige Stellung der Geistlichen gesetzliche

1 A. a. O. S. 209. 2 Vgl. Holenstein, S. 29 f.
3 A. a. O. S. 211. 4 A. a. O. S. 211 f.
5 A. a. O. S. 213.

6 A. a. O. S. 214.



- 359 -
Vorschriften zu erlassen ; diese Gesetzgebung der Kantone soll unter
den Schutz des Bundes gestellt werden 1. Ohne Genehmigung des

Bundes dürfen keine neuen religiösen Orden eingeführt und keine
geistlichen Korporationen errichtet werden. Zum gewöhnlichen Jesuitenverbot

kommt das Verbot der Wirksamkeit in Schule und Kirche 2.

Mit der Verwahrung gegen den Vorwurf der Religions- und
Kirchenfeindlichkeit schließt Keller seine Ausführungen 3.

Inwieweit wurde dieses Programm Kellers bei der Revision
verwirklicht — Das ist die Frage.

A. Keller war Mitglied der Revisionskommission des Ständerates
und Referent über Gewissensfreiheit, Schutz gegen kirchliche
Übergriffe, Aufhebung des Ausschlusses der Geistlichen von der
Wahlfähigkeit in den Nationalrat 4. Sein Hauptbestreben ging dahin, seine

Idee der Glaubens-, Gewissens- und Kultusfreiheit in der neuen
Bundesverfassung zu verankern5. Wie der Vorschlag des Bundesrates, so

hatte auch die Nationalratskommission nur von Gewissensfreiheit

gesprochen ; der Begriff der Glaubens- und Gewissensfreiheit in Art. 49
der Bundesverfassung geht auf A. Keller zurück, dessen Antrag erst

von der Ständeratskommission übernommen6 und schließlich vom
National- und Ständerat gutgeheißen wurde 7.

Diese Glaubensfreiheit soll dem Individuum auch innerhalb seiner

Konfession in Glaubenssachen Freiheit gewähren, sowohl gegenüber

1 A. a. O. S. 215.
2 A. a O. S. 242.
3 Dieser Vorstoß Kellers wurde sekundiert durch eine andere Schrift : « Die

röm.-kath. Kirche in der Schweiz, ein Vorschlag z. H. der Bundesrevisionskommission
», die ebenfalls eine Nationalkirche forderte und daneben noch wahnwitzigere

Wünsche aufstellte als die erstgenannte. Als Verfasser wird der Berner Kirchendirektor

W. Teuscher genannt. Vgl. Holenstein, S. 23 ff. Als Entgegnung katho-
lischerseits liegen vor : « Die Lage der kath. Kirche und das öffentliche Recht
in der Schweiz. Denkschrift der Schweiz. Bischöfe an die h. Bundesversammlung
bei Anlaß der Revision der Schweiz. BV ». Verfasser war der Bischof von St. Gallen,
Dr. K. Greith. Prof. C. C. Keiser publizierte eine Entgegnung auf die Berner
Broschüre : « Die neuesten Versuche, die kath. Kirche in der Schweiz zu knechten »,

Luzern 1871, und « Die kirchlich-politischen Fragen bei der Bundesrevision von
1872 », Luzern 1872, worin die Entstellungen A. Kellers im Langenthaler Memorial
zurückgewiesen werden.

4 s. STRK-Prot. 1870, S. 2.
5 Es kann sich im folgenden nicht darum handeln, einen überblick über

die Verhandlungen zu geben ; vgl. Holenstein.
6 s. STR-Prot. 1871, S. 13 ff. Diese Benennung war auch in der 2. Revision

1873-1874 unbestritten.
7 s. Holenstein, S. 45 ff. STR-Bull. 1872, S. 355.



— 36o —

der offiziellen Kirchenlehre als auch gegenüber den Kirchenobern,
deren Strafbefugnis durch diese staatlich garantierte Freiheit des

Individuums aufgehoben werden soll. Anderwert, ein Kampfgenosse
Kellers und Mitbegründer der altkatholischen Bewegung, erklärte im
Nationalrat, man wolle, « daß die Gewissensfreiheit auch im Innern
der Konfessionen respektiert werde und daß auch innerhalb der
Konfessionen die Beobachtung der kirchlichen Vorschriften nicht erzwungen
werden dürfe. Die Religion habe nur durch die Lehre zu wirken und
dürfe nicht zu äußern Mitteln ihre Zuflucht nehmen. Sie habe in erster
Linie Toleranz zu üben und dürfe etwaigen Differenzen nicht mit
Gewalt entgegentreten. Deshalb müsse die Suprematie des Staates

anerkannt werden und dürfe die Kirche nicht ihre Anschauungen den

Grundsätzen des Staates entgegenstellen. Das wolle aber die Kirche
eben nicht anerkennen, indem sie vielmehr alle möglichen Strafarten,
Warnungen, Bußen, Versetzung in den Emeritenstand, Absetzung,
excommunicatio minor et major zur Anwendung bringe, von denen

letztere auch die bürgerliche Ehre des Menschen berühre, indem die

Gläubigen mit einem so Exkommunizierten allen Verkehr abzubrechen
haben Solche Ausschreitungen seien nicht zu dulden und unvereinbar

mit der Glaubens- und Gewissensfreiheit » 1. Mit der so

konstruierten Glaubensfreiheit sollte ein Verbleiben der Leugner der päpstlichen

Unfehlbarkeit in der katholischen Kirche ermöglicht werden 2.

Aus der gleichen Erwägung heraus soll in Art. 49, AI. 2, «

Glaubensbekenntnis » durch « Glaubensansicht » ersetzt werden, « was die Emanzipation

des Individuums besser ausdrücke »3. Dem gleichen Zweck

dienten die Modifikationen, die A. Keller dem Kultusartikel beizufügen
hatte. Neben der « Handhabung der öffentlichen Ordnung und des

Friedens unter den Konfessionen » hat der Staat nach dem Wunsche

Kellers auch « gegen Eingriffe kirchlicher Behörden in die Rechte der

1 Prot, der eidg. Räte 1873-1874, S. 137.
2 s. Kellers Ausführungen im STRK-Prot. 1871, S. 13 ff., sowie im StR-Bull.

1872, S. 333 ff. Vgl. auch Holenstein, S. 30, Anm. 40, S. 45, Anm. 55. Die
Erkenntnis, daß eine solche Glaubensfreiheit die Aufrechterhaltung einer kirchlichen

Gemeinschaft verunmögliche, machte in praxi eine Auslegung notwendig,
die gerade das verwirft, was der Initiant bezweckte. Gegen die Tendenz Kellers
wandte sich schon in der Revisionsdebatte Bundesrat Welti ; s. Prot, der eidg.
Räte 1873-1874, S. 144 ff. Vgl. auch Lampert, Kirche und Staat, Bd. I, S. 189 ff. ;

Dubs, Öffentliches Recht, Bd. II, S. 150 ; Salis, Die Religionsfreiheit in der Praxis,
S. 26, Bern 1892 ; Blnmer-Morel, S. 425, Bd. I.

3 s. Kaiser (Solothurn), Führer des Altkatholizismus und Mitunterzeichner
des Langenthaler Memorials, im NR vom 6. Dezember 1871, Bull., S. 379.



- 36i -
Bürger und des Staates » « die geeigneten Maßnahmen zu treffen » l.
Diese Version der Ständeratskommission wurde in den Beratungen
des Nationalrates von Kaiser (Solothurn) aufgegriffen und vom Rat
gutgeheißen 2. An dieser Ausnahmebestimmung, von der Keller
staatlichen Schutz der altkatholischen Bewegung gegen die Organe der
katholischen Kirche erwartete, wurde auch in den Beratungen von
1873-1874 festgehalten gegenüber dem gerechten Vorschlag des Bundesrates,

der nicht bloß gegen Übergriffe kirchlicher Behörden in die
Rechte des Staates und des Bürgers, sondern auch gegen Übergriffe
des Staates in das religiöse Gebiet eine Beschwerdeführung an die
Bundesbehörden vorsah. Anderwert lieferte im Nationalrat die bezeichnende

Begründung, Maßnahmen gegen Übergriffe staatlicher Behörden
seien nicht vorzusehen, weil « es überflüssig sei, von Übergriffen des

Staates zu sprechen, weil der Staat das Recht repräsentiere und daher
Übergriffe auf das Gebiet der Kirche weder zugeben könne noch
werde » 3. A. Keller aber begründete4, « das religiöse Gebiet finde
sich hinreichend gewahrt ».

Durch diese Bestimmungen wurde die kirchenpolitische Richtung
der neuen Bundesverfassung festgelegt und nicht nur « eine

Bundeseinmischung unbegrenzter Art in die kirchlichen Fragen gestattet » 5,

sondern auch « von vornherein in die Bundesverfassung die einseitige
Garantie der individuellen Rechte gegenüber den korporativen und
Mehrheitsrechten niedergelegt und dadurch ein oppositionelles Prinzip
gegenüber den Konfessionen sowohl als den kantonalen Gewalten
förmlich sanktioniert », das « jeden Dissidenten von vornherein zum
Schützling des Bundes » machte 6. Die Tendenz dieser Grundbestimmungen

wurde in den bekannten antikatholischen Ausnahmeartikeln,

1 StRK-Prot. 1871, S. 18.
2 NR-Prot. 1871-1872, S. 231 ff. ; Holenstein, S. 45 ff.
3 Prot, der eidg. Räte 1873-1874, S. 258.
4 Prot, der eidg. Räte 1873-1874, S. 340.
5 Dubs an Segesser, zit. Holenstein, S. 146.
6 Segesser an Dubs, zit. Holenstein, S. 143. Segesser verlangte als Bedingung

für ein Einverständnis der Katholiken eine entsprechende Bestimmung, « welche
neben dem individuellen Recht auch das Recht der Mehrheit oder die Stellung der
Konfessionsgenossenschaften » sicherte ; denn werde in der BV nur die Glaubensfreiheit

des Individuums, nicht auch die unverkümmerte Existenz der
Konfessionsgenossenschaften und die Kompetenz der Kantone in kirchlichen Dingen
garantiert, so sei damit nur die Auflehnung einzelner gegen kirchliche und weltliche

Gebote autorisiert. — Gerade das aber wollte man. Vgl. auch Segessers

Reden zur BV-Rev., abgdr. Kl. Schriften, Bd. III, S. 283 ff., 341 ff.



— 302 —

für die sich A. Keller lebhaft einsetzte, und andern Anträgen im Sinne
des Langenthaler Memorials 1, die aber doch als zu weitgehend abgelehnt

wurden, unterstrichen.
Es hatte nach dem Volksentscheid über den ersten Verfassungsentwurf

nicht an edlen Bemühungen gefehlt, die eine Verständigung
suchten, um dem Lande ein seiner Geschichte, seinem Volke und seinen
Bedürfnissen entsprechendes Grundgesetz zu geben, zu dem alle Volksteile

Vertrauen haben könnten 2. Der Sturm des Kulturkampfes, der
mit voller Wucht einsetzte, zerstörte alle Hoffnungen. In
kirchenpolitischer Hinsicht bedeutet der zweite Verfassungsentwurf nur eine

Verschärfung des ersten.

3. Gewalt gegen Recht.

Der schleichende Kampf gegen die katholische Kirche, der durch
das ganze Jahrhundert sich hindurchzog, hatte den tiefen Zwiespalt
zwischen modernem Staat und Katholizismus, zwischen moderner und
christlicher Kultur gezeigt. Es ist ein Kampf der Ideen, der Idee
des absoluten Staates, die alle selbständige und koordinierte Berechtigung

ausschließt gegen die katholische Kirche als der konkretesten
Verkörperung der christlichen Idee einer staatsfreien, eigenberechtigten
religiösen Sphäre. Er wurde in dem Moment zum « Kulturkampf »,

als « die materielle Macht des absoluten Staates für die modernen
Kulturideen gegen das Christentum in die Arena getreten, als der

Kampf der Geister in das Gebiet der materiellen Machtmittel gezogen
worden ist »3. Das Vatikanum hat diese Entscheidung nicht verursacht,

nur gefördert.

1 So wurde aus dem Kreise der Führer der altkath. Bewegung beantragt :

Verbot der Novizenaufnahme, freier Zutritt für Bundes- und Kantonalbehörden
in die Klöster und ihre Häuser, Abschaffung der Nuntiatur u. a. Bereits 1871
hatte Anderwert in der NRK den Antrag gestellt : « Das Recht zur Besetzung
von Pfarrpfründen steht ausschließlich dem Staate oder den Gemeinden zu. Die
diesfälligen kant. Gesetze sind der Genehmigung des BR zu unterwerfen, der in
Konfliktsfällen die Entscheidungsbefugnisse hat ». Dadurch sollte die Wahl
altkath. Geistlicher durch die Gemeinden vorbereitet werden. NRK-Prot. 1871-
1872, S. 135 f.

2 In diesem Sinne setzten sich besonders Dubs und Segesser ein. Der
Briefwechsel, den Holenstein, S. 138 ff., auszugsweise widergibt, ist ein sprechendes
Zeugnis für die gerechte und ideale Gesinnung dieser beiden Staatsmänner.
Dubs hatte 1872 seine Demission als Bundesrat gegeben, da er für den Gang,
den die Verfassungsrevision genommen hatte, eine Verantwortung nicht mehr
tragen konnte.

3 Segesser, Kleine Schriften, Bd. I, S. 660.



— 303 -
Der Rücktritt vom Bistumsverband. — Die Diözesankonferenz des

Bistums Basel hatte den Kampf mit dem Rücktritt von der
Seminarkonvention eröffnet. Als der Bischof an seinem Recht und seiner

Pflicht der Heranbildung junger Priester festhielt und festhalten mußte
und deshalb gewillt war, ein eigenes Seminar weiterzuführen 1,

antwortete Aargau mit dem Austritt aus dem Bistumsverband. Der
katholische Kirchenrat hatte unterm 3. März 1871 dem Regierungsrat
beantragt, an der Diözesankonferenz auf eine Revision des

Bistumsvertrages im Sinne des Zeitgeistes und der republikanischen
Institutionen zu dringen, womit dann auch die Seminarfrage ihre
Erledigung finden würde 2. Der Regierungsrat aber beschloß am 15. März

1871, dem Großen Rat in motivierter Zuschrift den Antrag zum Rücktritt

des Kantons vom Bistumsverband zu stellen3. Der Entwurf
des Regierungsratsberichtes wurde von der Kanzlei verfaßt, von
A. Keller aber grundlegend erweitert ; die Kanzlei befaßte sich nur
mit der Seminarfrage, Keller mit der Hauptangelegenheit des Rücktritts

vom Bistumsverband 4.

Auf Antrag Kellers beschloß der Regierungsrat am 8. Mai 1871,
dem Großen Rat folgendes zu beantragen 5

:

1. Den Regierungsrat zu ermächtigen, « den Austritt des Kantons
von Staats wegen aus dem gegenwärtigen Diözesanverband des Bistums
Basel zu erklären, mit dem Beifügen, daß der Kanton vom Tage seiner

Austrittserklärung an alle weiteren staatlichen Verbindlichkeiten gegen
die Diözesananstalt als erloschen betrachte ».

2. Der Regierungsrat habe den Domkapitularen des Kantons zu
eröffnen, « daß sie infolgedessen von Seite des Staates ihrer Stellung
und der damit verbundenen Präbenden enthoben seien ».

3. Es sei der Regierungsrat einzuladen, « mit aller Beförderung
über die künftige Ordnung der kirchlichen Verhältnisse des Kantons
im ganzen Umfange dem Großen Rat Bericht und Antrag zu
hinterbringen ».

1 Vgl. Schmidlin, Geschichte des Priesterseminars im Bistum Basel, Luzern
1911. S. 131 ff.

2 Ber. s. K. A. A., KW, Bist.-Akt. IL
3 RR-Prot. 1871, Nr. 648.
4 Den Entwurf des Berichtes s. K. A. A., KW, Bist.-Akt. II. Im

endgültigen RR-Ber. betr. « Die Stellung des Kantons Aargau zum gegenwärtigen
Bistumsverband, bzw. über den Austritt aus demselben » vom 8. Mai 1871,
umfaßt die Arbeit der Kanzlei 4 Seiten, die Kellers 16.

5 s. RR-Prot. 1871, Nr. 1080.



— 364 —

Folgende weitere Anträge Kellers lehnte der Regierungsrat ab :

« 4. Der Große Rat wolle beschließen : daß jeder Lehrer, sei er
geistlich oder weltlich, welcher an einer öffentlichen Schule des Kantons
bei dem für die Schule vorgeschriebenen allgemeinen Religionsunterrichte

oder bei einem andern Schulunterrichte die gefährliche, der
Schrift, dem apostolischen Christentum, der Geschichte und der
Vernunft widerstreitende Lehre des vatikanischen Konzils von der persönlichen

Unfehlbarkeit des römischen Papstes lehrt, und ebenso jeder
gesetzlich aufgestellte Inspektor, welcher diese Lehre in einer öffentlichen

Schule seines Inspektorates gewähren läßt, sie nicht untersagt,
oder im Beharrungsfalle des Lehrers nicht bei der ihm übergeordneten
Behörde zur Anzeige bringt, damit sein Amt und die öffentliche Schule,

an welcher ein solcher Unterricht festgehalten werden sollte, jeden
Beitrag des Staates an ihre Unterhaltung verwirkt habe.

5. Der Große Rat wolle endlich dem Regierungsrat die Weisung
erteilen, an keinen Studierenden der katholischen Theologie fortan
ein Staatsstipendium zum Besuch einer theologischen Lehranstalt zu
verabreichen, an welcher das vatikanische Dogma von der päpstlichen
Unfehlbarkeit nach der Definition Pius IX. vom 10. Juli 1870 gelehrt
und verteidigt wird »1.

Trotz Versammlungen, Eingaben und Zuschriften der katholischen
Gemeinden des Kantons, in denen gegen ein solches Vorgehen Protest
erhoben wird 2, trotz der Entgegnung des Bischofs vom 20. Mai 1871,

in der er mit Hinweis auf die Kirchen- und Kantonsverfassung und
auf die rechtlichen Grundlagen des Bistums die Rechtswidrigkeit und

1 s. Entwurf Kellers, K. A. A., KW, Bist.-Akt. II.
2 Über 50 Zuschriften der Gemeinden s. K. A. A., KW, Bistumsangelegenheiten,

GrR-Akten III. In einer Massenpetition mit 86 unterzeichneten Gemeinden
mit 60 000 Katholiken, die von Schleuniger verfaßt war, wurde gesagt : « Sollte
der Austritt des Kantons aus dem Bistum gleichwohl beschlossen werden, so ist
die kath. Bevölkerung des Aargaus auf das freie Vereinsrecht angewiesen ; kraft
dieses Vereinsrechts erklären wir, daß wir aus freien Stücken mit dem Bischof
von Basel in Verbindung bleiben und ihn auch fernerhin als Vorstand unserer
kirchlichen Genossenschaft anerkennen ». s. Heer, S. 106. Der kath. KR war
ehei geneigt, diesen Zuschriften Rücksicht zu tragen und äußeite sich dem RR
gegenüber dahin : 1. sei reiflich zu überlegen, ob nicht der Rücktritt vom
Bistumsverband zu verschieben und vorerst die Frage der Trennung von Kirche
und Staat zu entscheiden sei ; 2. soll sich der Kanton an der Diöz.-Konf.
beteiligen und mit andern Kantonen, die größere Selbständigkeit gegenüber der
Kirche anstreben, in Verbindung treten ; 3. sei die Frage der Errichtung einer
kath. Synode bis nach dem Entscheid über diese Hauptfragen zu verschieben,
s. kath. KR-Prot. vom 31. August 1871.



— 365 -
Unhaltbarkeit der regierungsrätlichen Anträge nachweist1, beschloß

der Große Rat am 27. September 1871 2 auf Antrag der Kommissions-
Mehrheit :

« 1. Der Regierungsrat hatte gerechte Veranlassung, den Antrag
auf Austritt des Kantons von Staats wegen aus dem gegenwärtigen
Diözesanverband des Bistums Basel zu stellen.

2. Der Große Rat erklärt grundsätzlich im Sinne einer Trennung
von Staat und Kirche den Austritt aus dem Bistumsverbande von
Staats wegen.

3. Der Regierungsrat wird eingeladen, die zur Vollziehung dieser

grundsätzlichen Schlußnahme notwendigen gesetzlichen Bestimmungen
und Anträge im Sinne seines Berichtes vom 16. August abhin vorzulegen

».

Der Minderheitsantrag (von Schmid) war dahin gegangen, mit
dem Beschluß zu warten, bis nach der Aussprache über den Regierungsratsbericht

vom 16. August 1871 betr. die Ordnung der Verhältnisse
des Staates zu den kirchlichen Genossenschaften.

Der grundsätzliche Beschluß des Großen Rates, der gewiß nicht
zur Beruhigung der Atmosphäre beitrug, bedeutete aber noch keineswegs

den tatsächlichen Rücktritt vom Bistumsverband 3. Vielmehr
blieb dieser ganz aus. Wie in der weitern Frage der Trennung von
Kirche und Staat begnügte man sich auch hier mit allgemeinen
Beschlüssen, die die kirchenpolitische Lage nur erschwerten.

Trennung von Kirche und Staat. — Der « Regierungsratsbericht
betr. die Ordnung der Verhältnisse des Staates zu den kirchlichen
Genossenschaften » vom 16. August 1871 war von Justizdirektor Straub
verfaßt und mündete in das Postulat der Trennung von Kirche und
Staat 4. Als symptomatische Äußerung des aargauischen Staatskirchentums

der Kulturkampfzeit dürfen wir diese « Trennung von Kirche
und Staat » umso weniger übergehen, als ja nicht anzunehmen ist,
daß der Leiter der aargauischen Kirchenpolitik sich mit diesen

Gedankengängen nicht einverstanden erklärt hat. Der Bericht erscheint
vielmehr als Ausführung der von A. Keller im Langenthaler Memorial

1 K. A. A., KW, Bist.-Akt. II.
1 s. GrR-Prot. 1871.
3 Die ausführliche Beweisführung s. bei Dubler, S. 66 ff.
4 s. K. A. A., KW, Bist.-Akt. II.



- 366 -
vertretenen Grundidee. Keller hat sich denn auch ausdrücklich zu
ihm bekannt1.

Der Bericht geht davon aus, daß von der bisherigen Auffassung
des Verhältnisses von Kirche und Staat abgegangen werden müsse.

Der Friede erfordere als Bedingung « die Anerkennung der Berechtigung,

innerhalb der eigenen Sphäre zu handeln »2. Und welches sind
die Folgerungen aus dieser zweifelsohne richtigen Grunderkenntnis
Vorerst das Bedauern darüber, daß, wenn es auch « vereinzelt eine

Selbständigkeit in Betreff der religiösen Weltanschauung » gebe, sich
doch « die große Masse trotz der vermehrten Schulbildung noch
gegenwärtig zu sehr an hergebrachte und ihr überlieferte Anschauungen
anschmiege ». Es beruhe dieser « Glaube an bestimmte religiöse Lehren
offenbar vornehmlich auf der Überlieferung von Geschlecht zu
Geschlecht, sodann auf der Trägheit zum Denken ». Das Volk müsse

vor allem aus dieser « geistigen Unfreiheit, dem Autoritätsglauben
herausgebracht, dagegen zu selbständigem Denken und dem Glauben
der persönlichen Überzeugung herangezogen werden »3. Der Staat
müsse aber vorausgehen. Aus der geschichtlichen Entwicklung gehe

es zwar nicht an, « die Kirche vollständig in die Rechtsstellung von
Privatgesellschaften zurückzudrängen », wiewohl eine solche Stellung
des Staates gegenüber der Kirche « auf dem Standpunkte der modernen
Lebens- und Staatsauffassung ganz folgerichtig » wäre. Es müsse

versucht werden, « ob nicht auf Grundlage des Nebeneinander-Be-

stehens, bei welcher zwar den Kirchen die Aufstellung und Verfolgung
selbständiger Aufgaben eingeräumt wird, dem Staate aber doch in
Beziehung auf gemeinschaftliche Interessen ein bestimmender Einfluß
und bei Kollisionen die Entscheidung zusteht, ein befriedigender
Zustand hergestellt werden kann. Grundbedingung des Gelingens sei

dabei natürlich, daß der beiderseitige Rechtszustand in der bestimmtesten

Weise geordnet werde. Es muß daher ausgesprochen sein, daß

die Staatsgewalt in der Durchführung der sämtlichen Aufgaben des

Rechtsstaates von keiner in ihrem Gebiete bestehenden physischen
oder moralischen Person, somit auch von den Kirchengenossenschaften
nicht, gehindert werden kann, daß er vielmehr berechtigt ist, jede

1 In seiner Rede über Trennung von Kirche und Staat auf dem Schweiz.

Kongreß freisinniger Katholiken in Solothurn vom 18. September 1871 ; vgl.
stenogr. Bericht.

2 RR-Ber. S. 5.
3 1. c. S. 6.



— 367 -
kirchliche Forderung zurückzuweisen, deren Erfüllung mit einem
verfassungsmäßigen Staatszwecke oder einer gesetzlichen Einrichtung
unvereinbar ist, und daß selbst gesetzten Rechten einer Kirche keine

Geltung zukomme, wenn sie mit einem gebietenden oder verbietenden
Gesetze des Staates zusammenstoßen »1. Die Vorfrage, « ob nämlich
der Staat befugt und kompetent sei, allgemein gültige Gesetze über
die Rechtssphäre der Kirchengenossenschaften zu erlassen », sei vielfach

behandelt worden. Es knüpfe sich daran auch die « Unterscheidung

von Staatsgesetzen, Kirchengesetzen und Gesetzen gemischter
Natur ». Es sei dies « eine Erfindung des kanonischen Rechts » ohne

praktischen Wert. « Trennung von Staat und Kirche, formuliert der

Bericht, heißt Ausscheidung aller Berechtigungen, welche der Staat
in den Bereich seiner Tätigkeit, seiner Bearbeitung und seiner Ordnung
ziehen will ; er ist als oberste Macht in seinem Gebiete berechtigt,
soviel in den Bereich seiner Herrschaft zu ziehen, als er will, niemand
kann ihn daran hindern ; auch ist er nicht verpflichtet, den

Kirchengenossenschaften zur selbständigen und freien Ordnung mehr zu
überlassen, als ihm beliebt ». Das rechtfertige sich schon durch « die bloß

äußere Stellung der Kirchgenossenschaft zum Staat ; jene ist ein

Bestandteil im Staate, dieser ist das Ganze ». Die Frage, ob die

Kirchgemeinden künftighin als gewöhnliche Vereine oder als Korporationen

zu betrachten seien, wird im zweiten Sinn entschieden, weil,
« wenn man den Kirchgemeinden künftig lediglich die Stellung von
Vereinen anweisen wollte, der Staat sich um deren Angelegenheit zu
bekümmern durchaus kein Recht » hätte 2.

Nichts vermag die vorgeschlagene Trennung von Kirche und
Staat im Aargau besser zu charakterisieren, als diese regierungsrät-
liche Begründung. Keller hatte die Trennung dahin aufgefaßt, « daß

die Strömungen der freien Kirche vom Staate in bestimmtem Umfang
und sichern Dämmen erhalten werden müssen »3. Wie man bei den

Revisionsverhandlungen der Bundesverfassung die Garantierung der
Glaubens- und Gewissensfreiheit forderte ohne daraus auch für den

Staat die Konsequenzen zu ziehen 4, so beschloß man Trennung von

1 RR-Ber. S. 7.
2 1. c. S. 10.

3 Kirchl.-polit. Fragen, S. 79.
4 Gegenüber den liberalen Bestrebungen, wirkliche Glaubens- und Kultusfreiheit

zu gewähren, wurde in einer Broschüre aus dem Kreise A. Kellers erklärt,
« daß jene freisinnigen Gegner der Einmischung des Staates in kirchliche Dinge
übersehen, daß man in Sachen der Religion das Volk nicht sich selbst überlassen
könne » s. Holenstein, S. 174, Anm. 178.



- 368 -
Kirche und Staat1, ohne der Kirche die sich daraus ergebenden Rechte

zuzugestehen ; der Staat löste sich nur von Bindungen, um sich desto

hemmungsloser im Kampfe gegen den Autoritätsglauben der
katholischen Kirche für die altkatholische Fraktion und den « Glauben der
persönlichen Überzeugung » einsetzen zu können 2.

Es ist aber kaum gerechtfertigt, A. Keller deswegen der

Inkonsequenz zu zeihen, weil er in den siebziger Jahren die Trennung von
Kirche und Staat fordert, die er bisher ablehnte 3. Es handelte sich

lediglich um eine Änderung der Taktik, keineswegs um einen
Kurswechsel. Gerade um das zu erreichen, womit er früher eine Trennung,
dieses « wider Willen indifferent sein »4, ablehnte, wurde Keller zum
Befürworter einer Trennung. Seine Ansicht über die kirchenpolitische
Aufgabe des Staates bleibt sich gleich und geht dahin, « daß er (der
Staat) alles aufbieten soll, daß das religiöse Leben seines Volkes sich

im Einklänge mit den Bedürfnissen der Zeit und im gleichen Geiste
wie das politische entwickle. Er braucht hiefür weder Henkerbeile
noch Dragonaden ; aber seine Hoheitsrechte soll der Staat gebrauchen,
und zwar nach Maßgabe der Umstände, weise, aber immer entschieden.

Er versichere sich vorab der Schule, er übe seinen Einfluß auf die

Bildung des Klerus, ei weise Ausschreitungen in Kult und Disziplin
zurück, er besetze die geistlichen Pfründen im Geiste seiner

Bestrebungen, er wirke nicht nur abwehrend gegen mißbel'ebige religiöse
Richtungen, er fördere auch kräftig und warm in positiver Weise das

religiöse Leben in seinem Geiste »6. Sind diese Sätze, die 1858
geschrieben wurden, nicht auch noch in der Kulturkampfzeit für Keller
gültiges Programm Um es durchführen zu können, wurde nach
« weiser Maßgabe der Umstände » zwar prinzipiell Trennung von Kirche
und Staat beschlossen, mit der praktischen und konsequenten
Durchführung aber zugewartet6 : Der Staat erhielt dadurch für sich die

1 Am 28. November 1871, s. GrR-Prot. 1871, Nr. 862.
2 Vgl. die Denkschrift der Bischöfe der Schweiz an den BR : « Die

Unterdrückung der kath. Religion und Kirche durch die Staatsbehörde im Schweiz.
Kanton Aargau ». 1872.

3 Vgl. den Artikel « Der Staat und das rehg. Leben », in Nr. 65 des
«Schweizer-Boten» vom 17. März 1858.

4
« Schweizer-Bote » zit. Art.

5
« Schweizer-Bote » zit. Art.

6 In einem Gutachten der Just.-Dir. (Brentano) vom 13. November 1875
(K. A. A., KW, Bist.-Akt. II) finden wir über die tatsächliche Durchführung
der Trennung folgende interessante Auslassungen : Die Frage der Trennung von
Kirche und Staat sei zwar eine unbedingte urgente, « allein liquid ist dieselbe noch



— 369 —

Freiheit der Aktion, der Kirche wurde sie vorenthalten aus lauter
radikaler Furcht vor einer « wirklich unabhängigen Religion und
Kirche » 1.

Die Amtsenthebung des Bischofs Lachat. — Am 19. November 1872

beschlossen die Diözesanstände Solothurn, Bern, Baselland, Aargau
und Thurgau :

« 1. Das vatikanische Dekret vom 18. Juli 1870 über die Unfehlbarkeit

des Papstes wird nicht anerkannt und ihm keinerlei rechtliche
Wirksamkeit beigelegt.

2. Dem Bischof wird die Berechtigung abgesprochen und untersagt,

Priester mit Zensuren zu belegen, weil sie gegen das

Unfehlbarkeitsdogma auftreten.

3. Dem Bischof wird die Berechtigung abgesprochen und untersagt,

Pfarrer der Diözese ohne Mitwirkung der kantonalen Behörden
abzusetzen.

4. Der Bischof wird aufgefordert, innert einer Frist von 14 Tagen,

vom Tage des Empfanges des Diözesanbeschlusses an, sich über das

in den Motiven näher bezeichnete Verhalten bei dem Vororte der
Diözesankonferenz z. H. derselben zu verantworten.

5. Der Bischof wird aufgefordert, innert der gleichen Frist von
14 Tagen, die gegen die Pfarrer Egli und Gsehwind 2 ausgesprochene
Exkommunikation und Amtsentsetzung bedingungslos zurückzuziehen.

6. Der Bischof wird nachdrücklich eingeladen, den Kanzler Duret
von seiner Stelle zu entlassen.

7. Die Diözesankonferenz wird sofort nach Ablauf der oben

angesetzten Frist wieder zusammentreten, um das Weitere zu beschließen,
und der Vorort wird ersucht, sämtliche Stände dazu einzuladen3.

nicht » und der Erlaß eines Gesetzes biete daher « die größten Zweifel und die
größten Streitigkeiten darüber, was darin aufgenommen werden soll ». Die
Verhältnisse müßten sich noch mehr abklären. « Bei uns muß der Staat gegenüber
der Kirche immer noch gewisse Rechte besitzen », ganz abgesehen davon, daß
historische Verhältnisse nicht ohne weiteres abgeschnitten werden können. Zudem
enthalte « die BV einstweilen hinreichende Bestimmungen, und die Behörden
können sich in jedem einzelnen Falle an diese halten ». Der RR stimmte am
31. Mai 1876 zu. s. RR-Prot. 1876, Nr. 1197.

1 /. Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, S. 142.
2 Sie hatten sich geweigert, die Konzilsbeschlüsse zu verkünden.
3 Abgedr. bei Keller, Aktenstücke, S. 184 f.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 24



— 370 —

Die Hauptbegründung 1 gipfelte im Vorwurf, daß « der h. Bischof
von Basel, entgegen dem Beschluß der Diözesankonferenz vom 18. August
1870 das Dogma der Unfehlbarkeit des Papstes verkündet hat2 und
aufrecht erhält, wodurch die Episkopalrechte, die dem jeweiligen
Bischof von Basel zukommen, vergeben wurden, und die Rechte der
Diözesankantone gefährdet und überhaupt die ganze Grundlage der

gegenwärtigen Kirchenverfassung verändert wird ».

Die liberalen Stände waren also gewillt, die Verkündung der
Konzilsbeschlüsse nicht zu dulden, gewillt aber auch, Priester, die
sich nicht zu diesen Beschlüssen bekannten, gegen die kirchliche
Disziplinargewalt in Schutz zu nehmen.

In begründeter Antwort vom 16. Dezember 1872 verwahrte sich

der Bischof gegen « eine staatliche Regulierung reiner Glaubenssätze »

und « eine Verhinderung seines apostolischen Lehramtes »3. Darauf
beschloß die Diözesankonferenz am 29. Januar 18734 — über die
Proteste von Zug und Luzern hinweg — :

« 1. Die dem hw. Bischof Eugenius Lachat von Mervelier (Bern)
unterm 30. November 1863 erteilte Bewilligung zur Besitzergreifung
des bischöflichen Stuhles der Diözese Basel wird zurückgezogen, und
damit die Amtserledigung ausgesprochen.

2. Es wird dem Herrn Eugen Lachat die Ausübung weiterer
bischöflicher Funktionen in den Kantonen untersagt, und es ist an
dieselben die Einladung zu erlassen, für einstweilen die bischöflichen
Einkünfte nicht mehr auszurichten, bzw. in den Kantonen, in denen

die Diözesanfonds nicht mit dem Staatsgute vereinigt sind, die betr.
Fundationen mit Sequester zu belegen.

3. Die Regierung von Solothurn wird eingeladen, dem Herrn Eugen
Lachat die Amtswohnung im bischöflichen Palaste mit einer

entsprechenden Räumungsfrist zu künden und für Übergabe des dem

Bistum Basel angehörigen Inventars besorgt zu sein.

4. Das Domkapitel wird eingeladen, nach Mitgabe des

Grundvertrages zwischen den Diözesanständen über die Bistumserrichtung
vom 28. März 1828, Art. 3, und des päpstlichen Exhortâtionsbreves

1 s. Begründung in Kellers Ber. der Diöz.-Abg. betr. der Amtsenthebung
des Bischofs Lachat, S. 93.

2 Fastenmandat vom 6. Februar 1871.
3 Das Schreiben ist abgedr. bei Keller, Amtsenthebungsbericht, S. 94 ff. ;

Gareis und Zorn, Bd. II, S. 123 ff.
4 s. Prot. K. A. A., KW, Bist.-Akt. III.



- 371 -
vom 15. September 1828, sowie des Konferenzbeschlusses vom 21. Okt.
1830, innerhalb 14 Tagen, vom Tage der Mitteilung dieser Schlußnahme

an, einen den Kantonen genehmen Bistumsverweser ad interim zu
ernennen.

5. Die fünf Diözesanregierungen werden sofort Verhandlungen
über Revision des Diözesanvertrages eröffnen, und dazu auch die

h. Regierungen der Kantone Zürich, Baselstadt, Schaffhausen, Tessin

und Genf für ihre katholische Bevölkerung einladen.

6. Von diesen Beschlüssen ist dem h. Bundesrat für sich und zur

diplomatischen Eröffnung an den päpstlichen Stuhl Mitteilung zu
machen ».

Der Beschluß stützt sich auf Erwägungen 1, deren Haltlosigkeit
Dubler2 auf der Grundlage der rechtlichen Bestimmungen treffend

dargetan hat.
In seinem Abgeordnetenbericht vom 12. Mai 1873 führte Keller

aus 3, es handle sich weder « um eine Lostrennung der Katholiken von
Rom », noch um die « Stiftung einer Nationalkirche », noch um die
« Aufstellung eines Bistumsverwesers durch die Diözesankonferenz » 4,

sondern um die Frage : « Ob im Hinblick einerseits auf die Tatsache,
daß sich seine Bistumsverwaltung mit dem Geist und den Grundsätzen

unserer Verfassung und Gesetzgebung vielfach in Widerspruch gesetzt
hat, anderseits im Hinblick auf die bereits angetretene Ausführung
des Grundsatzes der Trennung von Kirche und Staat, das staatliche
Verhältnis mit dem bisherigen Diözesanbischofe noch fernerhin
fortbestehen soll und fortbestehen kann » Der Große Rat werde keinen

« verbindlichen Glaubensentscheid » fällen, er habe aber zu
untersuchen : « Ob jene neue Glaubenslehre in ihren Konsequenzen den

Rechten und der Wohlfahrt des Staates und seiner Bürger schädlich

und nachteilig sei » und dann entsprechende Schritte zu unternehmen.

1 Der ganze Beschluß mit den Erwägungen ist abgedr. bei Keller,
Aktenstücke, S. 185 ff. und Abg.-Ber. betr. Amtsenthebung, S. 99 ff. Mit Bezugnahme
auf diese Erwägung heißt es S. 17 der Protestschrift der Schweiz. Bischöfe : « Die
Kirchenverfolgung in der Schweiz », 1873 : « Selten ist der objektive Tatbestand
ärger entstellt und die Wahrheit schwerer mißhandelt worden, als es in diesen

angeblichen Motiven geschah ».
2 Dubler, S. 62 ff.
3 a. a. O. S. 134.
4 Die Diöz.-Konf. hatte bereits am 14.-15. Februar beschlossen, die Wahl

von sich aus vorzunehmen, nachdem der Domsenat es abgelehnt hatte, einen
Bistumsverweser zu bestimmen. Diöz.-Konf.-Prot. 14.-15. Februar 1873, K. A. A.,
KW, Bist.-Akt. III.



— 372 —

« Der Staat, als oberste und höchste Grundform der sozialen

Rechtsgesellschaft, darf in sich keine Gesellschaft schädlich werden lassen,
ohne sich selbst zu gefährden. Der Staat muß dieses auch im Interesse
der Kirche selbst tun ». Die Amtsenthebung Lachats sei in erster
Linie eine Frage der Kompetenz. « Kein Recht, aus der Zeit
herausgewachsen, und von der Zeit konstituiert, ist ein ewiges Recht ». Auch
das kanonische Recht habe darum in heutiger Zeit seine Dominante
verloren und sei nicht mehr « das Recht der Völker des XIX.
Jahrhunderts ». Die Dominante in der heutigen Ordnung der Gesellschaft
sei der Staat und auf der Waage des heutigen öffentlichen Rechts

wiege ein Bischof nicht mehr als ein Pfarrer. « Beide sind nicht mehr
ausschließliche und einzig botmäßige Diener der Kirche, sie sind auch
Diener der öffentlichen Ordnung im Staate geworden ». Beide hätten
dem Staat den Treueid zu leisten, und mit dieser Angelobung werde
« der Bischof so gut wie der Pfarrer ein Beamteter des Staates », und
erscheine daher « mit Recht im Etat der Staatsbeamteten an der Spitze
der Pfarrer »1. Diese Worte müssen uns aus dem Munde des führenden

Kirchenpolitikers eines Staates, der die Trennung von Kirche und
Staat beschlossen hat, doch einigermaßen verwundern.

Wenn A. Keller aber eine Appellation an den Papst ablehnt mit
der Begründung, der Bischof könne gegen den Staat ein schweres

Unrecht begangen haben, welches vor dem Forum des Papstes eventuell
für ein Recht, ja für eine höchste Amtspflicht erklärt wird 2, so

umgeht Keller nach gewohnter Art die strittige Frage. Es handelt sich
nicht um die Frage, ob ein Priester für Verstöße gegen staatliche
Gesetze vor den staatlichen Richter gezogen werden darf, sondern

um die ganz andere, ob es einen Eigenbereich der Kirche gibt, den
sie selbst bestimmt.

Keller zitiert Munzinger 3 : « Der moderne Staat hat den Dualismus
von Staat und Kirche zerstört. Er anerkennt nur eine Souveränität
und darum nur ein Recht, nämlich das seine. Die Duldung eines

1 a. a. O. S. 144. Durch Gesetz vom 24. Mai 1871 über die Amtsdauer der
Geistlichen (GS 7. Bd., S. 209) waren die Geistlichen vollends zu Staatsbeamten
erklärt und wie diese der Wiederwahl unterworfen worden.

2 a. a. O. S. 145.
3 Munzinger, 1S30-1873, Prof. der Rechte in Bern und Verf. des Buches

« Papsttum und Nationalkirche », ein Hauptförderer der altkath. Bewegung, war
beauftragt worden für die Diöz.-Konf. die Antwort auf den bischöflichen Rekurs
an den BR zu entwerfen ; s. Diöz.-Konf.-Prot. 4.-5. April 1873, K. A. A., KW,
Bist.-Akt. III.



— 373 —

Rechts, das dem seinen ebenbürtig wäre oder dasselbe beschränken

könnte, würde einen Staat im Staate zulassen und damit den Staatsbegriff

in seiner Wesenheit zerstören » — und folgert, daraus gehe

für den heutigen Staat als moralische Pflicht hervor : « daß er in seinem

Gebiete kein Dogma, kein Recht, kein Gesetz einer Kirche anerkenne,
das mit seinem Staatsprinzip, seinem Recht und seinem Gesetz in
Widerspruch steht ». Das Recht jeder Kirche im Staat sei also nur
« das Recht einer Korporation und darf, wie das subjektive Recht
des einzelnen oder anderer Korporationen und Gesellschaften, kein
anderes Fundament als das Recht des Staates haben ». Daraus folge
nicht nur, « daß der Staat und zwar bei uns nach Maßgabe der
Bundesverfassung auch die kantonale Staatsgewalt die kirchlichen
Rechtsverhältnisse in souveräner Weise zu ordnen befugt ist », sondern es

folge auch im weitern, « daß der Staat etwa durch Abschluß eines

Konkordates mit der kirchlichen Gewalt, womit man in unserer Frage
die Kompetenz bestreiten will, seine Hoheitsrechte in keiner Weise

aufgibt »1. Kellers Überblick über die « hoheitliche Praxis der

Eidgenossen gegenüber den Bischöfen » aber gipfelt im Satz : « Ein Bischof

von Basel ist und darf für die Diözesanstände nur soweit sein ein
Bischof des kanonischen Rechts, als dieses mit den hergebrachten,
beim Eintritt in den Bistumsvertrag feierlich vorbehaltenen Hoheitsrechten

der Diözesanstände nicht im Widerspruch steht » 2.

Es ist der Geist absolutester Staatsallmacht und eines rücksichtslosen

Machtstandpunktes, der aus diesen Darlegungen uns entgegentritt.

Nur dieser Geist kann auch für die Amtsenthebung eine «Begründung

» geben. Mit Recht weisen die Schweiz. Bischöfe in ihrer Protestschrift

3 darauf hin, daß es einzig dem aufgeklärten XIX. Jahrhundert
vorbehalten war, sich die Amtsenthebung eines katholischen Bischofs

zuzutrauen, während alle früheren Kirchenverfolger, angefangen von
den Kaisern Roms bis zur französischen Revolution, die Bischöfe
wohl gefangen setzen, sie vertrieben, eventuell durch « servile
Hofbischöfe » die Absetzung vornehmen ließen, dabei aber « doch noch

1 a. a. O. S. 152. Daß die staatlichen Hoheitsrechte auch für den
vorliegenden Fall bei den Konkordatsverhandlungen der Bistumsreorganisation voll
gewahrt worden seien, versucht er bes. S. 153 und 157 nachzuweisen. Dubler,
S. 49, Anm. 235, charakterisiert die Art dieses Versuches mit den Worten : « Was
in diesem Passus in und zwischen den Zeilen gesagt ist, kann kaum überboten
werden ».

2 a. a. O. S. 166.
3 « Die Kirchenverfolgung in der Schweiz », 1873, S. 31 f.



— 374 —

den gesunden Rechtssinn bewahrten, um einzusehen, daß die politische
Gewalt in das Innerste des Menschen, wo seine Gesinnung, seine
geistige Freiheit, Würde und Ehre wohnt, nicht einzudringen, sie nicht
zu erreichen vermöge ». Der Bischof hat in seiner ersten Antwort an die
Stände vom 4. Februar 1873 1 auf dieses Recht, auf das Innerste im
Menschen gepocht unter Hinweis darauf, daß die gleichen Regierungen,
die gegen die rechtliche Amtsenthebung eines Geistlichen durch den
Bischof protestierten, sich nun herausnehmen, ohne jeglichen Rechtsgrund

und jede Berechtigung ihn seines Amtes zu entheben. «Der Kirche,
schrieb der Bischof, die doch im Recht steht, von ihren Gliedern ein
bestimmtes Glaubensbekenntnis zu fordern, wirft man Gewissenszwang

vor, da sie nur Unterwerfung unter göttlich beglaubigte Wahrheiten
fordert ; und hier nimmt sich der Staat heraus, den Gläubigen zu
verbieten, vom Nachfolger der Apostel Lehre und Weisung anzunehmen,
den Geistlichen zu untersagen, mit ihrem Haupte zu verkehren, den

Bischof anzuhalten, die Bedürfnisse des katholischen Volkes
unbefriedigt zu lassen » A. Keller aber bemerkte dazu 2

: Der Bischof
hätte wissen sollen, « daß es, gegenüber dem vom Volke der Diözese

Basel anerkannten und gewährleisteten Grundsatz der Glaubens- und
Gewissensfreiheit, keiner Kirche gestattet sei, ihren Angehörigen mit
Stratzwang beliebige neue Glaubenslehren und Sittengebote
aufzudrängen, und dazu sogar das Volk zur Unterstützung eines solchen

verfassungswidrigen Zwanges aufzurufen ». Für Kellers Auffassung
der Glaubensfreiheit aber ist sein am 7. April 1875 dem Regierungsrat
schriftlich eingereichter Antrag 3 ein sprechendes Zeugnis. Das
demzufolge erlassene Kreisschreiben 4 verbietet den Geistlichen des Kantons
jeglichen Verkehr, « sei es mit der bischöflichen Kurie, sei es mit der

von Bundes wegen aufgehobenen Nuntiatur6, sei es mit den Organen
derselben » und jegliche « Nachachtung oder Vollziehung von Erlassen,

Weisungen oder was immer für Mitteilungen derselben in geistlichen
Dingen » unter der Sanktion, daß « fehlbaren Geistlichen die ihnen
seinerzeit erteilte hoheitliche Genehmigung ihrer Anstellung sofort
entzogen und die von ihnen bekleideten Stellen als erledigt zur
Wiederbesetzung ausgeschrieben » würden.

0 S. 104 ff.
0 S. 113.
A. KW, Bist.-Akt. III, 150- RR-Prot3 K. A. A., KW, Bist.-Akt. III, 150. RR-Prot. 1875, Nr. 741.

4 s. Gesetzesblatt 1875, Nr. 27, S. 241 ff.
6 Die Nuntiatur war ebenfalls Ende 1873 ein Opfer des Kulturkampfes

geworden.



— 375 —

Alle Versuche des Bischofs Lachat, auf dem Rekurswege an
Bundesrat und Bundesversammlung sein Recht zu bekommen, waren
erfolglos 1.

Die Staatstheologen aber schritten auf dem einmal eingeschlagenen

Weg weiter. In der Diözesankonferenz vom 29. Januar 1873 war
A. Keller schon beauftragt worden, « bis zur nächsten Diözesankonferenz
den Rahmen zu einem neuen Bistumsvertrag zu entwerfen und
vorzulegen »2 ; die weiteren Verhandlungen wurden schließlich vertagt,
« bis man durch die zu erhoffende Mitwirkung des Bundes einen

allgemeinen maßgebenden Boden für die Ordnung kirchlicher Verhältnisse

gewonnen haben werde »3. Es wurde nur mehr in altkatholischer
Form möglich. Umso eifriger ging man an die Zerschlagung des alten
Bistums : auf Antrag von A. Keller und Anderwert beschloß die

Diözesankonferenz am 21. Dezember 1874 die Auflösung des

Domkapitels 4, nachdem man bereits im Vorjahr die eigene Bestellung des

Bistumsverwesers beschlossen und Solothurn beauftragt hatte, den

geeigneten Mann ausfindig zu machen 5. Bischof Lachat aber betreute

vom Kanton Luzern aus seine Herde so gut es ging 6.

Durch den Altkatholizismus zur Nationalkirche. — Der Kulturkampf

sollte nicht in erster Linie etwas Negatives sein. Aus der reinen

Negation heraus hätte er kaum dieses Ausmaß annehmen können '.
Die Voraussetzungen dieses Kampfes waren erst vorhanden, als sich

im Altkatholizismus der katholischen Kirche « eine Organisation
entgegengesetzt hatte, welche den Anspruch erhob, selbst als die wahre,
alte, katholische Kirche betrachtet und anerkannt zu werden », und
so die Möglichkeit geschaffen war, « unter diesem Vorwand der katho-

1 Die Rekurse wurden vom BR am 13. Januar 1874 abgewiesen und die
Abweisung wurde am 19. März 1875 von der Bundesversammlung bestätigt.
Vgl. das Votum Segessers im Nationalrat, abgedr. Kl. Schriften, Bd. Ill, S. 392 ff. ;

s. auch bes. die « Beschwerdeschrift des Bischofs von Basel, Eugenius Lachat »,

Solothurn 1974 ; Amiet, Die staatskirchliche Frage der Abberufung des hochw.
Bischofs von Basel E. Lachat ; derselbe, Die Staatsherrschaft über die Kirche
in der Diözese Basel und die Freiheiten und Rechte der Eidgenossen in Kirchensachen,

1873.
2 s. Prot. K. A. A., KW, Bist.-Akt. Ill, S. 13.
3 Keller, Amtsenthebungsbericht, S. 118.
4 s. Diöz.-Konf.-Prot, vom 21. Dezember 1874.
5 Diöz.-Konf.-Prot, vom 14.-15. Februar 1873, S. 17.
6 Vgl. Hauser, Altkatholizismus und Kulturkampf in der Schweiz, « Monat-

Rosen », Jahrg. 1894-1895, S. 366, Anm. 3.
7 Vgl. Segesser, Kl. Schriften, Bd. I, S. 594 ff.



— 376 —

lischen Kirchenorganisation im Namen des sog. wahren Katholizismus
selbst den Krieg zu machen » 1. Die Geschichte hat Ph. A. von Segesser

in dieser seiner Würdigung des Altkatholizismus als « Mittel der Politik »

voll und ganz recht gegeben. Der Kampf gegen die Kirche wurde so

zum Versuch einer gewaltsamen Errichtung einer Nationalkirche ; sie

sollte das Lebenswerk A. Kellers krönen, machte aber seinen ganzen
Mißerfolg offenbar 2.

Die Hauptbegründung für alle Attentate gegen die katholische
Kirchenorganisation lieferte Keller immer im Hinweis auf die Dekrete
des vatikanischen Konzils, wodurch « die Kirche in ihren apostolischen
Grundlagen sittlich und rechtlich durchaus neu konstituiert »3 sei

und folglich « ein Katholizismus im Sinne der Geschichte und der
früheren Kirchenverfassung » in der Welt nicht mehr existiere 4

; die

rechtliche Individualität im Sinne der Verfassung und des Vertragsrechts

habe deshalb aufgehört und die Kirche infolgedessen jeden
Anspruch auf die ihr verfassungsgemäß gewährleisteten Rechte
verwirkt 5

; sowohl Papst als Episkopat seien « in Beziehung auf ihre

Stellung zum öffentlichen Recht ganz andere Subjekte, ganz andere
Personen geworden ». Der Papst habe sich « durch seine göttliche
Unfehlbarkeit über jede Sphäre menschlicher Vertragsrechte erhoben
und die Rechtsfähigkeit des Episkopates sei in der Universalallmacht
des Papstes aufgegangen » 6.

Die Hauptfrage aber war, wie aus den fruchtlosen Protesten gegen
das Konzil und seine Beschlüsse zu einer erfolgreichen Aktion zu kommen
sei7. Der Weg führte über die Agitation — in der ersten Hälfte des

1 Segesser, a. a. O. S. 595.
2 Wir müssen uns auch im folgenden darauf beschränken, die

kirchenpolitische Grundidee Kellers herauszuschälen. Zur staatsrechtlichen Seite der
altkath. Bewegung verweise ich auf Gisi, Die staatsrechtliche Stellung der christ-
kath. Kirche in der Schweiz, Aarau 1932. Diss. jur. Zürich. Zur Geschichte,
s. Herzog, Beiträge zur Vorgeschichte der christkath. Kirche der Schweiz ; Hauser,
Altkatholizismus und Kulturkampf in der Schweiz, in « Monat-Rosen », Bd. 39,
S. 244 ff., 349 ff., 401 ff., 561 ff.

3 Keller, im RR-Ber. vom 8. Mai 1871 betr. Rücktritt vom Bistumsverband,
S. 20.

4 Kirchl.-polit. Fragen, S. 18.
5 RR-Ber. vom 8. Mai 1871, S. 20.
6 A. Keller, Glossen und Noten, S. 20 f.
7 Aufschlußreich ist der Brief Munzingers an Keller vom 7. Mai 1871 (zit.

Arn. Keller, S. 412). Munzinger stellt darin die Frage des Austritts aus der
Kirche ohne die Schwierigkeiten zu übersehen, und entschließt sich schließlich
dafür, durch die Gründung von Vereinen zur Unterstützung treuer Geistlicher
im Volke Fuß zu fassen.



— 377 —

Jahres 1871 fanden in Luzern, Solothurn, Bern, Baden usw. Versammlungen

freisinniger Katholiken statt — zur organisierten Bewegung.
Keller, der sich im ersten Stadium mehr initiativ als erfolgreich
betätigte 1, behielt auch in der zweiten Phase seine führende Stellung.
Während der Sommersession 1871 der eidg. Räte beriet er sich mit
Freunden, besonders auch Munzinger, um die Bewegung auf
interkantonalen Boden zu stellen. Für den September wurde in Solothurn
ein « Katholikentag » beschlossen. Ein Fünferkomitee mit Keller als

Präsident, mit der Vorbereitung beauftragt, bestimmte den 18.

September als Termin und beschloß folgende Postulate vorzulegen :

i< 1. Die Kantonsregierungen sind zu ersuchen, das Dogma von
der Unfehlbarkeit des römischen Papstes, sowie den Syllabus als mit
dem Schweiz. Verfassungsrecht unvereinbar zu erklären, und deren

Lehren insbesondere im Jugendunterricht, sowohl in der Schule als

im konfessionellen Religionsunterricht mit allen dem Staate zu Gebote

stehenden Mitteln (als Oberaufsicht, Dienstentlassung, Besoldungsentziehung

etc.) zu verhindern.

2. Die Kantonsregierungen sind darum anzugehen, daß wenn sich

katholische Kirchgemeinden oder einzelne Teile derselben von der

Papstkirche abtrennen wollen, ihr Miteigentumsrecht an den gesamten
Kirchen- und Pfrundvermögen anerkannt werde und ihnen ihr
proportionaler Anteil (nach Seelenzahl) herausgegeben werde.

3. Die Kantonsregierungen sind zu ersuchen, das freie Wahlrecht
der Gemeinden bei Besetzung der Pfründen anzuerkennen und zu
schützen, in der Meinung, daß die Verweigerung der bischöflichen
Admission keinen Hinderungsgrund für den gewählten Geistlichen
bilden dürfe, sein Amt mit Zustimmung der Gemeinde anzutreten » 2.

Die Versammlung in Solothurn stimmte dieser Resolution zu,
erklärte sich als « Schweizerischer Verein freisinniger Katholiken »,

wählte Nationalrat Kaiser (Solothurn) zum Präsidenten, delegierte
Keller, Munzinger und Anderwert zum 1. Altkatholikenkongreß nach
München 3, und legte so den Grund zur organisierten altkatholischen
Bewegung der Schweiz 4.

1 s. Arn. Keller, S. 405. Die « Katholikenversammlung » in Baden vom
7. Mai 1871, die Keller einberufen hatte, war ein vollendeter Mißerfolg ; s. Herzog,
Beiträge, S. 55.

2 Zit. Arn. Keller, S. 418.
3 22.-24. September 1871. Keller war Vizepräsident.
4 Vgl. » Der Schweiz. Katholikenkongreß in Solothurn vom 18. September

1871 stenogr. Bericht.



- 37» -
Wer obige Postulate aufmerksam durchgeht und sie in Vergleich

setzt mit der Entwicklung der Kirchenpolitik in den liberalen Kantonen,
der wird sich davon überzeugen, daß die liberalen Regierungen gewillt
waren, alles einzusetzen, um der altkatholischen Bewegung zum Durchbruch

zu verhelfen. Die liberale Kirchenpolitik dieser Jahre war nur
der Reflex des altkatholischen Aktionsprogramms. Umgekehrt waren
sich die altkatholischen Führer auch bewußt, daß sie nur mit Hilfe
des Bundes und der Kantone Erfolg haben konnten 1. Zwar lehnte
es die aargauische Regierung ab, der Einladung des Zentralkomitees
des Vereins freisinniger Katholiken, sich an den Beratungen über die
« Gründung einer Kirchenverfassung für die Schweiz, liberalen Katholiken

» und der « Organisation eines Schweiz. Nationalbistums » zu
beteiligen, Folge zu geben 2, da « angesichts der vom Kanton in den

kirchlichen Fragen eingenommenen Stellung eine Vertretung nicht
am Platze sei ». Einer erneuten Einladung vom 2. November 1874 3

zur Mitwirkung an der Wahl eines Bischofs, Dotierung desselben,
sowie Aufstellung einer Prüfungskommission der Regierungen für
Theologen wurde mit einer Abordnung ad audiendum et referendum

entsprochen und A. Keller und Regierungsrat Brentano delegiert4.
Zur Begründung der Einladung verwies das Schreiben auf die
Tatsache, « daß die Bestrebungen des Schweiz. Vereins freisinniger Katholiken

durch die entschlossene und energische Initiative der liberalen
Regierungen, zumal der Diözesanstände des Bistums Basel, den

mächtigsten Vorschub erhalten haben » und auf die Notwendigkeit « von
der bloß negativen Abwehr gegnerischer Angriffe zur positiven Organisation

einer Gemeinschaft der freisinnigen Katholiken der Schweiz

überzugehen ». Schließlich ließ sich der Kanton Aargau auch herbei,
und zwar auf Betreiben A. Kellers, trotz Trennung von Kirche und
Staat, das Seine zur Dotierung des christkatholischen Bistums
beizusteuern. Durch Beschluß vom 5. Mai 1876 hatte der Regierungsrat
in Übereinstimmung mit dem katholischen Kirchenrat (Präsident war
Brentano), gestützt auf die bereits ausgesprochene Trennung von
Kirche und Staat, eine Beteiligung an der Dotation abgelehnt. Unter

1 Vgl. Brief des Laufenburger Pfarrers Cajetan Boßhart an Keller vom
12. März 1873 über die Stimmung der Geistlichkeit, « von der nichts zu hoffen,
alles eher zu fürchten » sei. Abgedr. bei Am. Keller, S. 450.

2 Vgl. Schreiben des Zentralkomitees, 5. August 1873, K. A. A., KW,
Bist.-Akt. III, 74 ; RR-Prot. vom 11. August 1873.

3 K. A. A., KW, Bist.-Akt. III.
4 RR-Prot. 1874, Nr. 2779.



— 379 —

dem 23. Dezember 1876 und 2. April 1877 kommen neue Gesuche,

gestützt « auf die veränderte Lage ». Das erste war ein persönliches
Schreiben A. Kellers. Die Gesuche werden zur Begutachtung dem

katholischen Kirchenrat überwiesen, das Gutachten aber wird von
A. Keller selbst verfaßt 1. Die Frage stelle sich nur, « auf welchem

Wege eine Beteiligung zulässig sei ». Solothurn habe seine Summen
den bischöflichen Fonds entnommen. Das sei auch Aargau möglich.
Die Trennung sei wohl ausgesprochen worden, aber « die mit dieser

Trennung zusammenhängenden finanziellen Fragen, die Herausgabe
der Pfrundgüter, der konfessionellen Stiftungsfonds usw. seien noch

nicht gelöst ». Dem Einwurf aber, was für den christkatholischen
Bischof billig, sei auch für den römisch-katholischen recht, begegnet

er, « wenn der römisch-katholische Bischof sich durch die gleiche

Erklärung und denselben Amtseid, wie der christkatholische Bischof

getan, die Anerkennung des Staates erwirbt, dann soll auch an seine

Sustentation ein Beitiag verabreicht werden ». Am 18. April beschloß

der Regierungsrat « im Hinblick auf die mißlichen Verhältnisse von
Bischof Herzog » einen Beitrag, aber nur für ein Jahr 2. Die folgenden

Jahre wurde das Schauspiel jeweils wiederholt, 1878 wiederum gestützt
auf ein Schreiben Kellers 3

; die Beiträge wurden den verschiedenen

Stiftungen entnommen 4.

Diese politische Würdigung der altkatholischen Bewegung durch
die aargauische Regierung hatte aber ihre besondere Bedeutung für
die Bildung christkatholischer Pfarreien und damit für die Entwicklung
der christkatholischen Kirche im Aargau überhaupt. Das Festhalten

am Simultangebrauch der Kirchen durch den Regierungsrat trotz
ausdrücklich für die Katholiken ergangenem päpstlichen Verbot5,
die aargauische Praxis der Vermögensausscheidung, die « nicht
juristischen, sondern politischen Erwägungen » folgte 6, die größtmögliche

1 s. Schreiben vom 15. April 1877, K. A. A., Christ-kath. Kirche der Schweiz.
2 RR-Prot. 1877, Nr. 958.
3 RR-Prot. 1878, Nr. 1667.
4 1879 selbst dem kath.-geistlichen Unterstützungsfonds, RR-Prot. 1879,

Nr. 2071.
6 s. Präs.-Verf. des kath. KR vom 10. November 1878 und Fall des Pfarrers

Wunderle von Wegenstetten-Hellikon ; Heer, S. 149 ; s. auch Lampert, Kirche
und Staat, Bd. I, S. 369 ff.

6 Vgl. Wyrsch, Rechtsnatur und Verwaltung des aarg. kath. Kirchgemeinde-
und Landeskirchenvermögen, S. 65 ff. ; Lampert, Zur rechtlichen Behandlung
des kirchlichen Eigentums in der Schweiz, Freiburg 1904, S. 39 ff. ; derselbe,

Kirche und Staat, Bd. I, S. 360 ff.



- 38o -
Erleichterung der Gründung christkatholischer Genossenschaften1,
sowie die Ermöglichung der Wahl christkatholischer Pfarrer durch die

gesetzliche Neuregelung der Amtsdauer der Geistlichen2, bedeuten
nichts anderes als eine offensichtliche Begünstigung der Abspaltung
von der katholischen Kirche ; im Aargau deckten sich diese

Notwendigkeiten der altkatholischen Bewegung mit den Forderungen
radikaler Politik.

Für A. Keller bedeutete die altkatholische Bewegung die letzte
Möglichkeit, seine Idee einer national-demokratischen Kirchenreform
im Sinne Wessenbergs in die Wirklichkeit umzusetzen. Er mußte mit
beiden Händen nach dieser Gelegenheit greifen, wollte er nicht kampflos
sein Lebensideal und die in seinem Dienste Jahrzehnte lang geleistete
Arbeit preisgeben. Durch staatliche Ausschaltung der kirchlichen
Disziplinargewalt unter dem Deckmantel der Glaubens- und Gewissensfreiheit

hatte er zuerst ans Ziel zu kommen gehofft3. Als es trotzdem
zum Bruch mit Rom kommen mußte 4, galt sein ganzes Streben der

Errichtung einer Nationalkirche mit Episkopalverfassung 5. Die «

Verfassung der christkatholischen Kirche der Schweiz » vom 14. Juni
und 21. September 1874 — A. Keller und der erste altkatholische
Bischof Herzog hatten einen gemeinsamen Entwurf vorgelegt —
enthält alles, was Keller im Laufe der Jahrzehnte an kirchenreformerischen
Forderungen aufgestellt hat : Die christkatholische Kirche der Schweiz

beruht auf den Kirchengemeinden, bzw. Ortsvereinen, welche in der
katholischen Nationalsynode das einheitliche Organ ihrer Gemeinschaft

1 Der kath. KR hatte am 11. November 1875 (s. Prot.) dem RR beantragt :

« Vereine, welche sich der christkath. Kirche der Schweiz wie solche, die vom
Schweiz. Verein freisinniger Katholiken ins Leben gerufen werden, anschließen
wollen, werden von Staats wegen als kirchliche Genossenschaften anerkannt »,

mit dem ausdrücklichen Hinweis, daß « die christkath. Kirche und deren Verf.
der Bruch mit Rom bedeute » (K. A. A., Christkath. Kirche der Schweiz). Der
RR stimmte am 5. Mai 1876 zu ; s. RR-Prot.

2 s. Gesetz über die Amtsdauer der Geistlichen vom 24. Mai 1871 ; GS,
7. Bd., S. 209 f.

3 Döllinger, der geistige Führer der altkath. Bewegung, wehrte sich gegen
eine Lostrennung und dagegen, Altar gegen Altar zu errichten. Er trat der
altkath. Kirche auch nie bei

4 Schon Pfarrer Cajetan Boßhart wies im bereits zit. Brief vom 12. März
1873 an Keller auf diese Notwendigkeit hin.

5 Die Frage stellte sich : Nationalbistum oder Nationalkirche ohne Episkopat.
A. Keller setzte sich für das erste ein. « Unsere ganze Stärke hegt in der
Festhaltung des Katholischen bei der Beseitigung des Ultramontanen. Nur die
bischöflich organisierte kath. Kirche ist der Untergang des Vatikanums », hatte
Reinkens an Keller geschrieben. Am. Keller, S. 467.



- 38i -
besitzen (§ i) ; die Nationalsynode ist das oberste, gesetzgebende und
entscheidende Organ (§9), das die Bischofswahl vornimmt, aber auch

befugt ist, den Bischof wegen Pflichtverletzung abzusetzen ; die
staatlichen Gesetze und Verordnungen bleiben vorbehalten. Die Nationalsynode

in Ölten wählte am 17. Juni 1875 den Synodalrat aus vier
geistlichen und vier weltlichen Mitgliedern mit Keller als Präsident.
Die Wahl Herzogs zum 1. christkatholischen Bischof, 1876,

interpretierte Keller als « Bruch mit Rom, der offen und unwiderruflich
vollzogen werden muß »1. Am 18. September 1876 setzte A. Keller
den christkatholischen Bischof in der ehemaligen Stiftskirche von
Rheinfelden in sein Amt ein 2.

A. Keller arbeitete auf eine bewußt enge Anlehnung dieser seiner

Nationalkirche an den Staat hin. Nicht Selbständigkeit der Kirche,
sondern Einordnung in den Staat galt ihm auch jetzt als Parole. Neben

seinem Antrag auf Einholung der staatlichen Anerkennung der
Kirchenverfassung bei Bundes- und Kantonsbehörden drang er darauf, daß

eine gemeinsame Prüfungskommission aller beteiligten Kantone über
die Ausbildung der jungen Theologen wache3. Und dennoch
vermochte Keller auch hier seine überängstliche Sorge um die
Staatsinteressen gegenüber dieser Kirchengenossenschaft nicht ganz
abzustreifen ; so sollte nach seinem besondern Antrag die durch die

aargauische Regierung der Kirchenverfassung ausgesprochene « staatliche
Anerkennung nur solange in Kraft bestehen als der betr. Bischof nach

allen Richtungen in seiner verfassungsmäßigen Stellung gegen die

staatsgefährlichen Grundsätze des päpstlichen Syllabus vom 8. Dezember

1864 sowie der vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870 verharrt »4.

Daß A. Keller bei der oben skizzierten Staatsaktion zugunsten
der altkatholischen Bewegung seinen großen Einfluß spielen ließ,
scheint uns nicht verwunderlich. Kaum verständlich aber erscheinen

uns die Umstände, die Kellers schon übergroßen Einfluß auf diese

einseitige Entwicklung der aargauischen Kirchenpolitik ins Unermeßliche

steigerten, zum mindesten eine Gegenaktion zum voraus zum
Mißerfolg verurteilten. Der Hauptgrund liegt an der Besetzung des

katholischen Kirchenrates. Obwohl die aargauische Kirchenpolitik

1 Am. Keller, S. 469.
2 Vgl. Hauser, a. a. O. S. 569 ff.
3 s. Prot, der Konf. vom 22. Dezember 1874 in Bern, K. A. A., Christkath.

Kirche.
4 RR-Prot. 1876, Nr. 976.



— 382 -
dieser Jahre auf der These fußte, die katholische Kirche habe sich
durch die Beschlüsse des vatikanischen Konzils so wesentlich verändert,
daß selbst die in der Verfassung garantierten Rechte für diese « neue
Kirche » nicht mehr wirksam seien, behielt sie die Institution des

Kirchenrates mit der üblichen regierungsgenehmen Besetzung bei.
Der katholische Kirchenrat wurde in diesen Jahren altkatholisch.
A. Keller war Präsident. Die Aufgaben waren dieselben geblieben.
Es ist selbstverständlich, daß dieser « katholische » Kirchenrat zum
mächtigsten Förderer der altkatholischen Bewegung wurde.

A. Keller, der Präsident des katholischen Kirchenrates, war aber
auch Präsident der christkatholischen Synode : also an der Spitze der

ganzen altkatholischen Bewegung. Er war aber auch einflußreiches

Mitglied der kantonalen Regierung, in Kirchensachen « unfehlbar ».

Es war deshalb nicht etwa Ausnahme, sondern Regel, daß A. Keller
in seiner Mission als christkatholisches Synodalratspräsidium Anträge
einbrachte, sie als Präsident des katholischen Kirchenrates
begutachtete und in der Regierung erst noch als Fachmann für
Kirchenangelegenheiten das entscheidende Votum abgab. Hier liegt das
Geheimnis des aargauischen Staatskirchentums der Aera A. Kellers.

Daß der Altkatholizismus doch nicht durchdrang, lag nicht an
den Bemühungen A. Kellers und seiner Freunde. « Ob wir jetzt am
Eingang einer großen religiösen Krisis stehen ?» — fragte Jak. Burckhardt

1871 l. Es war wirklich nur « ein Kräuseln auf der Oberfläche »,

und noch zu Lebzeiten A. Kellers wurde man inne, daß keine «

Grundveränderung » vorgegangen.

Versuch einer Systematik.

Ein Rückblick über das Gewirr der Ereignisse, Debatten, Anträge,
Meinungen und Behauptungen, wie wir es in diesen Seiten
aufzuzeichnen uns bemühten, zeigt uns A. Kellers Kirchenpolitik nicht als

Ergebnis eines fein aufgebauten und gegliederten theoretischen Systems,
sondern als Versuch eines Fanatikers, der die weite und vielgestaltete
Wirklichkeit des Lebens unter das enge Joch einer Parteidogmatik
zwingen will, und zwar mit einer Rücksichtslosigkeit, die ins Gewalttätige

hinüberschlägt. Kellers ganzer Kirchenpolitik liegen zwei Ideen

zugrunde, die in einer freilich gewaltsamen Konsequenz, der hier nicht

1 Weltgeschichtliche Betrachtungen (Kröners Taschenausgabe, Bd. 55),
S. 154-



- 383 -
weiter nachgegangen werden muß, abgewandelt werden : seine Staatsidee

und sein Kirchenbegriff.
A. Kellers Staat war die liberale Demokratie als Verwii klichung

der Staats- und Gesellschaftslehre des contrat social Rousseaus. Mit
ihr war Keller groß geworden. Mit ihr schwört auch Keller auf die

absolute Souveränität des Volkes ; das allgemeine Stimmrecht wird
der Rechtstitel für alles und jedes, der Maßstab der Moral und des

Rechts. Und wie die liberale Demokratie auf der Grundlage und in

konsequenter Verfolgung der Lehre von der absoluten Volkssouveränität
mit dem Geist des Staatsabsolutismus, der Staatsomnipotenz und der

Totalität erfüllt wird, so wird A. Keller der kompetenteste Vertreter
dieses Geistes gewalttätiger Unduldsamkeit in seiner Auswirkung auf
das Verhältnis von Kirche und Staat.

A. Keller ging tatsächlich « der Staat und seine Mission über
alles », der Staat als höchste Gemeinschaftsform mit ungeschwächter
Autonomie und Autorität1. In ihm verkörpert sich die Einheit des

Rechtsprinzips ; seiner Suprematie ist alles und jedes im Staate
untergeordnet. Es gibt nur eine Souveränität, die des Staates. Sohm's

Formel2 : « Die Staatsgewalt ist da, damit jegliche Macht innerhalb
des menschlichen Gemeinlebens ihr Untertan sei », gibt auch A. Kellers

Auffassung der Staatssouveränität wieder. « Der Staat ist dazu da,

damit auch die Kirchengewalt seiner Gewalt Untertan sei »3. Die
« freie Kirche im freien Staat » wird von A. Keller abgelehnt, weil das

nichts anderes heiße « als zwei Souveränitäten nebeneinander setzen » 4.

Auch Kellers Formel einer Trennung von Kirche und Staat 5 bewegt
sich im Bannkreis des absoluten Staates, indem sie dem Staate die

Kompetenz zuspricht, die staatlichen und kirchlichen Berechtigungen
auszuscheiden, dem Staat und nur ihm also einräumt, zu entscheiden,

was Sache des Glaubens und des Kultus sei 6, dem Staat aber obendrein
doch noch « für den Schutz der Glaubens- und Gewissensfreiheit, des

1 s. H. Hch., Augustin Keller, NZZ Nr. 42, 8. Januar 1933.
2 Verhältnis von Staat und Kirche, Tübingen 1873, S. 49.
3 Sohm, a. a. O. S. 49 ; vgl. dazu die Formel A. Kellers : Die Klöster « unterliegen

seiner (des Staates) Verfügungsgewalt, das ist ihre Stellung zum Staate ».

Denkschrift über die Klösteraufhebung, S. 77.
4 s. « Der Schweiz. Katholikenkongreß in Solothurn vom 18. September 1871 »,

S. 13. Die gleiche Stellung vertrat er auch in praxi.
5 s. Kellers Rede am Katholikenkongreß in Solothurn vom 18. September

1870, stenogr. Bericht, S. 12 ff.
6 a. a. O. S. 15 ; vgl. auch die bereits zit. Formel von Justizdirektor Straub.



- 384 -
Friedens und der allgemeinen Wohlfahrt der Bürger, der Gemeinden
und des Landes, der öffentlichen Ordnung und bürgerlichen Einrichtungen

gegen jede Glaubensgenossenschaft diejenigen Befugnisse
vorbehält, welche seiner landesherrlichen Oberhoheit zukommen » 1. Was
diese « landesherrliche Oberhoheit » aber bedeutete, ist aus den
vorstehenden Ausführungen zur Evidenz hervorgegangen : sie war ein
Freibrief für alle Anmaßungen des Staates, sie statuierte « für den

Staat den Primat über alles, was innerhalb seiner Grenzen vor sich

ging »2. Es ist immer der gleiche Geist des Staatsabsolutismus und
der Totalität, der der christlichen Idee einer Abgrenzung der beiden

Rechtssphären, der des Staates und der der Kirche, auf der Grundlage
des innern Wesens und der Zwecknotwendigkeit direkt entgegensteht.

Der Staat ist sich selbst Maßstab, die Staatsraison allein Maxime
des staatlichen Handelns. Das Verhältnis von Kirche und Staat, das
Maß der Selbständigkeit und Freiheit der Kirche und ihrer Institutionen,

ja selbst Umfang des Glaubens und Gestaltung des Kultus
sind so der staatlichen Willkür überantwortet ; und Willkür, die sich
auf die absolute Souveränität des Staates stützt, gibt auch der Kirchenpolitik

A. Kellers das Gepräge 3.

Dazu A. Kellers Begriff der Kirche. Für A. Keller war die katholische

Kirche nicht die von Christus gestiftete, vom Heiligen Geist

geleitete und unter hierarchischer und unabänderlicher Verfassung
stehende Heüsanstalt mit gemeinsamem Glaubensbekenntnis4. Wir
haben bereits darauf hingewiesen, daß die Hierarchie von Keller
durchwegs abgewiesen wird. Er will eine Religion, aber ohne sie.

Das bedeutet die Ablehnung des katholischen Kirchenbegriffes
überhaupt. Für Keller ist die Kirche eine Glaubensgemeinschaft im Sinne

1 a. a. O. S. 28.
2 Veit, Die Kirche im Zeitalter des Individualismus, Freiburg i. Br. 1931,

S. 319. Über das Entstehen der Hoheitsrechte der Eidgenossen aus päpstlichen
Privilegien vgl. daselbst S. 317 ff. Gareis und Zorn, Bd. I, S. 14, fassen die Trennung

von Kirche und Staat im Sinne A. Kellers und der liberalen Kirchenpolitik
richtig : « Eine Trennung von Kirche und Staat, welche jeder dieser beiden
Gewalten eine äquivalente Souveränität beilegt, ist unmöglich. Der Staat allein
ist souverän, berufen, die äußern Beziehungen der Subjekte zu bestimmen und
zu regeln ».

3 Vgl. den Ausspruch von Bundesrat Welti : « Wenn man allen Kulturkampf
aufgeben wollte, der nicht auf Gesetzesvollstreckung beruht, so würde es so übel
nicht stehen». Weber, Bundesrat E. Welti, Aarau 1913, S. 102.

4 Zum Kirchenbegriff vgl. Lampert, Kirche und Staat, Bd. I, S. 18 f.:

KL, Bd. VII, Sp. 477 ff.



- 385 -
des protestantischen Kirchenbegriffs 1. Was man heute besonders

« Kirche » nennt — « ein in der Geschichte der Menschheit außerordentlich

verhängnisvolles Wort » — sei hervorgegangen aus der Organisation

der Ausbreitung der christlichen Lehre 2. Die Kirche kommt also

nicht von Christus, von ihm kommt einzig der « große religiös-sittliche
Gedanke » des Christentums. Diese Anschauung liegt auch der Ablehnung

der Lehrautorität der Kirche zugrunde : « Wesentlich ist nur
das, was sich auf unmittelbare göttliche Einsetzung und Anordnung
gründet, alles übrige ist zufällig»3. Für Keller ist die Kirche «die
Gemeinschaft der Priester und des Volkes »4, wobei der Schwerpunkt
beim Volke liegt. Einbeziehung der Laien ins Kirchenregiment war
eine immer wieder erhobene Forderung. Gehe die Aufklärung durch
den Staat und die Verdummung durch die Hierarchie so weiter, so

werde das Volk noch vor dem Jahre 2000 erklären : « Wir, das Volk,
sind die Kirche, und die Priester, hoch und niedrig, lediglich ihre,
und darum unsere Diener »5

Aus dieser Auffassung der katholischen Kirche heraus ist A. Kellers

Ruf nach ihrer « Demokratisierung » verständlich. Wenn die Kirche
« nicht sowohl eine durch positive Rechtsgrundsätze mit einander

verbundene Gemeinschaft ist, sondern eine solche, welche sich in
verhältnismäßiger Gleichheit religiöser Überzeugungen zusammengefunden
hat »6, wenn die Kirchenverfassung nicht auf göttlichem Stifterwillen
beruht und darum staatlichen Eingriffen oder staatlichen Änderungen
nicht entrückt ist, warum sollte dann nicht die Hauptschwierigkeit
im Verhältnis von Kirche und Staat, das Zurückbleiben der Kirche
in ihrer verfassungsmäßigen Entwicklung hinter der des Staates

beseitigt werden Daher A. Kellers Forderung : « Die christliche Kirche

jeder Konfession muß wieder demokratisch werden, wie die Kirche
es im Anfang war ».

In dieser Forderung mündete die kirchliche und staatliche Ideo-

1 Betr. protest. Kirchenbegriff vgl. Lampert, Kirche und Staat, Bd. I,
S. 21 ff.

2 Keller auf dem Katholikenkongreß in Solothurn, 1871, stenogr. Bericht,
S. 12.

3 Keller im Komm.-Ber. betr. Amtseid der Geistlichen, S. 58.
4 VerhBl. des GrR 1840, S. 436.
5 Komm.-Ber. betr. Amtseid der Geistlichen, S. 54.
6 « Schweizer-Bote » 1863, Nr. 235. Ich konnte A. Keller nicht mit Bestimmtheit

als Verf. des Art. « Gemischte oder freigewählte Synode » feststellen. Trotzdem

darf dieser Art. in diesem Zusammenhang als für die Zeit symptomatisch
angeführt werden. »

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 25



- 386 -
logie A. Kellers : Die kirchliche, indem sie die logische Folgerung aus
Kellers Kirchenbegriff darstellt ; die staatliche, indem sie dem Geist
des Staates A. Kellers entsprach, dem Geist der der Totalität
naturnotwendig folgenden Gleichschaltung. Die Verfolgung dieses Zieles

zeigte jenes gewalttätige und rücksichtslose Wesen, das die Geschichte
als Seinsmerkmal der Staatsomnipotenz erwiesen hat.

« Der Kulturkampf hat unsern Heimatkanton ruiniert und überall
nur Verderben angerichtet ». Bundesrat E. Welti hat mit diesen

Worten1 nicht nur den Kulturkampf charakterisiert, sondern auch
das Fiasko der Kellerschen Kirchenpolitik in ihrem ganzen Umfang
festgestellt. Die Einsicht von der dringenden Notwendigkeit der
Abkehr vom Staatskirchentum A. Kellers war schon in den Debatten
der Bundesverfassungsrevision in den Voten der aargauischen
Vertreter zum Ausdruck gekommen, freilich ohne durchzudringen 2. Die

Staatsverfassung von 18853 versetzte ihm den ersten, die
Partialrevision von 1927 den Todesstoß 4.

1 Er schrieb sie am 4. April 1882 an Muri, zit. bei Weber, Bundesrat E. Welti,
S. 102.

2 Vgl. Holenstein, S. 230 f.
3 Vgl. « Verfassungsrevision des Aargau 1884-1885 », stenogr. Bericht des

Verfassungsrates, S. 479 ff. : « Die Lage der römisch-kath. Kirche im Kanton
Aargau und die Begehren der römisch-kath. Geistlichkeit und Bürger an den
h. aarg. Verfassungsrat ».

4 Dadurch erhielten die Konfessionen, wenn auch nicht die Selbstverwaltung,

so doch vermehrte Selbständigkeit in der Verwaltung ihrer konfessionellen
Angelegenheiten. Was die Katholiken bereits bei der Verfassungsrevision von
1840 gefordert, und was damals als Staatsverbrechen und Landesverrat bezeichnet
wurde, wurde 1927 zugestanden, ohne daß dadurch die Existenz des Kantons
gefährdet worden wäre.

-COQ-


	Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

