
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 31 (1937)

Artikel: Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

Autor: Rosenberg, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-125099

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-125099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

Von Dr. jur. Martin ROSENBERG.

{Fortsetzung.)

2. Gemischte Ehen und ihre Verkündung.

Für den modernen konfessionslosen Staat hatte es von jeher auf
dem Gebiete des Eherechts an Konfliktsmöglichkeiten mit der
katholischen Kirche nicht gefehlt. Im Aargau hatte schon 1833 der Fall
Stockmann von WohlenschwilL begreifliches Aufsehen erregt. Die
Badener Konferenz suchte in den Ehestreitigkeiten eine einheitliche
Stellungnahme der liberalen Regierungen grundzulegen 2. Zum offenen

Ausbruch kam der Ehestreit im Aargau anfangs der 2. Hälfte des

XIX. Jahrhunderts.
Im September 1857 wurde vom katholischen Pfarramt Baden die

Verkündung einer gemischten Ehe, gemäß katholischem Kirchenrecht,
verweigert, weil die katholische Kindererziehung nicht zugegeben
wurde. Eine Beschwerde vom 20. September an den Regierungsrat
wurde dahin .beantwortet, daß die Regierung die Verkündung mit
öffentlichem Anschlag durch das Bezirksamt Baden verordnete. Der
Betroffene gab sich damit nicht zufrieden, stützte sich auf die

aargauische Gesetzesbestimmung und verwahrte sich gegen ein solches

Andenprangerstellen. Der Regierungsrat blieb bei seinem Beschluß
namentlich im Hinblick auf die verlangte Dringlichkeit des Entscheides
und mit Bezugnahme auf zwei Präzedenzfälle3. Das gab den Anlaß

1 Heer, S. 37 f.
2 Von Bedeutung ist besonders Art. 5 : « Die Eingehung unter Brautleuten

verschiedener christlicher Konfessionen wird von den kontrahierenden Kantonen
gewährleistet. Die Verkündung und Einsegnung unterliegt den gleichen
Vorschriften, wie jene von ungemischten Ehen und wird den Pfarrern ohne Ausnahme
zur Pflicht gemacht. Die angemessenen Koerzitivmaßregeln gegen die sich
weigernden Pfarrer werden die einzelnen Kantone bestimmen ».

3 s. « Schweizer-Bote » 1857, Nr. 233.

BEVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE li



— 210 —

zu einer öffentlichen Diskussion im « Schweizer-Boten »1. In Nr. 234
wird von einem Einsender der Standpunkt der Regierung verurteilt,
Handhabung des Gesetzes verlangt und die Verwunderung darüber
ausgesprochen, daß die Regierung sich selbst und ihren Ursprung
sobald vergesse und beim ersten « Anlauf der römischen Intoleranz

gegen die staatliche Organisation und den konfessionellen Frieden »

zum Rückzug blase. In einer redaktionellen Nachschrift berichtigt
A. Keller, der Regierungsrat rüste erst zum Angriff und es werde ihn
freuen, im Treffen dann diejenigen an seiner Seite zu sehen, welche

jetzt so entschieden zu den Waffen rufen. Die Regierung höre diesen

Ruf gern und auch dem « Schweizer-Boten » töne er angenehm in die
Ohren. Im vorliegenden Fall habe aber die Frage nicht ein für allemal

gelöst werden können. « Da angesichts des Gesetzes von der

Verkündung nicht dispensiert werden konnte und die priesterliche
Mitwirkung nach dem Dafürhalten des Regierungsrates mit keiner
Gewaltmaßregel zu erzwingen war, so wählte die Behörde diejenige Form
der Verkündung, welche außer dem Bereiche kirchlicher Beanstandung
liegt » ; und er schließt : « Übrigens abgesehen von allem dem

Vorgänge hin, Vorgänge her, so kann es nicht bleiben. Wir stimmen daher

von Herzen und mit aller Entschiedenheit der Ansicht bei : Es soll

mit den Ehen aller Bürger und beider Konfessionen im Kanton
gleichgehalten werden, alle sollen die gleiche Berechtigung haben. Um aber

das zu erreichen, muß sie einfach schon bei der Verkündung dem

Bereiche kirchlicher Beanstandung entrückt werden ».

Wir sehen, A. Keller will die Ehe kirchlicher Beanstandung
entziehen. Dabei stützte er sich auf die bestehenden kantonalen und

eidgenössischen Gesetze. Wir halten das ausdrücklich fest ; denn ehe

ein volles Jahr ins Land gegangen war, war aus dieser Befreiung der

Ehe von der Kirche eine Gleichschaltung der Kirche mit der staatlichen

Willkür geworden.
Doch das Problem war gestellt, und die Erörterung ging weiter

und erstreckte sich besonders auf das Verhältnis der kantonalen

Gesetzesbestimmung zum Bundesgesetz vom 3. Dezember 1850 2.

1 Redaktor war A. Keller.
2 Dieses Bundesgesetz schützte die gemischten Ehen und legt im § 2 betr.

Verkündung fest : « Ist die Promulgation einer solchen Ehe vorgeschrieben, so

ist dieselbe entweder durch eine geistliche oder weltliche Behörde zu vollziehen ».

§ 8 erklärt die mit diesem Gesetz in Widerspruch stehenden kantonalen Gesetze
außer Kraft. Über den Ursprung dieses BG s. die Rede Segessers im NR abgedr.
Kl. Schriften, Bd. III, S. 30 ff. Die wichtigste kantonale Norm war § 90 des



— 211 —

Es ist die rechtliche Kardinalfrage des ganzen Ehestreites. In einem

ersten Artikel : « Die Eheverkündung und das Gesetz » 1 wird in
einwandfreier Beweisführung dargelegt, daß durch das Bundesgesetz die
kantonalen Normen dahin modifiziert wurden, « daß die Promulgation
gemischter Ehen entweder durch eine geistliche oder durch eine weltliche

Behörde zu vollziehen sei », und daß die Regierung im angeführten
Fall nur « diese gemeineidgenössische, gültige Promulgation angeordnet
habe, indem sie einen seit beinahe y Jahren bestehenden
Bundesbeschluß zur Ausführung brachte ».

Und zum gleichen Ergebnis kommt auch A. Keller selber in zwei

folgenden Artikeln 2 : « Bestimmungen des aargauischen und des

eidgenössischen Gesetzes über Eheverkündung, nebst einer Kinderlehre
für Erwachsene ». Diese Ausführungen sind für uns von umso größerer
Bedeutung, als Keller später in der Denkschrift gerade das Gegenteil
der hier bejahten rechtlichen Grundlage behauptet. A. Keller beginnt
mit einer Verbeugung vor denjenigen, die von der Regierung ein
Einschreiten mit Zwangsmaßregeln gegen den renitenten Pfarrherrn von
Baden verlangten. Im Aargau werde auch die Gesetzgebung
mitwirken müssen. « Denn mag sich der öffentliche Unwille noch so laut
und entschieden gegen die römische Intoleranz aussprechen und die

Regierung mit allen Vorwürfen der Schwäche überhäufen : die
vollziehende Behörde ist in die Schranken bestehender Gesetze gewiesen ;

sie muß ihre freiere Ansicht dem Buchstaben des Gesetzes gefangen
geben, und wenn sie darob gesteinigt würde ». In der folgenden in
Frage und Antwort gehaltenen Auseinandersetzung über die Beziehung
der kantonalen zur Bundesgesetzgebung legt Keller in origineller
Faßlichkeit dar, daß die gesetzlichen Bestimmungen eine kirchliche und
eine weltliche Verkündung der Ehe vorsehen, daß das Bundesgesetz
gerade um jeden Zwang auszuschließen erlassen worden sei, und daß
eine kantonale Regierung, die ihre Geistlichen zur Verkündung kirchlich

nicht erlaubter Ehen zwingen wollte, unfehlbar mit dem Bundesgesetz

in Konflikt kommen müßte.
Ohne Zweifel sind diese Darlegungen Kellers in einer von

Leidenschaften noch ungetrübten Zeit geschrieben und vom Bestreben bestimmt,

aarg. BGB von 1847 : « Die Verkündung soll an drei aufeinanderfolgenden Sonntagen

bei der Hauptversammlung des Morgengottesdienstes von der Kanzel
geschehen ».

1 s. « Schweizer-Bote » 1857, Nr. 236.
2

« Schweizer-Bote » 1857, Nr. 238, 239. Aufmachung und Sprache lassen
keinen anderen Verfasser vermuten.



— 212 —

das Vorgehen des Regierungsrates zu rechtfertigen. Gerade deswegen
muß die bona fides A. Kelllers, sofern die Sachlage objektiv betrachtet
wird, in Zweifel gezogen werden. Es läßt sich nämlich leicht feststellen,
daß Keller in seiner großen Denkschrift an die Diözesanstände x —
wieder in offenbarer Anpassung an die Situation — zum entgegengesetzten

tatsachenwidrigen Schluß kommt, das Bundesgesetz erteile
den Kantonen nur die Weisung, « gesetzlich dafür zu sorgen, daß

solche Ehen, wenn auch für sie eine Verkündung vorgeschrieben ist,
entweder durch eine geistliche oder eine weltliche Behörde verkündet
werden »2, wobei es ins Belieben des Kantons gelegt sei, eine von
beiden zu wählen. Gewiß wollte der Bundesgesetzgeber durch seine

Vorschriften gemischte Ehen ermöglichen ; er wollte aber ebensosehr

verhüten, daß solche gemischte Ehen durch Geistliche einer Konfession
verkündet werden müssen, denen es durch die Satzungen ihrer Kirche

untersagt ist 3. Das Gesetz wollte nach beiden Seiten einen Gewissenszwang

ausschließen. Diese Sorge um die Wahrung der Gewissensfreiheit

ging so weit, daß das Bundesgesetz selbst die mit ihm « in

Widerspruch stehenden Bestimmungen der kantonalen Gesetze — also

auch des aargauischen — außer Kraft » setzte.

Entgegen dieser gesetzlichen Grundlagen, die den Schwierigkeiten
in paritätischen Kantonen hätten begegnen und eine Verständigung
herbeiführen sollen 4, riß die aargauische Regierung den Streit vom
Zaune5. Veranlassung nahm die Regierung an « mehrfach wieder-

1 « Denkschrift an die h. Diözesanstände des Bistums Basel betr. dem
zwischen dem Stande Aargau und der bischöflichen Kurie wegen Verkündung
gemischter Ehen und Anerkennung des hoheitlichen Plazets entstandenen Konflikt ».

2 Denkschrift, S. 31.
3 Mit Schreiben vom 8. März 185S (s. Denkschrift, S. 19 ff.) weist der

Bischof nach, daß diese Alternative gerade deshalb ins Gesetz hineingekommen
sei, um einen individuellen Gewissenszwang bei der kath. Geistlichkeit
auszuschließen. Diese Alternative sei zuerst nicht im Gesetz gewesen und sei erst auf
Vorstellung des Schweiz. Episkopates bei der Bundesversammlung aus dem
angeführten Grunde aufgenommen worden.

4 s. Schreiben des Bischofs vom 8. März 1858.
5 A. Keller hatte ihn mit einem « Die Stimmung » betitelten Artikel in

Nr. 39 des 1 Schweizer-Boten » vom 15. Februar 1858 auch journalistisch
vorbereitet. In einem Überblick über die allgemeine kirchenpolitische Lage
konstatiert er die Merkwürdigkeit, « wie wenig Anklang alle die vielen Klagen, welche
von ultramontanen Häuptern und Blättern über Staats- und Kirchendruck
erhoben werden, aufs Volk machen Kirchliche Prätentionen darf die Regierung
gegenwärtig unbedenklicher als je zurückweisen ». Die Periode der Kirchenhändel
sei hinter uns. Mit Befriedigung wird die Zunahme der paritätischen Ehen
konstatiert. Der Pius-Verein sei im Aargau nur « ein Mittel, die Gesinnung



— 213 —

holten Fällen, wo sich katholische Geistliche weigerten, gemischte
Ehen zu verkünden und zu trauen », sowie an der Kunde, « daß die

Verkündung und Trauung gemischter Ehen katholischerseits von einer

kirchlichen Dispens abhängig gemacht werde, diese aber nur dann

erlangt werden könnte, wenn die Brautleute sich verpflichten, daß

die aus ihrer Ehe hervorgehenden Kinder in der katholischen Religion

erzogen würden ; ferner, daß der reformierte Teil dem katholischen in
der Ausübung seiner Religion keine Hindernisse in den Weg lege und
daß endlich der katholische Teil den reformierten für die katholische

Religion zu gewinnen suchen solle ». Die Regierung hatte zudem von
einer allgemeinen Weisung des Ordinariats an zwei Landkapitel gehört
und erfahren, daß zwei Pfarrämtern des Kapitels Mellingen auf Anfrage
in Sonderfällen ebenfalls bestimmte Verhaltungsmaßregeln erteilt
worden seien. Darin sah die Regierung einen « den konfessionellen
Frieden der Bevölkerung des Kantons in hohem Grade gefährdenden
Zustand », sodaß er sich « auf den vom Präsidenten des katholischen
Kirchenrates in der Sache erstatteten, sehr einläßlichen Bericht » zur
Verordnung vom 2. März 1858 gedrängt sah 1. Dadurch wurden « Geistliche,

welche wegen Konfessionsverschiedenheit christlichen Brautleuten

die Verkündung einer Ehe und die Ausstellung eines gesetzlichen

Verkündscheins verweigern, oder die Verkündung von andern
als den gesetzlich vorgeschriebenen Bedingungen abhängig machen »,

vom Regierungsrat mit einer Ordnungsbuße von Fr. 50.— gebüßt,
die Buße aber so oft wiederholt als die Verkündung unterlassen wurde.
« Alle Erlasse, Weisungen und Aufträge kirchlicher Behörden, welche
sich auf die Verkündung, die Ausstellung des Verkündscheins oder

allfällige Bedingungen derselben beziehen und in irgend einer Weise

an die Pfarrämter mitgeteilt werden », wurden den Bestimmungen
des Plazet-Gesetzes unterworfen 2. Die katholischen Geistlichen waren
damit nicht nur in einen unglaublichen Gewissenszwang hineingetrieben,
vielmehr verunmöglichte diese Plazet-Erweiterung zugleich jeglichen
Verkehr des Bischofs mit seiner Geistlichkeit und griff in denkbar
schroffster Weise ins Dogma der katholischen Kirche ein.

einzelner offenbar zu machen ». Er schließt : n Möge die Regierung das bestehende
Recht gegenüber allen pfäffischen Anmaßungen handhaben und dabei nur das
Volksgemüt schonen wie bisher ; dann wird uns nicht bange vor dem Sturm ».

1 s. Ber. des RR an den GrR vom 2. März 1S58, K. A. A., GrR-Akten 1858 ;

s. auch A. Kellets Denkschrift, S. 4 ff.
2 Denschrift, S. 18.



— 214 —

Der Bischof bezeichnete die Verordnung als Gewissenszwang ;

sie widerspreche auch der Bundesverfassung und dem Bundesgesetz
betr. gemischter Ehen ; er hoffe, ein Konflikt zwischen Staat und Kirche
könne vermieden werden, da er sich selbst bereits an den päpstlichen
Stuhl zur Erzielung eines Verständnisses gewendet habe \ Am 19. Mai
1858 wiederholte der Bischof seine Verwahrung 2 und ließ auch dem

Klerus die nötigen Weisungen zukommen.

Der katholische Kirchenrat schlug dem Regierungsrat folgendes
Vorgehen vor s : Es sei von den Dekanaten die von höheren kirchlichen
Behörden ausgegangenen Weisungen betr. gemischte Ehen sowie ein

Auszug aus den Ehebüchern einzufordern ; das bischöflliche Ordinariat
sei « über sein rücksichtsloses Benehmen gegenüber dem bestehenden
Plazet-Gesetz des Kantones ernstlich zur Rede zu stellen » und ihm
« das hohe Befremden » auszudrücken ; damit sei die Warnung zu
verbinden, « daß dadurch gleichzeitig selbst die Verträge, auf denen
der gegenwärtige Bestand des Bistums beruhe, in Frage gestellt werden
müßten ». Der Regierungsrat habe die Verantwortung abzulehnen und
den Bischof zu ersuchen, die erlassene Maßregel zurückzunehmen.
Sollte der Bischof nicht darauf eingehen, so werde der Kanton die
Diözesankantone « mit Vorbehalt seiner weiteren Entschließungen um
Schutz seiner vertragsmäßig garantierten Hoheitsrechte anrufen ».

Seien die Vorstellungen beim Bischof fruchtlos, so sei an die Diözesanstände

zu gelangen mit dem Begehren, « daß der Bischof mit allen den
Diözesankantonen zu Gebot stehenden Mitteln zur Nachachtung der

von seinen Vorgängern und ihm selbst ohne Einsprache gebliebenen
Landesgesetze verhalten werde ». Entsprächen die Diözesanstände
nicht in befriedigender Weise, so werde der Regierungsrat sich « bezüglich
seiner Beteiligung der Sustentation des bischöflichen Stuhles, sowie

auf seine fernere Stellung zum Diözesankantonsverband überhaupt
seine Konvenienz vorbehalten » ; in diesem Sinne seien die Domherrenstellen

nicht zu besetzen und bei der Errichtung des Diözesanseminars
nicht mitzuwirken. Im Interesse der Geistlichkeit solle die Sache

möglichst rasch zur Entscheidung gebracht, unterdessen aber dafür
gesorgt werden, « daß namentlich die den Landesgesetzen treuen Geist-

1 Schreiben vom 8. März 1858, abgedr. in der Denkschrift, S. 19 ff. ; s. auch
RR-Prot. vom 10. März 1858.

2 Vgl. die Eingaben der Kapitel Bremgarten, Mellingen und Regensberg
vom 5., 17. und 20. Mai 1858, K. A. A., GrR-Akten 1858.

3 s. Kath. KR-Prot. vom 18. Mai 1858.



- 215 —

liehen gegen die bereits aufgerufene Verfolgung der ultramontanen
Partei und der von ihr influenzierten bischöflichen Kurie möglichst
geschützt bleiben ».

Der Regierungsrat pflichtete diesem Vorgehen bei und machte
die letzten Anträge zu den seinen x

; am 29. Mai stimmte auch der
Große Rat unter eigener Formulierung zu2. Dieses Beispiel zeigt,
welch gewaltiger Einfluß dem katholischen Kirchenrat und besonders

seinem Präsidenten auf die aargauische Kirchenpolitik zukam. Wie in

diesem, so bestimmte auch in den weiteren Konfliktsfällen A. Keller
die Marschroute.

In einer groß angelegten Denkschrift fand A. Keller Gelegenheit,
das Vorgehen Aargaus auch ideell zu unterbauen und « das diesseitige
klare und unzweideutige Recht » klarzustellen. Die Schrift ist ein

sprechender Beweis dafür, wie wenig Verständnis A. Keller für eine

dem Wesen der katholischen Kirche entsprechende Behandlung der

Eheangelegenheit hatte und wie sehr er alles nur unter dem einen

Gesichtspunkte des liberalen Gleichheitsprinzips, das er rücksichtslos
auch auf die Kirche angewendet wissen wollte, betrachtet. Durch die

Einführung der zivilen Verkündung für gemischte Ehen, so argumentiert

er, müßten sich die betreffenden Brautleute neben andern in ihrer
Gleichberechtigung verletzt fühlen, was gegen « das verfassungsmäßige

Prinzip der gleichen Berechtigung der Bürger und der Konfessionen »

verstoße. « Alle andern Ehen hätten das Recht auf die kirchliche
Verkündung, nur die paritätischen nicht » und das « in einem Lande,
das mehr Reformierte als Katholiken zählt ». Nach der aargauischen
Verfassung hätten alle Kantons- und Schweizerbürger mit den von
der Verfassung selbst aufgestellten Beschränkungen gleiches Recht.
Diese Rechte würden durch eine gemischte Ehe nicht geändert,
weswegen diese Ehen auch keine Sonderbehandlung benötigten3.

Der christlich-paritätische Staat des XIX. Jahrhunderts dürfte
überhaupt nicht mehr zugeben, viel weniger noch die Hand dazu

bieten, daß die eine Kirche des Landes die Christen der andern
Konfession öffentlich als geächtete Ketzer behandle, die außer der
allgemeinen christlichen Kirche sind 4. Dieselbe Ungleichheit wäre wieder

1 s. RR-Ber. an den GrR vom 22. Mai 1858, K. A. A., GrR-Akten 1858
und RR-Prot. 1858, Nr. 1256.

2 s. GrR-Prot. XIII, Nr. 451 ; s. auch Sitzungsbericht des « Schweizer-Boten »

in Nr. 128, 1858.
3 Denkschrift, S. 34. 4 Ibid., S. 35.



— 2l6 —

bei der allgemeinen bürgerlichen Ehe vorhanden, « die reformierten
und paritätischen Brautpaare würden nur bürgerlich, die rein
katholischen aber bürgerlich und kirchlich zugleich verkündet werden » 1.

Diese Anschauungen ergeben sich aus Kellers Ansicht vom Wesen

der Ehe. Während nach katholischer Lehre eine Trennung von
Ehevertrag und Ehesakrament unmöglich ist, und eine staatliche
Gesetzgebung nur hinsichtlich des reinen Familien- und Ehegüterrechts als

gegeben erscheint2, entwickelt uns A. Keller eine Theorie
staatlichkirchlicher Aufteilung der Ehe.» A. Keller bekennt sich zur gallikanisch-
febronianischen Theorie der Trennung des kirchlichen und weltlichen
Momentes der Ehe nach Vorbild der französischen Juristen, die zwar
den sakramentalen Charakter der Ehe nicht angriffen, aber behaupteten,
« daß damit nur der religiöse, nicht der bürgerliche Charakter der Ehe
bezeichnet würde, und daß es das Recht des Staates sei, diesen zu
ordnen, wie er alles übrige Privatrecht ordne ». Die Ehe beruhe in
erster Linie auf einem Ehevertrag, und nur wenn ein gültiger
Ehevertrag vorausgehe, folge die religiöse Weihe des Sakramentes nach,
sodaß « wenn eine Ehe nicht zu bürgerlichem Recht bestehe, auch

von einem Sakrament nicht die Rede sein könne ». Auch das
tridentinische Konzil habe diese Ideengänge nicht grundlegend beeinflußt.
Die Ansicht wurde immer mehr zur Praxis, « daß man den Vertrag
als die wesentliche Form der Ehe erklärte und ihn als das weltliche
und das Sakrament als das geistliche Moment des Matrimoniums
auffaßte und behandelte » 3. Die Ehe sei also « zunächst ein bürgerliches
Rechtsverhältnis, dem, wenn ewig abgeschlossen, dann der sakramentale

Charakter durch die Einsegnung der Kirche aufgedrückt werde ».

Das Sakrament genüge aber nicht, wenn kein gültiger Vertrag vorausgehe

4.

Auch zur Frage des Verhältnisses der Eheverkündung zum Sakrament,

dem Ursprung des ganzen Streites, stellt Keller weitläufige
theoretisch-theologische Erörterungen an5. Die Schließung der Elie

1 Denkschrift, S. 36 ; s. auch den Artikel Kellers in Nr. 151 des « Schweizer-
Boten » 1858, dem er sich mit dem Antrag Weltis im GrR vom 29. Mai 1858
auf Einführung der Zivilehe auseinandersetzt ; s. auch GrR-Ber. des « Schweizer-
Boten » 1858, Nr. 128.

2 C. J. C. can. 1012, 1016, s. Koeniger, S. 296 ff. ; Stulz, S. 438 ff.
3 Denkschrift, S. 53.
4 Denkschrift, S. 54. Zum Beweis führt Keller nebst Frankreich das

Ehepatent Joseph II. von 1783 an.
5 Denkschrift, S. 60 ff. Daß die Verordnung der aarg. Regierung vom

2. März 1S58 selbst in liberalen Kreisen nicht überall verstanden wurde, zeigt



— 217 —

habe, wenn sie bürgerlich und kirchlich gültig sein solle, verschiedene
Stadien zu durchlaufen. Diese Stadien bilden nun zwar in ihrem
organischen Zusammenhang und ganzen Verlauf die Vollziehung, aber
nicht das Sakrament der Ehe, weshalb auch nicht jeder Akt dieser

Vollziehung sakramentaler Natur sei. Sakramental sei nur die
Kopulation. Daraus schließt Keller, « daß die bloße Verkündung derselben
auch nicht von ferne einen sakramentalen Charakter habe und kirchlich
und staatlich nichts anderes als eine präparatorische Handlung, eine

polizeiliche Vorkehr sei, um kirchlich und bürgerlich ungültige oder
wohl gar verbrecherische Ehen zu verhüten ». Der Staat habe deshalb,
so gut wie die Kirche, hier mitzusprechen.

Keller löst aber keineswegs die Hauptfrage des ganzen Ehekonflikts :

Soll und darf der katholische Priester in einer « wesentlichen und
unerläßlichen » Vorbereitung und Bedingung eines Sakramentes
mitwirken, wenn er das Sakrament selber umständehalber nicht spenden
darf Und fällt es überhaupt in die Kompetenz des Staates, dies zu
entscheiden Muß die zweite Frage als Kompetenzüberschreiiung
der staatlichen Macht und Eingriff in die ureigenste Kirchensphäre
verneint werden, so löst sich die erste von selbst aus der « grandiosen
Konsequenz » des kirchlichen Standpunktes, von der ein protestantischer

Gelehrter gerade im Hinblick auf das kirchliche Eherecht

spricht 1.

Wenn dieser vom Staat in gewalttätigem Mutwillen entgegen den

rechtlichen Bestimmungen der Bundesgesetzgebung entfesselte Streit
trotzdem nicht zum Austrag kam, so ist es jenem großmütigen
Entgegenkommen der Kirche zu verdanken, wovon die Geschichte so

zahlreiche Beispiele anzuführen hat2, und das umso höher
anzuschlagen ist, als ja die sonst zu einem solchen Entgegenkommen
notwendigen Voraussetzungen insofern nicht vorhanden waren, als eine
der Kirche entsprechende Lösung auf der Grundlage der gesetzlichen

die Frage des « Luzerner Tagblatt ¦ : « Mit welchem Recht man die kath.
Geistlichen zwinge, gemischte Ehen zu verkünden >. i Schweizer-Bote », Nr. 62, 1858.

1 Henrici, Gesetzbuch der kath. Kirche, Basel 191S, S. 73.
2 Der Bischof hatte vom apostol. Stuhl am 11. August 1S38 die Vollmacht

erhalten, den Pfarrämtern des Kantons zu gestatten : a gemischte undispensierte
Ehen zu verkünden, wie auch den Verkündschein auszustellen unter der Bedingung,
daß bei der Auskündung von der Religion der Brautleute keine Meldung geschehe,
und daß in dem Verkündigungsschein, falls kein trennendes Ehehindernis sich
vorfinde, einfach gemeldet werde : daß außer der Verschiedenheit der Konfession
kein anderes Hindernis der einzugehenden Ehe entgegenstehe». RR-Prot. XIII,
Nr. 477.



— 2l8 —

Bestimmungen des Kantons Aargau und des Bundes möglich, ja
gegeben gewesen wäre.

Soll dieser ganze Ehestreit richtig gewürdigt werden, so darf er
nicht bloß als ungebührliche Anmaßung des Staates von bischöflicher

Kompetenz aufgefaßt, sondern muß als Teilausschnitt des großen

Kampfes des Staates gegen die katholische Kirche gewertet werden.
Der angeborene Romhaß Kellers versuchte immer wieder, den ganzen
Kampf nicht so sehr gegen den Bischof als gegen Rom zu richten und
das Bemühen nicht als eine Verteidigung des staatlichen gegen die
bischöflichen Ansprüche, sondern als Wahrung der Rechte des Bistums
Basel gegen die zentralistischen Machtgelüste Roms darzustellen. Für
Keller beginnt der Streit in der Sedisvakanz von 1854 durch « das

anmaßende Auftreten des päpstlichen Nuntius » und seine Denkschrift
wird nicht müde, immer und immer wieder zur Verteidigung der
Gewohnheiten und Freiheiten der « deutschen Kirche » gegen die
« Kirche Roms » auszuholen1, bis er schließlich auch nicht davor
zurückschreckt zur Erweiterung der Operationsbasis die Nuntiatur
selbst zum Kampfobjekt zu machen 2. Der Streit um die gemischten
Ehen und ihre Verkündung war nur eine Episode des großen
Lebenskampfes Kellers für ein Nationalbistum.

3. Die Verminderung der Feiertage.

Ein Stein des Anstoßes für die aargauischen Staatstheologen
waren auch die Feiertage. Der Kanton Thurgau löste in der Diözesankonferenz

vom März 1855 durch den Antrag auf ihre Verminderung
die öffentliche Diskussion aus.

Der aargauische Kirchenrat beantragte in der Sitzung vom 21. Juni
1855 dem Regierungsiat mehrheitlich, die Abgeordneten des Kantons
möchten an der Konferenz am 10. Juni gegen die Erheblichkeit des

thurgauischen Antrages sich aussprechen. A. Keller gab ein entgegen-

1 Denkschrift, S. 70-96.
2 s. Denkschrift, S. 144. Im GrR vom 29. Mai 1858 anläßlich der Beratung

des Ehekonflikts wurde auch der von Keller gestellte Zusatzantrag angenommen :

« Auf der nächsten Diözesankonferenz wird der RR durch die Abgeordneten bei
Anlaß der Seminarfrage Beschwerde gegen die Eingriffe der Nuntiatur in die
Jurisdiktion des Diözesanbischofs erheben. Die Abgeordneten werden darauf
dringen, daß durch die Vermittlung der Bundesbehörden der römische Geschäftsträger

bei der Schweiz. Eidg. in seine diplomatische Stellung zurückgewiesen
und ihm jede Ausübung einer geistlichen Jurisdiktion oder Episkopalgewalt
verboten werde»; s. GrR-Prot. XIII, Nr. 451.



— 219 —

gesetztes Votum ab mit dem Wunsch, daß es dem Regierungsrat
mitgeteilt werde. Er beantragte : « Es möchte die Frage als erheblich

erklärt und dahin gelenkt werden, daß die Feiertage Lichtmeß,
Dreikönige, St. Joseph, Maria Himmelfahrt, Geburt und Empfängnis und
alle Patrozinien auf Sonntage verlegt und daß an den Nachfesten von
Ostern, Pfingsten und Weihnachten bloß vormittägiger Gottesdienst

gehalten werde »1.

Es war für die damaligen aargauischen Verhältnisse im
allgemeinen und für Kellers Einfluß im besonderen gleich bezeichnend,
daß der Regierungsrat nicht nur diesen Minderheitsantrag Kellers zur
Instruktion erhob, sondern auch den Antragsteller selber zum
Abgeordneten ernannte 2. Die Konferenz beschloß denn auch, in der Sache

vorzugehen ; eine Kommission bestehend aus den Vertretern Thurgaus
und Aargaus, Streng und Keller, wurde beauftragt, eine Vorstellung
an den Bischof zu entwerfen, wobei « die Arbeit von Herrn Streng
den Kollegen übertragen wurde » 3.

1858 hatte der apostolische Stuhl eine Verlegung der Feiertage
St. Joseph und Maria Verkündigung für eine Dauer von 10 Jahren
auf Sonntage zugebilligt4. Nachdem 1864 Thurgau und Solothurn
eine weitere Verminderung verlangten, kam es auch im aargauischen
Großen Rat am 1. Mai 1866 zu einer Schlußnahme, wodurch der

Regierungsrat beauftragt wurde, «Bericht zu erstatten, ob es nicht
an der Zeit sei, daß der aargauische Große Rat gewissen, nicht gerade

notwendigen Feiertagen den Schutz des Sonntagsgesetzes entziehe,
insofern die Verhandlungen mit dem bischöflichen Stuhle über
Verminderung der Feiertage nicht zum wünschbaren Ziele führen » s. Die

Berichterstattung wurde vom Regierungsrat dem katholischen Kirchenrat

und von diesem A. Keller übertragen und datiert vom 20. Sept. 1867.

Das Kernproblem lag in der Frage, wer zur Verminderung der

Feiertage kompetent und befugt sei, Staat oder Kirche, Papst oder

1 s. kath. KR-Prot. vom 21. Juni 1855.
2 s. Brief des RR an Keller vom 27. Juni, K. A. A., KW c, I.
3 Brief Kellers an die Regierung vom 11. Juli 1855 ; vgl. auch Diözesan-

konferenz-Prot., K. A. A., KW c, G.
4 s. Heet, S. 86. Über die damit im Zusammenhang stehende Bewegung

unter dem kath. Volke s. « Die Botschaft » vom März 1858, « Schweizer-Bote »

Nr. 68 und 69 gleichen Jahres.
5 s. A. Kellet, Ber. des kath. KR an den RR betr. Verminderung der Feiertage,

S. 1 ; vgl. dazu auch das Gesuch der Fabrikanten von Wohlen vom
Dezember 1864, worin sie die Feiertage « als unzeitgemäß » abgeschafft wissen
wollen, K. A. A., KW c, Z b.



— 220 —

Bischof. Der Bischof von Basel hatte bereits in seinem Schreiben vom
7. Dezember 1865 1 an die Diözesanstände die Frage der Verminderung
der Feiertage als kirchliche Disziplinarangelegenheit erklärt, zu der
freilich nicht der Bischof, sondern der apostolische Stuhl allein befugt
sei. A. Keller stimmte dieser Stellungnahme nur mit Vorbehalten zu,
indem er den Grundgedanken des Solothurner Berichtes vom II. Januar
1865 beipflichtete, wonach man zuerst auf dem Verhandlungsweg mit
dem Bischof von Rom eine Verminderung der Festtage erwirken solle,
sich aber vorbehalten müßte, « wenA der Versuch ohne erwünschten
Erfolg bliebe, die Frage, soviel am Staate liege, auf dem Wege der

Gesetzgebung zu regulieren » 2. Keller nimmt also auch für den Staat
eine eventuelle Kompetenz zur Feiertagsverminderung in Anspruch,
und diese Eventualität betont er immer mehr als prinzipielle Berechtigung

des Staates. Als durch bischöfliches Schreiben vom 24. Oktober
18673 dem Kanton Aargau mitgeteilt wurde, der Heilige Stuhl sei

geneigt, « eine Reduktion der Feiertage nach Maßgabe derjenigen, die
vordem für den Kanton Freiburg gebilligt wurden4, auch den zum
Bistum Basel gehörenden Kantonen zu gewähren » unter der Bedingung,
« daß keinerlei abweichende staatliche Dekrete gefaßt werden und
solche, die bereits gefaßt wurden in tunlicher Modifikation der kirchlichen

Verfügung angepaßt werden », lehnte der Regierungsrat in dem

von Keller verfaßten Antwortschreiben vom 26. November 1867 dieses

Anerbieten ab « schon um der Bedingung willen, mit der die fragliche
Reduktion angeboten wird », ganz besonders aber « in Wahrung der

wohlhergebrachten unbestrittenen staatlichen Berechtigung, über die

bürgerliche Wirkung der kirchlichen Feiertage jederzeit nach Maßgabe
der Umstände zu verfügen ».

Keller begründete diesen Anspruch aus dem doppelten Charakter
der Feiertage : dem kirchlichen und dem bürgerlichen. Darin, daß der
Staat «das polizeiliche Arbeitsverbot, womit er früher gewisse Feiertage

durch gesetzliche Verfügungen freiwillig und kraft seines souveränen
Rechts belegte, für diese Feiertage wieder aufhebt und zurücknimmt »,

liege keine « Mißachtung des Ansehens der Kirche und keine Verletzung
ihres Rechtes und ihrer Freiheit ». Die Freiheit der Kirche werde
dadurch nicht von ferne berührt ; « denn der Staat verbietet der Kirche

1 K. A. A., KW c, Z b.
2 Ber. betr. Verminderung der Feiertage, S. 5.
;! K. A. A., KW c, Z b.
4 Reduktion der Feiertage auf 10.



— 221 —

die Feier des Feiertages nicht, sondern stellt ihr nach wie vor vollkommen
frei, gerade so wie er die Haltung des Feiertags jedem Gläubigen
anheimstellt ». Der Staat lasse der Kirche nach wie vor das Recht,
« ihren Gläubigen die Haltung des Feiertags zu gebieten oder
vorzuschreiben. Die Beobachtung ihres daherigen Gebotes von Seite der

Gläubigen betrachtet er als Sache des kirchlichen oder religiösen
Gewissens, in die er sich nicht mischt. Nur dann würde der Staat das

Recht der Kirche verletzen, wenn er sie zwänge, einen Feiertag auch

ihrerseits aufzuheben »1.

Was Keller hier vertritt, wäre konsequent auf der ideologischen

Grundlage der Trennung von Kirche und Staat, ist aber absolut
unvereinbar mit der sonst von Keller immer vertretenen Theorie einer

engen Zusammenarbeit, aus welcher Idee heraus doch allein das

Gewordene zu erklären ist. Das Wesen gemischter Angelegenheiten
liegt darin, daß sie für Kirche und Staat von Interesse sind, folglich
auch in gemeinsamer Zusammenarbeit betreut und daraus entstehende

Konflikte nie einseitig, sondern aus gegenseitiger Respektierung in

gemeinsamer Aussprache gelöst werden müssen. Nie aber können
solche gemischte Angelegenheiten in zwei Sphären, eine kirchliche
und eine staatliche, zerlegt werden, wie es Keller in der Feiertagsfrage

tut, wovon dann jede unabhängig von der andern durch den direkt
Interessierten betreut werden kann ; eine solch reinliche Scheidung

widerspricht dem Wesen einer gemischten Angelegenheit.
Wenn Keller diese scharfe Trennung trotzdem betont, so kann

man sich des Eindrucks nicht erwehren, daß der Wille Vater des

Gedankens ist : es wird eine Theorie zurechtgelegt, die das stützen
soll, was man sowieso erreichen will. Es gelingt Keller so, eine reine

Staatssphäre zu schaffen, auf die er größtes Gewicht legte, aus der
heraus aber immer ein gewisser Machtstandpunkt spricht. Als das

definitive Reduktionsrecht des Heiligen Stuhles die kirchlich gebotenen

Feiertage auf 9 festsetzte 2, stimmte der katholische Kirchenrat zwar
zu, behielt sich aber für die Staatsbehörde « für später die Aufnahme

neuer Verhandlungen und, wenn nötig, auch eigene Entschließung» vor3.

1 Ber., S. 37.
2 s. bischöfliches Schreiben vom 14. März 1868, K. A. A., KW c, Z b.
3 Gutachten des kath. KR, verfaßt von Keller, vom 4. Juni 1868, K. A. A.,

KW c, Z b. Dieser Vorbehalt wurde denn auch in den RR-Beschluß aufgenommen ;

s. RR-Prot. 1868, Nr. 1626.
Dieses einseitig staatliche Vorgehen wurde nach dem vatikanischen Konzil

wieder aufgenommen, indem der kath. KR auf Anfrage des RR dem GrR



— 222 —

Allein Kellers scharfe Scheidung der kirchlichen und staatlichen
Seite, womit er seinen Standpunkt in der Feiertagsfrage stützte, schuf
auch eine reine, staatsfreie kirchliche Sphäre, die, konsequent
durchgeführt, dem offiziellen theoretischen und praktischen Staatskirchentum
Kellers Grundlage und Berechtigung entzieht. Wenn Keller schreibt,
der Staat sei für seinen Teil selbständig, so wie die Kirche für ihren
— « sie verfügt in all diesen Dingen (Gottesdienst, Andachten, Ablässe),
sofern sie damit nicht ins Bürgerliche hinübergreift, von sich aus und
ohne daß sie den Staat zu begrüßen hat »l — so klingt das wie eine

Selbstverurteilung, wenn man sich überlegt, daß der Staat Aargau
unter Kellers Initiative und Führung nicht nur die Länge der Predigten
festsetzte, Christenlehrverordnungen aufstellte 2 und Predigten zensurierte,

sondern auch Verordnungen erließ über die kirchliche Beerdigung
totgeborener Kinder3, Maiandachten verbot und sich selbst über die
kirchliche Dogmenlehre eine Oberaufsicht anmaßte.

Seitdem durch die Gewaltmaßnahmen der Klösteraufhebung und
des Sonderbundkrieges die aargauischen Katholiken so sehr
eingeschüchtert waren, ging man an den konsequenten Ausbau eines

Staatskirchentums, das keine staatsfreie kirchliche Sphäre mehr kannte und
sich in kleinlichste Verordnungen erging.

Erst nach und nach wird die Einsicht, daß das aargauische
Staatskirchenrecht auf einen andein Boden gestellt werden müsse 4, allgemeiner.
Regierungsrat Welti setzte sich am nachdrücklichsten und
erfolgreichsten für diese Neuorientierung ein. Seiner Initiative ist es zu

danken, daß das Wahlrecht der Pfarrgeistlichen dem Regierungsrat

genommen und durch Gesetz vom 31. August 1864 den Gemeinden
selbst übertragen wurde 5. Das Gesetz vom 23. Juni 1868 betr. Organi-

beantragte, Dreikönigen, Maria Lichtmeß, Maria Empfängnis und den
Kirchenpatronsfesten, welche nicht auf Sonntage verlegt sind, dem Schutz der staatlichen
Gesetze zu entziehen. Kath. KR-Prot. vom 26. Januar 1871.

1 Ber., S. 38.
2 Nach einer Erklärung Kellers auf der Diözesankonferenz 1861 (s. Prot.

K. A. A., KW c, V 5) hielt sich der Kanton Aargau selbst für befugt, wenn
der Katechismus nicht abgeändert werde für die kath. Jugend des Kantons,
einen eigenen Katechismus aufzustellen ». Der bischöfliche Katechismus wurde
1859 durch Reg.-Verordnung im Kanton verboten ; s. RR-Prot. 1859, Nr. 2604.

3 Prot, des kath. KR, 17. Oktober i860.
4 So Welti an seinen Freund Muri am 26. Juni 1862 : « Mit der jetzigen

Regiererei sind wir seit dreißig Jahren nicht einen Schritt weiter gekommen
Zit. Weber, Bundesrat E. Welti, Aarau 1913, S. 102.

5 Vgl. Welti's Rede im GrR, anläßlich der Verf.-Rev. 1862, abgedr. in
Weber, a. a. O. Anhang, S. 19 ff ; das Dekret s. GS, Bd. V, S. 641.



— 223 —

sation der Kirchgemeinden 1 bedeutete gegenüber den bisherigen
Zuständen ebenfalls ein merklicher Fortschritt. Als Welti aus der aargauischen

Politik ausschied, kam diese Neuorientierung wieder ins Stocken
und im Kulturkampf das Staatskirchentum Keller'scher Färbung aufs

neue in Blüte.
4. Bischofsangelegenheiten.

Die staatliche Kirchenpolitik kann in dreifacher Weise auf die

kirchlichen Verhältnisse der Diözese und damit auf die Kirche selbst
bestimmend einwirken : durch ihr Eingreifen auf die Besetzung des

bischöflichen Stuhles, durch Beeinflussung des Domkapitels als Rat
und Wahlbehörde des Bischofs und schließlich durch Einflußnahme
auf die Priesterseminarien, auf die Erziehung des Klerus (Methode,

Lehrbücher), was wieder auf den gesamten Klerus rückwirkt.
Der Staat Aargau hat von jeher versucht, auf allen drei Wegen

seinen Einfluß in den kirchlichen Bereich hineinzutragen.

Staat und Bischofswahl.

Umfang und Grenze des staatlichen Einflusses auf die Wahl des

Bischofes bildeten bei der Reorganisation des Bistums 2 den

Hauptgegenstand der langwierigen Verhandlungen. Nach überaus einläßlichen

geschichtlichen und rechtlichen Untersuchungen faßt Dubler
das Ergebnis zusammen : « Mögen wir das Basler Bischofswahlrecht

geschichtlich oder dogmatisch prüfen, mögen wir dem Konkordate
Bulle und Breve, Langenthaler Vertrag und Plazet-Formel gegenüberstellen,

so ergibt sich als klares Vertrags-, d. h. Wahlrecht : das

Domkapitel wählt den Bischof frei aus dem Diözesanklerus. Im Interesse
des guten Einvernehmens zwischen Kirche und Staat soll dasselbe

nach der Mahnung des Heiligen Vaters darnach trachten, einen Mann
zu wählen, dessen Charakter eine gute und friedliche Regierung
verspricht ». Trotz diesen vertragsrechtlichen Festlegungen blieb der
« Umfang der Pflicht des Domkapitels, die Genehmheit der
Bischofskandidaten zu berücksichtigen »3, d. h. blieb der Inhalt des Begriffes

1 GS, Bd. VI, S. 376.
2 Einen geschichtlichen Überblick über die Entstehung bietet uns Domann

in « Das Bistum Basel 1828-1928 », Gedenkschrift zur Jahrhundertfeier, Solothurn
1928, S. 6 ff. Die Aktenstücke sind abgedr. in Attenhofer, Bd. II, S. 1 ff. Die
gründlichste Prüfung der rechtlichen Grundlage des Bistums und ihres Zustandekommens

bieten uns Dubler und Isele, S. 52.
3 So definiert Dubler, S. 8, den Begriff minus gratus und fügt hinzu : « minus

gratus ist der der Staatsregierung nicht wohl zugemutet werden darf als Bischof,



— 224 —

minus gratus stetsfort Objekt der bei Bischofswahlen unvermeidlichen
staatlich-kirchlichen Auseinandersetzungen.

Bei der Bischofswahl von 1854 war A. Keller nicht Mitglied der
Diözesankonferenz 1

; er hat sich aber mit ihr in zehn Artikeln durch

19 Nummern des « Bund » unter dem Titel « Briefe eines katholischen
Staatsmannes über die obschwebende Wahl des Bischofs von Basel »

und in der « Fortsetzung der Briefe eines katholischen Staatsmannes »

durch weitere 4 Nummern 2 befaßt. Der Ton, in dem diese Briefe
gehalten sind, ist heute glücklicherweise aus den Gazetten verschwunden 3.

Die ganze Artikelserie ist aus einem solchen Fanatismus heraus

geschrieben und so bar jedwelcher katholischer Auffassung, daß man
dem « katholischen Staatsmann », der die Briefe nicht unterzeichnet,
« weil Freund und Feind seinen Namen an der Feder kennt », doch

einiges Mißtrauen entgegenbringen möchte.
A. Keller geht davon aus, daß es weder Katholiken noch

Protestanten gleichgültig sein könne, wer den Bischofssitz von Basel
innehabe. In den Ereignissen der letzten 25 Jahre habe die Bevölkerung
« die Bedeutung und den Wert eines Bischofs kennen und würdigen »

gelernt ; sie habe « während dieser Zeit Theologie getrieben, und wenn
sie dabei auch große Summen verstudierte und viel Schweiß, Tränen
und Blut vergoß », so habe « sie dafür auch in Kirchensachen mehr
Verstand und Wissenschaft gewonnen, als manche Nation während
eines tausendjährigen historischen Lebens ». Das Ideal eines Bischofs
nach seinen Wünschen zeichnet er im Bilde des verstorbenen Bischofs

weil dadurch das Staatswohl gefährdet würde» (S. 9), es sei dadurch der das

ganze Bischofswahlrecht beherrschende Gedanke ausgedrückt : « Keiner soll
Bischof werden, der eine Gefahr bietet für das gute Einvernehmen zwischen
Staat und Kirche» (S. 10).

1 Aarg. Abgeordnete waren Siegfried und Hanauer ; sie bemühten sich
besonders, eine geschlossene liberale Ständemehrheit zustandezubringen, um so
auch den Bischofssitz mit einem « festen, vaterländisch gesinnten, dem Jesuitismus
feindseligen » Manne zu besetzen. Man tendierte darauf, nur Leu, Vock und
Vögelin allein als genehme Personen zu bezeichnen — bis im letzten Moment
Solothurn das Spiel durchkreuzte und von sich aus den Domprediger Arnold
portierte (s. Ber. der aarg. Diözesanabgeordneten, K. A. A., KW c, G). Karl
Arnold wurde am 4. August 1854 zum Bischof gewählt, über das Überraschende
dieser Wahl vgl. die Komm, der NZZ und des « Schweizer-Boten », abgedr. in
Nr. 217 des «Bund»; ebenso den Art. «Zur Aufklärung» im «Bund», 1854,
Nr. 234.

2 s. «Bund», 1854, Nr. 166-170, 172-176, 178-181, 207-210.
3 Auslassungen wie die in Gebetsform in Nr. 167, im Zentralorgan der

größten Partei des Landes veröffentlicht, können nicht anders als blasphemisch
bezeichnet werden.



— 225 —

Salzmann : « Was er Neues einführte, tat er nur auf Anregung der
Landesbehörden und dann natürlich nur mit ihrem Einverständnis
und unter ihrer Mitwirkung. Wo der Geist des Fortschritts
unaufhaltsam durch den morsch gewordenen Damm hindurchbrach, da

stellte er ihm zwar immer ein Brettlein entgegen, ließ ihn aber hernach

gewähren, wenn er nur nicht erbrauste und großes Geräusch machte
In heiklen Dingen wie in Sachen gemischter Ehen, Klosterangelegenheit
und dgl. gab er confidentielle Räte und Weisungen ; wo sie ohne

Anstand befolgt werden konnten, freute er sich ; wo nicht, da legte
er seinen Willen auf den Altar des Friedens und schwieg »l.

Der Kanton Aargau wünsche einen Bischof, « in dessen
Persönlichkeit der Kanton die Gewähr seiner bisherigen Grundsätze finden
kann »2. Die kanonisch gültige Wahlart im Bistum Basel sei « die

beschränkte, die der Bedingung landesherrlicher Genehmheit
unterworfene ». Das Verfahren aber, wie die landesherrliche Gratuität der

Kandidaten ermittelt werden kann, sei nicht kanonisch vorgeschrieben ;

« die nähere Bestimmung desselben ist die den Diözesanständen von
der Kirche zugestandene Freiheit, ist ein unbestrittenes landesherrliches

Recht, an welchem die Regierungen mit aller Entschiedenheit
festzuhalten gegenüber der Zukunft die heiligste Verpflichtung auf
sich haben »3.

Wie Keller dieses « unbestrittene, landesherrliche Recht »

aufgefaßt wissen will, erhellt aus seinem Kommentar zum Begriff minus

gratus 4 : die Frage gehe gar nicht dahin, « ob ein Kandidat der
Wahlbehörde, d. h. dem Domkapitel, angenehm sein müsse ». Es komme

nur darauf an, « daß die Wahlbehörde schlechterdings und absolut
einen den Ständen genehmen Bischof wählen muß. Sie darf dabei

nicht ihrer Neigung, nicht ihrem eigenen freien Willen folgen, sondern
sie muß sich stets, und unter Umständen sogar entgegen dem eigenen

Wunsche, nach dem Wunsch und Willen des Landesherrn richten »,

sodaß sie in den Fall kommen könne, « sogar einen ihr selbst gar nicht

1 s. «Bund», Nr. 166. 2 Ibid., Nr. 169.
3 Ibid., Nr. 178. Dubler weist aus der Entstehungsgeschichte des Basler'schen

Bischofswahlrechtes (S. 40) und aus dem Umstand, daß die Bestimmungsart des

Begriffes minus gratus nicht näher festgelegt wurde, nach, daß es sich dabei
nicht um ein staatliches Ausschlußrecht handeln kann (S. 52 ff.). Dies erhellt
ja besonders auch das Geständnis des aarg. Sondergesandten : « In bezug auf die
Wahl des Bischofs und der Domherren beharrte Rom mit der gleichen Festigkeit
darauf, daß hierüber nichts unbestimmt gelassen werde ». Zit. Dubler, S. 53.

4 s. « Bund », Nr. 208, 209.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 15



— 226 —

genehmen Kandidaten wählen zu müssen ». Es sei überhaupt gar
nicht von der Gratuität des Kandidaten gegenüber dem Domkapitel
die Rede, « sondern lediglich von der Gratuität desselben gegenüber
den Ständen : der Kandidat muß den Ständen genehm sein ». Keller
lehnt die Formel : « Die Kandidaten sollen der Landesregierung ebenso

angenehm sein, als sie durch größere Würdigkeit und größeren Nutzen
für die Kirche hervorleuchten müssen », als nicht bestimmbar ab ;

minus gratus wolle besagen, das ergebe sich auch aus der Geschichte

der Verhandlungen, « kein Mann, der minder als ein anderer angenehm
sei ». Nur durch eine solche Interpretation hätten sich die Stände
für das beanspruchte Wahlrecht des Bischofs beschwichtigen lassen.

So tatsachenwidrig diese Interpretation A. Kellers ist1, so

charakteristisch ist sie für seine kirchenpolitische Einstellung.

Staat und Domkapitel.

Drei Fragen sind für uns von besonderem Interesse : Kellers
Einstellung zur Entwicklung der Bistumsverhältnisse, sein Begriff der
Gratuität bei Domherrenwählen, seine prinzipielle Einstellung zum
Domkapitel. Nach dem Tode des Domdekans Alois Vock von Sarmenstorf

(1857) fand Keller Gelegenheit, sich bei der Begutachtung der

vom Domkapitel der aargauischen Regierung präsentierten Sechser-

Wahlliste darüber auszusprechen 2.

Die Loslösung des schweizerischen Teils vom Bistum Konstanz
nennt er einen « kurialistischen Gewaltakt ». Im Konkordatsabschluß
der Stände Luzern, Bern, Solothurn und Zug mit Rom vermag Keller
nur den « Sieg der römischen über die schweizerische Diplomatie » zu
erkennen. Nur « unter dem Eindrucke voraussichtlicher Verlegenheiten,
welche dem Kanton aus seiner isolierten Stellung in der Angelegenheit
erwachsen würden, sowie im Hinblick auf den gehässigen konfessionellen

Charakter, welche der Gegenstand bei den beiden Völkerschaften des

Kantons anzunehmen begann », trat Aargau dem Konkordat schließlich

bei.

Dem Kanton Aargau wurde damit das dem Konkordatsstande
Bern bereits zugesagte Mitbestimmungsrecht ihrer Domherren ebenfalls

zugesichert in der Form, daß das Domkapitel eine Sechser-Liste

1 Die beste Widerlegung bietet die prägnante Darstellung vom Gange der
Verhandlungen bei Dubler (S. 40). Päpstliches Ermahnungsbreve, s. Attenhofer,
Bd. II, S. 23.

2 Schreiben an den RR vom 25. Januar 1858, K. A. A., KW c, III, 9.



— 227 —

aufzustellen hat, die Staatsgewalt drei Kandidaten davon streichen
kann und aus den übrig gebliebenen drei der Bischof den Domherrn
bestimmt, die Exhortationsbreven an Bischof und Domkapitel für den

Staat aber keineswegs ein weiteres Ausschlußrecht begründen 1.

Wie bei der Gratuitätsfrage bei der Wahl des Bischofs, so wollte
A. Keller auch bei der Wahl der Domherren in « der den protestantischparitätischen

Regierungen zugesicherten Gratuität effektiv das volle
Äquivalent des direkten Wahlrechts » sehen 2. Streichungsrecht und
Exhortationsbreven hätten die Tendenz, « wesentlich ein gleiches
Resultat durch Vermittlung kirchlicher Organe herbeizuführen, wie
selbes erfolgen würde, wenn die bzgl. Wahlen durch die Regierungen
unmittelbar selbst vor sich gingen »3. Wie sich A. Keller seine

Domherrenwahl vorstellt, hat er in seinen bereits zitierten «Briefen
eines katholischen Staatsmannes » eindrücklich geschildert4 : Das

Domkapitel müsse « die sechs der Regierung für die Stelle Angenehmsten
auf den Vorschlag bringen und « mit aller Sorgfalt verhüten, daß es

dies nicht unterlasse ». Das Domkapitel habe die kanonische

Verpflichtung, diese Männer kennen zu lernen und bei der Regierung
sich nach ihnen zu erkundigen. « Wenn nun das Domkapitel erfahren

hat, wer diese sechse sind, und sie haben die kirchliche Qualifikation,
so muß es sie als diejenigen auf den Vorschlag setzen, nach welchen
der Regierung alle übrigen Geistlichen des Kantons für die Stelle

weniger angenehm sind ». Die Regierung habe sodann « das weitere
Recht, von diesen bereits angenehmer als alle andern Kantonsgeistlichen
erklärten sechsen noch drei, welche ihr für die Stelle minder genehm
als die drei andern sind, zu streichen. Denn es soll kein minder Genehmer,
sondern es dürfen nur die drei Genehmsten dem Bischöfe zur Wahl
vorgeschlagen werden ». Über diese Bedeutung und Anwendung des

Breves seien die Regierungen bei der Errichtung des Bistums
vollständig im klaren gewesen. « Man erkannte eben darin das Äquivalent
des direkten landesherrlichen Wahlrechts ». Rom habe also den
paritätischen Ständen « die Realität und dem Bischof die Formalität des

Wahlaktes » zugestanden. Aber auch der Bischof habe ein päpstliches

1 s. Dubler, S. 72 ff. Nach 1885 ging das staatliche Eliminationsrecht des
Kantons Aargau an den kath. Synodalrat über.

2 Weil diese Wirkung aus der Wahlliste des Domkapitels von 1857 nicht
herausgebracht werden konnte, beantragte Keller Nichteintreten und Adaktalegen
dieser Liste « und zwar ohne Erwiderung an das Kapitel ».

3 s. Gutachten Kellers vom 14. Oktober 1862, K. A. A., KW c, III, 11.
4 s. «Bund», Nr. 210.



— 22» —

Breve, das ihm gebietet, «keinen der Regierung minder genehmen
Kandidaten zu wählen. Wenn ihm daher die drei von der Regierung
auf der Vorschlagsliste des Kapitels belassenen Kandidaten zur Wahl
präsentiert werden, so hat er, damit er keinen minder Genehmen

(minus gratus) wähle, vor der Wahl die Regierung anzufragen, welcher

ihr von den dreien der für die erledigte Stelle Genehmste sei ». Gemäß

der kanonischen Bedingung der Gratuität habe die Regierung auch

gegenüber dem Bischof das Recht zu sagen : « So wie die sämtlichen

uns sonst genehmen Kantonsgeistlichen dennoch für die erledigte
Stelle uns minder angenehm waren, als die sechs vom Kapitel
Vorgeschlagenen, und dann die aus diesen Sechsen von uns gestrichenen
Drei wieder minder angenehm waren als die drei auf der Liste
Belassenen, sind uns von diesen Dreien die Herren A und B minder
angenehm als Herr C. Hiernach können von den sechs selbst mit
Konsens der Regierung auf den Vorschlag des Domkapitels gebrachten
Kandidaten fünf minder angenehm (minus grati) sein. Somit haben
alle Fünf das von den päpstlichen Breven geforderte Requisit der
Gratuität nicht und dürfen darum auch nicht gewählt werden. Die
Wahl des Bischofs ist auf den einzigen Kandidaten C. beschränkt
und diesen muß er nach kanonischer Verpflichtung eben wählen ».

Freilich, so schließt Keller, seien « Bischof und Domkapitel zur bloßen

Wahlmaschine, zu willenlosen Organen der betreffenden Regierungen »

geworden ; — aber das sei « die ganz natürliche, ihnen von Rechts

wegen gebührende Stellung in der Sache ». Und er hofft, « die

Regierungen werden künftig nicht ermangeln, dem Domkapitel in
Festhaltung ihres Rechts mit aller Entschiedenheit zu zeigen, was im
Bistum Basel bzgl. die Wahl der Domherren Rechtens sei ».

Diese Berufung auf das Recht wirkt geradezu grotesk, wenn wir
in einem Gutachten Kellers an die Regierung lesen : « Da der Aargau
kein Konkordatsstand ist, so wird er sich seine Exegese selber

machen »1.

Hatte Keller 1857 eine Wiederbesetzung der vakant gewordenen
Domherrenstelle durch den Kanton Aargau abgelehnt, so drang er

nach einer weiteren Vakanz 1862 auf eine umso raschere Besetzung.
Die prinzipiellen Erwägungen, auf die er seine Forderung stützt,
beleuchten seine grundsätzliche Einstellung zum Domkapitel2. Für

1 Schreiben Kellers vom 14. Oktober 1862, K. A. A., KW c, III, 11.
2 Vgl. z. folg. Kellers Gutachten vom 14. Oktober 1862.



— 229 —

Keller ist der Domherr der Gesandte der Regierung beim Bischof,
der die Ansichten seiner Regierung vertreten soll. Er soll « das Organ
sein, durch welches diese ihre Wünsche und Ansichten dem bischöflichen

Ordinariate mitteilt und zur Geltung zu bringen sucht », indem

so manche Schwierigkeiten vermieden werden könnten, « wenn einer

der Räte des Bischofs in angemessener Weise über die Sachlage und
über die eigentlichen Absichten der Regierung die rechtzeitigen und

gehörigen Aufschlüsse erteilte ». Praktisch käme es also nach A. Keller
auf einen Gesandten heraus, der die regierungsrätliche Kirchenpolitik,
wie sie aus den Gutachten des katholischen Kirchenrates hervorgeht,
beim bischöflichen Stuhl durchzusetzen suchte. Es ist richtig : ein

« solcher Repräsentant » gebrauchte allerdings « die zu seiner
Doppelstellung erforderlichen Eigenschaften ».

Eine Wiederbesetzung der aargauischen Domherrenstellen wünscht
Keller besonders hinsichtlich der kommenden Bischofswahl, der «

wichtigsten Verhandlung » des Domkapitels. Einen Einblick in die

Zielstrebigkeit und Weitsichtigkeit der Kirchenpolitik A. Kellers und in
seine Wertung des Domkapitels gibt uns folgende Berechnung, die er
anstellt : Das Domkapitel zähle gegenwärtig « auf 14 Stimmen, 3 von
Luzern und 1 von Solothurn in unserem Sinne gute. Wenn Solothurn
seine vakante Stelle, was zu erwarten, gut besetzt und die 2 aargauischen

Stellen im gleichen Geiste ausgefüllt würden, so hätten wir
schon ein Gleichgewicht, und ebensobald als der gegenwärtig noch

lebende dritte aargauische Domherr mit Tod abginge, könnte dieser

Richtung die Mehrheit verschafft werden. Es ist ohnehin merkwürdig
und nur einem auffallenden Indifferentismus zuzuschreiben, daß,

während unser Bistum fast lauter liberale Kantonsregierungen hat,
das teils mittelbar, teils unmittelbar von denselben gewählte
Domkapitel in seiner großen Mehrheit ultramontan besetzt ist. Heißt das

nicht, die Schwierigkeiten sich selber bereiten ».

Der allzurasche Tod des Bischofs Karl Arnold * machte nicht nur
die Besetzung der vakanten Domherrenstellen unmöglich 2, er zerstörte
auch den ganzen Plan Kellers.

1 Er starb am 17. Dezember 1862. A. Keller schrieb ihm im « Schweizer-
Boten », Nr. 303, einen Nachruf : « Wo er nicht durch andere beirrt wurde, fand seine

Milde, seine Bescheidenheit, seine Liebe zum Frieden immer den richtigen Weg ».

2 Das Recht der Domherrenwahl stand wohl dem Bischof, nicht aber dem
Bistumsverweser zu. Die Wahl wurde im Frühling 1864 von Bischof Lachat
vorgenommen (s. Schreiben des Bischofs Lachat vom 20. März 1864 an die aarg.
Regierung, K. A. A., KW c, III, 168).



— 230 -
Staat und Priesterseminar.

Art. 8 der Übereinkunft vom 26. März 1828 stellte das Seminarrecht

des Bistums Basel auf folgende Grundlage : Der Bischof errichtet
in Solothurn ein Seminar, die Stände liefern die Aussteuer ; andere

Seminarien errichtet der Bischof bei Notwendigkeit, jedoch nur im
Einverständnis mit den betr. Regierungen, welche ebenfalls die
Aussteuer liefern. Leitung und Verwaltung der Seminarien liegen
ausschließlich beim Bischof im Verein mit vier Domherren K

A. Keller hatte seine « Briefe eines katholischen Staatsmannes »

mit der Forderung einer « freiem, toleranteren, vaterländischeren, von
den Neujesuiten emanzipierten Bildung der jungen Theologen »

geschlossen und auf die « furchtbaren Rückschritte der ausländischen

Schulen der Theologie », an denen man « nirgends mehr eine Spur von
der früheren freien Richtung » konstatieren könne, hingewiesen. Nachdem

die « große Idee einer eidgenössischen Hochschule bedauerlicher
Weise wieder auf lange Zeit zu Wasser geworden » sei, müsse «

unerläßlich auf die Herstellung einer katholisch-theologischen Lehranstalt
im Vaterlande gedrungen werden. Nirgends aber kann sie leichter
errichtet und nirgends besser plaziert werden als im Bistum Basel.

Ihre Anregung und einleitende Besprechung scheint mir daher unter
den gegebenen Umständen eine der wichtigsten und dringendsten
Aufgaben unserer Diözesankonferenz geworden zu sein. Eine Zeit
finsterer Tendenzen ist aller Orten angebrochen. Wollt Ihr warten,
bis sie die böse Lust an Euch gebüßt Man errichte, mit den

notwendigen Lehrstühlen der philosophischen, historischen und
philologischen Hilfswissenschaften umgeben, in Luzern eine tüchtige
Lehranstalt für die wissenschaftliche oder theoretische Theologie und in
Solothurn ein tüchtiges Diözesanseminar mit der praktischen Theologie

»2. Beide Wege, die Keller hier weist, — die Gründung einer

katholisch-theologischen Lehranstalt und die Eröffnung eines

Priesterseminars — wurden versucht, um eine Heranbildung der Theologen

im Geiste des liberalen Staates zu ermöglichen.
Die Idee einer katholisch-theologischen Lehranstalt geht auf den

1 Über das grundlegende Seminarrecht vgl. Dubler, S. 79 ff. ; Isele, S. 306 ff.
Zum folgenden vgl. besonders : Schmidlin Schmidlin, Geschichte des
Priesterseminars im Bistum Basel, Luzern 1911 ; Duret Duret, Aktenmäßige Beleuchtung
des Bistum Baseischen Seminarfrage, Solothurn 1870.

2 «Bund», 1854, Nr. 181.



— 231 —

Berner Schultheißen Neuhaus zurück 1 und bezweckte die « Bildung
katholischer Priester in einem Geiste, der das Vaterland von
ultramontanen Eingriffen zu sichern geeignet sei »2. Aargau trat für die
Idee ein, wandte sich aber dagegen, daß diese Lehranstalt in Solothurn
errichtet werde3, weil er es « der Lehrfreiheit einer theologischen
Anstalt, welche doch das Lebenselement und die Grundbedingung
eines ersprießlichen Wirkens derselben sein soll, durchaus nicht
zuträglich erachten könne, daß dieselbe am Sitze der bischöflichen Kurie
errichtet werde, von der aus ein entschiedener Einfluß auf die Richtung
der Lehranstalt sich früher oder später notwendig und gewiß und zum
Nachteil ihrer freien pädagogischen Entwicklung geltend machen
würde ». Nach dem Krieg von 1847 erhielt die Idee neue Zugkraft ;

man diskutierte selbst um eine katholische Universität. Laut Protokoll4
formulierte der Vertreter der Waadt, Eytel, wie folgt : « Wir haben
also eine katholische Universität nötig, die frei sei von
Ultramontanismus. Außer der Tüchtigkeit in ihren speziellen Fächern ist
die liberale Gesinnung der Professoren für uns das Wichtigste ».

Der aargauische katholische Kirchenrat erachtete in seinem
Gutachten vom 27. September und 16. November 18485 — die von
A. Keller stammen dürften — mit Rücksicht auf « die praktische
Seelsorge », die Bedeutung des « nationalen Staatskirchenrechts » und
der « nationalen Kirchengeschichte die Errichtung einer gemeinsamen
katholischen Lehranstalt in der Schweiz als ein höchst dringendes,
länger nicht mehr abzuweisendes Bedürfnis », da ohne sie « die Schweiz

nie einen vaterländisch oder national, sondern immer nur einen römisch

gebildeten Klerus » erhalten werde. Diese Lehranstalt soll mit der

eidgenössischen Hochschule verbunden werden6. Mit dem Plan einer

eidgenössischen Hochschule ging denn auch die Idee einer
katholischtheologischen Lehranstalt unter7.

1 s. die vertrauliche Zuschrift Berns an die Stände Aargau, Solothurn,
Thurgau, Baselland, Schaffhausen vom 13. Juni 1845 und die Antwort Aargaus
an Bern vom 19. Juni, K. A. A., KW c, IV, 1, 3.

2 Schreiben Berns an die Stände vom 27. Sept. 1847, K. A. A., KW c, IV, 9.
3 s. Instruktion an die Tagsatzungsabgeordneten vom 4. Oktober 1847,

K. A. A., KWc, IV, 12.
4 Konferenz vom Februar 1848 in Bern, S. 10, K. A. A., KWc, IV, 17.
5 K. A. A., KWc, IV, 19.
6 Vgl. Votum Segessers vom 24. Jan. 1854 im NR «über Errichtung einer kath.-

theol. Fakultät an der projektierten eidg. Hochschule », Kl. Schriften, Bd. Ill, S. 80. ff.
7 Zu diesem Ausgang trug besonders die Rivalität zwischen Solothurn und

Luzern, die beide die Lehranstalt haben wollten, bei. In der Form der christ.-



— 232 —

Umso intensiver verlegte man sich nun darauf, das laut Vertrag
geforderte Diözesanseminar im Sinne des liberalen Staates zu gestalten.
Übertriebene Forderungen staatlicherseits — der Staat beanspruchte
selbst die Wahl der Seminarvorsteher und die Seminarleitung — hatten
der Diözese während der Regierung Salzmanns das ihr vertragsrechtlich
zugesicherte Seminar vorenthalten, da der Bischof lieber kein Seminar
wollte als eines, das die ganze Erziehung und Heranbildung des Klerus
dem Staate ausliefern würde 1. Wenn Keller später mit Hinweis auf
Bischof Salzmann, der auch kein Seminar gehabt habe, die
Notwendigkeit und Dringlichkeit eines solchen bezweifeln wollte, so ist
das eine mutwillige Verdrehung der Tatsachen 2.

Die Diözesankonferenz vom 10.-20. Juli 1855 in Bern ernannte
eine Kommission, die einen Seminarentwurf vorlegen sollte, und setzte
sie zusammen aus den Herren Blösch (Bern), Lack (Solothurn) und
A. Keller. Der von Keller redigierte Entwurf fand die Zustimmung
der Kommission. « Drei Hauptmomente » hätten sich als maßgebend
dargestellt, berichtet A. Keller an seine Regierung 3

: « 1. der Vorbehalt
unbeschränkter Konvenienz, im Falle das zu erstellende Institut der

hierseitigen Forderungen nicht genügte ; 2. ein entscheidender Einfluß
der Regierungen auf die Wahl des Regens oder der gesamten
Vorsteherschaft der Anstalt ; und 3. die volle und unbeschränkte
Anwendung des jus inspectionis et cavendi, wie dasselbe im Zusatzartikel
zum Grundvertrag von den Diözesanständen feierlich vorbehalten und
gegenseitig gewährleistet » sei. Zum Entwurf selbst führt Keller aus :

In § 4 werde den Diözesanständen « ein von der Kurie wohl nirgends
zugestandener Einfluß auf die Wahl des Regens eingeräumt » 4, und
die §§ 9-11 sicherten « den Regierungen das jus inspectionis et cavendi
in ausgedehntestem Maße zu ». Keller sah eine von der
Diözesankonferenz für drei Jahre gewählte Aufsichtskommission vor « zur

kath. Fakultät an der Berner Universität wurde die Idee schließlich doch noch
Wirklichkeit, wenn auch auf anderer Grundlage.

1 Über die Bemühungen des Bischofs Salzmann um ein Seminar s. Schmidlin,
S. 17 ; Duret, S. 8 ff.

2 s. « Schweizer-Bote » vom 5. Mai 1858, Nr. 107.
3 Schreiben vom 23. Oktober 1855, K. A. A., KWc, I.
4 § 4 sah vor, daß der Bischof Regens und Subregens aus der Weltgeistlichkeit

ernennt mit der Einschränkung : « Es dürfen jedoch nur solche Männer
zu diesen wichtigen Stellen gewählt werden, welche der Mehrheit der Stände
genehm sind. Die Namen der Kandidaten werden daher jeweilen vor der Wahl
der Diözesankonferenz voreröffnet, worauf diese sich über die Gratuität derselben
ausspricht ».



- 233 —

rcglementarischen Beaufsichtigung der Wirksamkeit, der wissenschaftlichen

und disziplinarischen Richtung sowie des gesamten innern Lebens
der Anstalt ». Als Bedingung für den Eintritt ins Seminar war eine
« förmliche Bewilligung » der Regierung vorgesehen.

Dieser Keller'sche Entwurf erhielt am 28. Juli 1857 die Zustimmung
der Berner Diözesankonferenz ohne wesentliche Abänderung1. Von
Rom wurde er als dem Bistumskonkordat widersprechend verworfen 2.

— Auch der Bischof hatte verschiedene Vorbehalte gemacht3. —
Nun verweigerte Aargau eine weitere Mitwirkung, « weil neue

Unterhandlungen über die Seminarfrage lediglich durch die unbefugten
Übergriffe der Nuntiatur und des päpstlichen Stuhles in ein vertragsgemäß

zwischen den Diözesanständen und dem Bischof allein zu regeln

gewesenes Verhältnis, veranlaßt wurden » 4. So sahen sich die übrigen
Stände auch hier wie bei der Bistumsorganisation wiederum gezwungen,
allein vorzugehen. Das Ergebnis dieser Verhandlungen war die Seminar-
Konvention vom 17. September 1858 5. A. Keller sah das Gefährliche
dieses neuen Entwurfes 6 besonders in der « Richtung, wie die

Anerkennung des Plazets in jeder Weise umgangen werden wolle ». Allein
A. Kellers Antrag auf Verschiebung der artikelweisen Beratung blieb
in Minderheit, und die Konvention wurde gutgeheißen 7.

Durch Gutachten Kellers vom 4. November 18588 beantragte
der katholische Kirchenrat der Regierung Ratifikation der Übereinkunft

unter Vorbehalt des Rechts, ein eigenes Seminar errichten zu
dürfen, der Geltendmachung des jus inspectionis et cavendi in seiner

vollen Ausdehnung, der sofortigen Ernennung einer staatlichen Auf-

1 s. Abgeordneter-Ber. Kellers vom 29. Juli 1857, K. A. A., KWc, I, 51.
2 Vgl. Schreiben des Bischofs vom 28. April 1858 an die Regierung von

Solothurn, K. A. A., KW c, I, 69.
3 s. Schmidlin, S. 71 f.
4 s. Erklärung des aarg. Abgeordneten Keller an der Diözesankonferenz

vom 28. Juli 1858, Konf.-Prot., K. A. A., KWc, I, 76; s. auch Gutachten des
kath. KR vom 8. Mai 1858, K. A. A., KWc, I, 70. Zu dieser Haltung trug auch
der nun akute Ehekonflikt bei.

5 Schmidlin, S. 105 ff., hat die verschiedenen Entwürfe vergleichend
zusammengestellt.

6 Die Neuerungen, d. h. das Entgegenkommen gegenüber dem Bischof
lagen im Wegfall der Berufung auf den einseitigen Grundvertrag im Ingreß,
annehmbarere Formulierung betr. Wahl des Regens und Subregens, Milderung
der staatlichen Aufsicht, Ausnahme der Statuten der religiös-sittlichen Disziplin
von der staatlichen Genehmigung.

7 s. Diöz.-Konf.-Prot. vom 16.-17. September 1858, K. A. A., KWc, I, 83.
8 K. A. A., KW c, I, 87.



— 234 -
Sichtskommission und unter der Bedingung, « daß diese neu vereinbarte
Übereinkunft, in Wahrung der bischöflichen und staatlichen Rechte,
weder der Nuntiatur noch einer andern Autorität zur Ratifikation,
Interpellation oder sonstigen Rückäußerung unterstellt werde ». Der
Regierungsrat beantragte in diesem Sinn auch wirklich eine « bedingte
Ratifikation »l. Der Kommissionsbericht vom 5. September 1859 2

lehnte eine solche als unmöglich ab, wies auf den formellen Unterschied
der ersten und zweiten Übereinkunft hin — « die frühere Übereinkunft
ist nämlich lediglich aus dem Standpunkte der Diözesanstände als

Kontrahenten, mit Ausschluß des Bischofs, getroffen worden, während
in dem vorliegenden Vertrage nun auch der Bischof als Mitkontrahent
erscheint » — und hielt eine Ratifikation nur möglich, wenn das jus
inspectionis et cavendi in seiner ganzen Ausdehnung zugestanden
werde. In diesem Sinne hat auch der aargauische Große Rat am
5. September 1859 die Übereinkunft verworfen3.

Die nächsten Bemühungen Kellers galten dem Versuch, den

Kanton Aargau aus seiner isolierten Stellung herauszubringen. Allein
sowohl seine Werbungen um die Gunst Berns 4, als die auf Ersuchen
Kellers vom Stande Solothurn unternommenen Bemühungen, den
Bischof im Sinne Aargaus zum Nachgeben zu bewegen, waren ohne

Erfolg 5.

Um nun einerseits den Bischof von seiner Weigerung, den aargauischen

Theologen den Besuch des provisorischen Seminars in Zurzach 6

zu gestatten, abzubringen und anderseits ihn für die aargauischen
Forderungen an das Diözesan-Priesterseminar nachgiebig zu machen,

glaubte der Regierungsrat in dem im Bistumsvertrag vorbehaltenen
Recht auf ein eigenes Seminar das richtige und einzige Mittel gefunden
zu haben, und beauftragte am 23. November 1859 A. Keller, auf die

morgige Sitzung einen « Dekretsentwurf zur Errichtung eines eigenen

1 K. A. A., GrR-Akten 1859, RR-Prot. 1858, Nr. 2689.
2 K. A. A„ GrR-Akten 1859, Nr. 630.
3 GrR-Prot. 1859, Nr. 630.
4 RR-Prot. 1859, Nr. 2399.
5 Über die Verhandlungen Solothurns mit dem Bischof s. die Briefe von

W. Vigier vom 28. Oktober und 11. November 1859, K. A. A., KW c, I, 120 und 122.
6 In den Jahren 1857 und 1858 waren im Chorherrenstift Zurzach

provisorische Seminarkurse durchgeführt worden. Diese Seminarkurse begründete
Keller später damit, man habe « einerseits dem Wunsche des Bischofs entgegenkommen,

anderseits in der Frage des gemeinsamen Diözesanseminars eine freiere
Stellung gewinnen » wollen (s. Gutachten vom 8. Mai 1870, K. A. A., KW,
Bistumsakten I, 45).



— 235 —

aargauischen Priesterseminars » vorzulegen 1. Keller scheint den Mangel
jedwelcher Begründung eines solchen Vorgehens eingesehen zu haben ;

wenigstens dringt er in seinem Begleitschreiben zum Dekretsentwurf
auf die Notwendigkeit, « dem Dekret eine faktische Begründung zu
geben, aus welcher die in den Verträgen vorausgesetzte, unter
Umständen gebotene Notwendigkeit der Errichtung eines eigenen Kantonalseminars

gebieterisch hervortritt » 2. Die Botschaft des Regierungsrates
vom 25. November 1859 3 und der Dekretsbeschluß des Großen Rates

vom 30. November i860 sehen diese Notwendigkeit im einseitigen
Vorgehen der Diözesankonferenz. An den Verhandlungen dieser
Konferenz nahm Aargau nicht mehr teil4.

Die Entwicklung dieses Streites zeigte jedoch immer deutlicher,
daß Aargau in Überschätzung seines Einflusses auf die Mitstände und
der eigenen Kraft mit seinen übertriebenen Forderungen sich in eine

höchst ungünstige Isolierung hineinmanövriert hatte : einigermaßen
ehrenhaft herauszukommen 5 war der einzige Sinn aller weiteren
Maßnahmen.

Als der Bischof mit Schreiben vom 1. Mai 18616, gestützt auf
Art. 8 der Bistumsübereinkunft und unter Hinweis auf die Priorität
des Diözesanseminars, ein aargauisches kantonales als « nicht
notwendig » ablehnte, wozu ihn die speziellen Umstände noch besonders

veranlaßten, gab das der aargauischen Regierung die willkommene
Gelegenheit, die Vermittlung der Diözesankonferenz anzurufen 7. Der
Diözesankonferenz, die die Zustimmung zu einem aargauischen
Kantonalseminar verweigerte, gelang es, einen vermittelnden Ausweg zu
finden : der Bischof gab die beruhigende Erklärung ab, daß er auch

die Statuten der religiös-sittlichen Disziplin den Diözesanständen zur
Einsichtnahme unterbreiten werde, wogegen aber die Diözesankonferenz

1 RR-Prot. 1859, Nr. 2399.
2 Schreiben vom 24. November 1859, K. A. A., KWc, I, 125.
3 s. GrR-Prot. 1859, XIII, Nr. 653.
4 s. Kellers Begutachtung der Einladung zur Seminarprüfung und

Diözesankonferenz vom 3. August i860, K. A. A., KWc, I, 144.
5 Schon am 19. November 1859 stellt sich Keller die Frage, was nun weiter

zu tun sei, und meint « es dürfte sich mit der Ehre des Kantons nicht wohl
vertragen, sich noch einmal, und zwar jetzt gleichsam bittweise an die Diözesanstände

des beschlossenen Seminars um nachträgliche Aufnahme oder sonstige
Beihilfe zu wenden». K. A. A., KWc, I, 119.

6 K. A. A., KWc, II, 10.
7 Der Instruktionsentwurf stammt von A. Keller und enthält bereits die

Drohung des Austritts aus dem Bistumsverband. K. A. A., KW c, II, 26.



— 236 —

durch Erklärung im gleichen Protokoll festlegte : « daß unter
Einsichtnahme dasjenige zu verstehen sei, was das Staatskirchenrecht
unter dem Ausdruck Visum versteht »1. Am 9. November 1861

beschloß darauf der aargauische Große Rat dem Diözesanseminar
beizutreten.

Damit war die Einheit der liberalen Diözesanstände 2 auch taktisch
wieder hergestellt. Grundsätzlich hatten nie Differenzen bestanden :

wenn die Ständemehrheit der Seminarkonvention von 1858 zustimmte,
so tat sie es im Glauben, daß sich auch in diesem Rahmen das liberale
Seminar verwirklichen lasse. Interessant ist unter diesem Gesichtspunkt
ein Brief Vigiers vom 28. Oktober 1859 3> m dem er A. Keller versichert,
wie sehr es ihn als auch alle andern Diözesanstände freuen würde,
« wenn Aargau ebenfalls beitreten und an der Gründung eines
vaterländischen fteisinnigen4 Seminars mitwirken würde ». Das Seminar
wurde auch in dem Momente von den liberalen Ständen aufgegeben,
als sie sich überzeugen mußten, daß der liberale Staatsgeist nicht gegen
den Geist der Kirche aufkommen konnte, und daß das Seminar den
staatlichen Anstrengungen zum Trotz nicht die Richtung nahm, die
der Tendenz der Staatstheologen genehm gewesen wäre 5. Darin liegen
die wahren Gründe, die zur vertragswidrigen gewaltsamen Aufhebung
des Seminars von Seite der liberalen Ständemehrheit6 führten : die
Morallehrbücher von Gury und Kenrick 7 waren nur Vorwand. Da
« das Seminar den vom ihm gehegten Erwartungen nicht entspreche
und unter den gegenwärtigen Verhältnissen auch in der Folge nicht
zu entsprechen vermöge », war auch die einzige Begründung, die Keller
seinem Antrag auf Rücktritt von der Seminarkonvention in der
entscheidenden Diözesankonferenz vom 2. April 1870 beizubringen ver-

1 s. Diöz.-Konf.-Prot. vom 31. Juli, 1861, S. 20, K. A. A., KWc, V, 5.
2 Liberal waren alle Diözesanstände bis auf Zug ; 1870 wurde dann auch

in Luzern die liberale Mehrheit gestürzt.
3 K. A. A., KWc, I, 122.
4 Von Vigier selbst unterstrichen.
5 s. Duret. S. 49 ff.. Schmidlin, S. 118 ff.
b Zug opponierte einer Aufhebung.
7 Mit ihnen befaßte sich A. Keller in seinen Schriften : « Die Moraltheologie

des Jesuitenpaters Gury als Lehrbuch am Priesterseminar des Bistums Basel 0

und « Ein zweiter Gury oder die Moraltheologie von Kenrick als Ersatz für
diejenige des Jesuitenpaters Gury am Priesterseminar zu Solothurn ». Vgl. auch
Keiser, Antwort auf Dr. A. Kellers Schrift, Die Moraltheologie des Jesuitenpaters
Gury, sowie « Augustin Keller, der moderne Moralist. Von einem Katholiken
aus dem Aargau 1, Luzern 1870.



— 237 —

mochte *. Konnte man keine liberale Theologenerziehung erreichen,
so sollte wenigstens die kirchliche verhindert werden. Deshalb auch
der weitere Antrag Kellers, dem Bischof die Errichtung eines neuen
Priesterseminars ohne Mitwirkung der Stände unter der Drohung des

Rücktritts vom Bistumsverband zu verbieten 2.

So fiel das Diözesanseminar des Bistumsvertrages am 2. April 1870 3,

während der Bischof selbst am vatikanischen Konzil in Rom war,
als erstes Opfer des anhebenden Kulturkampfgeistes.

III. KAPITEL.

Der Kulturkampf.
1. Syllabus und vatikanisches Konzil.

Dem aufklärerisch liberalen Geist des XIX. Jahrhunderts, wie er

in der aargauischen Kirchenpolitik Gestalt annahm, setzte die katholische

Kirche zwei gewaltige Dämme entgegen : in der Enzyklika
vom 8. Dezember 1864 und dem Syllabus wandte sie sich gegen den

kirchenfeindlichen Zeitgeist, der sich im «Begriff der absoluten
Souveränität zum obersten Prinzip des Staatsrechtes » erhoben hatte4 ;

das vatikanische Konzil5 aber brachte die bedeutendste innerkirchliche

Entscheidung, indem es die gallikanisch-febronianisch-wessen-
berg'sche Richtung endgültig « aus der katholischen Kirche als

zulässige theologische Lehrmeinung auszuschalten » vermochte 6, und so

dem katholisch-kirchlichen Lehrgebäude den einzig möglichen Schluß-

1 Diöz.-Konf.-Prot, vom 2. April 1870, K. A. A., KW, Bistumsakten, I, 40.
Die gleiche Begründung schlug A. Keller auch für die Mitteilung an den Bischof
vor (s. Gutachten vom 26. April 1870, K. A. A., KW, Bistumsakten, I, 41).
Vigier hatte auf den Vorabend der Konferenz zu einer Besprechung der « gleich-
gesinnten Stände 1 eingeladen (s. Schreiben vom 26. März an Keller, K. A. A.,
KW, Bistumsakten, I, 6).

2 s. Gutachten Kellers vom 26. April 1870.
3 Der aarg. GrR stimmte am 20. Mai 1870 auf Begutachtung Kellers hin zu

(s. GrR-Prot. 1870, Nr. 1131) ; vgl. auch Kellers Gutachten vom 8. Mai gl. J.,
K. A. A., Bistumsakten, I, 45.

4 Segesser, Kl. Schriften, Bd. I, S. 284.
5 Vgl. zum Folgenden besonders Butler Butler, Das vatikanische Konzil.

Übersetzt von Hugo Lang, München 1933 ; Holenstein Holenstein Th., Die
konfessionellen Artikel und der Schulartikel der schweizerischen Bundesverfassung,
Ölten 1928.

6 Butler, S. 30.



— 238 —

stein aufsetzte. Daß der Liberalismus dagegen aus allen Kräften
anrannte, ist nur zu begreiflich ; die Kirche hatte durch diese

Entscheidungen die Quadern gesetzt, an denen sich der welterobernde
Einfluß der liberalen Idee brach ; vor allem aber waren die innerkirchlichen

Verhältnisse klare und unzweideutige geworden, indem die
« liberalen Katholiken » das Vatikanum zum Anlaß nahmen, die

Lostrennung von der Kirche, die sie innerlich schon längst vollzogen
hatten, nun auch nach außen kundzutun. Die Führung, die A. Keller in
diesem Jahrzehnte langen innern Kampfe innehatte, behielt er auch
bei, als sich daraus ein offener Krieg gegen die römisch-katholische
Kirche entwickelt hatte.

Auf Antrag des katholischen Kirchenrates wurde dem
Fastenhirtenbrief des Bischofs von Basel von 1865, dem die päpstliche
Enzyklika von 1864 vorgedruckt war, das Plazet verweigert und so

die Promulgierung unterbunden.
Wie die übrigen Regierungen katholischer oder paritätischer Staaten,

hatte auch der Schweiz. Bundesrat auf die Zirkularnote des bayrischen
Ministerpräsidenten, Fürst Hohenlohe, präventive Maßnahmen betr.
das vatikanische Konzil abgelehnt. Diese Ablehnung begründete der
Bundesrat im Geschäftsbericht von 1869 : « Bei unserer Schlußnahme
leitete uns der Gedanke, daß die innere Lebenskraft des Schweiz. Staates
und seiner Kultur stark genug ist, um allen Gefahren zu begegnen,
die demselben aus dem Konzil erwachsen könnten, und daß man also

getrost der Kirche ihre volle Freiheit lassen dürfe, sich zu vereinigen
und nach Gutdünken ihre Angelegenheiten zu ordnen. Je liberaler
wir uns dieser Frage gegenüber verhielten, umso mehr bleibt uns die

Berechtigung, eintretendenfalls einem Mißbrauch der Freiheit fest

entgegenzutreten »1.

Es war A. Keller vorbehalten, das vatikanische Konzil und seine

Beschlüsse zum Objekt der Tagespolitik und zum Vorwand eines

verschärften Kampfes gegen die katholische Kirche zu machen. Schon

am 10. Februar 1870 suchte der katholische Kirchenrat den Regierungsrat

zu einem initiativen Vorgehen zu veranlassen « mit Rücksicht auf
die Folgen, weiche das gegenwärtig in Rom tagende ökumenische

Konzil je nach seinem Verlauf für die staatlichen Einrichtungen haben

kann und mit Rücksicht auf die unbekannte Haltung, welche der in
Rom weilende Bischof von Basel gegenüber der beabsichtigten Infalli-

1 Holenstein, S. 18, Anm. 29.



— 239 —

bilitätserklärung des Papstes nimmt »1. Ohne Erfolg. Unterm 17. März
ersucht er den Regierungsrat neuerdings « auf die Angelegenheit des

Konzils und die Stellung des Bischofs von Basel auf demselben
zurückzukommen und eine Schlußnahme zu fassen, welche die Rechte des

Bistums und die Wohlfahrt des konfessionellen Friedens wahrt »2.

Gleichen Tags schrieb Keller an Nationalrat Weder in St. Gallen 3
:

« Sind die Katholiken der freien Schweiz, Laien und Priester
ausgestorben Ist das Land der alten Eidgenossen, die einst den
Interdikten der Tiara und der Krummstäbe so kühnen Trotz geboten, zu
einem Kirchhof geworden Enzyklika, Syllabus, Exkommunikationsbulle,

dogmatisierter Syllabus Gegen hundert neue Glaubenslehren

Bann und Verfluchung der ewigen Rechte der Vernunft und der
Volksfreiheit Endlich die Blasphemie göttlicher Unfehlbarkeit auf einem

menschlichen Kirchenstuhl Die ganze vernünftige Welt ist empört
über die Greuel an Heiliger Stätte. Nur in der Republik der beschneiten

Alpen regt sich kein Mann Ich fühle es in allen Nerven, es sei

hohe Zeit, daß wieder etwas geschieht, Tausende und Tausende im
Lande warten auf das Losungswort. Wie, wenn drei greise Häupter :

Du, Kasimir Pfyffer und ich, diese providentielle Aufgabe übernähmen
Überlege die Frage und tue mir bald Deine Meinung kund ».

Für die Abgeordneten an die Diözesankonferenz aber wurde vom
Regierungsrat ein Instruktionsentwurf Kellers4 genehmigt, der sie

verpflichtete, « mit aller Entschiedenheit zu Schlußnahmen
mitzuwirken, die geeignet sind :

1. dem Bischof von Basel die Ansichten der Diözesanstände und
die öffentliche Meinung des Bistums über seine bisherige Haltung auf
dem Konzil gegenüber den besonderen Verhältnissen, den Bedürfnissen
und den allgemein ausgesprochenen Erwartungen der Diözese kundzutun

;

2. die Rechte des Episkopates im allgemeinen und diejenigen
des bischöflichen Stuhles von Basel im besonderen, soweit diese durch

was immer für Beschlüsse des gegenwärtigen Konzils geschmälert oder

gar preisgegeben werden, bestens zu wahren ;

3. die von der souveränen Bevölkerung der Diözesankantone

1 s. kath. KR-Prot. vom 10. Februar und 17. März 1870.
2 s. Schreiben des kath. KR an den RR, K. A. A., KW, Bist.-Akt. I, 4.
3 Abgdr. bei Arn. Kellet, S. 403 f.
4 s. sein Schreiben an die Regierung vom 28. März 1870, K. A. A., KW,

Bist.-Akt. I, 7.



— 240 —

sanktionierten Grundsätze ihrer kantonalen Verfassungen, Gesetze,
kirchlichen Einrichtungen, sowie besonders der konfessionellen Toleranz
und der freien republikanischen Volksbildung gegen alle und jede
widerstreitenden Konzilienbeschlüsse und päpstliche Machtsprüche
nach Art unserer freien Altvordern zu schützen ;

4. endlich nach Befinden auch selbst die Bundesbehörde in geeigneter

Weise zu veranlassen, die von dem Anathem der Hierarchie
bedrohten Bedingungen und Grundsätze unseres Bundes des

Landfriedens, der sozialen und politischen Wohlfahrt des Gesamtvaterlandes
durch eine angemessene, beruhigende Kundgebung vor dem gesamten
Schweizervolke sicherzustellen usw. ».

Die Diözesankonferenz vom 8. August 1870 1 beschloß denn auch :

1. « Erlaß eines Schreibens an den Schweiz. Bundesrat, um denselben

zu geeigneten Maßnahmen gegen die Konzilsbeschlüsse zu veranlassen,
welche die staatsrechtlichen Verhältnisse berühren » ; 2. ein
Kreisschreiben an andere paritätische und katholische Kantone zur
Unterstützung dieses Schreibens ; 3. « Erlaß eines Schreibens an den Bischof

von Basel, um gegen die Publikation und Vollziehung der
Konzilsbeschlüsse nachdrückliche Vorstellung zu erheben ». Im Schreiben

an den Bischof forderte der aargauische katholische Kirchenrat als

Begründung einen speziellen Hinweis auf die Argumentation der
Minderheitsbischöfe des Konzils und fährt dann fort : « Allein ebenso wenig
können die Diözesanstände des Bistums Basel die Kompetenz
anerkennen, welche die Mehrheit am vatikanischen Konzil versammelten
Bischöfe bei der Entscheidung über die päpstliche Unfehlbarkeit sich

beigelegt hat, wenn diese durch die Dogmatisierung dieser Lehre dem

ganzen übrigen Episkopat der katholischen Kirche, für alle Zukunft
de jure et de facto, jeder konziliarischen Berechtigung und Wirksamkeit
entkleidete, und damit nicht nur die kanonische Rechtsstellung des

Episkopates in der Kirche aufhob, sondern damit auch das unmittelbar
von den Aposteln eingesetzte und seit den apostolischen Zeiten
forterhaltene, representativ-demokratischc Institut der Konzilien aus der

Verfassung und der Organisation der katholischen Kirche abrogierte ;

sondern wir müssen auch hierin die Ansicht der Minderheit der Väter
teilen, daß die Bischöfe gegenüber ihren Bistümern oder Diözesan-

gemeinden nicht das Recht haben, irgend eine apostolische Prärogative
des Episkopates zu veräußern oder auf ein einziges Glied der Kirche

1 s. Prot., K. A. A., KW, Bist.-Akt. I, 87.



— 241 —

zu übertragen und damit der apostolischen katholischen
Kirchenverfassung einen ihrer ersten und wichtigsten Grundsätze zu nehmen
und zu zerstören »1. Das Schreiben der Diözesankonferenz vom
8. September 1870 2 an den Bischof aber gipfelte in der Begründung,
das Konzil werde abgelehnt, weil die Mitglieder der Diözesankonferenz
« das autokratische Prinzip, daß ein Mensch von sich aus über Glaubensund

Sittenlehren für die gesamte katholische Christenheit bindende
Entscheidungen zu geben befugt sein soll », als « Republikaner »

verwerfen müssen. Der Bischof möge « in richtiger Würdigung der
gegenseitigen Verhältnisse von einer Veröffentlichung der Konzilsbeschlüsse

Umgang nehmen », da sonst der Bistumsvertrag von 1838 « als eine
wieder offene Frage » zu betrachten wäre.

Während so der tatsächliche Kampf gegen die Kirche schon

einsetzte, bevor am Konzil die Entscheidung gefallen war, ließ Keller
keine Gelegenheit vorbeigehen, die Berechtigung und Notwendigkeit
dieses Kampfes theoretisch zu begründen 3.

Was A. Keller wirklich zum Dogma zu sagen hatte, ist heute
unverständlich geworden ; was er als Schwäche, Unsinn und Unvernunft
bezeichnete, muß als eine der Grundursache der imposanten
Entwicklung der katholischen Kirche in der Neuzeit angesehen werden.
Dieser Wiederaufstieg der Kirche war der Beginn des Niederganges
der liberalen Weltanschauung. Das und nichts anderes lesen wir
heute aus Kellers hilfloser Prophezeiung : « Eine Religion ohne
Vernunft, eine Kirche des Gespötts, eine Priesterschaft ohne Wissenschaft
und Wahrheit, und zuletzt Gläubige ohne Glauben — wo wäre die

Göttermacht, die eine solche Religion, eine solche Kirche, eine solche

Priestersame an der Sonne des gesunden Menschenverstandes im
Organismus der fortschreitenden Weltordnung zu erhalten möchte
Darum haben wir vorhin zum Tröste der Welt gesagt : Auch der neue

Papalismus der Jesuiten muß und wird über kurz oder lang sein Verdikt
im Weltgericht der Weltgeschichte finden »4. ,„,,„,,.,(Schluß folgt.)

1 s. Entwurf des Schreibens an den Bischof, K. A. A., KW, Bist.-Akt. I, 61.
2 s. K. A. A., KW, Bist.-Akt. I, 65.
3 Seine ganze Argumentation gegen das Unfehlbarkeitsdogma weitläufig

zu zergliedern, können wir uns umso eher ersparen, als sie ganz und gar auf den
" Römischen Briefen vom Konzil » und dem « Janus » fußt, deren Unwahrheit
schon zur Genüge nachgewiesen wurde ; s. Kettelet, Die Unwahrheiten der röm.
Briefe vom Konzil, Mainz 1870, und Hergenröther.

4 Die kirchlichen politischen Fragen bei der eidg. Bundesrevision von 1871, S. 60

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 16


	Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

