
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 31 (1937)

Artikel: Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

Autor: Rosenberg, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-125098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-125098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

Von Dr. jur. Martin ROSENBERG.

(Fortsetzung.)

5. Die Klösteraufhebung.

Der Klöstersturm.

Darüber schreibt Keller in seiner Selbstbiographie * : « Im Jänner
1841 brachte der Ultramontanismus die Landesgegend meiner Heimat
zum blutigen Aufruhr und einen meiner beliebtesten Freunde an den
Rand des Todes. Ich stellte daher am 13. Jänner im Großen Rat
den Antrag auf Aufhebung sämtlicher Klöster im Kanton. Die Klöster
fielen. Ein großer Wunsch meiner Jugend war erfüllt. Mit zwei treuen
Freunden und Kampfgenossen wurde ich nach Bern gesandt, um der
unzufriedenen Tagsatzung die Nachricht von der gewaltigen Maßregel
zu bringen. Der Aargau hat sie durchgekämpft und damit manche
stolze Abtei in ihren Fundamenten erschüttert ».

Laut Verfassungsbestimmung mußte die Dreißigei Verfassung im
Jahre 1840 einer Revision unterzogen werden 2. Hatte man bisher
durch förmliche Gewalthandlungen und zurückschreckendes
Einschreiten das katholische Volk zu stummem Dulden verurteilt und
ihm jede Möglichkeit der Klage und Beschwerde genommen, so lichtete
Hoffnung, daß wenigstens in diesem Moment lautwerdende Stimmen
nicht unterdrückt werden könnten3. Das katholische Volk hatte
zwei Hauptbeschwerden : Gefährdung des Rechtszustandes und
Gefährdung seiner Kirche. An die Spitze des katholischen Volkes stellte
sich ein Komitee, das nach dem Ort seiner Zusammenkünfte « Bünzer-

1 Arn. Keller, S. 193.
2 Neben der bereits zitierten Literatur vgl. zum Folgenden besonders :

Die Katholiken des Aargau Die Katholiken des Aargaus und der Radikalismus,
Schaffhausen 1843 ; Hauser Hauser J., Zur Lage des Aargau in den Jahren
1830 bis 1842, in den «Monat-Rosen», Bd. XXXVI-XXXVII.

3 Die Katholiken des Aargau, S. 97. Am 15. Januar 1840 forderte die
Regierung in einer Proklamation zur Eingabe von Forderungen und Anliegen
an die neue Verfassung auf.



— 169 —

Komitee » genannt wurde. In Versammlungen, Flugschriften und
Petitionen stellten Katholiken und Radikale ihre Forderungen K

Neben dem Verlangen nach freier Verwaltung der Klöster,
unbeschränkter Novizenaufnahme, Wiedereröffnung der Klosterschulen,
stellten die aargauischen Katholiken besonders zwei Forderungen an
die neue Verfassung : Aufrechterhaltung der in der Dreißiger
Verfassung gewährten Parität 2 und Trennung der Staatsverwaltung nach

Konfessionen, d. h. religiös-kirchliche Selbstverwaltung der Konfessionen

3 nach dem Vorbild des Kantons St. Gallen *. Die konservativen
Forderungen wurden von den Radikalen aufs heftigste bekämpft.
Die erste Verfassungsvorlage, die zwar die Parität vorsah, die übrigen
Forderungen der Katholiken aber nicht berücksichtigte, wurde am

5. Oktober 1840 mit ca. 20 000 Stimmen Mehrheit verworfen.

Entgegen einer Petition aus dem Freiamt, die neuen Revisionsarbeiten
einem Verfassungsrat zu übertragen5, nahm der Große Rat diese

Angelegenheit aufs neue zu seinen Handen und bestimmte eine neue
Revisionskommission aus seiner Mitte, « diesmal ausschließlich aus
Männern der bisherigen Regierungspartei. Vermöge der neueren Lage

1 Große kath. Volksversammlungen fanden statt am 20. Februar 1840 in
Mellingen und am 29. November gl. J. in Baden.

2 s. Fleiner, Die Entwicklung der Parität in der Schweiz, Zeitschrift für
Schweiz. Recht (1901), Bd. XX, NF, S. 97 ff. In den Kantonen mit religiös
gemischter Bevölkerung war der Grundsatz der Parität eine Maßnahme des
Minoritätenschutzes. Er war in den gemeinen Herrschaften zuerst in Anwendung
gekommen und dann in die aargauische Verfassung von 1815 und 1831

eingegangen. Im Aargau waren alle Behörden zur Hälfte aus Protestanten und zur
Hälfte aus Katholiken zusammengesetzt. Wenn die Parität auch immer mehr
zu einem Scheinrecht für die Katholiken geworden war, « weil die Protestanten
mit Hilfe der Namenskatholiken immer die Mehrheit hatten » (Siegwart-Müller,
Bd. I, S. 384), so glaubten die aargauischen Katholiken darin doch noch einen
gewissen Schutz gegen die radikale Mehrheit zu finden, umso mehr als die radikale
Partei durch die Abschaffung der Parität das « unbedingte Souveränitätsprinzip
im Innern des Kantons » aufrichten wollte, demzufolge sie zwar « keinen Glaubenswechsel

der Minderheit mehr verlangt », sich aber doch berechtigt glaubte, « auch
die religiösen Angelegenheiten nach ihrem souveränen Gutdünken zu ordnen »

(Dubs, Öffentl. Recht, Bd. II, S. 158). A. Keller selbst nannte in der GrR-Sitzung
vom 6. Mai 1840 (VerhBl. 1840, S. 94) die Parität « die Frage des Friedens des

Kantons », an der festzuhalten man früher versprochen habe. Das hinderte ihn
aber nicht, an der Preisgabe dieses Friedensprinzips tatkräftig mitzuwirken.

3 Vgl. bes. Die Forderungen der Mellinger Versammlung, Heer, S. 58.
4 s. Cavelti, Die Autonomie des kath. Konfessionsteils des Kantons St. Gallen,

Rorschach 1926 ; Fehr, Staat und Kirche im Kanton St. Gallen. St. Gallen 1899,
S. 47 ff.

6 Zschokke, S. 259.



— 170 —

vereinigten sich in ihr die dreifachen Ansprüche des Beamtentums,
der protestantischen Bevölkerung und des zum System gewordenen
Radikalismus »1. In der neuen Verfassung, die von allen protestantischen

gegen alle katholischen Bezirke mit 15326 gegen 11454 Stimmen

am 5. Januar 1841 angenommen wurde, fehlten mit der Parität auch

alle übrigen Sicherungen, die katholischerseits verlangt worden waren.
Ganz natürlicherweise hatte darob im katholischen Volk eine gewisse

Erregung Platz gegriffen. Anstatt daß aber die Regierung es mit
der versichernden Erklärung, die neue Verfassung loyal und gerecht
durchführen zu wollen, beruhigt hätte, erließ sie Haftbefehle gegen
seine Führer im Bünzer Komitee 2. Dadurch trieb die Regierung das

Volk zum Aufruhr 3 und verschaffte sich so den Vorwand zur zweiten

Besetzung des Freiamtes 4. Die Verantwortung für das, was die

Regierung selbst verursacht hatte, schob sie den Klöstern, denen noch
nie eine Schuld an der Erhebung des Volkes nachgewiesen werden

1 Paumgartner, Bd. II, S. 430.
2 Es konnte ihm einzig vorgeworfen werden, die Interessen der Katholiken

vertreten und den Verfassungsentwurf, wie es sein gutes Recht war, bekämpft
zu haben. Nach der Annahme der Verfassung hatte er sich nichts zuschulden
kommen lassen. Das bestätigte auch Regierungsrat Waller, der als Regierungskommissär

die Verhaftung hätte vornehmen sollen, im GrR, in dem er erklärte :

« Wenn Sie die Untersuchung nur bis zum 5. Jänner zurückwalten lassen, so

versetzen Sie die Regierung in den Anklagezustand ; ich erscheine dann als ein
Verbrecher, und die Regierung als eine Verbrecherin». 21. Januar 1841 VerhBl.,
Bd. I, S. 139. Die Verhaftung selber und die Beschlagnahme der Papiere wurde
um Mitternacht vom 9.-10. Januar durchgeführt. Zschokke, S. 261 f., Die Katholiken

des Aargau, S. 105 ff. und 124 ff.
3 Vor der Verhaftung des Bünzer Komitees kann nicht von Aufruhr oder

gar von « offener Revolution », wie das Am. Keller, S. 196, tut, gesprochen werden,
Das gibt auch Zschokke, S. 261, indirekt zu. Auch bei His, Bd. II, S. 116, ist die
Darstellung in dieser Beziehung unrichtig. Vollständig unbegreiflich ist aber,
daß in einer geschichtlichen Darstellung der Aufruhr im Freiamt von 1841 direkt
auf die Annahme der Verfassung zurückgeführt wird, ohne die provozierende
Verhaftung des Bünzer Komitees überhaupt mit einem Wort zu erwähnen, wie
es F. W. (Fritz Wernli, Laufenburg) im hist.-biogr. Lexikon der Schweiz, Bd. I,
S. 28, tut. Die Verhaftung der Männer des kath. Volkes erfolgte unter ausdrücklicher

und bestimmter Voraussicht von Unruhen und unter vorheriger Aufmahnung
verwandter Regierungen. Siehe Siegwart-Müller, Bd. II, S. 574. Die Regierung
hat nicht dem Aufruhr den Rang abgelaufen, « sie hat sich gerüstet, bevor sie

diesen hervorrief». Siehe Die Katholiken des Aargau, S. 118.
4 Vgl. Die Katholiken des Aargau, S. 169 ff. Auf je zwei Einwohner der

Gesamtbevölkerung traf es einen Soldaten. Nach 6 Wochen der Besetzung hatte
man es so weit gebracht, daß in den Nachbarkantonen öffentlich für « aargauische
Regierungsgeschädigte » milde Gaben gesammelt wurden. Die Katholiken des

Aargau, S. 177.



— 171 —

konnte 1, in die Schuhe — und fand so den längst gewünschten
Vorwand zur Aufhebung 2.

Begründung der Klösteraufhebung.

Am 13. Januar 18413 stellte A. Keller im Großen Rat « als

Angehöriger des insurgierten Kantonsteils, als Katholik und endlich als

Stellvertreter eines reformierten Kreises »4 den Antrag, es seien :

1. die getroffenen Maßnahmen des Kleinen Rates zu genehmigen ;

die daherigen Vollmachten zu erneuern ; 2. die Klöster des Kantons
aufzuheben 5 und der Kleine Rat mit der Vollziehung zu beauftragen ;

3. derselbe sei mit der Einbringung eines Antrages betr. der Tragung
der Kosten zu beauftragen ; endlich sei die Untersuchung über die

jüngsten Ereignisse einzuleiten.
Was Keller beantragte, war der Wille der Regierungspartei. Er

wurde mit 115 gegen 19 Stimmen gutgeheißen 6.

Die Begründung, die A. Keller seinem Antrag vorausschickte,
« vereinigte die grellsten und wildesten Feuerblüten des politischen
Fanatismus und strotzte von geschichtlichen Entstellungen,
offenbaren Unwahrheiten und falschen, aufreizenden Vergleichungen »7.

1 His, Bd. II, S. n6. Gagliardi, Geschichte der Schweiz, Bd. II, S. 395.
Dierauer, Bd. V, S. 637.

2 Seit 1830 war die Klösteraufhebung das ständige Postulat des aargauischen
Radikalismus geblieben. Bereits 1835 hätte es am Willen nicht gefehlt. Siehe
das Votum von Oberrichter Dössekel im GrR vom 13. Januar 1843 (VerhBl.,
Bd. I, S. 27), worin er dem Antrag Bruggisser, die Aufhebung vorerst einer
Kommission zur Prüfung zu überweisen, dahin entgegnet, schon 1830 und 1835
« war die Meinung gemacht, zu tun, was heute beantragt worden ist ». Daß man
1841 die Aufhebung wollte, zeigt mit aller Deutlichkeit der Brief des Amtmanns
von Muri, Weibel, den dieser am 9. Januar — also vor der Verhaftung — an
A. Keller sandte (Druck bei Arn. Keller, S. 196 f.). Er bestätigt die Richtigkeit
obiger Darstellung.

3 VerhBl. 1841, Bd. I, S. 9 ff. Kellers Rede ist auch gedruckt in Burkart,
Reden und Bekenntnisse, S. 1 ff.

4 Schafnsheim. Von den gemäß Parität vier kath. Regierungsräten wurde
kein einziger von einem rein kath. Kreis gewählt ; s. Die Katholiken des Aargau,
S. 262.

6 In der Abstimmung erhielt diese Bestimmung die mildere Fassung : « Die
Klöster im Gebiete des Kantons Aargau werden im Grundsatz als aufgehoben
erklärt ».

6 GrR-Dekret vom 13. Januar 1841 ; s. GS 1831, Bd. Ill, S. 235 f. 28

Mitglieder aus dem Freiamt waren abwesend. Über die Beeinträchtigung des freien
Wahlrechts während der Besetzung s. Die Katholiken des Aargau, S. 262 f.

7 « Wort eines Protestanten aus dem Kanton Zürich über die aargauischen
Zustände » ; Bluntschli, S. 123.



— 172 —

« Wenn Sie wollen, daß der Aargau und namentlich das katholische
Volk, bezüglich auf Moralität, Religion, Rechtlichkeit und
Gesetzlichkeit nicht von Jahr zu Jahr rückwärts schreiten soll ; wenn es

Ihnen ernst ist mit den Schulen und der Kirche, mit einem Wort,
wenn Sie das Volk sittlich heben wollen, so müssen Sie allvorderst
die Klöster aus dem katholischen Landesteil wegschaffen ».

Eine eigenartige Rechtsauffassung verrät der Satz : « Im ganzen

genommen sind die Frauenklöster unschuldige Anstalten, und wenn
sie von dem gleichen Schicksal getroffen werden müssen, so tragen
sie nicht die nächste Schuld ; freilich haben sie auch etwas auf ihrer
Rechnung ». Was sie verschuldet, wofür sie bestraft werden, wurde
nie gesagt1.

Auch aus politischen Gründen sei die Aufhebung eine Notwendigkeit,
« damit sie einmal im Lande Ruhe haben », und wegen der politischen
Gesinnung der Bevölkerung, welche unter klösterlichem Einfluß steht.

Ein Argument charakterisiert aber A. Kellers Gesinnungsart

ganz besonders : die Aufhebung sei « der entschiedene Volkswille, der
dies verlangt. Ich appelliere an das aargauische Volk ; legen sie

demselben die Frage über die Aufhebung ihrer Anstalten vor und zwei

Dritteile werden sich dafür aussprechen. Wenn auf diese Weise über

jene Institute das Volksgericht ergangen, wenn der Stab über ihrem

Haupte gebrochen ist, wollen Sie dann diesen Richterspruch nicht
vollziehen ». Und er droht : « Gleichviel ob Sie ihn vollziehen oder

nicht, vollzogen wird er ; vollziehen Sie ihn, dann leisten Sie der Ruhe
Vorschub ; vollziehen Sie ihn nicht, so werden ihn andere vollziehen,
aber nicht auf dem Wege des Gesetzes, sondern das Urteil wird an
den Bajonetten und an den Mündungen der Kanonen geheftet sein.

1 Gleichwohl wurden auch die Frauenklöster in der Denkschrift (s. unten)
als staatsgefährlich dargestellt von demselben Keller, der sie im GrR am 12. Mai
1841 als « unschuldig » bezeichnete. « Ich muß mich heute für eine Modifikation
des damals gefaßten Beschlusses aussprechen, führte A. Keller aus, und zwar
auch wieder aus dem Grunde, weil ich ein Gegner der Klöster bin. Ich will das
Leichentuch nicht über den damals gefaßten Beschluß ziehen Ich wünsche
eine Modifikation für die unschuldigen Frauenklöster, damit die schuldigen Klöster
nicht weiter Umtriebe machen können». VerhBl. 1841, Bd. I, S. 522. Die
Diskussion ging damals über die Vcrmittlungsanträge der Tagsatzung, drei
Frauenklöster wiederherzustellen. Mit Recht stellte Baidinger den Antrag, das
Klosteraufhebungsdekret zurückzunehmen. « Es handelt sich hier nicht um ein
Markten, sondern es handelt sich um das Recht In der aargauischen
Denkschrift über die Klösteraufhebung werden auch die Frauenklöster alle als
staatsgefährlich dargestellt, und nun heute vernehmen wir, daß dieses und jenes Kloster
nicht schuldig sei ». VerhBl. 1841, Bd. II, S. 1003 f.



— 173 -
Durch den Beschluß, die Klöster sollen aufgehoben werden, werden
Sie den äußersten Anstrengungen und der Gewalttat des Volkes
zuvorkommen ».

Man kann sich kaum brutaler auf den ausschließlichen

Machtstandpunkt auch in religiösen Angelegenheiten stellen und hemmungsloser

alle Rücksicht auf das natürliche und geschriebene Recht
beiseite schieben als es A. Keller in diesen Sätzen tut. Es ist ein Appell
an die Macht des Stärkern und eine Kreierung des Rechts der Mehrheit.

Mit Mehrheitsbeschlüssen und Machtdiktaten soll nicht nur in

politischen, sondern auch in kirchlichen und religiösen Angelegenheiten

entschieden werden K Das ist die Grundlage der Kirchenpolitik

A. Kellers.

Vergebens sucht der vorurteilslose Leser in dieser Rede A. Kellers
sachliche Gründe, die die Aufhebung rechtfertigen, oder kirchenpolitische

Grundideen, als deren Konsequenz sie erscheinen könnte. Es

ist der Erguß eines Fanatikers 2, weniger der positiven Begeisterung
für irgend ein Idol entsprungen, als vielmehr verursacht durch die

negative Triebfeder blinden Hasses 3.

Die Denkschrift an die Tagsatzung * bestärkt uns in dieser Ansicht,
gibt aber doch mehrfache und tiefere Einblicke ins Gewirr der

Keller'schen Geistesverfassung.
A. Keller beginnt mit einem geschichtlichen Rückblick über « die

Entstehung der aargauischen Klöster »5, sucht in seiner
Leidenschaftlichkeit, zynischen Art und tendenziösen Darstellung aus der

Geschichte sowohl auf die Ordensinstitution als solche, als auf die

einzelnen aargauischen Klöster 6 Schatten zu werfen und kommt zum
Schluß : « Schon in ihrer Entstehung liegt die Möglichkeit, und weil
die Zeit nichts als das Notwendige schont, auch die Notwendigkeit

1 Wohin das führen muß, hat Dubs, Öffentl. Recht, Bd. II, S. 167 f.,
glänzend dargetan.

2 Ein » doktrinär-intellektueller liberaler Politiker ohne staatsmännischen
Sinn >, urteilt His, Bd. II, S. 116.

3 Die gesinnungsgenössische Geschichtsschreibung aber fand darin eine
« begeisterte, von der umfassendsten Sachkenntnis getragene Rede ». Hunziker,
S. 41.

4 Die Aufhebung der aargauischen Klöster, eine Denkschrift an die hohen
eidg. Stände, verfaßt von A. Keller. Darin ist die ganze Argumentation Kellers
zusammengefaßt. Sie hat sich während den Tagsatzungsverhandlungen nicht
geändert, sodaß wir auf eine Verfolgung dieser Debatten verzichten können.

5 Denkschrift, S. 5 ff.
6 Ibid., S. 6, 9, 10, 12.



— 174 —

ihrer Aufhebung. Denn keines derselben lag im Bedürfnis seiner

Umgebung, keines ging aus irgend einer Notwendigkeit der Verhältnisse

hervor, keines war je auf irgend ein Interesse des Landes
berechnet, keines ist in irgend einer Beziehung mit der Wohlfahrt
des Volkes verwachsen, und ebenso hat während den vielen
Jahrhunderten —- und hier soll die Geschichte zeugen — auch keines
unentbehrlich zu werden sich bemüht. Wer die Pflicht der
Selbsterhaltung solange versäumt, verliert das Recht, deren Garantie von
andern zu fordern »1.

Im folgenden Abschnitt sucht Keller unter dem Titel : « Die
Stellung der Klöster zur Kirche » Überflüssigkeit und Schädlichkeit
der Klöster für Kirche und Einzelne nachzuweisen. « Es dürfte
einem Stifter von Klöstern schwerlich gelingen, das Fundament dazu
im reinen Evangelium Gottes zu finden. Das Christentum kennt
ursprünglich kein Mönchswesen ; diese Institution ist ihm fremd in
allen und jeden Beziehungen »2. Und so wenig die Klöster notwendige
Beziehungen zur Religion haben, ebensowenig seien sie der Kirche
wesentlich. Weder erscheinen sie als « organischer Bestandteil der

apostolischen Hierarchie » noch als « notwendige und unentbehrliche
Glieder und Organe der göttlichen Erlösungsanstalt »3. Sie stehen
ebensoweit außer der Sphäre der apostolischen Hierarchie, « als sie

dem Geiste der christlichen Religion fremd sind »4.

Wir müssen darauf verzichten, den unbewiesenen Behauptungen
und Verdächtigungen der Abschnitte IV und V über die Wirksamkeit
der Klöster in Kirche und Staat und ihre Aufhebung näher
nachzugehen 5.

Im dritten Abschnitt beleuchtet A. Keffer die « Stellung der
Klöster im Staate »6. Folgende Ausführungen sind für uns von Interesse

: « Das Recht und die Pflicht der Selbsterhaltung sind natur-

1 Denkschrift, S. 15 ; siehe auch die Entgegnung der Klöster : « Die
aargauischen Klöster und ihre Ankläger», verfaßt von Hurter, Schaffhausen 1841.

2 Ibid., S. 15.
3 Ibid., S. 26.
4 Ibid., S. 27. Es ist hier nicht der Ort, auf alle diese unrichtigen Behauptungen

und Verdrehungen — denn alles auf Unkenntnis des Katholiken Kellers
zurückzuführen, ist kaum angängig — einzugehen. Ich verweise allgemein auf
die Gegenschrift der Klöster, S. 25 ff.

5 s. Gegenschrift der Klöster, S. 66-143. Auch Winkler, Österreich und
die Klösteraufhebung im Aargau (Aarau 1933) Bd. I, S. 44 f., nennt diese
Darstellung eine « feindselige, grobe und krasse » und > nicht überzeugend ».

6 Denkschrift, S. 31 ff.



— 175 —

notwendige Attribute der Souveränität eines jeden Staates. Aus

diesem Grunde kommt dem Staate die Hoheit über alles zu, was ihm
entweder als Bestandteil einverleibt ist oder mit seiner Existenz und
seinem Zwecke in unmittelbarer Beziehung steht. Der Staat übt
mithin bezüglich auf Existenz und Zweck seiner Person auch ein

Recht der Kirchenhoheit aus. Die Schule hat es das jus supremae
inspectionis genannt. Als Ausfluß desselben erscheint dann in besonderer

Anwendung auf Stifte, Kirchen, Klöster und geistliche Korporationen

unter dem Namen der Advokatie das Recht der Schirmherrlichkeit

und Kastvogtei » 1. Viel umfassender aber noch sei die
Wirksamkeit des hoheitlichen Aufsichtsrechtes, « oder der allgemein
anerkannten Kirchenhoheit des Staates »2. Mit ausdrücklicher Berufung
auf die Gepflogenheiten und das System Josephs II. sucht Keller den

Rechtsmißbrauch als Rechtsinhalt zu beweisen. Auch die

Reichsdeputation im Jahre 1803 fand die « Gründe für ihre Maßregel einzig
in der Vernunft, im Bedürfnis der Zeit und im Interesse der
Staatsökonomie, die rechtliche Befugnis aber in ihrer landesherrlichen

Hoheit »3.

Hinsichtlich der Klöster nimmt Keller für die Eidgenossen in

Anspruch : das Recht der Verwaltung, des Obereigentums, das « zwar

nirgends als Grundsatz ausgesprochen », aber das sich bei ihnen von
selbst verstand 4

; das Recht der Besteuerung, der vollsten Gerichtsbarkeit,

der Disziplinaraufsicht, der Reformation und schließlich das

Recht der Säkularisation 5. Diese Rechte habe sich auch der Stand

Aargau bezüglich seiner Klöster erworben. Und Keller resümiert :

die Klöster « unterliegen seiner Verfügungsgewalt, das ist ihre Stellung
zum Staate »6.

War schon bisher der Gedanke der Staatsallmacht recht schlecht

verborgen im Versuch, die Klösteraufhebung durch das Staatskirchenrecht

der Ära der Aufklärung und des Josephinismus zu begründen,
so tritt die keine Schranke anerkennende, absolute Staatsgewalt in
der « rechtlichen Erörterung » der Denkschrift ' ungeschminkt hervor
und zwar, was die Hauptsache ist, nicht bloß als Ursache der
Aufhebung, sondern als Begründung und Rechtfertigung.

Keller geht aus vom Verhältnis einer Korporation zum Staate

1 Denkschrift, S. 32.
2 Ibid., S. 39.

3 Ibid., S. 48. 4 Ibid., S. 51.
5 Ibid., S. 64. « Ibid., S. 77.
7 Ibid., S. 144 ff.



— 176 —

hinsichtlich ihrer Entstehung, Fortexistenz und Auflösung. Doktrin
und Praxis antworten übereinstimmend, « daß jede Korporation im
Staate, so wie sie nur mit seiner Einwilligung entsteht und
fortexistiert, auch von demselben aufgehoben werden kann l. Denn der
Staat, als die höchste moralisch-persönliche Gesellschaft, schließt alle
andern juristischen Personen in sich, und bedingt ihr Leben nach
seiner Bestimmung und seinem Endzwecke » 2. Das sei « keine despotische,

sondern eine naturnotwendige Auffassung vom Staate. Die
Richtigkeit dieser Ansicht über das Verhältnis von Korporation und
Staat ergäbe sich schon aus der Entstehungsweise der Korporation ».

Denn, « während der einzelne Mensch seinen Anspruch auf
Rechtsfähigkeit schon in seiner leiblichen Erscheinung trägt, fehlt einer

Korporation, als bloß idealem Subjekt, diese natürliche Beglaubigung
gänzlich, und diesen Mangel kann nur die höchste Staatsgewalt
ersetzen, indem sie solche künstliche Rechtssubjekte anerkennt und
schützt ». Diese Anerkennung werde aber, wie es sich fast von selbst

verstehe, « nur in solchen Fällen und solchen Korporationen, deren
Geist und Tendenz mit dem Staatszweck übereinstimmt, erteilt und
unter der gleichen, oft ausdrücklich erklärten, oder stillschweigend
verstandenen Bedingung forterhalten ». Eine solche Genehmigung von
Korporationen könne daher, ja müsse von einer « weisen Regierung
zurückgezogen werden, sobald sich dieselbe dem Staatszwecke feindlich

oder schädlich erzeige » 3. Das sei Pflicht des Staates den
Staatsbürgern gegenüber. Es bedürfe also « zur rechtmäßigen Begründung
der Aufhebung einer Korporation nicht geradezu des Beweises begangener
Verbrechen und kriminalrechtlich ermittelter Schuld, und zwar schon

aus dem einfachen Rechtsgrunde, weil juristische Personen keine
Verbrechen begehen und keine Kriminalstrafen erleiden können ».

Die staatsgefährliche Richtung einer Korporation bilde das alleinige
Kriterium zur Beurteilung ihrer Fortexistenz ; es frage sich nur,
« welcher Staatsgewalt diese Beurteilung zustehe, ob der Justiz oder
der obersten Staatsbehörde. So wenig nun eine juristische Person

ihr Dasein durch ein richterliches Urteil, sondern lediglich durch den

Willen des Gesetzgebers nach Rücksichten der öffentlichen Interessen

1 Es wirkt grotesk, dieses Argument von einem Staatswesen, das noch nicht
einmal ein halbes Jahrhundert bestand, gegenüber Institutionen mit einer
Vergangenheit von mehr denn acht Jahrhunderten angeführt zu hören.

2 Denkschrift, S. 144.
:! Ibid., S. 144.



— 177 —

erhalten hat, ebenso kann auch ihre Auflösung nur ein Akt des

letzteren sein und nur aus gleichen Betrachtungen auf das Staatswohl

hervorgehen. Denn die Aufhebung einer Korporation erscheint nicht
als Strafe, indem dieselbe gar nicht straffähig ist, sondern als eine

politische Maßregel ; diese selbst aber ist durch die Erkenntnis bedingt,
daß die Korporation ihren Interessen und Tendenzen zufolge, von
denen sie notwendig getrieben wird, mit dem Staatswohl unvereinbar
sei »1. Die « unzweifelhafte Rechtswahrheit » gehe aus dieser

Darstellung klar hervor, « daß lediglich die Erkenntnis der Staatsgefährlichkeit

oder auch nur Staatsfeindlichkeit einer Korporation, zu deren

Aufhebung erforderlich ist ». Diese Erkenntnis könne aber selbst

auch « ohne alle richterliche Untersuchung und Straffällung erhalten
werden »2.

A. Keller ist dadurch bei derselben absoluten Souveränität des

Staates angelangt, auf die der Kanton Aargau bereits den Aufhebungsbeschluß

stützte 3. W7ohl hatte die Gegenschrift der Klöster die

vorgetragene Theorie über das Verhältnis der Korporationen zum Staate

richtig gestellt4, es aber unterlassen, nach der Quelle dieser Irrtümer
zu graben 5. Diese lag aber in Kellers auf reinster Staatsraison fußenden

Ansicht über Macht und Befugnis der Staatsgewalt. Gewiß ist der

Staat als vollkommene Gesellschaftsform die höchste in ihrer Art
— neben ihr existiert die societas perfecta der Kirche —, aber keineswegs

eine absolute. Wie der Staat als « notwendiges Ergebnis der

vernünftigen, zu geselligem Leben bestimmten Natur des Menschen »6

im Naturgesetz seine Wurzel hat, so ist er durch die Forderungen
dieses gleichen Naturrechts beschränkt. Der Staat ist nur einer der

vielen Verbände, zu deren Gründung die soziale Menschennatur

geführt hat ; andere existieren neben und unabhängig von ihm, und

1 Denkschrift, S. 145.
2 Ibid., S. 146.
3 Die vierte Erwägung ging dahin, • daß es in der Pflicht wie der Befugnis

jedes Staates liegt, und nach dem die Kantone in ihrer innern Selbständigkeit
und Souveränität zunächst gewährleistenden Bundesvertrage ein ebenso
unbestreitbares Recht wie eine dringende Pflicht ihrer Selbsterhaltung ist, die mit
der Wohlfahrt des Staates unverträglichen, gegen denselben offen und geheim
frevelnden Institute und Korporationen vom fernem Rechtsschutze
auszuschließen ».

4 s. Die aargauischen Klöster und ihre Ankläger, S. 143 ff.
5 s. die Kritik bei Winkler, Österreich und die Klösteraufhebung, S. 49.
6 Cathrein, Aufgabe und Grenzen der Staatsgewalt (Ergänzungsband zu

«Stimmen aus Maria Laach»), Freiburg i. Br. 1882.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 1-



— 178 —

sr muß sie anerkennen, sobald nur ihr Zweck ein erlaubter istl. Der
etaatliche Akt hat nicht konstitutiven, sondern rein deklaratorischen
Charakter2. Auch an den natürlichen Rechten des Einzelnen und
der Familie, die vor dem Staat existierten, findet das Recht des

Staates seine Schranken und schließlich am geoffenbarten Recht der

Kirche, das gerade den Beweis liefert dafür, « daß das Recht nicht
ein Erzeugnis des Staates und von dessen Gnaden ist »3. So erkennen

wir im Staate keineswegs « die höchste Manifestation der sittlichen
Idee, sodaß es nichts Sittliches neben ihm und unter Umständen auch

gegen ihn geben könnte. Neben dem Gesetze des Staates steht das

Gewissen des Einzelnen, das im Konfliktsfalle die höhere Autorität
für sich in Anspruch nimmt »4. Eine absolute Souveränität des

Staates5 besteht nicht zurecht : Die Staatsbefugnisse entsprechen
dem Staatszweck, die beide dem natürlichen Sittengesetz eingeordnet
sind.

Gerade diese rechtlich-sittliche Gebundenheit des Staates vermißt
man bei A. Keller. Für ihn gibt es nur das eine, das Staatswohl, das

über Recht und Sitte gestellt wird, und nur eine Richtschnur, die

Staatsraison6. In diesem « autoritären Radikalismus » wurde der
Geist des vorchristlichen Staates aufs neue lebendig und seine Devise

oberster Regierungsgrundsatz : salus publica suprema lex esto Vor
diesem fielen im Falle « höherer Staatsinteressen » alle
Verfassungsbestimmungen dahin und die gesetzlich festgelegten Schranken verloren
ihre Bedeutung. Der Satz eines großen schweizerischen Staatsmannes
wahrhaft liberaler Geistesrichtung fand aufs neue seine Bestätigung :

« Hinter der Phrase vom salut public sitzt stets ein terroristischer
Parteimann »7. Im Namen der Staatsraison werden die aargauischen

1 Leo XIII. in Rerum Novarum : « Die Vereinigungsfreiheit beruht auf
dem Naturrecht ; dieses aber kann der Staat nicht zerstören, im Gegenteil, es

ist seine Aufgabe, das Naturrecht zu sichern. Wenn ein Staat trotzdem solche
Vereinigungen verbietet, so verstößt er gegen sein eigenes Prinzip, da er ja selbst
ebenso wie die privaten Vereinigungen der Staatsbürger lediglich aus dem Naturtrieb

der Menschen zur gegenseitigen Vereinigung stammt ».
2 s. Buholzer, Die Säkularisation katholischer Kirchengüter. Luzern 1921,

S. 6 ff.
3 Stutz, S. 391.
4 Hertling, Recht, Staat, Gesellschaft, 6. Aufl. München 1918, S. 73.
5 Verurteilt durch Th. 39 und 56 des Syllabus.
6 s. Meinecke, Die Idee der Staatsraison in der neueren Geschichte. München

und Berlin 1924.
7 Dubs, Öffentl. Recht, Bd. I, S. 151. Der extremste Vertreter der raison

d'état in der Schweiz. Politik jener Zeit war der Berner Karl Neuhaus, dei



- 179 —

Klöster dem ordentlichen Richter entzogen und politischen
Rücksichten und Parteimeinungen geopfert. Wie unfehlbar das aber zur
schreiendsten Willkür führen muß, beweist A. Keller selbst, indem

er darauf hinweist, daß die Staatsfeindlichkeit der aargauischen Klöster
« nicht nur aus der stattgehabten Insurrektion » hervorgehe, « sondern

namentlich auch aus dem seit den letzten drei Dezennien in hundert
einzelnen Handlungen unverhohlen an den Tag gelegten Geist der
Widersetzlichkeit »1. Weder die katholische Kirche noch die

ausgeprägtesten Träger ihres Geistes paßten dem liberalen Subjektivismus,
dem Utilitätsstreben des Radikalismus und seinem Wahn der Staats-

omnipotenz ; — so mußten im allgemeinen Kampf gegen die Kirche
die Klöster als erste fallen : es war « das zwangsläufige Ergebnis der

liberalen Lehre »2. Es gab eine Gleichschaltung, bevor das Wort
selbst geprägt war. Die Rechtfertigung bleibt immer dieselbe : Recht

ist, was dem Staate nützt 3. Anstelle des Rechts tritt die Gewalt.
Ganz die gleiche Grundhaltung spricht auch aus dem weitern

Argument Kellers, es gebe zwei Arten von Klösteraufhebungen : eine

kirchliche und eine staatsrechtliche. Der Papst könne « nämlich ein

Kloster in kanonischer Beziehung aufheben, ohne daß der Staat auch

seinerseits die Auflösung desselben, als von ihm anerkanntes
Rechtssubjekt, erklärt ; oder umgekehrt, der Staat kann die hoheitliche

Genehmigung zurückziehen und die Aufhebung eines Klosters erkennen,
während der Papst dasselbe forterhalten will und selbst gegen die

Verfügung des Staates Einsprache erhebt »4. Dadurch werden die

Klöster als weltliche Korporationen in Anspruch genommen, recht-
und wehrlos der Staatsgewalt ausgeliefert und das Recht der Kirche
zum « Recht » einer Einsprache oder eines Protestes reduziert. Es
bedeutet gar nichts anderes als eine Verrückung der Grenzen zwischen

weltlicher und religiöser Gewalt, wobei ein kirchliches Autoritätsgebiet
von der Bedeutung der kirchlich-religiösen Verbände der Staatsallmacht

Schultheiß der Schweiz in der Klösteraufhebungszeit. Siehe besonders seine
Rede bei der Eröffnung der Tagsatzung vom 15. März 1841.

1 Denkschrift, S. 146. Und betr. die Frauenklöster führt er aus, daß, wenn
auch ihr schädlicher Einfluß nicht so groß gewesen sei, wie der der Männerklöster,

so dürfe « dieses nicht sowohl dem guten Willen als vielmehr dem Mangel
an Kraft zugeschrieben werden >. Denkschrift, S. 154.

2 Winkler, Österreich und die Klösteraufhebung im Aargau, S. 44.
3 Vgl. dazu die Formel des nationalsozialistischen Reichsinnenministers

Frick am deutschen Juristentag 1933 : « Recht ist, was dem deutschen Volke
nützt ».

4 Denkschrift, S. 148.



— i8o —

unterstellt und der Kirche schlechthin die Fähigkeit zur Verleihung
der juristischen Persönlichkeit kraft eigenen, kanonischen Rechtes

abgesprochen wird 1.

Es ist bezeichnend für den Geist und die politische Situation der

Aufhebungszeit, daß sich die Diskussion in Rat und Presse nicht in
erster Linie um diese grundsätzliche Frage drehte ; der aargauische
Staatsakt wurde einfach unter dem Gesichtspunkt einer stattgefundenen
Verletzung des Bundesvertrages betrachtet 2. Da diese Frage streng
genommen nicht mehr in den Rahmen unserer Arbeit fällt, begnügen
wir uns mit der Skizzierung der Fragestellung. Winkler3 ist zum
Ergebnis gelangt : « Daß die eidgenössische Bundesverfassung durch
die aargauische Klösteraufhebung verletzt wurde, ließ sich kaum
mit der gleichen Sicherheit in das Gegenteil beweisen. Ein durch die

aargauische Regierung geschehener Bundesbruch dürfte daher nur
behauptet, aber nicht als Tatsache angenommen werden ». Winkler
stützt sich dabei auf den nicht eindeutigen Wortlaut des Art. 12 des

Bundesvertrages 4, der eine mehrfache Sinndeutung möglich mache 5.

Aargau habe im strittigen Fall nur das Recht der Gesetzesauslegung

betätigt und sich auf den Standpunkt gestellt, daß die Stelle, « soweit

es von den Kantonsregierungen abhängt », die Souveränität der Kantone

auch in dieser Frage festsetze und die Garantierung der Klöster
von ihr abhängig mache.

Kann dieser Sinn auch bei einer reinen Literalinterpretation
herausgeklügelt werden, so entspricht er doch kaum dem Sinn, der
dem Art. 12 allgemein 6 gegeben wurde ; ebensowenig kann uns diese

Auslegung eine befriedigende Erklärung dafür geben, weshalb dieser

Art. 12 im Bundesvertrag figuriert. Man hatte zwar nicht den Antrag
des Nuntius angenommen, aber doch den Sinn dieses Antrages in
eigener Formulierung. Noch anläßlich der Tagsatzungsverhandlungen
über die aargauischen Klosterbevormundungen hatten sich die Ver-

1 Über die kirchlichen Gebilde mit juristischem Persönlichkeitscharakter
s. Lampert, Kirchliche Stiftungen, Anstalten und Körperschaften.

2 Denkschrift, S. 147 ff.
3 Österreich und die Klösteraufhebung im Aargau, S. 95.
4 Art. 12 lautete : « Der Fortbestand der Klöster und Kapitel und die

Sicherheit ihres Eigentums, soweit es von den Kantonsregierungen abhängt,
sind gewährleistet ; ihr Vermögen ist gleich anderem Privatgut den Steuern und
Abgaben unterworfen

5 Die verschiedenen Auslegemöglichkeiten s. bei Winkler, S. 32 ff.
ti Vgl. die zeitgenössische Literatur.



— IÖI —

treter Aargaus zu einer absoluten Garantierung der Klöster, sofern

sie in der Schweiz und nicht irgendwo im Ausland liegen l, bekannt.
Auf der Tagsatzung von 1837 verteidigte der aargauische Gesandte

Kaspar Leonz Bruggisser 2 die aargauischen Verwaltungsmaßnahmen :

« Ich gebe zu, daß ein unbedingtes Verbot der Novizenaufnahme etwas

Bundeswidriges wäre, weil es unmittelbar die Eingehung der Klöster
nach sich ziehen würde Eine solche Supposition, daß man durch
das Dekret von 1835 die Klöster eingehen zu lassen beabsichtige, ist
daher für den Stand Aargau, der stetsfort seine Bundespflichten treu
erfüllt hat und treu erfüllen wird, eine wahre Beleidigung ». Gerade

diese Verfügungen seien « eine Folge der ausgesprochenen Garantie

jener Institute. Der Bundesbehörde kommt einzig die Frage zu :

Besteht das Kloster noch, oder hat der Staat es säkularisiert Muß

diese Frage verneint werden, so ist damit jedes Einschreiten der

Bundesbehörde unzulässig ». « Jeder Kanton habe durch Annahme
der Bundesurkunde den andern 21 gegenüber des Säkularisationsrechtes

sich begeben »3. Unter dem Gewicht dieser Zeugnisse muß

man doch zur Überzeugung kommen, daß sich die Vertragsauslegung
der aargauischen Regierung von 1841 als vielleicht heute eine mögliche
erweist, in der Auffassung der damaligen Zeit aber absolut keine

Verankerung fand —• es war ein Gedanken-Kunststück, um Tatsachen

zu rechtfertigen 4. Dieses Bemühen nach Rechtfertigung ist ja umso
eher zu begreifen als es sich bei der Klösteraufhebung nicht allein um
« Bundesbruch » handelte, sondern um ein ganz offensichtlich konkretes
Streben nach dem schweizerischen Einheitsstaat, ein Bestreben, das

dahin ging, die im Kanton Aargau üblich gewordene gewaltsame

Majorisierung auf die ganze Schweiz zu übertragen.

1 Das war die These der Gegner der Klösteraufhebung und der großen
Mehrheit des Volkes bevor die Verhetzung ihre Früchte zeigte.

2 Siegwart-Müller, Bd. I, S. 433.
3 Zit. in der Gegenschrift der Klöster, S. 158.
4 Vgl. dazu die Rezension von Winkler, Österreich und die Klösteraufhebung

im Aargau, in der literarischen Beilage zu den » Basler Nachrichten », 1933, Nr. 254.
Auch Prof. Feller lehnt in der literarischen Beilage des k Bund » (Jahrg. 16, Nr. 28)

Winklers neue Beleuchtung der aargauischen Klosterfrage mit guten Gründen
ab. « Indem er [Winkler] den Nachweis erbringen will, schreibt Prof. Feller, daß
die Forschung das Recht des Aargaus bisher verkannt habe, wird seine
Untersuchung zu einer Verteidigung der Klosteraufhebung, die heraushebt und
ausweitet, was für den Aargau spricht, und nur flüchtig berührt oder in den Hintergrund

schiebt, was ihn belastet ». Skeptisch bis ablehnend ist auch Rufer in der
Zeitschrift für Schweiz. Geschichte 1936, Bd. XVI, Nr. 1, S. 95-104.



— l82 -
Das Klostervermögen als Staatsgut1.

Durch Dekret des Großen Rates vom 20. und 21. Januar 1841 2

wurde beschlossen : « Das sämtliche Vermögen der aargauischen Klöster
ist der Verfügungsgewalt der Konventualen gänzlich entzogen, hiermit
zum Staatsgut erklärt, und soll für Kirchen-, Schul- und Armenzwecke
verwendet werden ». Keller selbst wollte den Ausdruck Staatsgut
vermeiden 3

; er hoffte dadurch verschiedenen Vorwürfen zu begegnen.
Keller argumentierte im Großen Rate vom 20. Januar : Es sei
allerdings richtig, daß die Klöster von Privaten gegründet worden seien
und es sei bekannt, daß kein Staat ein Kloster gestiftet habe 4. Aber
« sobald die Stiftung gemacht war, so hörte sie auf, Privatgut zu sein,

und keiner, der zu diesen Stiftungen etwas beigetragen, hatte mehr
ein Privatrecht auf das gestiftete Gut, sondern et hatte förmlich
verzichtet zuhanden des christlichen Publikums. Die Klöster wurden
nicht der einzelnen Person wegen gestiftet, sondern um die Bedürfnisse

der christlichen Religion zu befriedigen »5. Es sei nun nicht notwendig
zu erklären, der Staat sei der Eigentümer des den Klöstern entzogenen
Vermögens, « dasselbe ist schlechthin unmittelbares Staatsgut. Es

versteht sich von selbst, daß, wenn erklärt wird, sämtliches Vermögen
soll als Kirchen-, Schul- und Armengut verwendet werden, dasselbe

nicht allein den Bezirken Bremgarten und Muri, sondern dem ganzen
Kanton, dem Staate angehört. Sie werden damit nach meiner Ansicht
einem bedeutenden Vorwurf, der von Seite der römischen Kirchenbehörde

gegen die Aufhebung der Klöster gemacht werden wird und

gemacht werden muß, begegnen ». Man könne wohl sagen, « daß das

Klostervermögen nach seiner ursprünglichen Bedeutung auch jetzt
einfach Kirchen-, Schul- und Armengut sei Deswegen glaubte ich,

es werde den Großen Rat von Aargau nicht verunehren, wenn er den

Grundsatz der Klösteraufhebung ausspreche ; wir wollen ja nicht

1 Es ist nicht unsere Aufgabe, die ganze Klösterliquidation hier zu durchgehen.

Uns interessiert die Hauptfrage : Wem kommt nach A. Keller
grundsätzlich das Klostervermögen zu

2 GS 1831, Bd. Ill, S. 237. Durch weitere Dekrete vom 22. März 1844
und 12. Februar 1845 (GS, revid. Bd., S. 270 ff.) wurde die Liquidation in diesem
Sinne vollständig.

3 VerhBl. 1841, Bd. I, S 89.
4 In der Denkschrift nimmt er dieses Verdienst für den Staat in Anspruch ;

siehe oben.
6 VerhBl. 1841, Bd, I, S. 78.



- i83 -
Raub treiben an den Klöstern, sondern das Gut derselben bleibt dem

ursprünglichen gemeinnützigen Zwecke aufbewahrt, und wir haben

nichts anderes zu tun als dasselbe nutzbar zu machen ; es bleibt das

Vermögen immer für die Urzwecke, für das Kirchen-, Schul- und
Armenwesen »l. Und in der Sitzung des Großen Rates vom 13. Mai
1841, als die Antwort an die Tagsatzung während drei Tagen beraten
wurde, verlangte A. Keller ausdrücklich, daß ganz besonders betont
werde, daß « das Vermögen, die Güter, ja selbst die Lokalitäten nur
zu christlich gemeinnützigem Zwecke verwendet werden »2. Dagegen
wehrt er sich immer, Wendungen wie « im Sinne des Stifters » oder
« stiftungsgemäß » einzuschalten 3.

Trotz dieser Beteuerungen, das Klostervermögen werde seinem

Urzwecke voll erhalten, war A. Keller sich des begangenen Eingriffs
in das kirchliche Vermögens- und besonders das Heimfallsrecht 4 voll
bewußt ; in diesem Sinne erwartete er ja eine Einsprache von Seiten
der Kirchenbehörde5. Kellers Bestreben, das Klostergut nicht als

Staatsgut zu bezeichnen, entsprang lediglich der psychologischen
Überlegung, dadurch der öffentlichen Meinung, die damals noch

keineswegs für das aargauische Vorgehen eingenommen war, nicht
neuerdings einen Stein des Anstoßes zu bereiten, und die
Tagsatzungsverhandlungen nicht unnötig zu erschweren. Prinzipiell führte seine

Begründung immer wieder auf die bekannten Säkularisationstheorien
zurück 6, wie sie in der Geschichte zur Genüge zur Deckung juristischer
Blößen angewandt wurden, wobei die Klöstergüter faktisch doch

Staatsgut wurden, und dies selbst dann, wenn der Staat in der Pose

eines Wohltäters dem katholischen Kantonsteil als Entschädigung
aus der reichen Klosterbeute eine Million zuspricht7. Der Staats-

1 VerhBl. S. 83 ff.
2 Ibid., S. 568.
3 Ibid., S. 573.
4 s. Koeniger, S. 369 ff. und S. 382 ; Stutz, S. 455.
5 Bereits am 26. Juni 1836 hatte sich die Nuntiatur in der Klösterangelegenheit

an den K1R des Kantons Aargau gewandt und sich für das Eigentum
der Klöster eingesetzt. Siehe Siegwart-Müller, Bd. I, S. 444 ff., wo das Schreiben
abgedruckt ist. Am 21. Januar 1841 wandte sich der päpstliche Nuntius Gizzi
erneut an den Vorort ; s. Siegwart-Müller, Bd. I, S. 464 ff.

6 Vgl. dazu Buholzer, Die Säkularisationen kath. Kirchengüter, S. 34 ff.
7 Im GrR vom 9. März 1841 hatte Dr. Bruggisser angeführt : « Der GrR

hat die Ansicht festgehalten, die Klöster aufheben zu dürfen und der katholischen
Bevölkerung eine Million zugesichert. Von der dekretierten einen Million Franken
werden nun für einmal dem katholischen Volke 500,000 gegeben, und ich glaube,



— 184 —

absolutismus, dem zufolge auch die Religion ein bloßer Zweig der
Staatskultur wird 1, schaltete auch hier nach Gutdünken und ohne
die geringste Rücksichtnahme auf das geschichtlich und rechtlich
Gewordene.

Durch Tagsatzungsbeschluß vom 2. April 1841 war Aargau
aufgefordert worden, die Liquidationsmaßnahmen einzustellen. Der
aargauische Große Rat hielt sich keineswegs an diese Verfügung : durch
großzügige Vergabungen suchte dieser den Beweis zu erbringen, daß

die Katholiken keineswegs benachteiligt oder unterdrückt würden 2.

Im Großen Rat vom 6. Februar 1843 kam die Frage zur Behandlung,
ob nicht die halbe Million an den katholischen Volksteil ausbezahlt
werden sollte. A. Keller unterstützte ein solches Vorhaben, weil er
« in dieser Angelegenheit wie in der ganzen Klosterfrage zunächst

nur den Aargau im Auge zu haben gelernt habe Man sagt, eine

solche Ausrichtung werde als Liquidation angesehen, aber ich frage :

Wird nicht der geringste Verkauf eines Klostersgrundstückes als

Liquidationsmaßregel angesehen » 3.

Als sich die Tagsatzung am 31. August 1843 mit der

Wiederherstellung der Frauenklöster zufrieden gab 4, wurde für Aargau der

Weg zur Liquidation frei. Die Kommission zur Begutachtung des

Dekretsvorschlages des Kleinen Rates, der auch A. Keller angehörte,
erstattete am 22. März 1844 im Großen Rat Bericht5. Der Kleine Rat
will das Klostervermögen als Staatsgut erklärt wissen. Der
Kommissionsbericht 6 hebt am Bericht der Regierung besonders hervor, daß

auch die andern verheißenen 500,000 Er. werden, wenn das gegenwärtige Thermometer

der Großmut nicht sinkt, ihrer Bestimmung entgegengehen. Die Großmut
ist aber nicht so groß als sie auf den ersten Anblick scheinen möchte, indem
nun die bisher für das Schul- und Armenwesen verabfolgten Staatsbeiträge nicht
mehr ausgerichtet werden, und mithin wird das, was man auf der einen Seite
zu geben scheint, auf der andern zurückbehalten». VerhBl. 1841, Bd. I, S. 214.

1 In diesem Sinne wurden die staatlichen Maßnahmen durch ein staatliches
Obereigentumsrecht an den Kirchengütern begründet. Buholzer, S. 40.

2 In diesem Sinne tritt Keller am 16. Dezember 1842 im GrR für eine
direkte Finanzierung der Bezirksschule Muri aus dem Klostergut ein. Mancher,
¦ der ein gewisses Mißtrauen in die Verfügungsgewalt über das Klostergut setzt
würde dadurch Beruhigung finden. VerhBl. 1842, S. 664. Siehe auch VerhBl.
1843, S. 211 f. Betr. Verkauf von Klostergut siehe VerhBl. 1842, S. 516 ff.,
571 f. und 647 ff.

3 VerhBl. 1843, S. 20.
4 Bucher, S. 59.
5 VerhBl. 1844, S. 57 ff. Siehe daselbst auch die Botschaft des K1R.
6 Abg. in VerhBl. 1844, S. 68 ff.



- i85 -
er die Überzeugung hervorrufen müsse, « es sei einmal Zeit, dieses

Klostergut nicht mehr für eine unerschöpfliche Quelle anzusehen,

aus der in namenloser Zahl und Gestalt alles nur Mögliche und Wünschbare

gestiftet werden könne ».

Anschließend an diesen Bericht sah sich Keller zu längeren
Ausführungen über den Charakter des Klostergutes veranlaßt l. Er präzisiert

zunächst die Stellungnahme des katholischen Kirchenrates dahin,
« es sei das Vermögen der aufgehobenen Klöster als katholisches

Kirchengut erklärt, in dem Sinn, daß es zu Schul- und Kirchenzwecken
verwendet werden soll ; es soll gleichsam nur diesen Namen haben »2.

Das vorliegende Dekret beweise, daß « Aargau sein gegebenes Wort
gehalten, indem wir nicht des Vermögens wegen, sondern der
politischen Verhältnisse wegen die Klöster aufgehoben haben »3. Wem

gehört nun die Hinterlassenschaft der Klöster « Ich erkläre zum

voraus, sagt Keller, daß das gesamte hinterlassene Vermögen der

Klöster teils dem mittelbaren, teils dem unmittelbaren Staatsgut
zudekretiert werden soll In meinen Augen ist und bleibt es

katholisches Stammgut in unserem Staatsvermögen, und von diesem

Gesichtspunkt aufgefaßt, werden Sie sagen müssen, daß das

Klostervermögen katholisches Gut ist » 4. Es werde « auch nicht ein Heller
direkt in das eigentliche Staatsvermögen eingeführt »5. Von einer
« Erbschaftsberechtigung » des katholischen Aargau könne nicht
gesprochen werden ; sie sei weder aus der Geschichte noch aus dem usus
saecularisandi in Deutschland, Spanien, Portugal und Frankreich zu
ersehen 6.

Die ganze Rede Kellers war ein spärlicher Versuch, nachzuweisen,
daß laut Dekret 7 das ganze Vermögen für katholische Zwecke
verwendet werde, deshalb ja katholisches Gut sei. Es gelang ihm kaum,
den nackten, rohen Charakter dieser ganz gewöhnlichen Säkularisation

zu verdecken. Es war ganz folgerichtig, daß katholischerseits mit

1 VerhBl. 1844, S. 80 ff.
2 Ibid., S. 81.
3 Ibid., S. 82. Auf der gleichen Seite aber sagt er, das in das Staatsvermögen

einzukehrende Kapital sei « nichts anderes als eine billige Beisteuer, wie das
auch von anderen Bezirken zu geschehen hat ». War das der politische Zweck
der Klösteraufhebung

4 VerhBl. 1844, S. 82.
5 Ibid., S. 83.
6 Ibid., S. 84.
7 s. GS, revid. Bd., S. 270.



— i86 —

Bezugnahme auf Kellers Ausführungen beantragt wurde l, man möge
beschließen : « Das Vermögen der aufgehobenen Klöster wird
grundsätzlich zu katholischem Gut erklärt, und soll, solange die
Wiederherstellung der Klöster nicht möglich wird, im Sinne und Geiste der

Stiftungen verwendet werden » — was natürlich von der Regierungsmehrheit

abgelehnt wurde 2.

6. Durch die Jesuitenfrage zum Bund von 1848.

Die « schleichende Krise — mit politischen Morden, Landfriedensund

Verfassungsbruch, Freischarenzügen u. a. » 3, die seit 1841 durchs
Land ging, nährte sich, nachdem durch Mehrheitsbeschluß die
Klösterangelegenheit aus den Traktanden der Tagsatzung gefallen war, in
der Hauptsache von der Jesuitenfrage, die ihrerseits in die
grundsätzliche Frage mündete, ob sich die in Religionsangelegenheiten
souveränen Kantone von einer radikalen Mehrheit in Religions- und
Schulfragen dirigieren lassen müssen.

Bereits am 24. Januar wies A. Keller in seiner Eröffnungsrede
des aargauischen Großen Rates4 auf die Jesuiten-Angelegenheit hin.
Für Keller ist der Kampf gegen die Jesuiten immer ein Kampf gegen
Rom. In der Schweiz sei ihre Wiederherstellung schon unter der
Mediation im stillen vorbereitet worden, im Sonnenschein der Restauration

aber vollendet. « Seither gleicht ihre Wirksamkeit einem

Eroberungszug im Lande Das Volk der Eidgenossen hat noch soviel

Tugend, daß es auch diesem Feinde gewachsen ist Mit dem

Jesuitismus und seinen Bundesgenossen kann es für den christlichen
Eidgenossen nur einen Vertilgungskrieg, keine Versöhnung geben ».

A. Keller hatte sich dadurch an die Spitze einer Agitation gestellt,
die nur ein Ziel kannte : « Es soll zum Durchbruch radikaler
Anschauungsweise im Gebiete der religiösen wie der rein politischen Fragen
kommen »5. Wohin das führen mußte, zeigte die Geschichte.

1 VerhBl. 1844, S. 86 f.
2 Schleuniger aber wurde von der Regierung wegen Hochverrat ins

Gefängnis geworfen, weil er eine Petition unter dem katholischen Volke hatte
zirkulieren lassen, um das Vermögen der Klöster als katholisches Kirchengut
zu retten. Siehe Heer, J. N. Schleuniger, Denkschrift. Klingnau 1899, S. 24.

3 Gagliardi, Bd. Ill, S. 7.
4 Keller war in Würdigung seiner Verdienste in der Klösterangelegenheit

ins Präsidium des GrR vorgerückt ; Eröffnungsrede, s. VerhBl. 1842, S. 2 ff.
5 Baumgartner, Bd. Ill, S. 47.



— i87 —

Anlaß zur Aufrollung der Jesuitenfrage vor der Tagsatzung war
die Niederlage der Jungschweizer, der radikalen Revolutionspartei
im Wallis 1. Als am 29. Mai 1844 im Großen Rat die Instruktion der

aargauischen Tagsatzungsgesandten behandelt wurde, stellte A. Keller

zu den bereits gefallenen Anträgen — scharfen Protest sowohl gegen
das Vorgehen der Walliser Regierung und Gerichte als auch gegen
das Verhalten des Vorortes Luzern — den Zusatzantrag2 : « Im
weitem wird die hierseitige Gesandtschaft an der Tagsatzung an Hand
der Zeitgeschichte und bestehender Verträge mit allem Nachdruck
auf die Gefahren hinweisen, welche durch die Wirksamkeit des Jesuitenordens

je länger je verderblicher dem konfessionellen und politischen
Frieden in der Eidgenossenschaft bereitet werden. Die Gesandtschaft

wird daher in Anwendung des Art. der Bundesurkunde an die
Mitstände das Begehren stellen, daß diese wichtige Angelegenheit in der

obersten Bundesbehörde beförderlich an die Hand genommen und
der Jesuitenorden in der Schweiz von Bundeswegen aufgehoben und

ausgewiesen werde ».

Kellers Groß-Rats-Rede selbst bot keine Begründung dieses

Antrages 3.

Vor der Tagsatzung begründete A. Keller am 19. August 1844

den aargauischen Antrag in dreistündiger Rede4. Wie sich Keller
in seiner Denkschrift zur Klösteraufhebung mit der Phrase «Beweise

liegen bei den Akten » um den Beweis unbeweisbarer Behauptungen
herumdrückte, so ist auch diese Rede, die « zuerst die Gemeingefährlichkeit

des Jesuitenordens, und dann die Rechtszuständigkeit des

Bundes, ihn ohne Verletzung politischer oder kirchlicher Rechte
aufzuheben », nachweisen soll, ein Sammelsurium unbewiesener Behauptungen,

Entstellungen und Anklagen 5. Es ist hier nicht der Ort, auf
all das, was Keller an Vorwürfen aus dem Arsenal der Jesuitengegner

1 s. VerhBl. 1844, S. 213, besonders auch Baumgartner, Bd. Ill, S. 147 f.,
daselbst auch Bericht der eidg. Kommissarien. Siegwart-Müller, Bd. I, S. 629 ff.,
Bd. II, S. 543.

2 VerhBl. 1844, S. 235.
3 Ibid., S. 236 f. Als schlagendsten Beweis wird S. 238 eine Anekdote

erzählt — ein Musterbeispiel Keller'scher Beweisführung.
4 s. Arn. Keller, S. 224 ff. Die Rede kam bei Sauerländer, Aarau 1844, im

Druck heraus. Darnach wird im folgenden zitiert.
5 Der Vortrag soll nach Siegwart-Müller, Bd. II, S. 560 — und der Erfolg

bewies dasselbe — « einen peinlichen Eindruck auf die Tagsatzung » gemacht
haben.



— i88 —

gegen diesen Orden hervorholt, einzugehen 1, wiewohl sie den Hauptteil

seiner Ausführungen belegen. Im haßerfüllten Geiste Kellers ist
es ebenso ein Verbrechen der Jesuiten, als katholischer Orden gegen
die Reformation und für die Erhaltung des alten Glaubens gekämpft
zu haben, wie er es ihnen heute ankreidet, die « Grundsätze der Regeneration

», die Grundsätze « der Volkssouveränität, der Pressefreiheit
und des Vereinsrechtes » für ihre Tätigkeit auszunützen, um so den
Radikalismus mit seinen eigenen Waffen zu schlagen 2. « Oder ist es

nicht der Jesuitismus, der als offen gedungene Macht gegen die

freisinnigen Bestrebungen einzelner Kantone und Völkerschaften auf
allen Punkten des Vaterlandes verräterisch ankämpft ?» — ruft er
pathetisch 3, und dokumentiert damit, was in seinen Augen verräterisch
und staatsgefährlich ist. Von dieser höchst zweifelhaften Art der

Staatsgefährlichkeit kommt er in halsbrecherischer Sophistik dazu,
der Kantonalsouveränität Grenzen zu ziehen, die teils « im Wesen

des Bundes selbst, teils in den Vorgängen seiner praktischen Anwendung

» begründet sind : « Alles in den Kantonen, das nachteilig und
verderblich auf den politischen Bestand des Gesamtvaterlandes
hinwirkt, gewinnt dadurch eine gemeineidgenössische Bedeutung und
fällt zur Abwehr der Gefährde den Verfügungen des Bundes anheim »4.

Wir erleben das Schauspiel, daß Keller, der im Klosterstreit gegenüber
dem Art. 12 des Bundesvertrages für seinen Kanton die Kantonalwillkür

in Anspruch nahm, nun trotz dem eindeutigen Art. 8 5 einem
andern Kanton die tatsächlich vorhandene und garantierte
Kantonalsouveränität bestreitet, ganz entgegen dem Geiste und Wesen eines

Bundesvertrages überhaupt6. Man verwundert sich deshalb keineswegs,

wenn A. Keller auch die Frage aufwirft, « ob der Orden nach
seinem Wesen und Wirken überhaupt nur eine wirkliche, der
katholischen Kirche und christlichen Religion absolut angehörige res sacra

1 Vgl. die Antwort Siegwart-Miillers an der Tagsatzung vom 20. August,
abgedruckt in Bd. II, S. 560 ff. seiner Memoiren.

2 Rede, S. 40.
3 Rede, S. 53.
4 Rede, S. 59.
5 Der Eingang des Art. 8 lautet : « Die Tagsatzung besorgt nach den

Vorschriften des Bundesvertrages die ihr von den souveränen Ständen übertragenen
Angelegenheiten des Bundes ».

0 Was dem Bunde nicht ausdrücklich übertragen ist, gehört in den Bereich
der Kantonalsouveränität. Siehe die Entgegnung Siegwart-Miillers, Bd. II,
S. 576. Betr. Ausscheidung der Kompetenzen zwischen Bund und Kantonen
s. Lampert, Bundesstaatsrecht, S. 14 ; Blumer-Morel, Bd. I, S. 1 ff.



— i8q —

oder Religionssache sei », und zur Antwort kommt : « Die Geschichte
sowohl als die Natur des Ordens stellt dieses auf eine schlagende Weise

unbedingt in Abrede ». Aber selbst angenommen, der Orden sei eine

res sacra, so habe « jede res sacra das Recht weltlicher Unantastbarkeit
nur so lange anzusprechen, als sie in den Grenzen ihres heiligen
Gebietes bleibt ». Der Jesuitenorden, der « mit seiner vollen Wirksamkeit

auf das Gebiet der Politik » übergetreten sei1, habe sich «

freiwillig des Rechtsschutzes ergeben, welcher Religionen und Konfessionen

schirmend umgibt »2. Keller kommt zum Schluß : Die rein

politische Bestimmung des Jesuitenordens in der Schweiz gefährde
« das Gesamtvaterland bereits in hohem Maße » ; dem Bunde stehe
« sonach die volle Verfügungsgewalt über denselben zu, da « dabei
die Rechte der katholischen Kirche nicht beteiligt » seien. Die

Tagsatzung möge deshalb beschließen, « den Jesuitenorden in der Schweiz

von Bundes wegen aufzuheben und auszuweisen »3.

Siegwart-Müller wies den Antrag Aargaus « als einen Angriff
auf die Rechte der Katholiken und die Souveränität der Kantone »

zurück 4. Der Vorstoß Kellers war dadurch als das charakterisiert,
was er in der Tat war. Auch hier handelte es sich wieder um
die reine Mehrheits- und nackte Machttheorie in Religionsangelegenheiten,

und « um allfällige Zweifel über ihre Zulässigkeit zu

besiegen »5, mußten die Jesuiten herhalten, um so die schon
vorhandene Gereiztheit protestantischerseits vollends zum Ausbruch zu

bringen.
Als es sich in der Klösterangelegenheit gezeigt hatte, daß der

Radikalismus auch vor keinem Mittel zurückschrecken würde6, sein

Ziel durchzusetzen, sannen auch die katholischen Kantone auf Abwehr.
< Die unentbehrliche Stütze suchten sie in der Erziehung überhaupt,
dann vorzugsweise in der Heranbildung von Priestern, die jener Aufgabe

nicht nur gewachsen wären, sondern sich ihrer Erfüllung auch
mit Eifer hingeben würden » — das war der Sinn der Jesuitenberufung

1 Die Jesuiten betätigten sich in Schule und Seelsorge und waren mit der
Politik nur insofern im Zusammenhang als eben jede politische Frage in der
Theologie endet.

2 Rede, S. 60.
3 Rede, S. 65.
4 Siehe sein Votum in seinem Memoirenwerk, Bd. II, S. 560 ff.
5 Baumgartner, Bd. IV, S. 132.
0 Einen sprechenden Beweis dafür liefert der Brief Kellers an seine Braut

vom 26. Juli 1841 ; Am. Keller, S. 214.



— igo —

nach Luzern *. Doch, was bald dreißig Jahre unangefochtenes und
geübtes Recht war, Ordensmänner aus der Gesellschaft Jesu für geistliche

und weltliche Schulen zu verwenden, wollte der sich bereits
allmächtig wähnende Radikalismus nicht mehr als solches gelten lassen.

Mochte die Jesuitenberufung nach Luzern 2 sich auch « eher vom
pädagogischen und pastoralen als vom politischen Standpunkt rechtfertigen »

lassen 3, so konnte doch das Recht dazu nicht bestritten werden. « Die
Jesuitenberufung war rechtlich eine Sache des souveränen Kantons
Luzern allein und keine Rechtswidrigkeit, wie etwa die Aargauer
Klosteraufhebung », meint auch His4. Am bedrohlichsten für die
Katholiken war aber jener gewalttätige Geist der Majorisierung, dem
schon die Klöster zum Opfer gefallen waren, und der auch aus der

jüngsten Attacke A. Kellers sprach. Es war tiefste Überzeugung der
Katholiken, daß der Zentralgewalt über Kirchen- und Schulangelegenheiten

keine Befugnis zustehe — das entsprach auch dem Bundesvertrag

— und daß Protestanten keinen Beruf hätten, katholische
Institutionen in einer für Katholiken maßgebenden Weise zu
beurteilen 5. Das schien vorläufig auch die Ansicht der großen Tagsatzungsmehrheit

zu sein 6. Die Radikalen aber beschritten unter dem Schutz

gleichgesinnter Regierungen mit dem Landfriedensbruch der
Freischarenzüge den Weg der Gewalt7. Daß die katholische Minderheit

1 Baumgartner, Bd. Ill, S. 53. Auch der Radikalismus verfolgte eine
zielsichere Schulpolitik. Ihrem Geiste fielen die vier bisherigen katholischen höheren
Lehranstalten von Luzern, Solothurn, Pruntrut und St. Gallen neben den
aargauischen Klosterschulen zum Opfer. Dadurch wurde das katholische Volk
gezwungen, seine Söhne diesen in kirchenfeindlichem Geiste geleiteten Anstalten
zu entziehen und sie in die blühenden Schulen der Jesuiten zu schicken. Siehe
dazu Bossatd, Die 15jährige Fehde der Revolution, Luzern 1846, S. 23 ff. Auf
dem Wege der Gesetzgebung strebte die radikale Partei besonders die Geistlichen
von der Schule fernzuhalten ; s. Bluntschli, S. 157. Kellers Schultätigkeit selbst ging
ganz in dieser Richtung. Interessant sind seine von seinem Biographen (Hunziker,
S. 26) zitierten Bemerkungen betr. die Lehrtätigkeit der Jesuiten in Freiburg, und
seine ganz von politischen Gesichtspunkten aus inspirierten Abwehrmaßnahmen.

2 Sie erfolgte am 24. Oktober 1844, also erst nach der Attacke Kellers, war
aber bereits am 24. Februar grundsätzlich beschlossen.

3 Segesser, Beiträge zur Geschichte des Sonderbundskrieges, Kleine Schriften,
Bd. II, S. 486. Siehe auch seine weitere Charakterisierung der Jesuitenfrage
a. a. O., Bd. II, S. 485.

4 Staatsrecht, Bd. II, S. 120 ; ebenso Dietauet, Bd. V, S. 664.
5 s. Siegwart-Müllers Antwort an Keller, Bd. II, S. 564.
6 Der aargauische Antrag blieb in drei Abstimmungen in Minderheit,

allerdings mit immer knapperem Ergebnissen.
7 Besonders die aargauische Regierung bot in dieser Angelegenheit mit

ihrer Doppelzüngigkeit ein trauriges Bild. Siehe besonders die zwei großen Reden



— igi —

sich durch diese gefährlichen, gewalttätigen Angriffe von einer losen

Verbindung1 zu einem eigentlichen Schutzbündnis getrieben wurde,
ist jedem Vorurteilslosen begreiflich2. Wenn man auch heute die

Art, wie dies geschah, nicht als Ausfluß höchster Staatsklugkeit
betrachten muß 3, so muß doch festgehalten werden, daß die sieben

Orte das föderale Fundamentalprinzip der Schweiz verteidigten gegenüber

einem modernen zentralistischen Mehrheitswahn, dem selbst die

intimsten Bezirke des religiösen Lebens nicht heilig waren4. Der
Radikalismus aber nahm das als Vorwand, um auf dem Wege der

Gewalt das zu erreichen, was ihm auf dem Wege des Rechts nicht
möglich war. Schon am 24. Januar 1842 hatte A. Keller im Hinblick
auf den Bundesvertrag im aargauischen Großen Rat pathetisch
ausgerufen : « Noch eine solche Frage wie die Klosterfrage mit dem

Art. 12, und leicht dürfte die morsche Säule zertrümmert zu den

Füßen der Nation liegen » 5.

Aus den Trümmern des Bundesvertrages von 1815 entstand die

Bundesverfassung von 1848. Keller setzte sich als Mitglied der kanto-

Schleunigers im aargauischen GrR vom 6. und 29. Mai 1845, in denen mit guten
Gründen der Rücktritt der Regierung und des GrR gefordert wird (bei Räber,
Luzern 1845, im Druck erschienen). Der aargauische GrR verwarf selbst einen
Antrag auf Mißbilligung des Freischarenwesens, obwohl es am 20. März 1845
durch die Tagsatzung verboten worden war. Siehe Bluntschli, S. 336 f. Zur
Loslösung der aargauischen gefangenen Freischärler des 2. Zuges beschloß der GrR
am 28. April 1845 eine Summe von 200000 Fr. Siehe VerhBl. 1845, S. 137.
A. Keller aber findet vom geschichtlichen Standpunkt aus, es sei von jeher
allgemeine Übung gewesen, daß « so oft eine Bevölkerung irgend eines Ortes in
politische Gefahr kam, die Nachbarn den Bedrängten, ohne die Aufgebote
abzuwarten, geradenwegs zugezogen sind » ; er nennt das « Nationalrecht » und die
Freischaren «ruhig dahinziehende Männer». VerhBl. 1845, S. 96 und 100. Betr.
Stellung Aargaus zum 2. Freischarenzug siehe die Anklage Bernhard Meyers
auf der Tagsatzung von Zürich 1846 ; Siegwart-Müller, Bd. Ill, S. 175 ff.

1 Diese war im September 1843 im Bade Roten geschlossen worden ; die
nachfolgende « Schutzvereinigung » ist auch heute noch davon zu schaiden.
Siehe Segesser, Kleine Schriften, Bd. II, S. 487, Anm. 5 ; His, Bd. II, S. 124.

2 His, Bd. II, S. 125.
3 Siehe die klare Darstellung Segessers, Kleine Schriften, Bd. II, S. 489 ff.

Hier sei auch das Urteil William Martins angeführt : « Les catholiques avaient
peut-être pour eux, dans cette lutte, le droit formel. Ils avaient contre eux la
vie ; c'est pourquoi ils furent vaincus ». Zit. bei Reynold, La démocratie et la
Suisse, Bern 1929, S. 207.

4 Die ganze Idee Siegwart-Müllers eines potenzierten Föderativsystems
mit konfessionell paritätischem Dualismus hat Segesser in seinem Nekrolog des

letzten Schultheißen des alten Luzern in der ihm eigenen Klarheit dargestellt.
Kleine Schriften, Bd. II, S. 449 ff.

6 VerhBl. 1842, S. 5.



— 192 —

nalen Kommission zur Beratung des Tagsatzungsentwurfes für eine

sofortige Annahme des Entwurfes ein ; man könne nachher auf dem

Revisionswege noch weiter gehen l. Im Ständerat sieht Keller « nur
eine Vergoldung der bisherigen Tagsatzungsgeschichte », indem das
Leben noch gehemmter sein werde als bisher in der Tagsatzung, und
lehnt ihn deshalb ab 2. Überhaupt war Keller nicht von jener weisen

Mäßigung beseelt, die die Schöpfer der Verfassung von 1848 auszeichnet3;
er sah im Erreichten nicht das Gewollte, sondern nur eine Plattform,
von der aus rücksichtslos zur Verwirklichung des extremsten
Parteiprogramms geschritten werden sollte. Keller blieb zeitlebens ein
Fanatiker. Als im Februar 1848 in Paris die Revolution ausbrach,
die am Sitze der schweizerischen Bundesbehörde mit Schüssen begrüßt
wurde, geriet auch sein revolutionäres Blut in neue Wallung : Am
eidgenössischen Sängerfest desselben Jahres in Bern « brachte der
Seminardirektor des Kantons Bern, Grünholzer, den Völkern, welche
die 'Marseillaise singen', und der Seminardirektor des Kantons Aargau,
Keller, den Völkern, welche die 'Marseillaise tatsächlich aufführen',
einen Toast »4.

II. KAPITEL.

Das aargauische Staatskirchentum.

1. Die Institutionen des aargauischen Staatskirchentums.

Zwei Institutionen, deren Kenntnis für das Verständnis des

aargauischen Staatskirchentums notwendig ist, sollen im folgenden zur
besonderen Darstellung kommen : das Plazet und das Institut des

katholischen Kirchenrates.
Das Plazet.

Das aargauische Plazet-Gesetz vom 7. Juni 1834 5 ist die erste
gesetzgeberische Konsequenz der Annahme der Badener Konferenz-
Artikel. Nach diesem Gesetz müssen « alle römischen Bullen, Breven
und sonstigen Erlasse, an wen immer dieselben gerichtet und wessen
Inhalts sie sein mögen ; ferner alle vom Erzbischofe, Bischöfe und den

1 VerhBl. 1848, S. 152 ff.
2 Ibid., S. 193.
3 Reynold, La démocratie et la Suisse, S. 210.
4 Bluntschli, S. 432, zit. NZZ, 19. August 1848.
5 GS, revid. Bd., S. 162 f.



— 193 —

übrigen geistlichen Oberbehörden ausgehenden allgemeinen

Anordnungen, Kundmachungen, Kreisschreiben und andere allgemeinen
Erlasse an die Geistlichkeit und Bistumsangehörigen ; endlich die
Beschlüsse von Kirchenversammlungen und Synoden vor ihrer Bekanntmachung

oder Insinuation » der Regierung zur Einsicht vorgelegt
werden. Für Erlasse « rein dogmatischer und moralischer Natur »

genügt das staatliche Visum, d. h. die « Erklärung der genommenen
Einsicht », wobei es in die Kompetenz des Staates fällt, ob ein Erlaß
rein dogmatischen oder moralischen Inhalts sei. Für alles übrige ist
das Plazet l notwendig, « die ausdrücklich erteilte und je nach
Befinden beigefügte Staatsgenehmigung », ohne die ein Erlaß « weder

publiziert, insinuiert, vollzogen und angewendet, noch zur Publikation,
Insinuation, Vollziehung und Anwendung mitgeteilt werden » darf.

Wenn nach dem strengen Wortlaut dieses Gesetzes das Plazet
auch nur als amtliche Feststellung zu gelten hätte, daß ein kirchlicher
Erlaß nichts Polizeiwidriges enthalte 2, so diente es in seiner Anwendung
doch dazu, den direkten und freien Verkehr der Vorsteher der Kirche
mit ihren Gläubigen zu unterbinden und mußte in der letzten

Konsequenz « zur Zerreißung der kirchlichen Einheit, zur religiösen Anarchie
und zur staatlichen Willkürherrschaft führen » 3. Es war die Waffe
der aargauischen Regierung, mit der sie das Bestehen einer freien
Kirche im Aargau zum Provisorium machte.

So wenig diese Art der Bevormundung vereinbar ist mit einer

freien, in ihrem Gebiete autonomen Kirche 4, so sehr ist diese staatliche

Oberaufsicht auch im Widerspruch mit dem modernen Recht
der freien Meinungsäußerung5. Es entspricht keineswegs den

Tatsachen, wenn A. Keller6 den Sinn dieses Gesetzes darin erblicken

will, daß « solche Erlasse zwar der vollsten verfassungsmäßigen
Preßfreiheit sich erfreuen und in den öffentlichen Blättern oder in besonderen

Schriften wie andere Nachrichten ungehindert zur allgemeinen
Kenntnis gebracht werden können ; daß sie dagegen, wenn sie behufs

1 Betr. Visum und Plazet s. Attenhofer, Bd. I, S. 163 ff.
2 s. Dubler, S. 49 f. Auch Fleiner, Die Bischofswahl im Bistum Basel,

Leipzig 1897, S. 182, sieht die Bedeutung des Plazets darin, « die staatsrechtliche
Grundlage für die Verkündigung und damit die Vollziehbarkeit eines kirchlichen
Erlasses zu schaffen ».

3 Hergenröther, S. 138.
4 C. J. C. can. 2333.
5 Attenhofer, Bd. I, S. 175.
6 « Die kirchlich-politischen Fragen bei der eidg. Bundesrevision von 1871 »,

S. 16.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 13



— 194 —

allgemein verbindlicher Nachachtung amtlich bzw. durch öffentliche
Beamtete bekannt gemacht werden wollen, der Staatsbehörde zur
Einsicht und Publikationsbewilligung vorgelegt werden müssen ».

Sowohl im Gesetze selbst als ganz besonders in der Praxis wurde jede
nicht vom Staate genehmigte Veröffentlichung verboten und mit Strafe

belegtx. Die aargauische staatliche Oberaufsicht hob durch das Plazet-
Gesetz die Pressefreiheit für kirchliche Erlasse in praxi vollständig auf.

A. Keller war immer einer der extremsten und rücksichtslosesten
Vertreter des staatlichen Oberaufsichtsrechts in der Form des Plazets.
Als sich anläßlich der Auseinandersetzungen betr. gemischter Ehen
der Bischof von Basel am 8. März 1858 zu einer Verwahrung gedrängt
sah — direkte Veranlassung war die neue Plazet-Verordnung des

Regierungsrates vom 2. März 1858, die alle Erlasse, Weisungen und

Anträge kirchlicher Behörden in Eheangelegenheiten dem Plazet-Gesetz
unterstellte — « gegen ein Plazet, das sich in dieser Weise in alle
kirchlichen Verordnungen des dogmatischen und sakramentalen Gebiets

hineindrängen könnte und so die Erfüllung der Pflichten eines
katholischen Bischofs seinen Gläubigen und seiner Geistlichkeit gegenüber
am Ende verunmöglichen müßte », warf sich A. Keller zum Verteidiger
des ausgedehntesten Plazet-Rechts auf2. Für ihn gibt es weder in
der Theorie noch in der Praxis eine kirchlich-autonome Sphäre, er
kennt nur ein Prinzip : Staatshoheit. In der Betätigung wird diese

Staatshoheit selbst dann auf die Spitze getrieben, wenn man sie auf
Grund seiner theoretischen Erörterungen noch irgendwie für begrenzt
halten möchte.

Der katholische Kirchenrat.

Je mehr sich der Staat mit kirchlichen Angelegenheiten beschäftigte

und sich dieses Interesse zu Eingriffen in die Kirchenverwaltung
steigerte, umso eher sah er sich auch gezwungen, für diese seine neue

1 s. die Publikation der aargauischen Regierung vom 29. Juli 1835, in der
die Bevölkerung auf die Strafen aufmerksam gemacht wird, wenn das nicht-
plazetierte päpstliche Rundschreiben betr. Badener Konferenz trotzdem publik
gemacht werde : « da eine solche Verbreitung neben der von uns ausgesprochenen
Nichtgenehmigung (Verweigerung des Plazets) nicht bestehen kann und als eine
die Absicht und den Zweck des Gesetzes vereitelnde, der bürgerlichen Ordnung
zuwiderlaufende Handlung und als Frevler Trotz gegen die Staatsgewalt
erscheint ».

2 s. Kellers Denkschrift an die hohen Diözesanstände des Bistums Basel
betr. den zwischen dem Stande Aargau und der bischöflichen Kurie wegen der
Verkündigung gemischter Ehen und Anerkennung des hoheitlichen Plazets
entstandenen Konflikt, S. 97 ff. ; s. daselbst die bischöfliche Verwahrung.



- 195 -
Betätigung eigene Organe zu schaffen. Im Aargau übernahmen seit

1831 diese Aufgabe der katholische und der reformierte Kirchenrat.
Schon bei der Organisation dieser Behörden wurde auf die ganz
verschiedenen Beziehungen der beiden Kirchen zum Staat wenig oder

gar keine Rücksicht genommen 1.

Die Bedeutung des katholischen Kirchenrates als Zentralorgan
des aargauischen Staatskirchentums und des sich daraus ergebenden

Kulturkampfes kann nicht leicht überschätzt werden 2. Der katholische

Kirchenrat war die Hauptwaffe der Kirchenpolitik A. Kellers.
Der katholische Kirchenrat ist ein reines Staatsorgan3. Auch

A. Keller betrachtete ihn als « keine kanonische oder hierarchische
Kirchenbehörde » ; er habe keinerlei kirchliche Kompetenzen ; er sei

« eine Staatsbehörde, um auf dem Gebiete des Staates die Angelegenheiten

der Kirche zu besorgen, soweit dieselben staatsrechtlicher Natur
sind »4. Schon 1840 wehrte sich Keller dagegen, den katholischen
Kirchenrat als kanonische Behörde zu organisieren, da er keinerlei
kanonische Kompetenzen habe ; denn kanonische Behörden seien

Konzilien, der Papst, die Bischöfe, Synoden, Kapitel, Dekanate. Der
katholische Kirchenrat aber sei eine Staatsbehörde, « gesetzt als

Wächter des Staates über Gegenstände von kirchlichen Beziehungen

zum Staate ». Er dürfe nur in staatlicher Beziehung da sein, sonst
würde er der Kirche gegenüber seine Befugnisse überschreiten 5. Die

Frage war nur, was als Gegenstand von kirchlicher Beziehung zum
Staat aufgefaßt wurde. Im Sinne der aargauischen Kirchenpolitik
war es so ziemlich das gesamte kirchliche Leben.

An Aufgaben wurden dem katholischen Kirchenrat übertragen 6 :

Aufrechterhaltung des guten Einvernehmens zwischen den Glaubensgenossen

der verschiedenen Konfessionen ; Staatsaufsicht über die

Ausbildung der Geistlichkeit, gemeinschaftlich mit dem Schulrat über

1 Organisatorisch erscheinen sie als Spezialkommissionen des K1R. Ihre
Befugnisse und Zusammensetzung ist dem Org.-Ges. des K1R von 1831 und 1841
zu entnehmen ; s. GS 1831, Bd. I, S. 49 f., Bd. Ill, S. 441 f.

2 s. Heer, S. 34 f. Von den Protokollen des kath. KR sind im K. A. A.
3 Bände vorhanden von 1853 bis 1879. Meine Ausführungen stützen sich auf
diese Protokolle. Da Seitenzahlen fehlen, wird nach Daten der Sitzungen und
Erlasse zitiert. Diskussionsvoten sind keine angeführt.

3 s. Vorher, der Komm, über das Org.-Ges. des K1R, VerhBl. 1841, Bd. II,
S. 1276 f.

4 VerhlB. 1841, Bd. II, S. 1315.
5 VerhBl. 1840, S. 433 f.
« GS 1831, Bd. I, S. 49 f. ; Bd. Ill, S. 441 f.



— 196 —

die Studien der Theologen, die Stipendien genießen ; er ernennt in
oder außer seiner Mitte die Staatsprüfungskommission der Kandidaten
geistlichen Standes und erkennt über die Prüfung unter Genehmigung
des Kleinen Rates ; er erstattet bei Erledigung von geistlichen Pfründen
dem Kleinen Rat sein Gutachten über Wahlfähigkeit und Gründe
der Bewerber ; die Aufsicht über die Beobachtung der gegenseitigen
Rechte und Pflichten zwischen Geistlichen und Gemeinden, über den

Kultus, über die genaue Vollziehung der Konkordate und bischöflichen

Verordnungen, sowie über die Einholung der obrigkeitlichen
Genehmigung der letzteren ; die Staatsaufsicht über die Amtsführung
der Geistlichen ; er wacht gemeinschaftlich mit den geistlichen
Oberbehörden über ihren sittlichen Wandel, weist die Fehlenden zurecht
und trägt wichtige Fälle dem Kleinen Rat vor ; Aufsicht über die

religiöse Bildung der Jugend ; gemeinschaftlich mit dem Schulrate

sorgt er für den Religionsunterricht in den Schulen und für die darin
einzuführenden Religionsbücher 1

; Aufsicht über die Verwaltung der

Pfrund-, Kirchen- und Bruderschaftsgüter, sowie der frommen

Stiftungen ; Vorberatung der kirchenpolitischen Gesetze und der
Konkordate.

Bei dieser Machtbefugnis des Kirchenrates war es ausschlaggebend,
wie er zusammengesetzt war. Nach Gesetz von 1831 bestand der

katholische Kirchenrat aus 7 Mitgliedern ; 1841 wurde die Zahl auf

9 erhöht, die dem katholischen Glaubensbekenntnis angehören müssen.

Der Präsident ist Mitglied des Kleinen Rates ; 4 Mitglieder weltlichen
Standes werden vom Kleinen Rat in freier Wahl außer seiner Mitte,
4 Mitglieder geistlichen Standes aus dem Vorschlag der katholischen
Geistlichkeit gewählt, wofür jedes der 4 Landkapitel aus seiner Mitte
3 Kandidaten bezeichnet. Es ist also immer dafür gesorgt, daß eine

Laienmehrheit, die der Geistesrichtung der Regierung entspricht,
vorhanden ist. In der Kulturkampfzeit und der Zeit der altkatholischen
Bewegung kam es selbst vor, daß diese Mehrheit aus lauter Altkatholiken

bestand, die dann katholische Angelegenheiten begutachten
mußte. Als aber die Kapitel Regensberg, Mellingen und Bremgarten
an ihre Wahlvorschläge die Bedingung knüpften, daß sie nur Geltung

1 Vgl. Das Schulgesetz von 1835. 1841 wurde dieser Passus abgeändert
in « er sorgt gemeinschaftlich mit dem Schulrate für den Religionsunterricht in
den Schulen und im Einverständnis mit den geistlichen Oberbehörden für die
in den Schulen einzuführenden Religionslehrbücher, welche der Einsicht von
Seite des K1R unterworfen sind



— 197 —

haben sollten, « wenn der katholische Kirchenrat römisch-katholisch
sei und bleibe », beantragte der katholische Kirchenrat am 30. Juli 1872

dem Regierungsrat 1, die « beigefügten unzulässigen Verwahrungen
seien unbedingt zurückzuziehen, ansonst der Regierungsrat dem

Großen Rat einen Gesetzesvorschlag im Sinne gänzlicher Wahlfreiheit
vorlegen werde ; bleiben die gedachten Kapitel renitent, so sei dem

Großen Rat zum Organisationsgesetz des Regierungsrates ein

Abänderungsvorschlag im Sinne vollständiger Wahlfreiheit vorzulegen ».

Die Vorschläge der Kapitel gehen von der Regierung jeweils
wieder an den katholischen Kirchenrat, der dem Kleinen Rat aus dem

Vorgeschlagenen nun den definitiven Vorschlag der geistlichen
Mitglieder macht, der vom Regierungsrat nur mehr bestätigt wird. Die

Beeinflussung im Sinne einer bestimmten, dem Regierungskurs genehmen

Richtung wird dadurch nur noch größer 2.

Seit A. Keller Mitglied der Regierung geworden war, war er
auch meistens Präsident des katholischen Kirchenrates 3. Damit ging
die Initiative in der aargauischen Kirchenpolitik vom Regierungsrat
an den katholischen Kirchenrat über. Kein Gesetz, keine Verordnung,
keine Verfügung und auch keine Wahl, die nicht vorher vom
katholischen Kirchenrat vorbereitet worden wäre ; die Arbeit der Regierung
beschränkte sich in der Regel auf Zustimmung4.

A. Kellers Einfluß war aber besonders stark durch seine Doppelstellung

als Mitglied der Regierung und Präsident des katholischen
Kirchenrates, vor allem durch die Institution der Präsidialverfügungen.
Es lag in der Kompetenz des Präsidenten, in der Form der Präsidial-

Verfügung von sich aus Verfügungen zu erlassen. Wenn sich diese

auch auf die Geschäftsleitung beschränken sollten, so kam es doch

öfters vor, ja es wurde geradezu Regel, daß sie eigentliche Gutachten
in äußerst wichtigen Angelegenheiten darstellten. Welche Rolle der

katholische Kirchenrat und sein Präsident bei der altkatholischen
Bewegung spielten, wird noch dargetan werden.

1 s. Kath. KR Prot Präs.-Verf. vom 30. Juli 1872.
2 s. Kath. KR Prot., Präs.-Verf. vom 3. Juli 1876.
3 Mit Ausnahme von 1872-1876, wo RR Brentano das Präsidium führte.
4 Die weitern Ausführungen, besonders die Bistumsstreitigkeit, werden uns

genügende Belege liefern. Der kath. KR befaßte sich auch mit den
kleinlichsten Reglementierereien. In der Sitzung vom 1. Dezember 1864 (s. Prot.)
wird selbst auf Anfrage der Regierung die Dauer des Brennens des ewigen
Lichtes in der Spitalkapelle von Königsfelden auf die Zeit des Gottesdienstes
beschränkt.



— ig8 —

Anschließend an den grundsätzlichen Beschluß der Trennung
von Kirche und Staat wurde auch die Frage laut, ob nicht die
Kirchenräte schon aufgehoben werden könnten. Die Justizdirektion
(Brentano) erstattete am 13. November 1875 Bericht1, und kam zum
Schluß, die Kirchenräte beizubehalten, auch den katholischen. Wenn
man auch noch besonders einwenden wolle, « daß durch die Vorschläge
der Landkapitel, aus denen die Wahlen getroffen werden müssen,
solche Geistliche in die Behörde gelangen, welche sich gegenüber den
Staatsbehörden vielfach renitent erzeigen, d. h. im ultramontanen
Lager stehen », so sei dies doch kein Grund zur Aufhebung des
katholischen Kirchenrates. « Diese Behörde zählt gegenüber den drei
Geistlichen drei weltliche Mitglieder mit einem Mitgliede des Regierungsrates
als Präsidenten an der Spitze, sodaß eine liberale Mehrheit immerhin
gesichert bleibt ; wenn dies aber auch nicht der Fall wäre, so ist ju der

Regierungsrat un die bezüglichen Beschlüsse nicht gebunden ». Es sei

zuweilen auch ganz gut, die andere Ansicht zu hören. Der Regierungsrat
war anderer Meinung. Er beschloß am 31. Mai 1876 2 Aufhebung der
Kirchenräte und beauftragte die Erziehungsdirektion mit der
Ausarbeitung eines Gesetzesentwurfes ; der katholische Kirchenrat genüge
der Zeit nicht mehr und sei dazu angetan, infolge der Wahlen,
Schwierigkeiten zu bereiten 3.

Am 23. März 1880 fand die letzte Sitzung des katholischen Kirchenrates

statt 4. A. Keller hielt die Totenrede. Das Protokoll berichtet :

« Nach Erledigung dieser Geschäfte gibt das Präsidium dem Kirchenrat
mit Bedauern davon Kenntnis, daß mit heute die Tätigkeit der Behörde
aufhöre, knüpft aber daran die Bemerkung, daß die Behörde mit
Freuden und mit voller Befriedigung auf ihre Vergangenheit zurückblicken

dürfe, indem sie immer die Wahrung des konfessionellen
Friedens gewollt, die Rechte des Staates gegen fremde Gewalt als

heilige Überlieferung aufrecht gehalten, für die Bildung des Klerus
tätig gewesen und die Veredlung des Kultus nach Kräften angestrebt
habe, indem der von ihr ausgegangene gute Same auch gutes Erdreich

1 K. A. A., KW, Bistumsakten II.
2 s. RR Prot. 1876, Nr. 1197.
3 Auch der kath. KR beantragte am 6. Januar 1878 als Beitrag an die

Vereinfachung des Staatshaushaltes, Auflösung der Kirchenräte, wobei ihre
Funktionen dem Justiz-, Erziehungs- und Finanzdepartement übertragen werden
sollten ; s. Kath. KR-Prot., Präs.-Verf., 6. Januar 1878. Die Aufhebungsverordnung

; s. GS, NF, Bd. I, S. 228.
4 s. Protokoll.



— 199 —

gefunden und sie im Kanton jederzeit eine ehrenhafte Stellung
eingenommen habe. — Herr Ducloux beantragt schließlich, dem Präsidium
den wohlverdienten Dank für die vieljährigen umsichtigen und getreuen
Dienste auszusprechen, was die Herren Mitglieder durch Aufstehen

bezeugen ».

So wurde die letzte Sitzung des katholischen Kirchenrates zu einer
Ovation für A. Keller. Am 23. März 1880 verlor A. Keller seine

stärkste Waffe im Kampfe gegen Rom und Kirche. Daß sie von seinen

Zeitgenossen so kampflos aufgegeben wurde, ist der beste Beweis dafür,
daß sich bereits vieles geändert hatte. Der Zerfall des Lebenswerkes
A. Kellers begann bereits, als der Meister noch lebte.

(Fortsetzung folgt.)

T^&T-


	Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

