Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 31 (1937)

Artikel: Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers
Autor: Rosenberg, Martin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-125098

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-125098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

Von Dr. jur. MarTiIN ROSENBERG.

(Fortsetzung.)

5. Die Kldsteraufhebung.
Der Klostersturm.

Dariiber schreibt Keller in seiner Selbstbiographie!: « Im Jdnner
1841 brachte der Ultramontanismus die Landesgegend meiner Heimat
zum blutigen Aufruhr und einen meiner beliebtesten Freunde an den
Rand des Todes. Ich stellte daher am 13. Jinner im GroBen Rat
den Antrag auf Aufhebung simtlicher Kloster im Kanton. Die Kloster
fielen. Ein groBer Wunsch meiner Jugend war erfiillt. Mit zwei treuen
Freunden und Kampfgenossen wurde ich nach Bern gesandt, um der
unzufriedenen Tagsatzung die Nachricht von der gewaltigen Mafregel
zu bringen. Der Aargau hat sie durchgekdmpft und damit manche
stolze Abtei in ihren Fundamenten erschiittert ».

Laut Verfassungsbestimmung muBte die Dreiliger Verfassung im
Jahre 1840 einer Revision unterzogen werden 2. Hatte man bisher
durch férmliche Gewalthandlungen und zuriickschreckendes Ein-
schreiten das katholische Volk zu stummem Dulden verurteilt und
ithm jede Moglichkeit der Klage und Beschwerde genommen, so lichtete
Hoffnung, daB wenigstens in diesem Moment lautwerdende Stimmen
nicht unterdriickt werden kénnten 3. Das katholische Volk hatte
zwei Hauptbeschwerden : Gefahrdung des Rechtszustandes und Ge-
fahrdung seiner Kirche. An die Spitze des katholischen Volkes stellte
sich ein Komitee, das nach dem Ort seiner Zusammenkiinfte « Biinzer-

1 dyn. Keller, S. 193.

2 Neben der bereits zitierten Literatur vgl. zum Folgenden besonders :
Die Katholiken des Aargau = Die Katholiken des Aargaus und der Radikalismus,
Schaffhausen 1843 ; Hauser = Hauser J., Zur Lage des Aargau in den Jahren
1830 bis 1842, in den « Monat-Rosen», Bd. XXXVI-XXXVII.

3 Die Katholiken des Aargau, S. 97. Am 15. Januar 1840 forderte die
Regierung in einer Proklamation zur Eingabe von Forderungen und Anliegen
an die neue Verfassung auf.



. 169 _

Komitee » genannt wurde. In Versammlungen, Flugschriften und
Petitionen stellten Katholiken und Radikale ihre Forderungen L.
Neben dem Verlangen nach freier Verwaltung der Kléster, unbe-
schrinkter Novizenaufnahme, Wiedereréffnung der Klosterschulen,
stellten die aargauischen Katholiken besonders zwei Forderungen an
die neue Verfassung : Aufrechterhaltung der in der DreiBiger Ver-
fassung gewihrten Paritit > und Trennung der Staatsverwaltung nach
Konfessionen, d. h. religios-kirchliche Selbstverwaltung der Konfes-
sionen ® nach dem Vorbild des Kantons St. Gallen ¢. Die konservativen
Forderungen wurden von den Radikalen aufs heftigste bekimpft.
Die erste Verfassungsvorlage, die zwar die Paritdt vorsah, die iibrigen
Forderungen der Katholiken aber nicht beriicksichtigte, wurde am
5. Oktober 1840 mit ca. 20 ooo Stimmen Mehrheit verworfen. Ent-
gegen einer Petition aus dem Freiamt, die neuen Revisionsarbeiten
einem Verfassungsrat zu iibertragen >, nahm der GroBe Rat diese
Angelegenheit aufs neue zu seinen Handen und bestimmte eine neue
Revisionskommission aus seiner Mitte, « diesmal ausschlieBlich aus
Minnern der bisherigen Regierungspartei. Vermoge der neueren Lage

1 GroBle kath. Volksversammlungen fanden statt am 2o0. Februar 1840 in
Mellingen und am 29. November gl. ]J. in Baden.

2 5. Fleiner, Die Entwicklung der Paritit in der Schweiz, Zeitschrift fiir
schweiz. Recht (1g901), Bd. XX, NF, S. 97 ff. In den Kantonen mit religios
gemischter Bevolkerung war der Grundsatz der Paritit eine MaBnahme des
Minoritiatenschutzes. Er war in den gemeinen Herrschaften zuerst in Anwendung
gekommen und dann in die aargauische Verfassung von 1815 und 1831 ein-
gegangen. Im Aargau waren alle Behorden zur Hilfte aus Protestanten und zur
Hilfte aus Katholiken zusammengesetzt. Wenn die Paritit auch immer mehr
zu einem Scheinrecht fir die Katholiken geworden war, « weil die Protestanten
mit Hilfe der Namenskatholiken immer die Mehrheit hatten » (Siegwart-Miiller,
Bd. I, S. 384), so glaubten die aargauischen Katholiken darin doch noch einen
gewissen Schutz gegen die radikale Mehrheit zu finden, umso mehr als die radikale
Partei durch die Abschaffung der Paritit das « unbedingte Souverdnititsprinzip
im Innern des Kantons » aufrichten wollte, demzufolge sie zwar « keinen Glaubens-
wechsel der Minderheit mehr verlangt », sich aber doch berechtigt glaubte, «auch
die religiosen Angelegenheiten nach ihrem souverinen Gutdiinken zu ordnen »
(Dubs, Offentl. Recht, Bd. II, S. 158). A. Keller selbst nannte in der GrR-Sitzung
vom 6. Mai 1840 (VerhBl. 1840, S. 94) die Paritit « die Frage des Friedens des
Kantons », an der festzuhalten man friiher versprochen habe. Das hinderte ihn
aber nicht, an der Preisgabe dieses Friedensprinzips tatkriftig mitzuwirken.

3 Vgl. bes. Die Forderungen der Mellinger Versammlung, Heer, S. 58.

1 s. Cavelti, Die Autonomie des kath. Konfessionsteils des Kantons St. Gallen,
Rorschach 1926 ; Fehr, Staat und Kirche im Kanton St. Gallen. St. Gallen 1899,
S. 47 fi.

8 Zschokke, S. 259.



vereinigten sich in ihr die dreifachen Anspriiche des Beamtentums,
der protestantischen Bevélkerung und des zum System gewordenen
Radikalismus »!. In der neuen Verfassung, die von allen protestan-
tischen gegen alle katholischen Bezirke mit 15326 gegen 11454 Stimmen
am 5. Januar 1841 angenommen wurde, fehlten mit der Paritit auch
alle iibrigen Sicherungen, die katholischerseits verlangt worden waren.
Ganz natiirlicherweise hatte darob im katholischen Volk eine gewisse
Erregung Platz gegriffen. Anstatt daB aber die Regierung es mit
der versichernden Erklirung, die neue Verfassung loyal und gerecht
durchfithren zu wollen, beruhigt hitte, erlieB sie Haftbefehle gegen
seine Fiihrer im Biinzer Komitee 2. Dadurch trieb die Regierung das
Volk zum Aufruhr ® und verschaffte sich so den Vorwand zur zweiten
Besetzung des Freiamtes4. Die Verantwortung fiir das, was die Re-
gierung selbst verursacht hatte, schob sie den Klostern, denen noch
nie eine Schuld an der Erhebung des Volkes nachgewiesen werden

! Baumgartner, Bd. 1I, S. 430.

2 Es konnte ihm einzig vorgeworfen werden, die Interessen der Katholiken
vertreten und den Verfassungsentwurf, wie es sein gutes Recht war, bekimpft
zu haben. Nach der Annahme der Verfassung hatte er sich nichts zuschulden
kommen lassen. Das bestdtigte auch Regierungsrat Waller, der als Regierungs-
kommissir die Verhaftung hitte vornehmen sollen, im GrR, in dem er erklirte :
« Wenn Sie die Untersuchung nur bis zum 5. Jinner zuriickwalten lassen, so
versetzen Sie die Regierung in den Anklagezustand ; ich erscheine dann als ein
Verbrecher, und die Regierung als eine Verbrecherin». 21. Januar 1841 VerhBl,
Bd. I, S. 139. Die Verhaftung selber und die Beschlagnahme der Papiere wurde
um Mitternacht vom g.-1o. Januar durchgefithrt. Zschokke, S. 261 {., Die Katho-
liken des Aargau, S. 1o5 ff. und 124 ff.

3 Vor der Verhaftung des Biinzer Komitees kann nicht von Aufruhr oder
gar von « offener Revolution », wie das Arn. Keller, S. 196, tut, gesprochen werden,
Das gibt auch Zschokke, S. 261, indirekt zu. Auch bei His, Bd. II, S. 116, ist die
Darstellung in dieser Beziehung unrichtig. Vollstindig unbegreiflich ist aber,
daB in einer geschichtlichen Darstellung der Aufruhr im Freiamt von 1841 direkt
auf die Annahme der Verfassung zuriickgefilhrt wird, ohne die provozierende
Verhaftung des Biinzer Komitees iiberhaupt mit einem Wort zu erwahnen, wie
es F. W. (Fritz Wernli, Laufenburg) im hist.-biogr. Lexikon der Schweiz, Bd. I,
S. 28, tut. Die Verhaftung der Méinner des kath. Volkes erfolgte unter ausdriick-
licher und bestimmter Voraussicht von Unruhen und unter vorheriger Aufmahnung
verwandter Regierungen. Siehe Siegwart-Miiller, Bd. 11, S. 574. Die Regierung
hat nicht dem Aufruhr den Rang abgelaufen, « sie hat sich geriistet, bevor sie
diesen hervorrief ». Siehe Die Katholiken des Aargau, S. 118.

* Vgl. Die Katholiken des Aargau, S. 169 ff. Auf je zwei Einwohner der
Gesamtbevolkerung traf es einen Soldaten. Nach 6 Wochen der Besetzung hatte
man es so weit gebracht, daB in den Nachbarkantonen 6ffentlich fiir « aargaunische

Regierungsgeschidigte » milde Gaben gesammelt wurden. Die Katholiken des
Aargau, S. 177.



konnte !, in die Schuhe — und fand so den lingst gewiinschten Vor-
wand zur Aufhebung 2.

Begriindung der Klésteraufhebung.

Am 13. Januar 1841 2 stellte A. Keller im GroBen Rat « als Ange-
horiger des insurgierten Kantonsteils, als Katholik und endlich als
Stellvertreter eines reformierten Kreises»* den Antrag, es seien:
1. die getroffenen MaBnahmen des Kleinen Rates zu genehmigen ;
die daherigen Vollmachten zu erneuern; 2. die Kléster des Kantons
aufzuheben 5 und der Kleine Rat mit der Vollziehung zu beauftragen ;
3. derselbe sei mit der Einbringung eines Antrages betr. der Tragung
der Kosten zu beauftragen ; endlich sei die Untersuchung tiber die
jiingsten Ereignisse einzuleiten.

Was Keller beantragte, war der Wille der Regierungspartei. Er
wurde mit 115 gegen 19 Stimmen gutgeheilen 8.

Die Begriindung, die A. Keller seinem Antrag vorausschickte,
« vereinigte die grellsten und wildesten Feuerbliiten des politischen
Fanatismus und strotzte von geschichtlichen Entstellungen, offen-
baren Unwahrheiten und falschen, aufreizenden Vergleichungen »?.

1 His, Bd. II, S. 116. Gagliardi, Geschichte der Schweiz, Bd. II, S. 395.
Dierauer, Bd. V, S. 637.

2 Seit 1830 war die Klosteraufhebung das stindige Postulat des aargauischen
Radikalismus geblieben. Bereits 1835 hitte es am Willen nicht gefehlt. Siehe
das Votum von Oberrichter Dgssekel im GrR vom 13. Januar 1843 (VerhBl,
Bd. I, S. 27), worin er dem Antrag Bruggisser, die Aufhebung vorerst einer
Kommission zur Priifung zu iiberweisen, dahin entgegnet, schon 1830 und 1835
« war die Meinung gemacht, zu tun, was heute beantragt worden ist ». Dal man
1841 die Aufhebung wollte, zeigt mit aller Deutlichkeit der Brief des Amtmanns
von Muri, Weibel, den dieser am 9. Januar — also vor der Verhaftung — an
A. Keller sandte (Druck bei Arn. Keller, S. 196 f.). Er bestitigt die Richtigkeit
obiger Darstellung.

3 VerhBl. 1841, Bd. I, S. g ff. Kellers Rede ist auch gedruckt in Burkart,
Reden und Bekenntnisse, S. 1 ff.

4 Schaffisheim. Von den gemaB Paritit vier kath. Regierungsriten wurde
kein einziger von einem rein kath. Kreis gewihlt ; s. Die Katholiken des Aargau,
S. 262.

5 In der Abstimmung erhielt diese Bestimmung die mildere Fassung : « Die
Kloster im Gebiete des Kantons Aargau werden im Grundsatz als aufgehoben
erklart ».

6 GrR-Dekret vom 13. Januar 1841 ; s. GS 1831, Bd. III, S. 235 f. 28 Mit-
glieder aus dem Freiamt waren abwesend. Uber die Beeintrichtigung des freien
Wahlrechts wihrend der Besetzung s. Die Katholiken des Aargau, S. 262 f.

7 « Wort eines Protestanten aus dem Kanton Ziirich iiber die aargauischen
Zustinde » ; Bluntschli, S. 123.



« Wenn Sie wollen, daB der Aargau und namentlich das katholische
Volk, beziiglich auf Moralitit, Religion, Rechtlichkeit und Gesetz-
lichkeit nicht von Jahr zu Jahr riickwirts schreiten soll ; wenn es
Ihnen ernst ist mit den Schulen und der Kirche, mit einem Wort,
wenn Sie das Volk sittlich heben wollen, so miissen Sie allvorderst
die Kloster aus dem katholischen Landesteil wegschaffen ».

Eine eigenartige Rechtsauffassung verrit der Satz: « Im ganzen
genommen sind die Frauenkloster unschuldige Anstalten, und wenn
sie von dem gleichen Schicksal getroffen werden miissen, so tragen
sie nicht die nichste Schuld ; freilich haben sie auch etwas auf ihrer
Rechnung ». Was sie verschuldet, wofiir sie bestraft werden, wurde
nie gesagt .

Auch aus politischen Griinden sei die Aufhebung eine Notwendigkeit,
« damit sie einmal im Lande Ruhe haben », und wegen der politischen
Gesinnung der Bevdlkerung, welche unter klosterlichem EinfluB steht.

Ein Argument charakterisiert aber A. Kellers Gesinnungsart
ganz besonders: die Aufhebung sei «der entschiedene Volkswille, der
dies verlangt. Ich appelliere an das aargauische Volk ; legen sie dem-
selben die Frage iiber die Aufhebung ihrer Anstalten vor und zwei
Dritteile werden sich dafiir aussprechen. Wenn auf diese Weise iiber
jene Institute das Volksgericht ergangen, wenn der Stab iiber ihrem
Haupte gebrochen ist, wollen Sie dann diesen Richterspruch nicht
vollziehen ? ». Und er droht: « Gleichviel ob Sie ihn vollziehen oder
nicht, vollzogen wird er ; vollziehen Sie ihn, dann leisten Sie der Ruhe
Vorschub ; vollziehen Sie ihn nicht, so werden ihn andere vollziehen,
aber nicht auf dem Wege des Gesetzes, sondern das Urteil wird an
den Bajonetten und an den Miindungen der Kanonen geheftet sein.

1 Gleichwohl wurden auch die Frauenkldster in der Denkschrift (s. unten)
als staatsgefahrlich dargestellt von demselben Keller, der sie im GrR am 12. Mai
1841 als « unschuldig » bezeichnete. « Ich muB mich heute fiir eine Modifikation
des damals gefaBten Beschlusses aussprechen, fithrte A. Keller aus, und zwar
auch wieder aus dem Grunde, weil ich ein Gegner der Kloster bin. Ich will das
Leichentuch nicht iiber den damals gefaBten BeschluB ziehen .... Ich winsche
eine Modifikation fiir die unschuldigen Frauenkloster, damit die schuldigen Kloster
nicht weiter Umtriebe machen kénnen». VerhBl. 1841, Bd. I, S. 522. Die
Diskussion ging damals iiber die Vermittlungsantrige der Tagsatzung, drei
Frauenklgster wiederherzustellen. Mit Recht stellte Baldinger den Antrag, das
Klosteraufhebungsdekret zuriickzunehmen. « Es handelt sich bhier nicht um ein
Markten, sondern es handelt sich um das Recht .... In der aargauischen Denk-
schrift iiber die Klosteraufhebung werden auch die Frauenkloster alle als staats-
gefihrlich dargestellt, und nun heute vernehmen wir, dalB dieses und jenes Kloster
nicht schuldig sei». VerhBl. 1841, Bd. II, S. 1003 f.



Durch den BeschluB, die Kléster sollen aufgehoben werden, werden
Sie den duBersten Anstrengungen und der Gewalttat des Volkes zu-
vorkommen ».

Man kann sich kaum brutaler auf den ausschlieBlichen Macht-
standpunkt auch in religidsen Angelegenheiten stellen und hemmungs-
loser alle Riicksicht auf das natiirliche und geschriebene Recht bei-
seite schieben als es A. Keller in diesen Sdtzen tut. Es ist ein Appell
an die Macht des Stirkern und eine Kreierung des Rechts der Mehr-
heit. Mit Mehrheitsbeschliissen und Machtdiktaten soll nicht nur in
politischen, sondern auch in kirchlichen und religiésen Angelegen-
heiten entschieden werden !. Das ist die Grundlage der Kirchen-
politik A. Kellers.

Vergebens sucht der vorurteilslose Leser in dieser Rede A. Kellers
sachliche Griinde, die die Aufhebung rechtfertigen, oder kirchenpoli-
tische Grundideen, als deren Konsequenz sie erscheinen koénnte. Es
ist der ErguBl eines Fanatikers 2, weniger der positiven Begeisterung
fiir irgend ein Idol entsprungen, als vielmehr verursacht durch die
negative Triebfeder blinden Hasses 3.

Die Denkschrift an die Tagsatzung ? bestdrkt uns in dieser Ansicht,
gibt aber doch mehrfache und tiefere Einblicke ins Gewirr der
Keller’'schen Geistesverfassung.

A. Keller beginnt mit einem geschichtlichen Riickblick iiber « die
Entstehung der aargauischen Kléster »5, sucht in seiner Leiden-
schaftlichkeit, zynischen Art und tendenziésen Darstellung aus der
Geschichte sowohl auf die Ordensinstitution als solche, als auf die
einzelnen aargauischen Klgster ¢ Schatten zu werfen und kommt zum
SchluB : « Schon in ihrer Entstehung liegt die Moglichkeit, und weil
die Zeit nichts als das Notwendige schont, auch die Notwendigkeit

1 Wohin das fithren muB, hat Dubs, Offentl. Recht, Bd. II, S. 167 {1,
glinzend dargetan.

® Ein « doktrinar-intellektueller liberaler Politiker ohne staatsmannischen
Sinn », urteilt His, Bd. II, S. 116.

3 Die gesinnungsgenéssische Geschichtsschreibung aber fand darin eine
« begeisterte, von der umfassendsten Sachkenntnis getragene Rede». Hunziker,
S. 41

4 Die Aufhebung der aargauischen Klgster, eine Denkschrift an die hohen
eidg. Stinde, verfaBt von A. Keller. Darin ist die ganze Argumentation Kellers
zusammengefaBt. Sie hat sich wihrend den Tagsatzungsverhandlungen nicht
geandert, sodaB wir auf eine Verfolgung dieser Debatten verzichten koénnen.

5 Denkschrift, S. 5 ff.

6 Ibid., S. 6, 9, 10, I2.



U -
ihrer Aufhebung. Denn keines derselben lag im Bediirfnis seiner
Umgebung, keines ging aus irgend einer Notwendigkeit der Verhilt-
nisse hervor, keines war je auf irgend ein Interesse des Landes
berechnet, keines ist in irgend einer Beziehung mit der Wohlfahrt
des Volkes verwachsen, und ebenso hat wihrend den vielen Jahr-
hunderten — und hier soll die Geschichte zeugen! — auch keines
unentbehrlich zu werden sich bemiiht. Wer die Pflicht der Selbst-
erhaltung solange versiumt, verliert das Recht, deren Garantie von
andern zu fordern» !,

Im folgenden Abschnitt sucht Keller unter dem Titel : « Die
Stellung der Kloster zur Kirche » Uberfliissigkeit und Schidlichkeit
der Kloster fiir Kirche und Einzelne nachzuweisen. « Es diirfte
einem Stifter von Klostern schwerlich gelingen, das Fundament dazu
im reinen Evangelium Gottes zu finden. Das Christentum kennt
urspriinglich kein Moénchswesen ; diese Institution ist ihm fremd in
allen und jeden Beziehungen » 2. Und so wenig die Kléster notwendige
Beziehungen zur Religion haben, ebensowenig seien sie der Kirche
wesentlich. Weder erscheinen sie als «organischer Bestandteil der
apostolischen Hierarchie » noch als « notwendige und unentbehrliche
Glieder und Organe der gottlichen Erlosungsanstalt »3. Sie stehen
ebensoweit auBer der Sphdre der apostolischen Hierarchie, «als sie
dem Geiste der christlichen Religion fremd sind » 4.

Wir miissen darauf verzichten, den unbewiesenen Behauptungen
und Verdiachtigungen der Abschnitte IV und V iiber die Wirksamkeit
der Kloster in Kirche und Staat und ihre Aufhebung niher nach-
zugehen 5.

Im dritten Abschnitt beleuchtet A. Keller die «Stellung der
Kloster im Staate »®. Folgende Ausfithrungen sind firr uns von Inte-
resse : « Das Recht und die Pflicht der Selbsterhaltung sind natur-

! Denkschrift, S. 15; siehe auch die Entgegnung der Kloster : « Die aar-
gauischen Kloster und ihre Ankliger », verfaBt von Hurter, Schaffhausen 1841.

2 Ibid., S. 15.

3 Ibid., S. 26.

4 Ibid., S. 27. Es ist hier nicht der Ort, auf alle diese unrichtigen Behaup-
tungen und Verdrehungen — denn alles auf Unkenntnis des Katholiken Kellers
zuriickzufithren, ist kaum angangig — einzugehen. Ich verweise allgemein auf
die Gegenschrift der Kloster, S. 25 ff.

> s. Gegenschrift der Kloster, S. 66-143. Auch Winkler, Osterreich und
die Klosteraufhebung im Aargau (Aarau 1933) Bd. I, S. 44 f., nennt diese Dar-
stellung eine « feindselige, grobe und krasse» und «nicht iiberzeugend ».

6 Denkschrift, S. 31 fi.



notwendige Attribute der Souverinitit eines jeden Staates. Aus
diesem Grunde kommt dem Staate die Hoheit iiber alles zu, was ihm
entweder als Bestandteil einverleibt ist oder mit seiner Existenz und
seinem Zwecke in unmittelbarer Beziehung steht. Der Staat {ibt
mithin beziiglich auf Existenz und Zweck seiner Person auch ein
Recht der Kirchenhoheit aus. Die Schule hat es das jus supremae
inspectionis genannt. Als AusfluB desselben erscheint dann in beson-
derer Anwendung auf Stifte, Kirchen, Kloster und geistliche Korpora-
tionen unter dem Namen der Advokatie das Recht der Schirmherr-
lichkeit und Kastvogtei» . Viel umfassender aber noch sei die Wirk-
samkeit des hoheitlichen Aufsichtsrechtes, «oder der allgemein aner-
kannten Kirchenhoheit des Staates»2 Mit ausdriicklicher Berufung
auf die Gepflogenheiten und das System Josephs II. sucht Keller den
RechtsmiBbrauch als Rechtsinhalt zu beweisen. Auch die Reichs-
deputation im Jahre 1803 fand die « Griinde fiir ihre MaBregel einzig
in der Vernunft, im Bediirfnis der Zeit und im Interesse der Staats-
6konomie, die rechtliche Befugnis aber in ihrer landesherrlichen
Hoheit » 3.

Hinsichtlich der Kloéster nimmt Keller fiir die Eidgenossen in
Anspruch : das Recht der Verwaltung, des Obereigentums, das « zwar
nirgends als Grundsatz ausgesprochen », aber das sich bei ihnen von
selbst verstand ¢; das Recht der Besteuerung, der vollsten Gerichts-
barkeit, der Disziplinaraufsicht, der Reformation und schlieBlich das
Recht der Sikularisation . Diese Rechte habe sich auch der Stand
Aargau beziiglich seiner Kloster erworben. Und Keller resumiert :
die Kloster « unterliegen seiner Verfiigungsgewalt, das ist ihre Stellung
zum Staate » 6.

War schon bisher der Gedanke der Staatsallmacht recht schlecht
verborgen im Versuch, die Klosteraufhebung durch das Staatskirchen-
recht der Ara der Aufklirung und des Josephinismus zu begriinden,
so tritt die keine Schranke anerkennende, absolute Staatsgewalt in
der «rechtlichen Erérterung » der Denkschrift 7 ungeschminkt hervor
und zwar, was die Hauptsache ist, nicht bloB als Ursache der Auf-
hebung, sondern als Begriindung und Rechtfertigung.

Keller geht aus vom Verhiltnis einer Korporation zum Staate

1 Denkschrift, S. 32. 2 Ibid., S. 39.
3 Ibid., S. 48. 4 Ibid.,’ S. 51.
5 Ibid., S. 64. 6 Ibid., S. 77.

7 Ibid., S. 144 fi.



— 176 —

hinsichtlich ihrer Entstehung, Fortexistenz und Auflésung. Doktrin
und Praxis antworten {ibereinstimmend, «daB jede Korporation im
Staate, so wie sie nur mit seiner Einwilligung entsteht und fort-
existiert, auch von demselben aufgehoben werden kann!. Denn der
Staat, als die hochste moralisch-persénliche Gesellschaft, schlieBt alle
andern juristischen Personen in sich, und bedingt ihr Leben nach
seiner Bestimmung und seinem Endzwecke » . Das sei « keine despo-
tische, sondern eine naturnotwendige Auffassung vom Staate. Die
Richtigkeit dieser Ansicht tber das Verhiltnis von Korporation und
Staat ergidbe sich schon aus der Entstehungsweise der Korporation ».
Denn, « wihrend der einzelne Mensch seinen Anspruch auf Rechts-
fahigkeit schon in seiner leiblichen Erscheinung trigt, fehlt einer
Korporation, als bloB idealem Subjekt, diese natiirliche Beglaubigung
ganzlich, und diesen Mangel kann nur die héchste Staatsgewalt er-
setzen, indem sie solche kiinstliche Rechtssubjekte anerkennt und
schiitzt ». Diese Anerkennung werde aber, wie es sich fast von selbst
verstehe, «nur in solchen Fillen und solchen Korporationen, deren
Geist und Tendenz mit dem Staatszweck iubereinstimmt, erteilt und
unter der gleichen, oft ausdriicklich erkldrten, oder stillschweigend
verstandenen Bedingung forterhalten ». Eine solche Genehmigung von
Korporationen koénne daher, ja miisse von einer « weisen Regierung
zuriickgezogen werden, sobald sich dieselbe dem Staatszwecke feind-
lich oder schidlich erzeige » 3. Das sei Pflicht des Staates den Staats-
biirgern gegeniiber. Es bediirfe also «zur rechtmiBigen Begriindung
der Aufhebung einer Korporation nicht geradezu des Beweises begangener
Verbrechen und kriminalrechtlich ermittelter Schuld, und zwar schon
aus dem einfachen Rechtsgrunde, weil juristische Personen keine
Verbrechen begehen und keine Kriminalstrafen erleiden kénnen ».
Die staatsgefahrliche Richtung einer Korporation bilde das alleinige
Kriterium zur Beurteilung ihrer Fortexistenz; es frage sich nur,
«welcher Staatsgewalt diese Beurteilung zustehe, ob der Justiz oder
der obersten Staatsbehdérde. So wenig nun eine juristische Person
ihr Dasein durch ein richterliches Urteil, sondern lediglich durch den
Willen des Gesetzgebers nach Riicksichten der offentlichen Interessen

1 Es wirkt grotesk, dieses Argument von einem Staatswesen, das noch nicht
einmal ein halbes Jahrhundert bestand, gegeniiber Institutionen mit einer Ver-
gangenheit von mehr denn acht Jahrhunderten angefithrt zu héren.

? Denkschrift, S. 144.

3 Ibid., S. 144.



s Y
erhalten hat, ebenso kann auch ihre Auflésung nur ein Akt des
letzteren sein und nur aus gleichen Betrachtungen auf das Staatswohl
hervorgehen. Denn die Aufhebung einer Korporation erscheint nicht
als Strafe, indem dieselbe gar nicht straffihig ist, sondern als eine
politische MaBregel ; diese selbst aber ist durch die Erkenntnis bedingt,
daB die Korporation ihren Interessen und Tendenzen zufolge, von
denen sie notwendig getrieben wird, mit dem Staatswohl unvereinbar
sei» . Die «unzweifelhafte Rechtswahrheit » gehe aus dieser Dar-
stellung klar hervor, «daB3 lediglich die Erkenntnis der Staatsgefihr-
lichkeit oder auch nur Staatsfeindlichkeit einer Korporation, zu deren
Aufhebung erforderlich ist ». Diese Erkenntnis koénne aber selbst
auch «ohne alle richterliche Untersuchung und Straffdllung erhalten
werden » 2.

A. Keller ist dadurch bei derselben absoluten Souverinitit des
Staates angelangt, auf die der Kanton Aargau bereits den Aufhebungs-
beschlul} stiitzte ®>. Wohl hatte die Gegenschrift der Kloster die vor-
getragene Theorie iiber das Verhiltnis der Korporationen zum Staate
richtig gestellt 4, es aber unterlassen, nach der Quelle dieser Irrtiimer
zu graben °. Diese lag aber in Kellers auf reinster Staatsraison fuBenden
Ansicht iiber Macht und Befugnis der Staatsgewalt. Gewil} ist der
Staat als vollkommene Gesellschaftsform die héchste in ihrer Art
— neben ihr existiert die societas perfecta der Kirche —, aber keines-
wegs eine absolute. Wie der Staat als «notwendiges Ergebnis der
verniinftigen, zu geselligem Leben bestimmten Natur des Menschen » ®
im Naturgesetz seine Wurzel hat, so ist er durch die Forderungen
dieses gleichen Naturrechts beschrinkt. Der Staat ist nur einer der
vielen Verbinde, zu deren Grindung die soziale Menschennatur
gefithrt hat ; andere existieren neben und unabhingig von ihm, und

! Denkschrift, S. 145.

2 Ibid., S. 146.

% Die vierte Erwiigung ging dahin, « da3 es in der Pflicht wie der Befugnis
jedes Staates liegt, und nach dem die Kantone in ihrer innern Selbstindigkeit
und Souverdnitit zunichst gewdhrleistenden Bundesvertrage ein ebenso unbe-
streitbares Recht wie eine dringende Pflicht ihrer Selbsterhaltung ist, die mit
der Wohlfahrt des Staates unvertriglichen, gegen denselben offen und geheim
frevelnden Institute und Korporationen vom fernern Rechtsschutze auszu-
schlieBen ».

4 s. Die aargauischen Kloster und ihre Ankliager, S. 143 ff.

5 s. die Kritik bei Winkler, Osterreich und die Klésteraufhebung, S. 49.

6 Cathrein, Aufgabe und Grenzen der Staatsgewalt (Erginzungsband zu
« Stimmen aus Maria Laach»), Freiburg i. Br. 1882.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 12



pr— 178 S

st muB sie anerkennen, sobald nur ihr Zweck ein erlaubter ist .. Der
etaatliche Akt hat nicht konstitutiven, sondern rein deklaratorischen
Charakter 2. Auch an den natiirlichen Rechten des Einzelnen und
der Familie, die vor dem Staat existierten, findet das Recht des
Staates seine Schranken und schlieBlich am geoffenbarten Recht der
Kirche, das gerade den Beweis liefert dafiir, «da das Recht nicht
ein Erzeugnis des Staates und von dessen Gnaden ist »3. So erkennen
wir im Staate keineswegs «die hdchste Manifestation der sittlichen
Idee, sodaB es nichts Sittliches neben ihm und unter Umstinden auch
gegen ihn geben konnte. Neben dem Gesetze des Staates steht das
Gewissen des Einzelnen, das im Konfliktsfalle die hohere Autoritit
fir sich in Anspruch nimmt » . Eine absolute Souverdnitit des
Staates 5 besteht nicht zurecht: Die Staatsbefugnisse entsprechen
dem Staatszweck, die beide dem natiirlichen Sittengesetz eingeordnet
sind.

Gerade diese rechtlich-sittliche Gebundenheit des Staates vermi(t
man bei A. Keller. Fiir ihn gibt es nur das eine, das Staatswohl, das
iiber Recht und Sitte gestellt wird, und nur eine Richtschnur, die
Staatsraison ®. In diesem «autoritiren Radikalismus» wurde der
Geist des vorchristlichen Staates aufs neue lebendig und seine Devise
oberster Regierungsgrundsatz : salus publica suprema lex esto! Vor
diesem fielen im Falle «héherer Staatsinteressen » alle Verfassungs-
bestimmungen dahin und die gesetzlich festgelegten Schranken verloren
ihre Bedeutung. Der Satz eines groBen schweizerischen Staatsmannes
wahrhaft liberaler Geistesrichtung fand aufs neue seine Bestatigung :
« Hinter der Phrase vom salut public sitzt stets ein terroristischer
Parteimann »?. Im Namen der Staatsraison werden die aargauischen

1 Leo XIII. in Rerum Novarum: « Die Vereinigungsfreiheit beruht auf
dem Naturrecht ; dieses aber kann der Staat nicht zerstéren, im Gegenteil, es
ist seine Aufgabe, das Naturrecht zu sichern. Wenn ein Staat trotzdem solche
Vereinigungen verbietet, so verstoBt er gegen sein eigenes Prinzip, da er ja selbst
ebenso wie die privaten Vereinigungen der Staatsbiirger lediglich aus dem Natur-
trieb der Menschen zur gegenseitigen Vereinigung stammt ».

2 5. Buhkolzer, Die Sakularisation katholischer Kirchengiiter. Luzern 192I,
S. 6 fi.

3 Stutz, S. 391.

4 Hertling, Recht, Staat, Gesellschaft, 6. Aufl. Miinchen 1918, S. 73.

5 Verurteilt durch Th. 39 und 56 des Syllabus.

6 5. Meinecke, Die Idee der Staatsraison in der neueren Geschichte. Miinchen
und Berlin 1924.

7 Dubs, Offentl. Recht, Bd. I, S. 151. Der extremste Vertreter der raison
d’état in der schweiz. Politik jener Zeit war der Berner Karl Neuhaus, der



— oy —
Kléster dem ordentlichen Richter entzogen und politischen Riick-
sichten und Parteimeinungen geopfert. Wie unfehlbar das aber zur
schreiendsten Willkiir fithren mul}, beweist A. Keller selbst, indem
er darauf hinweist, daB die Staatsfeindlichkeit der aargauischen Kloster
« nicht nur aus der stattgehabten Insurrektion » hervorgehe, « sondern
namentlich auch aus dem seit den letzten drei Dezennien in hundert
einzelnen Handlungen unverhohlen an den Tag gelegten Geist der
Widersetzlichkeit » . Weder die katholische Kirche noch die aus-
geprigtesten Tréiger ihres Geistes palten dem liberalen Subjektivismus,
dem Utilitdtsstreben des Radikalismus und seinem Wahn der Staats-
omnipotenz ; — so muBten im allgemeinen Kampf gegen die Kirche
die Kloster als erste fallen: es war « das zwangsliufige Ergebnis der
liberalen Lehre»2 Es gab eine Gleichschaltung, bevor das Wort
selbst geprigt war. Die Rechtfertigung bleibt immer dieselbe : Recht
ist, was dem Staate niitzt 3. Anstelle des Rechts tritt die Gewalt.

Ganz die gleiche Grundhaltung spricht auch aus dem weitern
Argument Kellers, es gebe zwei Arten von Klosteraufhebungen : eine
kirchliche und eine staatsrechtliche. Der Papst konne «namlich ein
Kloster in kanonischer Beziehung aufheben, ohne da8 der Staat auch
seinerseits die Auflésung desselben, als von ihm anerkanntes Rechts-
subjekt, erklirt; oder umgekehrt, der Staat kann die hoheitliche
Genehmigung zuriickziehen und die Aufhebung eines Klosters erkennen,
wihrend der Papst dasselbe forterhalten will und selbst gegen die
Verfligung des Staates Einsprache erhebt»% Dadurch werden die
Kloster als weltliche Korporationen in Anspruch genommen, recht-
und wehrlos der Staatsgewalt ausgeliefert und das Recht der Kirche
zum « Recht » einer Einsprache oder eines Protestes reduziert. Es
bedeutet gar nichts anderes als eine Verriickung der Grenzen zwischen
weltlicher und religiéser Gewalt, wobei ein kirchliches Autoritdtsgebiet
von der Bedeutung der kirchlich-religiésen Verbinde der Staatsallmacht

SchultheiB der Schweiz in der Klosteraufhebungszeit. Siehe besonders seine
Rede bei der Eroffnung der Tagsatzung vom 15. Miarz 184I.

! Denkschrift, S. 146. Und betr. die Frauenkléster fiihrt er aus, daB, wenn
auch ihr schidlicher EinfluB nicht so gro gewesen sei, wie der der Manner-
kloster, so diirfe « dieses nicht sowohl dem guten Willen als vielmehr dem Mangel
an Kraft zugeschrieben werden». Denkschrift, S. 154.

2 Winkler, Osterreich und die Klosteraufhebung im Aargau, S. 44.

3 Vgl. dazu die Formel des nationalsozialistischen Reichsinnenministers
Frick am deutschen Juristentag 1933 : « Recht ist, was dem deutschen Volke
niitzt ».

4 Denkschrift, S. 148.



— 180 —

unterstellt und der Kirche schlechthin die Féhigkeit zur Verleihung
der juristischen Personlichkeit kraft eigenen, kanonischen Rechtes
abgesprochen wird 1.

Es ist bezeichnend fiir den Geist und die politische Situation der
Aufhebungszeit, daB sich die Diskussion in Rat und Presse nicht in
erster Linie um diese grundsitzliche Frage drehte; der aargauische
Staatsakt wurde einfach unter dem Gesichtspunkt einer stattgefundenen
Verletzung des Bundesvertrages betrachtet . Da diese Frage streng
genommen nicht mehr in den Rahmen unserer Arbeit fillt, begniigen
wir uns mit der Skizzierung der Fragestellung. Winkler ® ist zum
Ergebnis gelangt: « DaB die eidgendssische Bundesverfassung durch
die aargauische Klosterauthebung verletzt wurde, lieB sich kaum
mit der gleichen Sicherheit in das Gegenteil beweisen. Ein durch die
aargauische Regierung geschehener Bundesbruch diirfte daher nur
behauptet, aber nicht als Tatsache angenommen werden». Winkler
stiitzt sich dabei auf den nicht eindeutigen Wortlaut des Art. 12 des
Bundesvertrages 4, der eine mehrfache Sinndeutung méglich mache 2.
Aargau habe im strittigen Fall nur das Recht der Gesetzesauslegung
betitigt und sich auf den Standpunkt gestellt, daB3 die Stelle, « soweit
es von den Kantonsregierungen abhingt », die Souverdnitit der Kan-
tone auch in dieser Frage festsetze und die Garantierung der Kloster
von ihr abhingig mache.

Kann dieser Sinn auch bei einer reinen Literalinterpretation
herausgekliigelt werden, so entspricht er doch kaum dem Sinn, der
dem Art. 12 allgemein ® gegeben wurde ; ebensowenig kann uns diese
Auslegung eine befriedigende Erklirung dafiir geben, weshalb dieser
Art. 12 im Bundesvertrag figuriert. Man hatte zwar nicht den Antrag
des Nuntius angenommen, aber doch den Sinn dieses Antrages in
eigener Formulierung. Noch anlidBlich der Tagsatzungsverhandlungen
iiber die aargauischen Klosterbevormundungen hatten sich die Ver-

1 Uber die kirchlichen Gebilde mit juristischem Persénlichkeitscharakter
s. Lampert, Kirchliche Stiftungen, Anstalten und Korperschaften.

2 Denkschrift, S. 147 ff.

8 Osterreich und die Klésteraufhebung im Aargau, S. 95.

4 Art. 12 lautete: « Der Fortbestand der Kloster und Kapitel und die
Sicherheit ihres Eigentums, soweit es von den Kantonsregierungen abhingt,
sind gewdhrleistet ; ihr Vermogen ist gleich anderem Privatgut den Steuern und
Abgaben unterworfen ».

5 Die verschiedenen Auslegeméglichkeiten s. bei Winkler, S. 32 ft.

6 Vgl. die zeitgendssische Literatur.



— 181 —

treter Aargaus zu einer absoluten Garantierung der Kloster, sofern
sie in der Schweiz und nicht irgendwo im Ausland liegen !, bekannt.
Auf der Tagsatzung von 1837 verteidigte der aargauische Gesandte
Kaspar Leonz Bruggisser % die aargauischen VerwaltungsmaBnahmen :
« Ich gebe zu, daB ein unbedingtes Verbot der Novizenaufnahme etwas
Bundeswidriges wire, weil es unmittelbar die Eingehung der Kloster
nach sich ziehen wiirde ... Eine solche Supposition, daB man durch
das Dekret von 1835 die Kloster eingehen zu lassen beabsichtige, ist
daher fiir den Stand Aargau, der stetsfort seine Bundespflichten treu
erfiillt hat und treu erfillen wird, eine wahre Beleidigung ». Gerade
diese Verfigungen seien «eine Folge der ausgesprochenen Garantie
jener Institute. Der Bundesbehérde kommt einzig die Frage zu:
Besteht das Kloster noch, oder hat der Staat es sikularisiert ? Mul3
diese Frage verneint werden, so ist damit jedes Einschreiten der
Bundesbehérde unzuldssig». « Jeder Kanton habe durch Annahme
der Bundesurkunde den andern 21 gegeniiber des Sikularisations-
rechtes sich begeben»3. Unter dem Gewicht dieser Zeugnisse muB
man doch zur Uberzeugung kommen, daB sich die Vertragsauslegung
der aargauischen Regierung von 1841 als vielleicht heute eine magliche
erweist, in der Auffassung der damaligen Zeit aber absolut keine Ver-
ankerung fand — es war ein Gedanken-Kunststiick, um Tatsachen
zu rechtfertigen ¢, Dieses Bemiihen nach Rechtfertigung ist ja umso
eher zu begreifen als es sich bei der Kldsteraufhebung nicht allein um
« Bundesbruch » handelte, sondern um ein ganz offensichtlich konkretes
Streben nach dem schweizerischen Einheitsstaat, ein Bestreben, das
dahin ging, die im Kanton Aargau iblich gewordene gewaltsame
Majorisierung auf die ganze Schweiz zu iibertragen.

1 Das war die These der Gegner der Klgsteraufhebung und der grollen
Mehrheit des Volkes bevor die Verhetzung ihre Friichte zeigte.

2 Siegwart-Muiller, Bd. 1, S. 433.

3 Zit. in der Gegenschrift der Kloster, S. 158.

4 Vgl. dazu die Rezension von Winkler, Osterreich und die Klosteraufhebung
im Aargau, in der literarischen Beilage zu den « Basler Nachrichten », 1933, Nr. 254.
Auch Prof. Feller lehnt in der literarischen Beilage des « Bund » (Jahrg. 16, Nr. 28)
Winklers neue Beleuchtung der aargauischen Klosterfrage mit guten Griinden
ab. « Indem er [Winkler] den Nachweis erbringen will, schreibt Prof. Feller, dal3
die Forschung das Recht des Aargaus bisher verkannt habe, wird seine Unter-
suchung zu einer Verteidigung der Klosteraufhebung, die heraushebt und aus-
weitet, was fiir den Aargau spricht, und nur fliichtig beriihrt oder in den Hinter-
grund schiebt, was ihn belastet ». Skeptisch bis ablehnend ist auch Rufer in der
Zeitschrift fiir Schweiz. Geschichte 1936, Bd. XVI, Nr. 1, S. 95-104.



— 182 —

Das Klostervermdgen als Staatsgut1.

Durch Dekret des GroBen Rates vom 20. und 21. Januar 1841 2
wurde beschlossen : « Das sdmtliche Vermégen der aargauischen Kloster
ist der Verfiigungsgewalt der Konventualen ginzlich entzogen, hiermit
zum Staatsgut erklart, und soll fiir Kirchen-, Schul- und Armenzwecke
verwendet werden» Keller selbst wollte den Ausdruck Staatsgut
vermeiden ? ; er hoffte dadurch verschiedenen Vorwiirfen zu begegnen.
Keller argumentierte im GroBen Rate vom zo. Januar: Es sei aller-
dings richtig, daB die Kloster von Privaten gegriindet worden seien
und es sei bekannt, daB kein Staat ein Kloster gestiftet habe . Aber
« sobald die Stiftung gemacht war, so horte sie auf, Privatgut zu sein,
und keiner, der zu diesen Stiftungen etwas beigetragen, hatte mehr
ein Privatrecht auf das gestiftete Gut, sondern et hatte foérmlich ver-
zichtet ... zuhanden des christlichen Publikums. Die Kléster wurden
nicht der einzelnen Person wegen gestiftet, sondern um die Bediirfnisse
der christlichen Religion zu befriedigen » 5. Es sei nun nicht notwendig
zu erkliren, der Staat sei der Eigentiimer des den Kléstern entzogenen
Vermogens, « dasselbe ist schlechthin unmittelbares Staatsgut. Es
versteht sich von selbst, daB, wenn erklart wird, simtliches Vermégen
soll als Kirchen-, Schul- und Armengut verwendet werden, dasselbe
nicht allein den Bezirken Bremgarten und Muri, sondern dem ganzen
Kanton, dem Staate angehort. Sie werden damit nach meiner Ansicht
einem bedeutenden Vorwurf, der von Seite der romischen Kirchen-
behorde gegen die Aufhebung der Kloster gemacht werden wird und
gemacht werden muB, begegnen». Man kénne wohl sagen, «daB das
Klostervermégen nach seiner urspriinglichen Bedeutung auch jetzt
einfach Kirchen-, Schul- und Armengut sei . ... Deswegen glaubte ich,
es werde den GroBen Rat von Aargau nicht verunehren, wenn er den
Grundsatz der Klosteraufhebung ausspreche; wir wollen ja nicht

1 Es ist nicht unsere Aufgabe, die ganze Klosterliquidation hier zu durch-
gehen. Uns interessiert die Hauptfrage: Wem kommt nach A. Keller grund-
satzlich das Klostervermogen zu ?

2 GS 1831, Bd. III, S. 237. Durch weitere Dekrete vom 22. Mirz 1844
und 12. Februar 1845 (GS, revid. Bd., S. 270 ff.) wurde die Liquidation in diesem
Sinne vollstindig.

3 VerhBl. 1841, Bd. I, S. 8o.

4 In der Denkschrift nimmt er dieses Verdienst fiir den Staat in Anspruch ;
siehe oben.

5 VerhBl. 1841, Bd, I, S. 78.



v 183 -

Raub treiben an den Kldstern, sondern das Gut derselben bleibt dem
urspriinglichen gemeinniitzigen Zwecke aufbewahrt, und wir haben
nichts anderes zu tun als dasselbe nutzbar zu machen ; es bleibt das
Vermogen immer fiir die Urzwecke, fiir das Kirchen-, Schul- und
Armenwesen » . Und in der Sitzung des GroBen Rates vom 13. Mai
1841, als die Antwort an die Tagsatzung wihrend drei Tagen beraten
wurde, verlangte A. Keller ausdriicklich, daBB ganz besonders betont
werde, daB «das Vermogen, die Giiter, ja selbst die Lokalititen nur
zu christlich gemeinniitzigem Zwecke verwendet werden » 2. Dagegen
wehrt er sich immer, Wendungen wie «im Sinne des Stifters» oder
« stiftungsgemiB » einzuschalten 3.

Trotz dieser Beteuerungen, das Klostervermdgen werde seinem
Urzwecke voll erhalten, war A. Keller sich des begangenen Eingriffs
in das kirchliche Vermogens- und besonders das Heimfallsrecht ¢ voll
bewuBt ; in diesem Sinne erwartete er ja eine Einsprache von Seiten
der Kirchenbehoérde 8. Kellers Bestreben, das Klostergut nicht als
Staatsgut zu bezeichnen, entsprang lediglich der psychologischen
Uberlegung, dadurch der 6ffentlichen Meinung, die damals noch
keineswegs fiir das aargauische Vorgehen eingenommen war, nicht
neuerdings einen Stein des AnstoBes zu bereiten, und die Tagsatzungs-
verhandlungen nicht unnétig zu erschweren. Prinzipiell fithrte seine
Begriindung immer wieder auf die bekannten Sikularisationstheorien
zuriick ¢, wie sie in der Geschichte zur Geniige zur Deckung juristischer
BloBen angewandt wurden, wobei die Klostergiiter faktisch doch
Staatsgut wurden, und dies selbst dann, wenn der Staat in der Pose
eines Wohltiters dem katholischen Kantonsteil als Entschiddigung
aus der reichen Klosterbeute eine Million zuspricht?. Der Staats-

! VerhBl. S. 83 ff.
2 Ibid., S. 568.

8 Ibid., S. 573.

4

s. Koeniger, S. 369 ff. und S. 382 ; Stufz, S. 455.
Bereits am 26. Juni 1836 hatte sich die Nuntiatur in der Klosterange-
legenheit an den KIR des Kantons Aargau gewandt und sich fiir das Eigentum
der Kloster eingesetzt. Siehe Siegwart-Miiller, Bd. I, S. 444 ff., wo das Schreiben
abgedruckt ist. Am 21. Januar 1841 wandte sich der pipstliche Nuntius Gizzi
erneut an den Vorort; s. Siegwart-Miiller, Bd. 1, S. 464 fi.
6 Vgl. dazu Buholzer, Die Sikularisationen kath. Kirchengiiter, S. 34 ff.
7 Im GrR vom 9. Mirz 1841 hatte Dr. Bruggisser angefithrt: « Der GrR
hat die Ansicht festgehalten, die Kloster aufheben zu diirfen und der katholischen
Bevolkerung eine Million zugesichert. Von der dekretierten einen Million Franken
werden nun fiir einmal dem katholischen Volke 500,000 gegeben, und ich glaube,

o



—_ 184 —

absolutismus, dem zufolge auch die Religion ein bloBer Zweig der
Staatskultur wird !, schaltete auch hier nach Gutdiinken und ohne
die geringste Riicksichtnahme auf das geschichtlich und rechtlich
Gewordene.

Durch TagsatzungsbeschluB vom 2. April 1841 war Aargau auf-
gefordert worden, die LiquidationsmaBnahmen einzustellen. Der aar-
gauische GroBle Rat hielt sich keineswegs an diese Verfiigung : durch
groBziigige Vergabungen suchte dieser den Beweis zu erbringen, dal3
die Katholiken keineswegs benachteiligt oder unterdriickt wiirden 2.
Im GroBen Rat vom 6. Februar 1843 kam die Frage zur Behandlung,
ob nicht die halbe Million an den katholischen Volksteil ausbezahlt
werden sollte. A. Keller unterstiitzte ein solches Vorhaben, weil er
«in dieser Angelegenheit wie in der ganzen Klosterfrage zunichst
nur den Aargau im Auge zu haben gelernt habe .... Man sagt, eine
solche Ausrichtung werde als Liquidation angesehen, aber ich frage :
Wird nicht der geringste Verkauf eines Klostersgrundstiickes als
Liquidationsmafregel angesehen ? » 3,

Als sich die Tagsatzung am 31I. August 1843 mit der Wieder-
herstellung der Frauenkléster zufrieden gab 4, wurde fiir Aargau der
Weg zur Liquidation frei. Die Kommission zur Begutachtung des
Dekretsvorschlages des Kleinen Rates, der auch A. Keller angehoérte,
erstattete am 22. Mirz 1844 im GroBen Rat Bericht 5. Der Kleine Rat
will das Klostervermoégen als Staatsgut erklirt wissen. Der Kommis-
sionsbericht ¢ hebt am Bericht der Regierung besonders hervor, daB

auch die andern verheilenen 500,000 Fr. werden, wenn das gegenwirtige Thermo-
meter der GroBmut nicht sinkt, ihrer Bestimmung entgegengehen. Die GroBmut
ist aber nicht so groB3 als sie auf den ersten Anblick scheinen moéchte, indem
nun die bisher fiir das Schul- und Armenwesen verabfolgten Staatsbeitrige nicht
mehr ausgerichtet werden, und mithin wird das, was man auf der einen Seite
zu geben scheint, auf der andern zuriickbehalten ». VerhBl. 1841, Bd. I, S. 214.

! In diesem Sinne wurden die staatlichen MaBnahmen durch ein staatliches
Obereigentumsrecht an den Kirchengiitern begriindet. Buholzer, S. 40.

2 In diesem Sinne tritt Keller am 16. Dezember 1842 im GrR fiir eine
direkte Finanzierung der Bezirksschule Muri aus dem Klostergut ein. Mancher,
«der ein gewisses MiBtrauen in die Verfiigungsgewalt iiber das Klostergut setzt »,
wiirde dadurch Beruhigung finden. VerhBl. 1842, S. 664. Siehe auch VerhBlL
1843, S. 211 f. Betr. Verkauf von Klostergut siehe VerhBl. 1842, S. 516 ff.,
571 f. und 647 fi.

VerhBl. 1843, S. zo.

Bucher, S. 30.

VerhBl. 1844, S. 57 ff. Siehe daselbst auch die Botschaft des KIR.
Abg. in VerhBl. 1844, S. 68 fl.

DU W



— 185 —

er die Uberzeugung hervorrufen miisse, «es sei einmal Zeit, dieses
Klostergut nicht mehr fiir eine unerschépfliche Quelle anzusehen,
aus der in namenloser Zahl und Gestalt alles nur Mégliche und Wiinsch-
bare gestiftet werden kdnne ».

AnschlieBend an diesen Bericht sah sich Keller zu lingeren Aus-
fithrungen iiber den Charakter des Klostergutes veranlaBt!. Er prizi-
siert zunichst die Stellungnahme des katholischen Kirchenrates dahin,
«es sel das Vermdégen der aufgehobenen Kldster als katholisches
Kirchengut erklirt, in dem Sinn, dal3 es zu Schul- und Kirchenzwecken
verwendet werden soll ; es soll gleichsam nur diesen Namen haben » 2.
Das vorliegende Dekret beweise, dall « Aargau sein gegebenes Wort
gehalten, indem wir nicht des Vermogens wegen, sondern der poli-
tischen Verhiltnisse wegen die Kloster aufgehoben haben» 3. Wem
gehort nun die Hinterlassenschaft der Kloster ? « Ich erklire zum
voraus, sagt Keller, daB das gesamte hinterlassene Vermogen der
Kloster teils dem mittelbaren, teils dem unmittelbaren Staatsgut
zudekretiert werden soll ... In meinen Augen ist und bleibt es
katholisches Stammgut in unserem Staatsvermdgen, und von diesem
Gesichtspunkt aufgefaBBt, werden Sie sagen miissen, daBl das Kloster-
vermogen katholisches Gut ist »?. Es werde «auch nicht ein Heller
direkt in das eigentliche Staatsvermogen eingefiihrt »3. Von einer
« Erbschaftsberechtigung » des katholischen Aargau koénne nicht ge-
sprochen werden ; sie sei weder aus der Geschichte noch aus dem usus
saecularisandi in Deutschland, Spanien, Portugal und Frankreich zu
ersehen §.

Die ganze Rede Kellers war ein spirlicher Versuch, nachzuweisen,
daB laut Dekret 7 das ganze Vermdogen fiir katholische Zwecke ver-
wendet werde, deshalb ja katholisches Gut sei. Es gelang ithm kaum,
den nackten, rohen Charakter dieser ganz gewdhnlichen Sikularisation
zu verdecken. Es war ganz folgerichtig, daB katholischerseits mit

! VerhBl. 1844, S. 8o ff.

2 Ibid,, S. 8I.

3 Ibid., S. 82. Auf der gleichen Seite aber sagt er, das in das Staatsvermdigen
einzukehrende Kapital sei « nichts anderes als eine billige Beisteuer, wie das
auch von anderen Bezirken zu geschehen hat». War das der politische Zweck
der Klosteraufhebung ?

4 VerhBl. 1844, S. 82.

5 Ibid., S. 83.

6 Ibid.,, S. 84.

7s. GS, revid. Bd,, S. z7o0.



— 186 —

Bezugnahme auf Kellers Ausfiihrungen beantragt wurde !, man moge
beschlieBen : « Das Vermdgen der aufgehobenen Kloster wird grund-
sitzlich zu katholischem Gut erklirt, und soll, solange die Wieder-
herstellung der Kloster nicht moéglich wird, im Sinne und Geiste der
Stiftungen verwendet werden » — was natiirlich von der Regierungs-
mehrheit abgelehnt wurde 2

6. Durch die Jesuitenfrage zum Bund von 1848,

Die « schleichende Krise — mit politischen Morden, Landfriedens-
und Verfassungsbruch, Freischarenziigen u. a. » 3, die seit 1841 durchs
Land ging, nihrte sich, nachdem durch MehrheitsbeschluBl die Kloster-
angelegenheit aus den Traktanden der Tagsatzung gefallen war, in
der Hauptsache von der Jesuitenfrage, die ihrerseits in die grund-
sitzliche Frage miindete, ob sich die in Religionsangelegenheiten
souveranen Kantone von einer radikalen Mehrheit in Religions- und
Schulfragen dirigieren lassen miissen.

Bereits am 24. Januar wies A. Keller in seiner Eréffnungsrede
des aargauischen GroBen Rates? auf die Jesuiten-Angelegenheit hin.
Fiir Keller ist der Kampf gegen die Jesuiten immer ein Kampf gegen
Rom. In der Schweiz sei ihre Wiederherstellung schon unter der
Mediation im stillen vorbereitet worden, im Sonnenschein der Restau-
ration aber vollendet. «Seither gleicht ihre Wirksamkeit einem Er-
oberungszug im Lande ... Das Volk der Eidgenossen hat noch soviel
Tugend, daB es auch diesem Feinde gewachsen ist... Mit dem
Jesuitismus und seinen Bundesgenossen kann es fiir den christlichen
Eidgenossen nur einen Vertilgungskrieg, keine Versohnung geben ».
A. Keller hatte sich dadurch an die Spitze einer Agitation gestellt,
die nur ein Ziel kannte : « Es soll zum Durchbruch radikaler Anschau-
ungsweise im Gebiete der religiésen wie der rein politischen Fragen
kommen » 3. Wohin das fithren mubBte, zeigte die Geschichte.

1 VerhBl. 1844, S. 86 f.

2 Schleuniger aber wurde von der Regierung wegen Hochverrat ins Ge-
fangnis geworfen, weil er eine Petition unter dem katholischen Volke hatte
zirkulieren lassen, um das Vermogen der Kloster als katholisches Kirchengut
zu retten. Siehe Heer, J. N. Schleuniger, Denkschrift. Klingnau 1899, S. 24.

3 Gagliardi, Bd. 1II, S. 7.

4 Keller war in Wirdigung seiner Verdienste in der Kldsterangelegenheit
ins Prasidium des GrR vorgeriickt ; Eroffnungsrede, s. VerhBl. 1842, S. 2 ff.

5 Baumgartner, Bd. III, S. 47.



- 187 —

AnlaB zur Aufrollung der Jesuitenfrage vor der Tagsatzung war
die Niederlage der Jungschweizer, der radikalen Revolutionspartei
im Wallis . Als am 29. Mai 1844 im GroBen Rat die Instruktion der
aargauischen Tagsatzungsgesandten behandelt wurde, stellte A. Keller

zu den bereits gefallenen Antrigen — scharfen Protest sowohl gegen
das Vorgehen der Walliser Regierung und Gerichte als auch gegen
das Verhalten des Vorortes Luzern — den Zusatzantrag?: «Im

weitern wird die hierseitige Gesandtschaft an der Tagsatzung an Hand
der Zeitgeschichte und bestehender Vertrige mit allem Nachdruck
auf die Gefahren hinweisen, welche durch die Wirksamkeit des Jesuiten-
ordens je linger je verderblicher dem konfessionellen und politischen
Frieden in der Eidgenossenschaft bereitet werden. Die Gesandtschaft
wird daher in Anwendung des Art. der Bundesurkunde an die Mit-
stinde das Begehren stellen, daB diese wichtige Angelegenheit in der
obersten Bundesbehérde beférderlich an die Hand genommen und
der Jesuitenorden in der Schweiz von Bundeswegen aufgehoben und
ausgewiesen werde ».

Kellers GroB-Rats-Rede selbst bot keine Begriindung dieses An-
trages 3.

Vor der Tagsatzung begriindete A. Keller am 19. August 1844
den aargauischen Antrag in dreistiindiger Rede*. Wie sich Keller
in seiner Denkschrift zur Klésteraufhebung mit der Phrase « Beweise
liegen bei den Akten» um den Beweis unbeweisbarer Behauptungen
herumdriickte, so ist auch diese Rede, die « zuerst die Gemeingefihr-
lichkeit des Jesuitenordens, und dann die Rechtszustindigkeit des
Bundes, ihn ohne Verletzung politischer oder kirchlicher Rechte auf-
zuheben », nachweisen soll, ein Sammelsurium unbewiesener Behaup-
tungen, Entstellungen und Anklagen ®. Es ist hier nicht der Ort, auf
all das, was Keller an Vorwiirfen aus dem Arsenal der Jesuitengegner

1 s. VerhBIl. 1844, S. 213, besonders auch Baumgartner, Bd. III, S. 147 f,,
daselbst auch Bericht der eidg. Kommissarien. Siegwart-Miiller, Bd. I, S. 629 ff,,
Bd. II, S. s543.

2 VerhBl. 1844, S. 235.

8 Ibid.,, S. 236 f. Als schlagendsten Beweis wird S. 238 eine Anekdote
erzihlt — ein Musterbeispiel Keller’'scher Beweisfithrung.

% s. Arn. Keller, S. 224 fi. Die Rede kam bei Sauerlinder, Aarau 1844, im
Druck heraus. Darnach wird im folgenden zitiert.

5 Der Vortrag soll nach Siegwart-Miiller, Bd. II, S. 560 — und der Erfolg
bewies dasselbe — «einen peinlichen Eindruck auf die Tagsatzung» gemacht
haben.



— 188 —

gegen diesen Orden hervorholt, einzugehen !, wiewohl sie den Haupt-
teil seiner Ausfithrungen belegen. Im haBerfiillten Geiste Kellers ist
es ebenso ein Verbrechen der Jesuiten, als katholischer Orden gegen
die Reformation und fiir die Erhaltung des alten Glaubens gekimpft
zu haben, wie er es ihnen heute ankreidet, die « Grundsitze der Regene-
ration », die Grundsitze «der Volkssouveridnitit, der Pressefreiheit
und des Vereinsrechtes » fiir ihre Tatigkeit auszuniitzen, um so den
Radikalismus mit seinen eigenen Waffen zu schlagen 2. « Oder ist es
nicht der Jesuitismus, der als offen gedungene Macht gegen die frei-
sinnigen Bestrebungen einzelner Kantone und Védlkerschaften auf
allen Punkten des Vaterlandes verrdterisch ankdmpft ? » — ruft er
pathetisch 3, und dokumentiert damit, was in seinen Augen verriterisch
und staatsgefihrlich ist. Von dieser hochst zweifelhaften Art der
Staatsgefihrlichkeit kommt er in halsbrecherischer Sophistik dazu,
der Kantonalsouverdnitit Grenzen zu ziehen, die teils «im Wesen
des Bundes selbst, teils in den Vorgidngen seiner praktischen Anwen-
dung » begriindet sind : « Alles in den Kantonen, das nachteilig und
verderblich auf den politischen Bestand des Gesamtvaterlandes hin-
wirkt, gewinnt dadurch eine gemeineidgendssische Bedeutung und
fallt zur Abwehr der Gefihrde den Verfiigungen des Bundes anheim » 4,
Wir erleben das Schauspiel, daB Keller, der im Klosterstreit gegeniiber
dem Art. 12 des Bundesvertrages fiir seinen Kanton die Kantonal-
willkiir in Anspruch nahm, nun trotz dem eindeutigen Art. & 3 einem
andern Kanton die tatsidchlich vorhandene und garantierte Kantonal-
souverdnitit bestreitet, ganz entgegen dem Geiste und Wesen eines
Bundesvertrages iiberhaupt ¢. Man verwundert sich deshalb keines-
wegs, wenn A. Keller auch die Frage aufwirft, « ob der Orden nach
seinem Wesen und Wirken iiberhaupt nur eine wirkliche, der katho-
lischen Kirche und christlichen Religion absolut angehérige res sacra

1 Vgl. die Antwort Siegwart-Miillers an der Tagsatzung vom 20. August,
abgedruckt in Bd. II, S. 560 ff. seiner Memoiren.

2 Rede, S. 40.

3 Rede, S. 53.

1 Rede, S. 59.

5 Der Eingang des Art. 8 lautet: « Die Tagsatzung besorgt nach den Vor-
schriften des Bundesvertrages die ihr von den souverdnen Stinden iibertragenen
Angelegenheiten des Bundes ».

6 Was dem Bunde nicht ausdriicklich ibertragen ist, gehort in den Bereich
der Kantonalsouverinitit. Siehe die Entgegnung Siegwart-Miillers, Bd. 1I,
S. 576. Betr. Ausscheidung der Kompetenzen zwischen Bund und Kantonen
s. Lampert, Bundesstaatsrecht, S. 14 ; Blumer-Morel, Bd. 1, S. 1 ff.



—_ 189 —

oder Religionssache sei ? », und zur Antwort kommt : « Die Geschichte
sowohl als die Natur des Ordens stellt dieses auf eine schlagende Weise
unbedingt in Abrede ». Aber selbst angenommen, der Orden sei eine
res sacra, so habe « jede res sacra das Recht weltlicher Unantastbarkeit
nur so lange anzusprechen, als sie in den Grenzen ihres heiligen
Gebietes bleibt ». Der Jesuitenorden, der « mit seiner vollen Wirksam-
keit auf das Gebiet der Politik » {ibergetreten sei!, habe sich « frei-
willig des Rechtsschutzes ergeben, welcher Religionen und Konfes-
sionen schirmend umgibt » 2. Keller kommt zum SchluB3: Die rein
politische Bestimmung des Jesuitenordens in der Schweiz gefihrde
« das Gesamtvaterland bereits in hohem MaBe»: dem Bunde stehe
«sonach die volle Verfiigungsgewalt iiber denselben zu, da «dabei
die Rechte der katholischen Kirche nicht beteiligt » seien. Die Tag-
satzung moge deshalb beschlieBen, «den Jesuitenorden in der Schweiz
von Bundes wegen aufzuheben und auszuweisen » 3.

Siegwart-Miiller wies den Antrag Aargaus «als einen Angriff
auf die Rechte der Katholiken und die Souveridnitit der Kantone »
zuriick . Der VorstoB Kellers war dadurch als das charakterisiert,
was er in der Tat war. Auch hier handelte es sich wieder um
die reine Mehrheits- und nackte Machttheorie in Religionsange-
legenheiten, und « um allfillige Zweifel iiber ihre Zuldssigkeit zu
besiegen » >, muBten die Jesuiten herhalten, um so die schon vor-
handene Gereiztheit protestantischerseits vollends zum Ausbruch zu
bringen.

Als es sich in der Klésterangelegenheit gezeigt hatte, dafl der
Radikalismus auch vor keinem Mittel zuriickschrecken wiirde ¢, sein
Ziel durchzusetzen, sannen auch die katholischen Kantone auf Abwehr.
« Die unentbehrliche Stiitze suchten sie in der Erziehung {iberhaupt,
dann vorzugsweise in der Heranbildung von Priestern, die jener Auf-
gabe nicht nur gewachsen wiren, sondern sich ihrer Erfiillung auch
mit Eifer hingeben wiirden » — das war der Sinn der Jesuitenberufung

1 Die Jesuiten betitigten sich in Schule und Seelsorge und waren mit der
Politik nur insofern im Zusammenhang als eben jede politische Frage in der
Theologie endet.

2 Rede, S. 60.

3 Rede, S. 65.

4 Siehe sein Votum in seinem Memoirenwerk, Bd. II, S. 560 fi.

8 Baumgartner, Bd. IV, S. 132.

6 Einen sprechenden Beweis dafiir liefert der Brief Kellers an seine Braut
vom 26. Juli 1841 ; Awrn. Keller, S. 214.



nach Luzern!. Doch, was bald dreiBig Jahre unangefochtenes und
geiibtes Recht war, Ordensménner aus der Gesellschaft Jesu fiir geist-
liche und weltliche Schulen zu verwenden, wollte der sich bereits all-
michtig wihnende Radikalismus nicht mehr als solches gelten lassen.
Mochte die Jesuitenberufung nach Luzern 2 sich auch « eher vom pida-
gogischen und pastoralen als vom politischen Standpunkt rechtfertigen »
lassen 3, so konnte doch das Recht dazu nicht bestritten werden. « Die
Jesuitenberufung war rechtlich eine Sache des souverinen Kantons
Luzern allein und keine Rechtswidrigkeit, wie etwa die Aargauer
Klosteraufhebung », meint auch His4 Am bedrohlichsten fiir die
Katholiken war aber jener gewalttitige Geist der Majorisierung, dem
schon die Kloster zum Opfer gefallen waren, und der auch aus der
jiingsten Attacke A. Kellers sprach. Es war tiefste Uberzeugung der
Katholiken, daB der Zentralgewalt tiber Kirchen- und Schulangelegen-
heiten keine Befugnis zustehe — das entsprach auch dem Bundes-
vertrag — und daB Protestanten keinen Beruf hitten, katholische
Institutionen in einer fiir Katholiken maBgebenden Weise zu beur-
teilen °. Das schien vorldufig auch die Ansicht der groBen Tagsatzungs-
mehrheit zu sein 8. Die Radikalen aber beschritten unter dem Schutz
gleichgesinnter Regierungen mit dem Landfriedensbruch der Frei-
scharenziige den Weg der Gewalt?. Dal die katholische Minderheit

1 Baumgartner, Bd. ITII, S. 53. Auch der Radikalismus verfolgte eine ziel-
sichere Schulpolitik. Ihrem Geiste fielen die vier bisherigen katholischen héheren
Lehranstalten von Luzern, Solothurn, Pruntrut und St. Gallen neben den
aargauischen Klosterschulen zum Opfer. Dadurch wurde das katholische Volk
gezwungen, seine S6hne diesen in kirchenfeindlichem Geiste geleiteten Anstalten
zu entziehen und sie in die blihenden Schulen der Jesuiten zu schicken. Siehe
dazu Bossard, Die 1s5jahrige Fehde der Revolution, Luzern 1846, S. 23 ff. Auf
dem Wege der Gesetzgebung strebte die radikale Partei besonders die Geistlichen
von der Schule fernzuhalten ; s. Bluntschii, S. 157. Kellers Schultitigkeit selbst ging
ganz in dieser Richtung. Interessant sind seine von seinem Biographen (Hunziker,
S. 26) zitierten Bemerkungen betr. die Lehrtatigkeit der Jesuiten in Freiburg, und
seine ganz von politischen Gesichtspunkten aus inspirierten AbwehrmaBnahmen.

? Sie erfolgte am 24. Oktober 1844, also erst nach der Attacke Kellers, war
aber bereits am 24. Februar grundsitzlich beschlossen.

8 Segesser, Beitriage zur Geschichte des Sonderbundskrieges, Kleine Schriften,
Bd. II, S. 486. Siehe auch seine weitere Charakterisierung der Jesuitenfrage
a. a. O, Bd. II, S. 48s.

4 Staatsrecht, Bd. II, S. 120; ebenso Dierauer, Bd. V, S. 664.

5 s. Siegwart-Miillers Antwort an Keller, Bd. II, S. 564.

6 Der aargauische Antrag blieb in drei Abstimmungen in Minderheit, aller-
dings mit immer knapperern Ergebnissen.

7 Besonders die aargauische Regierung bot in dieser Angelegenheit mit
ihrer Doppelziingigkeit ein trauriges Bild. Siehe besonders die zwei groBen Reden



sich durch diese gefihrlichen, gewalttitigen Angriffe von einer losen
Verbindung ! zu einem eigentlichen Schutzbiindnis getrieben wurde,
ist jedem Vorurteilslosen begreiflich 2. Wenn man auch heute die
Art, wie dies geschah, nicht als AusfluB héchster Staatsklugkeit
betrachten muB 3, so muBl doch festgehalten werden, daB die sieben
Orte das foderale Fundamentalprinzip der Schweiz verteidigten gegen-
iiber einem modernen zentralistischen Mehrheitswahn, dem selbst die
intimsten Bezirke des religiosen Lebens nicht heilig waren . Der
Radikalismus aber nahm das als Vorwand, um auf dem Wege der
Gewalt das zu erreichen, was ihm auf dem Wege des Rechts nicht
moglich war. Schon am 24. Januar 1842 hatte A. Keller im Hinblick
auf den Bundesvertrag im aargauischen GroBen Rat pathetisch aus-
gerufen : « Noch eine solche Frage wie die Klosterfrage mit dem
Art. 12, und leicht dirfte die morsche Sdule zertrimmert zu den
FiiBen der Nation liegen »>3.

Aus den Triimmern des Bundesvertrages von 1815 entstand die
Bundesverfassung von 1848. Keller setzte sich als Mitglied der kanto-

Schleunigers im aargauischen GrR vom 6. und 29. Mai 1845, in denen mit guten
Griinden der Riicktritt der Regierung und des GrR gefordert wird (bei Réiber,
Luzern 1845, im Druck erschienen). Der aargauische GrR verwarf selbst einen
Antrag auf Milbilligung des Freischarenwesens, obwohl es am 20. Marz 1845
durch die Tagsatzung verboten worden war. Siehe Bluntschli, S. 336 f. Zur Los-
losung der aargauischen gefangenen Freischirler des 2. Zuges beschloB der GrR
am 28. April 1845 eine Summe von 200000 Fr. Siehe VerhBl. 1845, S. 137.
A. Keller aber findet vom geschichtlichen Standpunkt aus, es sei von jeher all-
gemeine Ubung gewesen, daB «so oft eine Bevélkerung irgend eines Ortes in
politische Gefahr kam, die Nachbarn den Bedringten, ohne die Aufgebote abzu-
warten, geradenwegs zugezogen sind » ; er nennt das « Nationalrecht» und die
Freischaren « ruhig dahinziehende Manner ». VerhBl. 1845, S. g6 und 100. Betr.
Stellung Aargaus zum 2. Freischarenzug siehe die Anklage Bernhard Meyers
auf der Tagsatzung von Ziirich 1846 ; Siegwart-Miiller, Bd. III, S. 175 fi.

1 Diese war im September 1843 im Bade Roten geschlossen worden ; die
nachfolgende « Schutzvereinigung» ist auch heute noch davon zu scheiden.
Siehe Segesser, Kleine Schriften, Bd. II, S. 487, Anm. 5; His, Bd. II, S. 124.

2 His, Bd. II, S. 125.

3 Siehe die klare Darstellung Segessers, Kleine Schriften, Bd. II, S. 489 fi.
Hier sei auch das Urteil William Martins angefiihrt : « Les catholiques avaient
peut-étre pour eux, dans cette lutte, le droit formel. Ils avaient contre eux la
vie ; c’est pourquoi ils furent vaincus». Zit. bei Reynold, La démocratie et la
Suisse, Bern 1929, S. z207.

4 Die ganze Idee Siegwart-Miillers eines potenzierten Foderativsystems
mit konfessionell parititischem Dualismus hat Segesser in seinem Nekrolog des
letzten SchultheiBen des alten Luzern in der ihm eigenen Klarheit dargestellt.
Kleine Schriften, Bd. II, S. 449 ff.

5 VerhBl. 1842, S. 5.



nalen Kommission zur Beratung des Tagsatzungsentwurfes fiir eine
sofortige Annahme des Entwurfes ein ; man kénne nachher auf dem
Revisionswege noch weiter gehen!. Im Stinderat sieht Keller « nur
eine Vergoldung der bisherigen Tagsatzungsgeschichte », indem das
Leben noch gehemmter sein werde als bisher in der Tagsatzung, und
lehnt ihn deshalb ab 2 Uberhaupt war Keller nicht von jener weisen
MiBigung beseelt, die die Schépfer der Verfassung von 1848 auszeichnet 3;
er sah im Erreichten nicht das Gewollte, sondern nur eine Plattform,
von der aus riicksichtslos zur Verwirklichung des extremsten Partei-
programms geschritten werden sollte. Keller blieb zeitlebens ein
Fanatiker. Als im Februar 1848 in Paris die Revolution ausbrach,
die am Sitze der schweizerischen Bundesbehdrde mit Schiissen begriiBt
wurde, geriet auch sein revolutiondres Blut in neue Wallung: Am
eidgendssischen Singerfest desselben Jahres in Bern « brachte der
Seminardirektor des Kantons Bern, Griinholzer, den Volkern, welche
die ‘Marseillaise singen’, und der Seminardirektor des Kantons Aargau,
Keller, den Voélkern, welche die ‘Marseillaise tatsdchlich auffiihren’,
einen Toast » 4.

II. KAPITEL.

Das aargauische Staatskirchentum.

1. Die Institutionen des aargauischen Staatskirchentums.

Zwei Institutionen, deren Kenntnis fir das Verstindnis des aar-
gauischen Staatskirchentums notwendig ist, sollen im folgenden zur
besonderen Darstellung kommen : das Plazet und das Institut des

katholischen Kirchenrates.
Das Plazet.

Das aargauische Plazet-Gesetz vom 7. Juni 1834 ° ist die erste
gesetzgeberische Konsequenz der Annahme der Badener Konferenz-
Artikel. Nach diesem Gesetz miissen «alle romischen Bullen, Breven
und sonstigen Erlasse, an wen immer dieselben gerichtet und wessen
Inhalts sie sein mégen ; ferner alle vom Erzbischofe, Bischofe und den

1 VerhBl. 1848, S. 152 ff.

2 Ibid., S. 193.

3 Reynold, La démocratie et la Suisse, S. 210,
Y Bluntschli, S. 432, zit. NZZ, 19. August 1848.
5 GS, revid. Bd.,, S. 162 f{.



iibrigen geistlichen Oberbehérden ausgehenden allgemeinen Anord-
nungen, Kundmachungen, Kreisschreiben und andere allgemeinen
Erlasse an die Geistlichkeit und Bistumsangehérigen ; endlich die
Beschliisse von Kirchenversammlungen und Synoden vor ihrer Bekannt-
machung oder Insinuation» der Regierung zur Einsicht vorgelegt
werden. Fiir Erlasse «rein dogmatischer und moralischer Natur »
geniigt das staatliche Visum, d. h. die « Erklirung der genommenen
Einsicht », wobei es in die Kompetenz des Staates fillt, ob ein ErlaQ3
rein dogmatischen oder moralischen Inhalts sei. Fiir alles iibrige ist
das Plazet ! notwendig, «die ausdriicklich erteilte und je nach Be-
finden beigefiigte Staatsgenehmigung », ohne die ein ErlaB « weder
publiziert, insinuiert, vollzogen und angewendet, noch zur Publikation,
Insinuation, Vollziehung und Anwendung mitgeteilt werden » darf.

Wenn nach dem strengen Wortlaut dieses Gesetzes das Plazet
auch nur als amtliche Feststellung zu gelten hitte, daB ein kirchlicher
ErlaB nichts Polizeiwidriges enthalte 2, so diente es in seiner Anwendung
doch dazu, den direkten und freien Verkehr der Vorsteher der Kirche
mit ihren Gliaubigen zu unterbinden und muBte in der letzten Kon-
sequenz « zur ZerreiBung der kirchlichen Einheit, zur religidsen Anarchie
und zur staatlichen Willkiirherrschaft fithren»3. Es war die Waffe
der aargauischen Regierung, mit der sie das Bestehen einer freien
Kirche im Aargau zum Provisorium machte.

So wenig diese Art der Bevormundung vereinbar ist mit einer
freien, in ihrem Gebiete autonomen Kirche ¢, so sehr ist diese staat-
liche Oberaufsicht auch im Widerspruch mit dem modernen Recht
der freien MeinungsiuBerung ®. Es entspricht keineswegs den Tat-
sachen, wenn A. Keller 8¢ den Sinn dieses Gesetzes darin erblicken
will, daB «solche Erlasse zwar der vcllsten verfassungsmilligen PreB-
freiheit sich erfreuen und in den offentlichen Blittern oder in beson-
deren Schriften wie andere Nachrichten ungehindert zur allgemeinen
Kenntnis gebracht werden kénnen ; daB sie dagegen, wenn sie behufs

1 Betr. Visum und Plazet s. Atienhofer, Bd. I, S. 163 fi.

®s. Dubler, S. 49 f. Auch Ileiner, Die Bischofswahl im Bistum Basel,
Leipzig 1897, S. 182, sieht die Bedeutung des Plazets darin, « die staatsrechtliche
Grundlage fiir die Verkiindigung und damit die Vollziehbarkeit eines kirchlichen
Erlasses zu schaffen ».

3 Hergenrother, S. 138.
C. J. C. can. 2333.
Attenhofer, Bd. I, S. 175.
« Die kirchlich-politischen Fragen bei der eidg. Bundesrevision von 1871 »,

& e

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 13



allgemein verbindlicher Nachachtung amtlich bzw. durch 6ffentliche
Beamtete bekannt gemacht werden wollen, der Staatsbehérde zur
Einsicht und Publikationsbewilligung vorgelegt werden miissen ». So-
wohl im Gesetze selbst als ganz besonders in der Praxis wurde jede
nicht vom Staate genehmigte Veroffentlichung verboten und mit Strafe
belegt !. Die aargauische staatliche Oberaufsicht hob durch das Plazet-
Gesetz die Pressefreiheit fiir kirchliche Erlasse in praxi vollstindig auf.

A. Keller war immer einer der extremsten und riicksichtslosesten
Vertreter des staatlichen Oberaufsichtsrechts in der Form des Plazets.
Als sich anldBlich der Auseinandersetzungen betr. gemischter Ehen
der Bischof von Basel am 8. Mirz 1858 zu einer Verwahrung gedringt
sah — direkte Veranlassung war die neue Plazet-Verordnung des
Regierungsrates vom 2. Miarz 1858, die alle Erlasse, Weisungen und
Antrige kirchlicher Behérden in Eheangelegenheiten dem Plazet-Gesetz
unterstellte — «gegen ein Plazet, das sich in dieser Weise in alle
kirchlichen Verordnungen des dogmatischen und sakramentalen Gebiets
hineindringen koénnte und so die Erfillung der Pflichten eines katho-
lischen Bischofs seinen Gldubigen und seiner Geistlichkeit gegeniiber
am Ende verunmoéglichen miiBte », warf sich A. Keller zum Verteidiger
des ausgedehntesten Plazet-Rechts auf?2 Fiir ihn gibt es weder in
der Theorie noch in der Praxis eine kirchlich-autonome Sphire, er
kennt nur ein Prinzip: Staatshoheit. In der Betitigung wird diese
Staatshoheit selbst dann auf die Spitze getrieben, wenn man sie auf
Grund seiner theoretischen Erérterungen noch irgendwie fiir begrenzt

halten mochte.
Der katholische Kirchenrat.

Je mehr sich der Staat mit kirchlichen Angelegenheiten beschif-
tigte und sich dieses Interesse zu Eingriffen in die Kirchenverwaltung
steigerte, umso eher sah er sich auch gezwungen, fiir diese seine neue

1 5. die Publikation der aargauischen Regierung vom 29. Juli 1835, in der
die Bevolkerung auf die Strafen aufmerksam gemacht wird, wenn das nicht-
plazetierte papstliche Rundschreiben betr. Badener Konferenz trotzdem publik
gemacht werde : « da eine solche Verbreitung neben der von uns ausgesprochenen
Nichtgenehmigung (Verweigerung des Plazets) nicht bestehen kann und als eine
die Absicht und den Zweck des Gesetzes vereitelnde, der biirgerlichen Ordnung
zuwiderlaufende Handlung und als Frevler Trotz gegen die Staatsgewalt
erscheint ».

2 s. Kellers Denkschrift an die hohen Didzesanstinde des Bistums Basel
betr. den zwischen dem Stande Aargau und der bischéflichen Kurie wegen der
Verkiindigung gemischter Ehen und Anerkennung des hoheitlichen Plazets ent-
standenen Konflikt, S. 97 ff.; s. daselbst die bischéfliche Verwahrung.



= 195 —_—

Betitigung eigene Organe zu schaffen. Im Aargau iibernahmen seit
1831 diese Aufgabe der katholische und der reformierte Kirchenrat.
Schon bei der Organisation dieser Behérden wurde auf die ganz
verschiedenen Beziehungen der beiden Kirchen zum Staat wenig oder
gar keine Riicksicht genommen !.

Die Bedeutung des katholischen Kirchenrates als Zentralorgan
des aargauischen Staatskirchentums und des sich daraus ergebenden
Kulturkampfes kann nicht leicht iiberschitzt werden ®.. Der katho-
lische Kirchenrat war die Hauptwaffe der Kirchenpolitik A. Kellers.

Der katholische Kirchenrat ist ein reines Staatsorgan 3. Auch
A. Keller betrachtete ihn als «keine kanonische oder hierarchische
Kirchenbehérde » ; er habe keinerlei kirchliche Kompetenzen ; er sei
«eine Staatsbehdrde, um auf dem Gebiete des Staates die Angelegen-
heiten der Kirche zu besorgen, soweit dieselben staatsrechtlicher Natur
sind »4. Schon 1840 wehrte sich Keller dagegen, den katholischen
Kirchenrat als kanonische Behérde zu organisieren, da er keinerlei
kanonische Kompetenzen habe; denn kanonische Behérden seien
Konzilien, der Papst, die Bischofe, Synoden, Kapitel, Dekanate. Der
katholische Kirchenrat aber sei eine Staatsbehdrde, «gesetzt als
Wichter des Staates iiber Gegenstinde von kirchlichen Beziehungen
zum Staate». Er diirfe nur in staatlicher Beziehung da sein, sonst
wiirde er der Kirche gegeniiber seine Befugnisse iiberschreiten ®. Die
Frage war nur, was als Gegenstand von kirchlicher Beziehung zum
Staat aufgefaBt wurde. Im Sinne der aargauischen Kirchenpolitik
war es so ziemlich das gesamte kirchliche Leben.

An Aufgaben wurden dem katholischen Kirchenrat tibertragen ¢ :
Aufrechterhaltung des guten Einvernehmens zwischen den Glaubens-
genossen der verschiedenen Konfessionen; Staatsaufsicht iiber die
Ausbildung der Geistlichkeit, gemeinschaftlich mit dem Schulrat tiber

! Organisatorisch erscheinen sie als Spezialkommissionen des KIR. Ihre
Befugnisse und Zusammensetzung ist dem Org.-Ges. des KIR von 1831 und 1841
zu entnehmen ; s. GS 1831, Bd. I, S. 49 f, Bd. III, S. 441 f.

% s. Heer, S. 34 f. Von den Protokollen des kath. KR sind im K. A. A.
3 Binde vorhanden von 1853 bis 1879. Meine Ausfiihrungen stiitzen sich auf
diese Protokolle. Da Seitenzahlen fehlen, wird nach Daten der Sitzungen und
Erlasse zitiert. Diskussionsvoten sind keine angefiihrt.

3 5. Vorber. der Komm. iiber das Org.-Ges. des KIR, VerhBl. 1841, Bd. II,
S. 1276 f.

% VerhlB. 1841, Bd. II, S. 1315.

% VerhBl. 1840, S. 433 f.

6 GS 1831, Bd. I, S. 49 f.; Bd. III, S. 441 f.



_— 196 —

die Studien der Theologen, die Stipendien genieBen; er ernennt in
oder auBer seiner Mitte die Staatspriifungskommission der Kandidaten
geistlichen Standes und erkennt iiber die Priifung unter Genehmigung
des Kleinen Rates ; er erstattet bei Erledigung von geistlichen Pfriinden
dem Kleinen Rat sein Gutachten tber Wahlfihigkeit und Griinde
der Bewerber ; die Aufsicht iiber die Beobachtung der gegenseitigen
Rechte und Pflichten zwischen Geistlichen und Gemeinden, iiber den
Kultus, iiber die genaue Vollziehung der Konkordate und bischéf-
lichen Verordnungen, sowie iiber die Einholung der obrigkeitlichen
Genehmigung der letzteren ; die Staatsaufsicht iiber die Amtsfiihrung
der Geistlichen ; er wacht gemeinschaftlich mit den geistlichen Ober-
behorden iiber ihren sittlichen Wandel, weist die Fehlenden zurecht
und trigt wichtige Fille dem Kleinen Rat vor; Aufsicht iiber die
religiose Bildung der Jugend; gemeinschaftlich mit dem Schulrate
sorgt er fiir den Religionsunterricht in den Schulen und fiir die darin
einzufithrenden Religionsbiicher !; Aufsicht iiber die Verwaltung der
Pfrund-, Kirchen- und Bruderschaftsgiiter, sowie der frommen Stif-
tungen ; Vorberatung der kirchenpolitischen Gesetze und der Kon-
kordate.

Bei dieser Machtbefugnis des Kirchenrates war es ausschlaggebend,
wie er zusammengesetzt war. Nach Gesetz von 1831 bestand der
katholische Kirchenrat aus 7 Mitgliedern ; 1841 wurde die Zahl aut
g erhoht, die dem katholischen Glaubensbekenntnis angehdren miissen.
Der Prisident ist Mitglied des Kleinen Rates; 4 Mitglieder weltlichen
Standes werden vom Kleinen Rat in freier Wahl auBer seiner Mitte,
4 Mitglieder geistlichen Standes aus dem Vorschlag der katholischen
Geistlichkeit gewihlt, wofiir jedes der 4 Landkapitel aus seiner Mitte
3 Kandidaten bezeichnet. Es ist also immer dafiir gesorgt, dall eine
Laienmehrheit, die der Geistesrichtung der Regierung entspricht, vor-
handen ist. In der Kulturkampfzeit und der Zeit der altkatholischen
Bewegung kam es selbst vor, daB diese Mehrheit aus lauter Altkatho-
liken bestand, die dann katholische Angelegenheiten begutachten
muBte. Als aber die Kapitel Regensberg, Mellingen und Bremgarten
an ihre Wahlvorschlige die Bedingung kniipften, daB sie nur Geltung

1 Vgl. Das Schulgesetz von 1835. 1841 wurde dieser Passus abgeandert
in «er sorgt gemeinschaftlich mit dem Schulrate fiir den Religionsunterricht in
den Schulen und im Einverstindnis mit den geistlichen Oberbehorden fiir die
in den Schulen einzufihrenden Religionslehrbiicher, welche der Einsicht wvon
Seite des KIR unterworfen sind ».



haben sollten, « wenn der katholische Kirchenrat rémisch-katholisch
sei und bleibe », beantragte der katholische Kirchenrat am 3o. Juli 1872
dem Regierungsrat?!, die «beigefiigten unzulissigen Verwahrungen
selen unbedingt zuriickzuziehen, ansonst der Regierungsrat dem
GroBen Rat einen Gesetzesvorschlag im Sinne ginzlicher Wahlfreiheit
vorlegen werde ; bleiben die gedachten Kapitel renitent, so sei dem
GroBen Rat zum Organisationsgesetz des Regierungsrates ein Ab-
inderungsvorschlag im Sinne vollstindiger Wahlfreiheit vorzulegen ».

Die Vorschlige der Kapitel gehen von der Regierung jeweils
wieder an den katholischen Kirchenrat, der dem Kleinen Rat aus dem
Vorgeschlagenen nun den definitiven Vorschlag der geistlichen Mit-
glieder macht, der vom Regierungsrat nur mehr bestitigt wird. Die
Beeinflussung im Sinne einer bestimmten, dem Regierungskurs genehmen
Richtung wird dadurch nur noch gréBer 2.

Seit A. Keller Mitglied der Regierung geworden war, war er
auch meistens Prisident des katholischen Kirchenrates 3. Damit ging
die Initiative in der aargauischen Kirchenpolitik vom Regierungsrat
an den katholischen Kirchenrat iiber. Kein Gesetz, keine Verordnung,
keine Verfiigung und auch keine Wahl, die nicht vorher vom katho-
lischen Kirchenrat vorbereitet worden wire ; die Arbeit der Regierung
beschrinkte sich in der Regel auf Zustimmung 4.

A. Kellers EinfluB war aber besonders stark durch seine Doppel-
stellung als Mitglied der Regierung und Prisident des katholischen
Kirchenrates, vor allem durch die Institution der Prdsidialverfiigungen.
Es lag in der Kompetenz des Prisidenten, in der Form der Prisidial-
Verfiigung von sich aus Verfligungen zu erlassen. Wenn sich diese
auch auf die Geschiftsleitung beschrinken sollten, so kam es doch
ofters vor, ja es wurde geradezu Regel, daB sie eigentliche Gutachten
in duBerst wichtigen Angelegenheiten darstellten. Welche Rolle der
katholische Kirchenrat und sein Prisident bei der altkatholischen
Bewegung spielten, wird noch dargetan werden.

s. Kath. KR Prot.,, Pris.-Verf. vom 30. Juli 1872.

s. Kath. KR Prot., Pris.-Verf. vom 3. Juli 1876.

Mit Ausnahme von 1872-1876, wo RR Brentano das Prasidium fiihrte.
Die weitern Ausfiihrungen, besonders die Bistumsstreitigkeit, werden uns
geniigende Belege liefern. Der kath. KR befaBte sich auch mit den klein-
lichsten Reglementierereien. In der Sitzung vom 1. Dezember 1864 (s. Prot.)
wird selbst auf Anfrage der Regierung die Dauer des Brennens des ewigen
Lichtes in der Spitalkapelle von Konigsfelden auf die Zeit des Gottesdienstes
beschrinkt.

1
2
3
4



— 198 —

AnschlieBend an den grundsitzlichen BeschluB der Trennung
von Kirche und Staat wurde auch die Frage laut, ob nicht die
Kirchenrite schon aufgehoben werden konnten. Die Justizdirektion
(Brentano) erstattete am 13. November 1875 Bericht !, und kam zum
SchluB, die Kirchenrite beizubehalten, auch den katholischen. Wenn
man auch noch besonders einwenden wolle, « daB durch die Vorschlige
der Landkapitel, aus denen die Wahlen getroffen werden miissen,
solche Geistliche in die Behorde gelangen, welche sich gegeniiber den
Staatsbeh6rden vielfach renitent erzeigen, d. h. im ultramontanen
Lager stehen », so sei dies doch kein Grund zur Aufhebung des katho-
lischen Kirchenrates. « Diese Behérde zdhlt gegeniiber den drei Geist-
lichen drei weltliche Mitglieder mit einem Mitgliede des Regierungsrates
als Priasidenten an der Spitze, sodaB eine liberale Mehrheit tmmerhin
gesichert bleibt ; wenn dies aber auch nicht der Fall ware, so ist ja der
Regierungsrat an die beziiglichen Beschliisse nicht gebunden ». Es sei
zuweilen auch ganz gut, die andere Ansicht zu héren. Der Regierungsrat
war anderer Meinung. Er beschloB am 31. Mai 1876 * Aufhebung der
Kirchenrite und beauftragte die Erziehungsdirektion mit der Aus-
arbeitung eines Gesetzesentwurfes ; der katholische Kirchenrat geniige
der Zeit nicht mehr und sei dazu angetan, infolge der Wabhlen,
Schwierigkeiten zu bereiten 3.

Am 23. Mirz 1880 fand die letzte Sitzung des katholischen Kirchen-
rates statt 4. A. Keller hielt die Totenrede. Das Protokoll berichtet :
« Nach Erledigung dieser Geschifte gibt das Prisidium dem Kirchenrat
mit Bedauern davon Kenntnis, daB mit heute die Tétigkeit der Behorde
aufhdre, kniipft aber daran die Bemerkung, daB die Behérde mit
Freuden und mit voller Befriedigung auf ihre Vergangenheit zuriick-
blicken diirfe, indem sie immer die Wahrung des konfessionellen
Friedens gewollt, die Rechte des Staates gegen fremde Gewalt als
heilige Uberlieferung aufrecht gehalten, fiir die Bildung des Klerus
tatig gewesen und die Veredlung des Kultus nach Kriften angestrebt
habe, indem der von ihr ausgegangene gute Same auch gutes Erdreich

1 K. A A, KW, Bistumsakten II.

2 s. RR Prot. 1876, Nr. 1197.

3 Auch der kath. KR beantragte am 6. Januar 1878 als Beitrag an die Ver-
einfachung des Staatshaushaltes, Auflésung der Kirchenrite, wobei ihre Funk-
tionen dem Justiz-, Erziehungs- und Finanzdepartement iibertragen werden
sollten ; s, Kath. KR-Prot., Pris.-Verf.,, 6. Januar 1878. Die Aufhebungsver-
ordnung ; s. GS, NF, Bd. I, S. 228.

4 5. Protokoll.



gefunden und sie im Kanton jederzeit eine ehrenhafte Stellung ein-
genommen habe. — Herr Ducloux beantragt schlieBlich, dem Prisidium
den wohlverdienten Dank fiir die vieljahrigen umsichtigen und getreuen
Dienste auszusprechen, was die Herren Mitglieder durch Aufstehen
bezeugen ».

So wurde die letzte Sitzung des katholischen Kirchenrates zu einer
Ovation fir A. Keller. Am 23. Mirz 1880 verlor A. Keller seine
stirkste Waffe im Kampfe gegen Rom und Kirche. DaB sie von seinen
Zeitgenossen so kampflos aufgegeben wurde, ist der beste Beweis dafiir,
daB sich bereits vieles geindert hatte. Der Zerfall des Lebenswerkes
A. Kellers begann bereits, als der Meister noch lebte.

(Fortsetzung folgt.)

Bl —



	Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

