Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 31 (1937)

Artikel: Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers
Autor: Rosenberg, Martin
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-125092

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-125092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die kirchenpolitischen ldeen Augustin Kellers

Von Dr. jur. MarTIN ROSENBERG.

Quellen-, Literatur- und Abkiirzungsverzeichnis.

Ungedruckte Quellen :

Kantonsarchiv Aavau (K. A. A., KWcl = Mappe Kirchenwesen, ¢, Fasc. I) :
Akten des aargauischen Groflen Rates und des Regierungsrates.
Protokolle des Regierungsrates und des GroBen Rates.

Protokoll des katholischen Kirchenrates 1853-1879.
Protokolle der Didzesankonferenzen.

Gedruckte Quellen :

Keller Augustin, Die Aufhebung der aargauischen Kléster. Eine Denk-
schrift an die h. eidg. Stande. Aarau 1841. — Aufhebung und Aus-
weisung des Jesuitenordens in der Schweiz. Vortrag auf der Tag-
satzung vom 19. August 1844. Aarau 1844. — Aphorismen aus den
padagogischen Schriften, dargestellt von H. Herzog. Aarau 1883. —
Bericht der Didz.-Abgeordneten an den h. Regierungsrat des Kantons
Aargau betr. die Amtsenthebung des Herrn Eugen Lachat, Bischofs
von Basel, vom 12. Mai 1873. — Bericht des katholischen Kirchenrates
an den Regierungsrat betr. Verminderung der Feiertage, vom 2o0. Sept.
186%. — Briefe eines katholischen Staatsmannes iiber die obschwebende
Wahl des Bischofs von Basel an die Angehérigen des Bistums. « Bund »
1854, 5. Jahrg., Nr. 166-170, 172-176, 178-181. — Fortsetzung der
Briefe eines katholischen Staatsmannes. «Bund» 5. Jahrg. 1854,
Nr. 207-210. — Briefe des Gitterlimachers iiber die neue Verfassung.
Neu hrg. von Walter Beyli, Aarau 1925. — Denkschrift an die Dio-
zesanstinde betr. Verkiindigung gemischter Ehen und hoheitliches
Plazet. 1858. — Die kirchlich politischen Fragen bei der eidg. Bundes-
revision von 1871. Denkschrift. Aarau 1871. — Gesetzesvorschlag
und Kommissionalbericht an den GroBen Rat iiber die Beeidigung
der katholischen Geistlichen. Aarau 1835. — (Gesetzesvorschlag und
Kommissionalbericht.) Glossen und Noten zur Dokumentensammlung :
In rei memoriam. Aarau 1884.

Keller, Aktenstiicke = Keller Augustin, In rei memoriam, Aktenstiicke.
Aarau 1883.

Bulletin der Verhandlungen der schweiz. Bundesversammlung iiber die
Revision der BV. Stidnderat 1871-72.

Burkart, Reden und Bekenntnisse = Burkart J., Augustin Keller in seinen
Reden und Bekenntnissen. Aarau 1905.

«Der Schweizer-Bote », 1856-1867 (Redaktionszeit Augustin Kellers).

GS 1831, 1. Bd. usw. = Neue Gesetzessammlung des Kantons Aargau, 1831.

GS, 1. Bd., 2. Bd. = Gesetzessammlung fiir den eidg. Kanton Aargau,
1846 ff., sog. alte Folge.

GS, revid. Bd. = Gesetzessammlung, revidierter Band I-IV, 1882.

GS, NF. I usw. = Gesetzessammlung fiir den eidg. Kanton Aargau, neue
Folge, 1885 ff.

NRK-Prot. = Protokoll iiber die Verhandlungen der im Juli 1870 mit
der Vorberatung der Revision der BV vom 12. September 1848 beauf-
tragten Kommission des schweiz. Nationalrates. Bern 1871.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 1



S T p—

Protokoll iiber die Verhandlungen des schweiz. Nationalrates betr. Revision
der BV 1871-72. Bern 1873.

STRK-Prot. = Protokoll iiber die Verhandlungen der im Juli 1870 mit
der Vorbereltung der Revision der BV vom 12. September 1848 beauf-
tragten Kommission des schweiz. Stinderates. Bern 187r1.

VerhBl. = Verhandlungsblitter des GroBen Rates des Kantons Aargau
1835-1853. Hrg. von Christen, Aarau.

Literatur :

A. D. B. = Allgemeine Deutsche Biographie, 36 Bande, Miinchen-Leipzig
1875-1912.

Attenhofer = Attenhofer K., Die rechtliche Stellung der katholischen
Kirche gegeniiber der Staatsgewalt in der Ditzese Basel. 3 Hefte,
Luzern 1867-1871.

Blumer-Morel = Blumer J., Handbuch des schweiz. Bundesstaatsrechts,
hrg. von J. Morel, 2 Binde, Basel 1880-1891I.

Dubler = Dubler H., Der Kanton Aargau und das Bistum Basel. Ziircher
Diss. Olten 1921

Dubs, Offentliches Recht = Dubs ]., Das &ffentliche Recht der schweiz.
E1dgenossenschaft 2 Binde, 1. Auﬁ Ziirich 1877-1878.

Friedberg = Friedberg E., Lehrbuch des katholischen und evangelischen
Kirchenrechts, 4. Aufl.,, Leipzig 1895.

Heer = Heer, Das aargauische Staatskirchentum. Wohlen 1918.

Hevgenrither = Hergenrtther J., Katholische Kirche und christlicher Staat
in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 2. Aufl,, Freiburg i. Br. 1876.

Hinschius = Hinschius, System des katholischen Kirchenrechts, 6 Binde,
Berlin 1869 ff.

Humnziker = Hunziker J., Augustin Keller, ein Lebensbild. Aarau 1883.

Hussarek = Hussarek, M. v., Grundri8 des Staatskirchenrechts, 2. Aufl.,
Leipzig 1908.

Isele = Isele E., Die Sakularisation des Bistums Konstanz und die Reorga-
nisation des Bistums Basel, dargestellt mit besonderer Beriicksichtigung,
der Entstehung und Rechtsnatur des Ditzesanfonds, 3. Bd. der Frei-
burger Verdffentlichungen aus dem Gebiete von Kirche und Staat
hrg. von Prof. U. Lampert. Basel und Freiburg 1933.

Keller Arn. = Keller Arnold, Augustin Keller 1805-1883. Ein Lebensbild und
Beitrag zur vaterlandischen Geschichte des XIX. Jahrh. Aarau 1922.

Kl = Kirchenlexikon, Wetzer und Welte, 2. Aufl. Freiburg i. Br. 1903.

Koeniger = Koeniger A. Katholisches Kirchenrecht. Freiburg i. Br. 1926.

Lamgpert, Bundesstaatsrecht = Lampert U., Das schweiz. Bundesstaats-
recht. Ziirich 1918.

Lampert, Kirche und Staat = Lampert U., Kirche und Staat in der
Schweiz. Darstellung ihrer rechtlichen Verhiltnisse, 1. Bd., Basel
und Freiburg 1929.

LTK = Lexikon fiir Theologie und Kirche.

Sdgmiiller = Sagmiiller J. B., Lehrbuch des katholischen Kirchenrechts,
2 Binde, 3. Aufl.,, Freiburg i. Br. 1914.

Segesser, Kleine Schriften = Segesser Ph. A. v., Sammlung kleiner Schriften,
3 Béande, Bern 1877-1879.

Stutz = Stutz U., Kirchenrecht in Enzyklopadie der Rechtswissenschaft
von Holzendorff-Kohler. Miinchen, Leipzig, Berlin 1914.

Weitere Literatur wird bei den einzelnen Kapiteln angefiihrt.

Abkiirzungen :

Ber. = Bericht ; BR = Bundesrat ; Bull. = Bulletin ; GrR = Grofler Rat ;
KIR = Kleiner Rat; Komm. = Kommission ; KR = Kirchenrat; NR =
Nationalrat ; NRK = Natmnalratskommxssmn RR = Regierungsrat,
I = regierungsratlich; StR = Stdnderat; StRK = Standeratskom-
mission ; KZ = Kirchenzeitung.



Motto : « Es steht jedem frei, Katholik zu sein oder nicht; will
er es aber sein, so muB er die Kirche anerkennen, wie
sie objektiv ist, nicht wie sie nach seinen individuellen
Ansichten sein sollte ».

Ph. A. von Segesser,
Kleine Schriften, Bd. 3, S. 81.

EINLEITUNG.

Lebensgang und geistige Grundhaltung A. Kellers.
I. Lebensabrif}®.

Augustin Keller wurde am 10. November 1805 in Sarmenstorf
am Lindenberg geboren und starb am 8. Januar 18832 Dazwischen
liegt ein Leben rastloser Arbeit, heiBer Kimpfe, vieler Teilerfolge.
Man wird dieses Kampferleben verschieden beurteilen, je nachdem
man sich auf den Standpunkt des Nietzschen « Was ist gut ? Tapfer
sein ist gut!» stellt, oder aber die unwandelbaren MaBstibe der
Wahrheit, von Recht und Unrecht anlegt und sich nicht mit der
Freude an der Forschheit des Kampfes zufrieden gibt, sondern auch
nach Zweck und Ziel dieses Kampfes fragt und nach den Mitteln,
mit denen er gefithrt wird.

Wie die engere Heimat, war auch die Familie und die Erziehung
A. Kellers eine einfache, streng katholische, von der er spiter gesteht :
« Ich habe dem praktischen Landleben ebensoviel als dem Studium
der Philosophie zu verdanken »3. Sein glinzendes Gedichtnis, das
thm ermoglichte, einmal gehérte Predigten « ziemlich vollstindig nach-
zupredigen », veranlaBte seinen GroBvater 4, ihn studieren zu lassen.
Er sollte « eine Stiitze der heiligen katholischen Kirche werden » 2.
Uberhaupt hatte dieser GroBvater einen nicht geringen EinfluB auf
die Entwicklung des Knaben. « Der GroBvater hatte von seiner Jugend

1 Die biographischen Angaben sind Arn. Keller entnommen.

2 Vgl. zum folgenden auch Hunziker, M. B., Augustin Keller, in Nr. 5, 6,
7, 1933, des « Aarg. Volksblatt », sowie die Jubildumsartikel der NZZ Nr. 42, 1933,
und der « Schweizer freien Presse» Nr. 15 gl. Jahres.

3 Avn. Keller, S. 1.

4 Xaver Ruepp, Wilden Mann-Wirt in Sarmenstorf; vgl. Arn. Keller,
S. 10, Anm. 2.

5 Keller in seiner Selbstbiographie, Arn. Keller, S. 8.



e A =
an alle Jahre eine Wallfahrt nach Einsiedeln gemacht », schreibt Keller
spiter in seiner Selbstbiographie, « von meinem 12. Jahre an muBte ich
ihn begleiten. Er zeigte mir Morgarten, Schindellegi und Rotenthurm,
die Giiter von Muri und Einsiedeln, und wie sie da und dort dazu-
gekommen. Von ihm habe ich meine ersten Kenntnisse in der vater-
lindischen Geschichte und meinen Haf gegen die Kloster empfangen » 1,

Aber nicht die Familie war die Grundlage des Mannes geworden,
sondern der EinfluB seiner Lehrer und Erzieher in seiner weiteren
Ausbildung. Sie legten in Keller das geistige Fundament fiir seine
spitere Tatigkeit und gaben seiner Gedankenwelt die Richtung, der
er mit eiserner Konsequenz treu blieb.

Nachdem Keller von Kaplan Meier in Sarmenstorf in die Grund-
elemente der lateinischen Sprache eingefithrt worden war, kam er
im Jahre 1821 nach Liebingen im Toggenburg zu Pfarrer Christoforus
Fuchs 2. Das war die erste und desto eindrucksmichtigere Begegnung
mit einem Vertreter der liberalen Geistlichkeit, die spiter in Kellers
Leben eine so groBe Rolle spielen sollte ; hier begegnete er auch erst-
mals ihrem Meister Wessenberg 3.

Im Herbst 1822 kam Keller in die 2. Klasse der Kantonsschule
in Aarau 4. Keller war damit in die entscheidende Periode seines
Lebens getreten. Er fand in Rauchenstein, Follen und Pfeiffer ® nicht
nur « vortreffliche Lehrer », er fand vor allem im « Lehrverein » 8 und

1 Ayn. Keller, S. 9.

2 Uber Ch. Fuchs, s. A. D. B, Bd. VIII, S. 159 fi.

3 Keller hat spater in seiner Selbstbiographie diesen Aufenthalt bei
Chr. Fuchs geschildert, Arn. Keller, S. 9 : « Bei dem damals jungen, begeisterten,
vortrefflichen I.ehrer Chr. Fuchs sah ich auf einer Sommerreise an den Bodensee
in Konstanz den edlen Wessenberg, den Konziliensaal, Hussens Todesstitte .. ..
Diese ehrwiirdigen Personlichkeiten und Altertiimer, vom begeisterten Worte
des Lehrers begleitet und dem willbegierigen Knaben gedeutet, machten auf
mich einen nachhaltigeren Eindruck als hundert gute Biicher, die ich seither
gelesen habe ».

4 Arn. Keller, S. 9. Mit seinem Vetter Dr. Ruep war er der erste Freidmter,
der diese Anstalt besuchte.

5 Von ihnen schrieb er spater: « Der erste erzog mich antik, der zweite
national, der dritte menschenfreundlich »; Awn. Keller, S o.

6 Der Lehrverein war ein Glied in der langen Kette der Vereine, die in jener
Zeit zum Zwecke der Verbreitung liberaler Geistesauffassung erstanden sind.
Er wurde gegriindet 1820 und hatte als spezielle Aufgabe, die bunt zusammen-
gewiirfelten Teile des neugebildeten Kantons miteinander im Sinne der Zeit zu
versthnen. Sein Hauptbegriinder Zschokke ging vom Freimaurerorden aus und
hatte bereits 1811 in Aarau die Loge «Zur Brudertreue » gegriindet. Vgl
Art. Zschokke, A. D. B., Bd. 45, S. 458.



S 5 s
seinen Begriindern Zschokke und besonders Troxler, seinem « achtungs-
vollsten Lehrer und Freunde » 1, den geistigen Ndhrboden, auf dem
er spiter so grofl wurde.

« Ich werde nie aufhéren», schrieb Keller spiter, «dem Vater-
lande fiir dasjenige dankbar zu sein, das es mir fiir Zeit und Ewigkeit
an seiner obersten Bildungsanstalt gegeben hat. Ich habe hier das
Fundament meines geistigen Lebens gegraben, in welches dann der
damals in Aarau blithende Lehrverein die ersten Grundsteine meines
wissenschaftlichen, biirgerlichen und beruflichen BewuBtseins legte.
Ich horte ndmlich von Ostern 1825 die philosophischen, historischen
und rhetorischen Vortrige an, mit welchen die beiden Dioskuren der
vaterlindischen Jugend, Zschokke und Troxler, die freiere Entwick-
lung der Nation vorbereiteten. Die Regeneration ergriff im Jahre
1830 alle Kantone, welche Schiiler im Lehrverein gehabt hatten » 2.
Vom Herbst 1826 bis 1830 bezieht Keller die Universitit Breslau und
betreibt Philosophie, Pidagogik, Geschichte, Philologie, Literatur ;
daneben interessiert ihn auch Kirchenrecht. Unter den Professoren
haben auf ihn bestimmenden Einflu} Passow, Wachler und Steffens 3.
Sie entsprachen seiner Geistesrichtung und bestdrkten ihn in den
Anschauungen, wie sie von Troxler und Zschokke zugrunde gelegt
wurden. Auf jene Zeit zuriickblickend, gesteht Keller : « Der unver-
geBliche Passow hielt mich fiir seinen Sohn, Wachler wurde mir ein
zweiter Vater, und Steffens war mein philosophisches Orakel. Passow
hat mich fiir die Herrlichkeit des klassischen Altertums, Wachler fir
die Freiheit und unveriuBerlichen Rechte der Vélker gegen Pfaffen
und Tyrannen, Steffens fiir die gottlichen Geheimnisse der Natur
und Religion im Menschen, und eine geheime Verbriiderung mit
herrlichen Freunden fiir deutsche Ehre, Tugend und Nationalitit
begeistert 4. Zu alledem gab mir Wachler noch den HaB gegen den
Jesuitismus in die Seele » ®.

1 Vgl. A. Kellers Brief vom 3. Mdrz 1827 aus Breslau, Avn. Keller, S. 37 ff.

2 Avn. Keller, S. ¢.

3 Passow Frz., Philologe 1786-1833. Durch Goethe 1807 als Professor der
griechischen Literatur ans Gymnasium in Weimar berufen. Seit 1815 Professor
der Altertumswissenschaften in Breslau. A. D. B, Bd. 25, S. 210. — Wachler
Ludwig, Literarhistoriker 1767-1838. — Steffens 1773-1845, Philologe und Natur-
philosoph, s. A. D.B.,, Bd. 35, S. 555 ff.

* Darunter ist wohl der Freimaurerorden zu verstehen.

5 Arn. Keller, S. 32. Vgl. auch Brief vom 3. Mirz 1827 an seine Braut,
a. a. 0. S. 44.



— 6 —

Der aufklérerische Zeitgeist hatte auch in Breslau Einzug gehalten.
Treffend charakterisiert ihn Keller!: «Die hiesigen Philosophen
scheinen immer mehr Theologen oder religiose Mystiker, die Theo-
logen aber Philosophen oder profane Zweifler zu werden. Jene sitzen
in nichtlichen Versammlungen und deuten mit selbstgemachten Fern-
glisern unsichtbare Sterne; diese sitzen am hellen Tage auf ihren
Kathedern und wahrend ihnen die Sonne in die Augen scheint, sagen
sie : Es gibt keine Sonne, Christus ist nicht Gott! Viele halten seine
Erscheinung fiir die eines guten Geistes. Meinetwegen! Ich sage:
Quod Deus benevertat ! »

So fleiBig A. Keller auch seinem wissenschaftlichen Berufsstudium
oblag, er behielt doch immer ein offenes Auge fiir die Vorginge des
Tages. Scharf verfolgte er die kirchenpolitischen Ereignisse seiner
Umgebung und seiner Heimat. Besonders interessierte er sich fiir die
Forderungen der liberal freigeistigen Theologen Schlesiens, die er mit
seinen heimatlichen Verhiltnissen in Parallele setzt 2. Er fiihlt sich
veranlaBt, sich vermehrtem Rechtsstudium, speziell kanonischem
Recht zuzuwenden, um «das Wort des armen Vaterlandes gegen die
AnmaBungen einer iibermiitigen Pfafferei» fithren zu konnen 3. Als
A. Keller Breslau verlieB, waren seine kirchenpolitischen Ansichten
in der groBen Linie fertig und abgeschlossen; zu den Hauptfragen
hatte er sich bereits damals in Briefen geduBert. Und diese Ansichten
des 25jdhrigen blieben sich zeitlebens gleich.

Um die Kunststitten Berlins zu sehen und Schleiermacher und
Hebel zu héren, ging Keller im Sommer 1830 nach Berlin und kehrte
iiber Wien am 29. Oktober gleichen Jahres in seine Heimat zuriick.

Kellers Riickkehr fiel in die entscheidende Periode der aargauischen
Politik, in die Zeit des Umschwungs, wo der geméiBigtere Liberalismus
dem extremen die Fithrung des Kulturkantons abtreten multe: an-
stelle des Liberalismus trat der Radikalismus . Die kommende kirchen-
politische Einstellung Aargaus hatte bereits in der Bistumsangelegen-
heit ein Vorspiel gefunden 5. Mit der Bewegung des Jahres 1830 ver-

Brief vom 21. Dez. 1828 an Frau Ruepp, Arn. Keller, S. 92 f.
Uber A. Kellers Ansichten vgl. unten 2.
Brief vom 24. August 1827 an Dr. Ruepp, Arn. Keller, S. s50.
S. Bluntschli, Geschichte des Schweiz. Bundesrechts, Ziirich 1849, Bd. 1,
S. 501 ff.

5 In der Sitzung vom 13. und 14. Februar 1828 verweigerte der GrR
entgegen dem Antrag des RR und der Kom. Mehrheit den Beitritt zum Kon-
kordat betr. Errichtung des Bistums Basel. Es war die erste Majorisierung des

1
2
3
4



- 7 —
mochte sich die radikale Richtung vollends durchzusetzen!. Der
Freidmtersturm und die darauf folgende Verfassungsbewegung brachten
Aug. Keller erstmals in praktische Berithrung mit der aargauischen
Politik ? ; beide endeten fiir ihn mit etwelcher Enttiuschung, sodaB
er sich wieder mit dem Gedanken trug, ins Ausland zu gehen.

Im Herbst 1831 beruft ihn die liberale Regierung von Luzern
als Professor ans dortige Gymnasium 2. Sein spiterer groBer Gegner,
Ph. A. von Segesser, wird hier sein Schiiler. 1832 wird er Mitglied
des Schulrates und besichtigt im Auftrage der Regierung die Kloster-
schulen des Kantons. Er findet sie unbefriedigend und der Kleine Rat
hob sie auf. Keller war in Luzern auch Mitglied des radikalen « Schutz-
vereins » . Trotzdem war er froh, am 9. Mai 1834 als Aarg. Seminar-
direktor wieder in den Aargau zuriickkehren zu kénnen 3.

Damit beginnt Kellers eigentliche Wirksamkeit. Seit 1834 gibt
es keine Frage der aargauischen oder der schweizerischen Politik,
an der Aargau interessiert war, bei der nicht A. Keller ein gewichtiges
Wort mitzusprechen hatte. Die Kirchenpolitik Aargaus war fast aus-
schlieBlich sein Werk. In rascher Folge durcheilt Keller die Beam-
tungen des Kantons. Am 17. Februar 1835 wird er durch den GroBen
Rat selbst kraft seines Selbstergdanzungsrechtes Mitglied dieser Behorde ¢,
zugleich Mitglied des Kantonsschulrates und der Kantonsschulpflege.

Aarg. Katholizismus durch die prot. Mehrheit. In einem Briefe von Ende
Mirz 28 (Arn. Keller, S. 69) driickte A. Keller seine « Begeisterung und Befrie-
digung » aus iiber diese Haltung der « Patres conscripti ». Ungeachtet der Haltung
Aargaus kam das Bistum zustande, dem sich dann, um aus seiner Isolierung
herauszukommen, am 2. Dez. 1828 auch Aargau anschlieBen mufte.

1 H. Ammann, Freiamterputsch und Regeneration im Kanton Aargau.
Nach zeitgen. Berichten zusammengestellt. Aarau 1930, bes. S. 42 ff. Vgl. Wieder-
kehr, Der Freiamtersturm von 1830, in der Jahresschrift der historischen Gesell-
schaft Freiamt, 4. Jahrg. 1930, S. 54. Die Verfassung von 1831 wurde im
Freiamt teils mit recht geringem Mehr und Begeisterung angenommen, teils
verworfen.

? Keller gibt uns seine Gedanken in mehreren Briefen; s. Arn. Keller,
S. 138 fi.

3 Es war immer der Wunsch Kellers gewesen, einmal in einer katholischen
Stadt titig sein zu konnen. Vgl. unten 2.

% Avn. Keller, S. 155. Nach § 6 der Statuten hatte jedes Mitglied « der
Sache des Rechts und des Vaterlandes nétigenfalls tatige Unterstiitzung zu
leisten und zu diesem Zwecke sich mit Waffen und Munition zu versehen, um
auf den Ruf des Vaterlandes zu dessen Hilfe bereit zu sein ».

5 Arn. Keller, S. 157. A. Keller befiirchtete zudem einen politischen Um-
schwung im Kanton Luzern.

8 Vgl. VerhBl. des GrR 1835, S. 22.



— 8 —

Im November 1837 bis Frithlung 1838 ist er erstmals Mitglied der
Regierung. 1838 wird er Mitglied des katholischen Kirchenrates,
1840 der Verfassungskommission . Von 1848 bis 1854 gehort Keller
dem Stinderat, von 1854 bis 1866 dem Nationalrat, von 1867 bis 1881
wiederum dem Stdnderat an ; 1857 prisidiert Keller den Nationalrat,
wihrend der Revisionsperiode 1871-72 den Stinderat; von 1855 bis
1881 ist er Mitglied des eidg. Schulrates. Und doch betrachtete Keller
immer noch die Seminardirektion als seine Hauptaufgabe und Ver-
pflichtung.

A. Kellers padagogische Bedeutung und Wirksamkeit ist noch
nie ernsthaft in Zweifel gezogen worden. Das Urteil ist richtig : « Er
ist der erste und zugleich weitaus bedeutendste Seminardirektor
gewesen, den wir im Aargau gehabt haben»? Ein Mann, der sein
Erziehungsideal nicht in einer 6den Vielwisserei sah, sondern im
Heranbilden von charaktervollen Menschen und das Mittel in einer
gesunden Verbindung von praktischer und geistiger Betdtigung er-
blickt, der Volkserzieher bilden wollte, die im Volk und mit dem Volke,
aber nicht auBer und iiber dem Volk leben 3. Dal3 aber eine so durch
und durch politische Natur durch ihre Schultitigkeit herausgerissen
werden konnte aus dem groflen Gebdude ihrer liberalistisch auf-
klarerischen Weltanschauung, deren Verwirklichung der leidenschaft-
liche Kampf ihres ganzen Lebens galt, kann nicht angenommen werden ;
fir Keller war die Volksbildung ein unumgingliches Mittel, sein
Gesamtideal zu verwirklichen 4.

Mit seiner Wahl in den Regierungsrat® ging Keller 1856 ganz
auf das politische Gebiet iber &. Er dbernimmt das Erziehungs-
Departement ? und wird zugleich Prisident des katholischen Kirchen-

1 VerhBl. des GrR 1840, S. 978.

2 M. W., A. Keller einst und jetzt. Schw. Fr. P. Nr. 50 1933.

3 In der GrR-Sitzung vom 10. Nov. 1842 forderte Keller eine Lehrer-Bildung
in Verbindung mit Armkinder- und Taubstummen-Anstalten, ebenso sei ver-
mehrter Landwirtschaftsbetrieb notwendig. VerhBl. 1842, S. 497 ff.

4 Vgl. dazu unten 4. A. Keller hat im Aargau die Grundlage gelegt zur
heutigen Zentralisation der Schule.

5 Keller hatte bereits vorher zweimal eine Wahl in die Regierung abge-
lehnt ; s. Awvn. Keller, S. 312.

6 Vgl. z. folg. Avn. Keller, S. 320 ff. Damit war auch die unertriglich
gewordene Situation, die sich aus der Verbindung der Seminardirektion mit einem
so aktiven Politiker, wie Keller es war, ergeben hatte, gelost.

7 Im Zusammenhang mit dem neuen Schulgesetz mullte Keller 1862 das
Erziehungsdepartement an den staatsminnischeren Welti abtreten.



— i -
rates. 1857 wurde Keller erstmals Landammann, ein Amt, das er in
der Folge noch fiinf Mal bekleidete.

Zu diesen Regierungsgeschiften besorgte Keller von 1856 bis 1867
die Redaktion des «Schweizer Boten»?!, und hatte dadurch eine
unvergleichliche Gelegenheit, seine politischen Pline auch journa-
listisch vorzubereiten. A. Keller nimmt darin besonders Stellung zu
allen kirchenpolitischen Fragen dieser so bewegten Zeit. Gewissenhaft
wird jede liberale Stimme des In- und Auslandes aufgezeichnet, die
fiir die kirchenpolitische Marschrichtung der aargauischen Regierung
anzufithren ist, ebenso aber auch alles und jedes als Ultramontanismus
und Jesuitismus riicksichtslos und in der A. Keller eigenen Derbheit
bekimpft, was nicht ins System pallte. In seiner journalistischen
Titigkeit, wie in allen seinen Schriften, zeigt sich Keller als Meister
der politischen Schriftstellerel ; aber immer wieder bricht jene Grob-
heit durch, die treffend mit Fuhrmannston charakterisiert wurde und
mit Volksverbundenheit eines Volkserziehers nichts mehr gemein hat 2.
Seine voikstiimliche Schreibweise und hinreiBende Rednergabe machten
Keller zum vollendeten Volksmann und Parteitribun und waren ein
Hauptgrund seines politischen Erfolges 3.

Mit Kellers Eintritt in den Regierungsrat ist eine Intensivierung
des aargauischen Staatskirchentums zu konstatieren ¢ ; aber auch der
Gegenstromung. In Joh. Nepomuk Schleuniger hatten die Katholiken
des Aargau einen mutigen und geistig tberragenden Fiihrer ®, der
durch Rede und Schrift ¢ die christlich denkende Bevoélkerung aus

L Awn. Keller, S. 333, Anm. 1. « Der Schweizerbote », gegr. durch Zschokke,
der auch von 1804 bis 1834 die Redaktion fiihrte, war das publizistische
Hauptorgan der radikalen Partei des Aargau. Unter A. Keller wurde es Haupt-
verfechter der Staatskirchentheorien der liberalen Didzesanstinde.

® Ein Meisterwerk volkstiimlicher politischer Journalistik sind die « Briefe
des Gatterlimachers iiber die neue Verfassung», in denen er fir Annahme der
Verf. von 1852 wirbt. Stilbliiten Kellerschen Schrifttums begegnen wir im Laufe
der weiteren Ausfithrungen.

3 Hunziker schreibt in seiner Keller-Biographie, S. 36 : «nicht als orga-
nisatorisches Talent war er groB}, sondern als Leiter der o6ffentlichen Meinung ».

1 Es beginnen die Auseinandersetzungen mit dem Bischof betr. Feiertage,
gemischte Ehen, Priesterseminar u. a.

5 Uber Schleuniger Joh. Nep. vgl. Heer, J. N. Schleuniger, der katholische
aargauische Vorkidmpfer fiir Wahrheit, Recht und Freiheit. Denkschrift. Klingnau
1899.

8 1856 hatte Schleuniger die « Botschaft » gegriindet, in der er mit scharfer
Feder die Forderungen der kath. Kirche verteidigte. Die «Botschaft» war
damals das konservative Hauptorgan des Kantons.



—_— 0

ihrer Passivitit zur Abwehr gegen religiose Bevogtung durch Staats-
organe aufzuriitteln wuBte. Die Bewegung erreichte ihren Hohepunkt
als im Jahre 1862 der GroBe Rat wegen seiner Stellungnahme in der
Judenfrage ! in einer Volksabstimmung mit groBem Mehr abberufen
wurde und der Regierungsrat deshalb auch zuriicktrat. Damals ging
es neben der Judenfrage tatsdichlich um den Sturz des A. Kellerschen
Staatskirchentums. Wenn die Wahlen vom 12. August 1862 auch
noch eine Mehrheit fiir die liberale Partei brachten, so hatte sie doch
mit einem wiisten Kampfgeschrei gegen Jesuitismus und Ultramon-
tanismus — worunter iiberhaupt jeder konsequente Katholizismus
verstanden wurde — erkdmpft werden miissen 2. Mit knappem Mehr
wurde A. Keller auch wieder in den Regierungsrat gewihlt, muBte
aber die Erziehungsdirektion an Welti abtreten® Das Kellersche
Staatskirchentumn aber blithte weiter.

Wollen wir A. Kellers Wirksamkeit in kirchenpolitischer Hin-
sicht um Jahreszahlen gruppieren, so erkennen wir eine erste Periode,
die mit dem sog. Sonderbundskrieg und der Bundesverfassung von
1848 abschlieBt : In diese Zeit fillt A. Kellers Kampf gegen Kloster
und Jesuiten, dem ein Versuch zur Knechtung der katholischen Geist-
lichkeit als Beamte des Staates vorausgeht. Die folgende Periode
dient dem innern Ausbau des staatskirchenrechtlichen Systems. Mit
Kellers Eintritt in die Regierung beginnt die Auseinandersetzung mit
dem Bistum, die in einen offenen Krieg gegen Rom und die Kirche
iibergeht anldBlich der Promulgation des Syllabus (1864) und des
vatikanischen Konzils 1869-70. In der Bundesverfassungsrevision von
1871-72 soll das kantonale Staatskirchentum auf eidgendssischen

1 Die Judenfrage drehte sich um die Organisation der israelitischen Ge-
meinden. Vgl. Komm.-Ber. des GrR, abg. im « Schw. Boten » 1862, Nr. 118 und
119. Sie erweiterte sich spiter iiberhaupt zur Frage der politischen, wirtschaft-
lichen, religiésen Gleichstellung mit den christlichen Staatsbiirgern ; Juden-
emanzipation hieB das Ganze ; s. Arn. Keller, S. 352 ff. ; Evnst Haller, Die recht-
liche Stellung der Juden im Kanton Aargau. Aarau I1goo.

2 Vgl. dazu die Auslassungen A. Kellers im «Schweizer Boten» 1862,
Nr. 122 {, 188, 202, wo iiberhaupt alle Mitglieder des Piusvereins « Pius-Jesuiten »
genannt werden. In Nr. 191 gl. Jahres schreibt Keller eine Wahlbetrachtung
mit dem Motto: « Nacht muB es sein, wo Aargaus Sterne strahlen - und kon-
statiert, daB der Gegensatz im Aargau nur « zwischen jesuitischer Intrigue und
echt schweiz. Freisinnigkeit » bestehe.

3 Keller macht nur 8o Stimmen, wahrend alle seine dlteren Regierungs-
Kollegen iiber 120 auf sich vereinigten. Zur Erinnerung und als Dank fiir Kellers
Eintreten fiir die Juden wurde die 1909 in Ziirich gegriindete israelitische Loge
« Augustin Keller-Loge » genannt; s. Arn. Keller, Anm. S. 364.



Boden iibertragen werden, und in der Bundesverfassung von 1874
wird ein Kampfmittel geschmiedet, mit welchem man anstelle der
romischen Kirche eine schweizerische Nationalkirche setzen will.
A. Keller hatte das MiBlingen seines Lebenswerkes noch erlebt ;
diesen Zusammenbruch selbst noch erkennen und sehen zu miissen,
hatte ithm das Schicksal erspart. Hunziker ! hatte den Erzieherberuf
Kellers sein « positives », seinen kirchenpolitischen Kampf sein « nega-
tives » Lebenselement genannt. Das Negative iiberragte das Positive
dermafBen, daB auch das Endergebnis dieses Lebens ein negatives ist.

2. A. Kellers Stellung zum Katholizismus.

Wir haben bereits darauf hingewiesen, dall A. Keller als Kirchen-
politiker mit dem AbschluB der Universitatsstudien fertig war. Dies
gilt in besonderem MaBe auch von seinem Verhiltnis zur Religion
und zum Katholizismus. Seine Briefe aus der Universititszeit sind
uns dafiir ein sprechender Beweis 2.

In all diesen Briefen und AuBerungen macht er bereits — und
das tat er auch spiter immer —— eine scharfe Trennung zwischen
Religion und Kirche, wobei er schon als Student durchwegs die Hier-
archie und besonders Rom ablehnt. Herder findet, er sei « der offent-
lichste Katholik, den es je gegeben, d. h. kein Piapstler, sondern ein
wahrhaft christlicher Katholik, ein katholischer Mensch »3. Veran-
laBt durch seine aufklirerisch liberale Umgebung und beeinfluBt von
ihr, geht er mit kritischem Sinne an alle Institutionen der Kirche
heran, und berichtet seine Erfahrungen in einer Ausfiihrlichkeit, die
nicht nur fiir sein Interesse, sondern auch fiir sein Einverstindnis
spricht. AnschlieBend an einen « Zolibatsspektakel » auf der Univer-
sitit Freiburg berichtet er in seinem Brief vom 27. September 1828 ¢,
daB Professor Joh. Ant. Theiner, «der freisinnigste unserer hiesigen
katholischen Theologen, ein Jiinger des sel. Dereser » °, an einem Werk

Y Hunziker, S. 36.

? Die Briefe sind auszugsweise abgedruckt in Arn. Keller, S. 33 ff. Unsere
Zitate werden diesem Buche entnommen. Sie wurden auch 1905 als Feuilleton
im « Bund » verdffentlicht, anliBlich der 1o0osten Geburtstagsfeier.

3 Brief vom 17. Mirz 1828 an seine Braut, Arn. Keller, S. 68.

4 Arn. Keller, S. 85 f. Auf Abschaffung des Zélibats arbeitete bes. Wessen-
berg hin.

5 Dereser Ant. 1757-1827, liberaler Theologe, Prof. der Theologie, Regens
am Priesterseminar in Luzern 1811-1814, 1815-1827 in Breslau ; s. LTK, Bd. III,
Sp. 217 f.



arbeite, «das die Geschichte des Zolibats von seiner Entstehung bis
auf diesen Tag enthalten soll». Keller kommt zum vielsagenden
SchluB : «Nicht als ob ich eine calvinische oder zwinglische oder
lutherische Reformation wiinsche : Christus war so wenig Calvinist,
Zwinglianer oder Lutheraner als romischer Katholik. Er war Christus,
und wir wollen Christen sein und keine Kirchler, wie wir sie in allen
Konfessionen finden. Die katholische Kirche ist unfrei, weil sie eine
romische ist. Thre Freiheit kann nur durch Aufhebung des Papsttums
und die Einfiithrung der Versammlung der Bischéfe (Concilia) erreicht
werden » 1.

Es sind das bereits genau die Ideen, die Keller spiter in die Tat
umzusetzen suchte. Er leugnete weder die Religion noch die Kirche
als Tatsache, wohl aber glaubte er, der Kirchenbegriff, besonders im
Hinblick auf die Spitze, sei reformbediirftig 2.

Uber die Umtriebe der liberalen Geistlichkeit Schlesiens wird
Keller durch die Professoren Wachler und Passow auf dem laufenden
gehalten. Selbst die Idee einer Nationalkirche, die im spiteren Wirken
Kellers eine so bedeutende Rolle spielt, stammt bereits aus dieser
Lebensperiode. In seinem Mirzbrief 18302 an Frau Dr. Ruepp erzihlt
er von einer merkwiirdigen Schrift, die er von Professor Wachler
erhalten habe : « Umlaufsschreiben des Fiirstbischofs von Breslau an
seine Ditzese mit Bemerkungen ». Als Verfasser wird Prof. Theiner
vermutet. Er schreibt : « Sein Ton hat sehr viel Ahnlichkeit mit dem
eines Luther, wenn er auf dem Wittenberger Katheder den MiBlbrauch
des Ablasses und des Ritus ziichtigte ». Nach einigen Bemerkungen
iitber das Zolibat und die Notwendigkeit seiner Abschaffung fiahrt
er fort: « Es scheint mir aber doch die ganze Sache noch einen weit
tieferen Grund zu haben. Wenn ich recht sehe, so arbeiten die frei-
sinnigen Geistlichen Schlesiens auf die Begriindung einer deutschen
Kirche hin, die da unabhingig vom dreifach gekrénten Fiirsten an
der Tiber nicht mehr ein disharmonischer Teil einer Universalkirche,
sondern eine vereinte eigene Nationalkirche sein sollte ». Hierauf deutet

' Hunziker. S. 5, fihrt hier mit dem Zitat fort - « Statt des Papstes werden
von den Bischéfen Kardindle zu einem Collegium apostolicum oberster Instanz
gewihlt. Die Bischéfe sollen nur von dem Klerus als den unmittelbaren Seel-
sorgern und Volkshirten ernannt werden, dabei aber in Charakter und Wandel
wiirdig, auf dafl sie durch das neue Amt in der Tat hochwiirdig werden ».

2 Es ist die typische Mentalitit des Febronianismus, dessen Ideen damals
hoch im Kurs standen.

3 Avn. Keller, S. 114 f.



der Verfasser, nachdem er gezeigt, wie sehr die Paipste heutzutage
die allgemeinen Synoden scheuen, hin, indem er sagt: « Sie fiirchten
fiir die Bollwerke ihrer AnmaBung, fiir das Zolibat und den latei-
nischen Kultus und besorgen (nicht mit Unrecht), da bei dem Er-
wachen eines regeren Lebens in den Nationalkirchen ihre geisttétende
Universalherrschaft gefihrdet werden diirfte». « Diese Idee, eine
deutsche Kirche zu griinden, diirfte wohl viele Schwierigkeiten finden,
besonders wenn es der romische Hof gewahr werden sollte und die
weltlichen Fiirsten, wie natiirlich, dagegen in Anspruch nihme, ehe
der Plan zur Reife gediehen wire. Wenn aber der Nachfolger Christi
diesmal die Sagacité seiner Vorfahren nicht haben sollte, so wire man
2ur Hoffnung berechtigt, wichtige Neuigkeiten in dieser Hinsicht noch
erleben zu konnen, denn das Volk, scheint mir, wire so ziemlich
bearbeitet. Sollte aber ein zweiter dreiBigjihriger Krieg auf Kosten
der Religion, der Liebe und der deutschen Menschheit dadurch ent-
stehen, so mochten wohl unsere liberalen Geistlichen ihr Projekt lieber
noch ein Weilchen in Petto behalten ».

Welch gewaltigen EinfluB auf Kellers spiateres Wirken seine Bres-
lauer Zeit und seine damalige Umgebung hatten, ist aus den zitierten
Briefstellen zur Geniige bewiesen. Aber auch die Zustinde waren
nur ein kleiner Ausschnitt aus der geistigen Situation der ersten Jahr-
zehnte des XIX. Jahrhunderts, deren geistiges Kind A. Keller im
vollsten Sinne des Wortes war.

Die franzosische Revolution brachte die Verwirklichung der Ideen
der Aufklirung !, jener Geisteshaltung, « die sich in der zweiten Hilfte
des XVIII. Jahrhunderts in allen Lindern des Kontinents breit
machte, die Vernunft und ihre Autonomie fiir Grundlage jedwelcher
Erkenntnis nahm und die gesamte Wirklichkeit nur unter dem
Gesichtspunkte der Verniinftigkeit und Niitzlichkeit betrachtete ».
« Alles dem rein Natiirlichen und VernunftmiBigen unterzuordnen » 2,
war ihr einseitiges Bestreben. Wo diese rein rationelle Weltbetrach-

1 Vgl. zum Folgenden : Hoffmann, Art. Aufklirung in « Die Religion in
Geschichte und Gegenwart», Bd. 1 2, Sp. 634-648, LTK I, Sp. 794-797 ; Briick,
KL, Bd. 1, Sp. 1605-1616, und Funk, Von der Aufklirung zur Romantik, Miinchen
1925 ; Steffes, Die Staatsauffassung der Moderne, Freiburg i. Br. 1925, S. 28 ff.;
Koeniger, S. 72 ff.; Dommann, Geistige Vorbedingungen und Wegbereiter der
Schweizerischen Kirchenzeitung, in KZ 1932, Nr. 52 ; Veit, Die Kirche im Zeit-
alter des Individualismus : Kirsch, Kirchengeschichte, Bd. 4, Freiburg i. Br. 1931,
S. 244 ff.

2 Koeniger, S. 72.



tung auf die Offenbarung stieB, muBte es zur Auseinandersetzung
kommen !, dies umso mehr, als die Triger der Aufklirung in iiber-
spitzter Kritik den Glauben an alles Althergebrachte, an Traditionen
und Autorititen zerstérten, mit dem Bestreben «an die Stelle der
kirchlich geleiteten eine freie Weltkultur zu setzen » %

Diese geistige Grundhaltung, die im staatlichen Bereich den poli-
tischen Liberalismus begriindete, war auch auf das kirchliche Leben
und speziell auf das kirchlich-staatliche Verhiltnis nicht ohne EinfluB.
Wenn man der damaligen kritischen Geisteshaltung auch nicht jeden
wohltuenden EinfluB auf das religiés-kirchliche Leben jener Zeit ab-
sprechen kann, und wohl zu unterscheiden ist zwischen eigentlichen
Aufklirern und kirchlichen Reformern 3, so waren Auseinandersetzungen
unumginglich, wo sich die Kritik nicht an zeitliche Auswiichse des
kirchlichen Lebens, sondern an Wesensfragen der Kirche selbst heran-
wagte.

Diese Bestrebungen fanden ihren klassischen Ausdruck im be-
kannten Werk des Febronius ¢ « Uber den Zustand der Kirche und
iiber die pipstliche Gewalt » (1763). Ankniipfend an die gallikanischen
Lieblingsideen seiner Studienzeit und die Bestrebungen des deutschen
Episkopalismus, wollte er eine Kompetenzerweiterung des Episkopates
auf Kosten des Primates und glaubte durch Nationalisierung der
Kirche die Glaubenseinheit Deutschlands wieder herstellen zu konnen.
Indem er der weltlichen Gewalt in dieser « Riickbildung » der Kirche
eine Hauptaufgabe zuwies, legte er die Theorie zu einem Staats-
kirchentum, das im Josephinismus seinen sprechendsten Ausdruck
fand und allen nachfolgenden Staatskirchenrechtlern — auch den
schweizerischen — zum Vorbild wurde °.

Die Theorie wurde zur Tat unter der Hand Josephs II., der von
der Staatsallmacht ebensosehr iiberzeugt war als von der Giite seiner
MaBnahmen & In 6206 Verordnungen wurde jenes System Wirklich-
keit, das unter dem Namen Josephinismus ? in die Geschichte einging

Veit, 1. c. S. 244 f.
Hoffmann, Religion in Geschichte und Gegenwart, 1. Aufl. I, Sp. 760.
Vgl. dazu besonders Veit, 1. c. S. 286 ff. und S. 290 £
Johannes Nikolaus von Hontheim (1701-1790), Weihbischof von Trier,
Schiiler des Gallikaners van Espen in Lowen. LTK III, 974-76, auch V, 141 f.
Vgl. dazu noch L. Just, Quellen und Forschungen aus ital. Archiven, Bd. XXI
(1929-30), p. 256 ff.

5 UUber Febronius und seine Ideen s. Veit, 1. c. S. 204 fi.

6 Veit, 1. c. S. 263.

? Vgl. auch LTK V, 572-74. Veit, S. 250 ff.; Hussarek, S. 24 f.

o W W



und die Kirche zur « Polizeianstalt » machte, «die den staatlichen
Zwecken solange dienstbar zu sein hat, bis die Aufklarung des Volkes
thre Ablésung durch die weltliche Polizei gestattet » L.

Auf die Febronianische Theorie und die Josephinische Praxis
baute zu Beginn des XIX. Jahrhunderts Wessenberg 2 seine kirchen-
politischen Vorschlige, die er mit der Errichtung einer «deutschen
Kirche » mit einem Primas an der Spitze krénen wollte.

Doch so sehr die Pline des Febronius und die Praxis des
josephinischen Staatskirchentums dem Geiste der Aufklirung ent-
springen, so unverfilscht aus den Wessenbergschen Reformen der
rationalistische Zeitgeist spricht, so warnt doch Veit? mit Recht,
diese Stromungen mit der eigentlichen Aufklirung gleichzusetzen.
Bei der Aufklirung stand der Gottesbegriff selbst zur Diskussion ;
hier stritt man sich um den Kirchenbegriff, und selbst dieses nur in
eingeschrinktem MaBe, insofern es sich um die Spitze der Kirche
handelte. Die Kirche als géttliche Institution mit dem Beruf, «die
Heilsgiiter Christi der Menschheit zuzuwenden», wurde anerkannt.
Selbst das Papsttum, die Spitze der Kirche, bestritt man nicht prin-
zipiell ; nur seinen Glanz und Umfang wollte man zu Gunsten des
nationalen Episkopates einengen. Gerade darin liegt aber auch die
ganze Gefahr dieser Bestrebungen : nicht Lostrennung von Rom war
der Ruf, sondern Umbildung der Kirche von innen heraus. Der Feind
blieb in der Kirche selbst, er wollte darin bleiben, sich aber ihren
Einrichtungen nicht unterwerfen. Dabei kommt es gar nicht so sehr
darauf an, ob der Kirche aus dem Geist des absoluten Staates heraus
jede Jurisdiktion abgesprochen wurde; wenn es auch die Theorie
nicht tat, so tat es doch die Praxis.

Finden wir in Kellers kirchenpolitischen Anschauungen nichts,
was nicht irgendwie in der Geistesrichtung Aufklirung — Febronia-
nismus — Josephinismus — Wessenbergianismus — vorgezeichnet ist,

1 Friedberg, S. 06o.

2 Wessenberg Ignaz Heinvich (1774-1860) war seit 1800 Generalvikar des
Fiirstbischofs Dalberg und nach seinem Tode (1817) Bistumsverweser bis zur
tatsichlichen Auflosung des Bistums Konstanz (1827), Haupttriger der anti-
kirchlichen Reformbestrebungen in der ersten Halfte des XIX. Jahrh., wodurch
er eine Angleichung an den Protestantismus anstrebte. Seine Hauptforderungen
waren liturg. Reformen, Abschaffung des Zolibats und Einfithrung von Synoden.
Diese Bestrebungen fithrten zur Loslgsung der Schweiz von Konstanz (1814) ;
s. Norber, Art. Wessenberg, KL, Bd. 12, Sp. 1433-1381; Funk, 1. c. S. 68 f.;
besonders aber Isele.

3 A a O.S. 285 f



— I6 =

so deckt sich seine prinzipielle Einstellung zum Katholizismus und
Kirche erst recht mit der vorgezeichneten. Er hilt viel darauf,
Katholik zu sein, und wo immer er in einer kirchenpolitischen Ange-
legenheit das Wort ergreift, betont er seine Zugehorigkeit zur katho-
lischen Religion. Es ist sein Jugendwunsch, einmal in einer katho-
lischen Stadt als Erzieher wirken zu koénnen — mit folgender
Begriindung seiner Braut gegeniiber : «Du weiBt, ich bin weder
engherzig noch pedantisch, aber doch ein Katholik. Die Konfession
aber bedingt das Lehramt und Familienleben in gar vielen zarten
Punkten»!. Und in seinem Brief vom Juni 1828 schreibt er: « Ohne
mich eigentlich bis dahin mit Brotplinen und Hungerleiderei beklagt
zu haben, so bin ich jetzt doch fest entschlossen, vorziiglich dahin
zu arbeiten, einst an einem unserer katholischen (si Deo placet !)
Gymnasien oder Lyzeen den héheren Sprachunterricht namentlich
fir angehende Theologen, Deutsch, Griechisch und Hebriisch, dann
Geschichte und im Notfall auch Philosophie, lehren zu kénnen. Ich
hoffe, es gelinge, dall unsere Anstalten und die Jesuiten in gehoriger
Distanz von einander entfernt bleiben, denn nicht mit, nur gegen
Jesuiten werde ich arbeiten konnen » 2.

Zeitlebens ist Keller auch an seinem « Katholizismus » gehangen,
und als schlieBlich durch die Entscheidung des Vaticanums eine klare
Scheidung gegeben wurde, ist er selbst nicht davon zuriickgeschreckt,
der Kirche Wandelbarkeit vorzuwerfen, was er durch seine Griindung
des Alt-Katholizismus unterstrich. Ein Schiiler A. Kellers ® hat diesen
Kellerschen Katholizismus umschrieben mit den Worten : « Er (Keller)
hat die Religion nicht zuschanden gemacht. Er riittelte nicht, wie
ein StrauB und andere, an den Fundamentalsitzen der christlichen
Lehre. Er war und blieb Katholik, der sich nur gegen die Hierarchie
und ihre Instrumente wandte». Wir brauchen nur anzufiigen, daB
eben eine katholische Kirche ohne Hierarchie nicht existiert, und
dal} gerade diese hierarchische Verfassung einen jener « Fundamental-
sdtze der christlichen Lehre » darstellt. A. Keller bekennt sich zu einer
Religion, die nur die eigene subjektive Meinung als Richtschnur des

1 Brief vom 2. Januar 1828, Arn. Keller, S.63 ; desgl. in Briefen vom 21. und
24. Dez. 1828. Er denkt dabei spez. an Solothurn oder Luzern und hofft mit
Legenden von Niklaus von der Fliie « in Luzern gut Wetter » machen zu kénnen.
Arn. Keller, S. 58.

2 Arn. Keller, S. 75.

3 Spiihler in seiner Keller Broschiire, Arn. Keller, S. 276.



Handelns anerkennt und jede Vorschrift einer kirchlichen Autoritit
ablehnt 1. A. Keller hat diese seine religiése Anschauung selbst am
klarsten ausgedriickt in jenem Brief an seine Braut, der bezeichnender-
weise mit der Antwort Mephistos an Gretchen verglichen wurde 2:
« Der Boden, auf den meine Religion gepflanzt ist und lebt, ist die
gottliche Vernunft, und der Himmel, der sie betaut, mein Gemiit.
Der Samann meiner Religion, ihr Pfleger und Wirter, ist Christus
in seinem hl. Evangelium, aber auch er, der hochheilige, der Gottessohn,
allein und sonst keiner. Keiner weder in Rom noch in Konstantinopel.
— Wo was immer fiir Menschen, stets siindig und fehlerhaft, die
hl. Wahrheiten des Christentums entstellen, falsch deuten und statt
ihrer Vernunft die selbstgeschaffenen Gotzen ihres Gehirns oder Ge-
fithls hinstellen wollen, da fordert mich mein Eid, den ich als Magister
der Philosophie auf der Hochschule 6ffentlich und feierlich geschworen,
auf, dem Unfug zu steuern und die Betriiger, nach dem Vorbilde
Christus, mit der GeiBel von heiliger Stitte zu jagen. — Was Menschen-
hiande und Menschensinn mit dem zerstérten pomphaften Heidentum
Asiens, Agyptens und Afrikas mit sich in das Christentum hiniiber-
genommen und der schaulustigen Menge in rohen Zeiten vorgefithrt
haben, um ihre Gefiihle fiir hohere Einfliisse zu wecken, ficht mich
nicht an ; wer dieser Mittel zur andichtigen Stimmung bedarf, dem
gonne ich sie. — Tun, was Christus lehrt, Gott lieben, wie er uns
geliebt und niemand fiirchten, wie er es getan, im Geiste nur und in
Wahrheit beten, das ist meine Religion, und zwar so tief mir ins Herz
gegraben, dal3 sie kein Sturm des Schicksals und des Lebens je nur
verricken wird ».

Diese religiose Grundhaltung der Aufklirung und der beginnenden
Neuzeit hat Jakob Burckhardt? treffend charakterisiert mit den
Worten : « Die Kirche aber erscheint nur noch als irrationales Element :
Man will die Religion, aber ohne sie»?.

1 So weigert sich Keller vor seiner Vermdhlung die Kommunion zu emp-
fangen, weil « ihm eigentlich nur die &sterliche, die urspriingliche schéne Bedeu-
tung, als das groBe Gedichtnismal » habe. Awn. Keller, S. 152.

2 Arn. Keller, S. 145. Daselbst wird der Brief, der aus dem Jahre 1831
stammen muB, abgedruckt.

3 Weltgeschichtliche Betrachtungen, Kréners Taschenausgabe, Bd. 55, S. 133.

4 Keller selbst hat das in die Worte gefaBt : « Antipipstlich und doch christ-
lich»; so der Titel eines Feuilletons in Nr. 9 des « Schweizer Boten» vom
11. Januar 1865.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIA STIQUE



[. KAPITEL.

Die « Gleichschaltung » vor hundert Jahren :

1. Die politischen Grundlagen.

Mit der Bewegung von 1830 und der Verfassung vom ro. Mai 1831
beginnt eine Neuorientierung des politischen Kurses des Kantons
Aargau. Die Staatsminner der Mediationszeit waren weise genug,
auf die heterogenen Elemente des Kantons gebiihrende Riicksicht zu
nehmen, oder doch zum mindesten keine unnétigen Schwierigkeiten
zu provozieren. Wo sich damals Auswiichse des Staatskirchentums
zeigten, «waren sie weniger den Staatsminnern als den damaligen
Zeitverhiltnissen zur Last zu legen » 2. 1830 4dndert sich die Situation
vollstandig. Die Anderung lag in einem Personenwechsel. Es waren
Leute an die Leitung des Kantons gelangt, die nicht mehr die Bediirf-
nisse des jungen Kantons zur Richtschnur ihres Handelns nahmen,
sondern nur mehr der Verwirklichung ihrer abstrakten Theorie lebten.
Die rechtlich-politischen Voraussetzungen hatten sich wenig geindert,
sodaB Schleuniger im GroBen Rat vom 6. Mai 1845 sagen konnte :
« Nicht aus unseren Rechtszustidnden, sondern aus den Personen kommt
uns alles Ubel » 3,

1 Die folgenden Ausfithrungen stiitzen sich besonders auf : Bawmgartner =
Baumgartner J., Die Schweiz in ihren Kimpfen und Umgestaltungen von 1830
bis 1850, 4 Bde., Ziirich 1853-1866 ; Bluntschli = Bluntschli J. C., Der Sieg des
Radikalismus iiber die katholische Schweiz und die Kirche im allgemeinen. Vom
Standpunkt des Rechts und der Politik, Schaffhausen 1850 ; Bucher = Bucher Th.,
Die Klosteraufhebung im Aargau; s. A. aus den « Monat-Rosen », Luzern 1912 ;
Dierauer = Dierauer J., Geschichte der schweizerischen FEidgenossenschaft,
5. Bd.,, Gotha 1917 ; Dommann, Kirchenpolitik = Dommann H., Die Kirchen-
politik im 1. Jahrzehnt des neuen Bistums Basel (1828-1838), Luzern 1929 ;
Feddersen = Feddersen, Geschichte der schweizerischen Regeneration von 1830-
1848, Ziirich 1867 ; His = His E., Geschichte des neuern schweizerischen Staats-
rechts, 2 Bde., Basel 1920-1929 ; Kiem = Kiem, Geschichte der Benediktiner-
abtei Muri-Gries, 2 Bde., Stans 1891 ; Miiller = Miller j., Der Aargau. Seine
politische Rechts-, Kultur- und Sittengeschichte, 2 Bde., 1870-71; Stegwart-
Miiller = Siegwart-Miiller, Der Kampf zwischen Recht und Gewalt in der
schweizerischen Eidgenossenschaft, 3 Bde., Ziirich 1868 ; Zschokke = Zschokke E.,
Die Geschichte des Aargaus, Historische Festschrift, Aarau 1903.

2 Heer, S. 7, Die Katholiken des Aargaus und der Radikalismus, Schalft-
hausen 1843, S. 15 ff.

3 VerhBl. 1845, S. 158.



= X =

Was die folgenden Jahre dem aargauischen und auch dem schweize-
rischen Katholizismus zufiigten, wire kaum moglich gewesen, hitten
die Vertreter der liberalen Staatsidee mit ihrem absolutistischen Ein-
schlag nicht in den Reihen des Klerus einen starken Riickhalt gefunden.
Der Klerus der dreiBiger Jahre war gespalten in eine kirchentreue
und eine liberale Richtung, die sich zu den Gedankengingen Wessen-
bergs bekannte!. Es hat auch nie an Méinnern gefehlt, die diese
freiere Richtung zum Vorwand nahmen, um umso ungestérter
und erfolgreicher ihren Kampf gegen alles Katholische fiithren zu
koénnen 2. '

Da diese innerkirchliche Reformbewegung zur Gleichschaltung
der katholischen Kirche mit dem liberalen Zeitgeist im Sande verlief,
und das katholisch-kirchliche Leben in der Schweiz durch die segens-
reiche Wirksamkeit der Sailer-Schiiler einen neuen Aufschwung nahm 3,
entschlossen sich die liberalen Staatsmidnner zu eigenem Handeln,
um das von auBlen zu erreichen, was von innen heraus sich als unmog-
lich erwiesen hatte.

Am 2zo. Januar 1834 traten in Baden die liberalen Vertreter der
Regierungen von Bern, Luzern, Solothurn, Baselland, Aargau 4, Thurgau
und St. Gallen zu einer Konferenz zusammen, deren Ergebnis — die
Badener Artikel — nichts anderes darstellen als ein Offensivbiindnis,
um die radikalen Staatsideen auch in den kirchlichen Bereich hinein-
zutragen. Das Ergebnis dieser Konferenz entsprach dem Entwurfe
von Christoph Fuchs5 Neben der Forderung der Errichtung eines
Metropolitanverbandes der schweiz. Bistiimer ¢ wurden die « Verhalt-
nisse und Rechte des Staates in Kirchensachen » in 14 Artikeln fest-
gelegt, wobei sich die Kantone verpflichteten zu « gegenseitiger Hand-
bietung und vereintem Wirken, wenn die vorerwihnten oder andere

1 Uber die Lage der dreiBiger Jahre s. Dommann, Kirchenpolitik, S. 2 ff.
betr. geplante Kirchenreform « Die Grundsditze der beabsichtigten Kirchenreform
im XIX. Jahrhundert»; s. A. der KZ 1833.

2 Baumgartner, Bd. 2, S. 28.

3 1832 entstand in Luzern die Schw. KZ. Sie bildete den Sammelpunkt
der Aktivitat. — Als aargauischer Foérderer und Mitarbeiter ist Dekan Groth in
Merenschwand zu nennen.

4 Aargau war vertreten durch Regierungsrat Liitzelschwab und GroBrat
Dorer ; Zschokke, S. z50.

5 s. Dommann, Kirchenpolitik, S. 61 ff.

6 5. Lauter, Die Idee eines schweiz. Erzbistums nach der Bad. Konf. in :
« Katholische Schweizer Blitter », NF, Jahrg. 12, 1896, Heft 4, S. 361 ff.



— 20 —

hier nicht angefithrten Rechte des Staates in Kirchensachen nicht
anerkannt oder gefihrdet wiirden » 1.

Die Badener Artikel, von Papst Gregor XVI. am 17. Mai 1835
verworfen, stellten das allgemeine Programm dar, nach dem der
Liberalismus seinen Vormarsch in kirchliches Eigengebiet antreten
wollte. Sie bildeten auch das Aktionsprogramm A. Kellers und gaben
ihm die erste Gelegenheit, in die kirchenpolitischen Verhiltnisse seines
Kantons einzugreifen.

2. Das Schulgesetz vom 8. April 1835 und seine Folgen.

Trotz MiBbilligung der Badener Artikel und Verwahrung der
bischéflichen Rechte durch den Bischof von Basel, trotz der Bewegung,
die im Volke immer mehr um sich griff, stimmte der aargauische
GroBe Rat am 6. Januar 1834 den Badener Beschliissen zu 2 und erlie
bereits am folgenden Tag ein Placet-Gesetz 3.

Das Schulgesetz, das im Jahre 1835% im GroBen Rat beraten
wurde, stiitzte sich auf die Verfassungsbestimmung, wonach der Staat
fir die Jugendbildung sorgt 3, und war insofern der erste Schritt auf
der verfassungsmibBig festgelegten Marschroute zur Emanzipation der
Schule 8. Es war aber auch eine analoge Anwendung der auf der
Badener Konferenz aufgestellten Bestimmung iiber das staatliche
Wahlrecht fiir alle Lehrstellen 7 und die Lehrmittel, und als solches
ein bewulit gewollter Eingriff in die Kompetenz der kirchlichen Lehr-
autoritit.

§ 6 des Schulgesetzes bestimmte : « Schulbiicher und Lehrmittel
werden vom Kleinen Rat auf Gutachten des Kantonsschulrates be-
stimmt. Der Staat sorgt dafiir, daBl sie zu billigen Preisen angekauft
werden konnen. Fur die Religionsbiicher wird der Vorschlag vom
Kantonsschulrate, im Einverstidndnis mit dem Kirchenrate der betr.

1 5. spez. Geiger, Bemerkungen iiber die Konferenz in Baden; s. A. der
KZ 1834, sowie oOffentliche Zuschrift an die Regierung von Luzern betr. ihrer
Bekanntmachung und Beleuchtung der Bad. Konferenzartikel. Schwyz 1835.
Zschokke, S. 250 f.; Heer, S. 42 f.
s. unten 3.
GS 1831, II, 7 ff.
§ 11 der Staatsverf. von 1831, GS 1831, I, 3 ff.
Uber Entwicklung der Schulverhiltnisse s. Heer, S. 183 ff.
Art. 12 der Badener Konferenz bestimmte : « Sollte von Seite kirchlicher
Obern gegen die von der Staatsbehdrde vermoge ihr zustehenden Wahlrechts
vorgenommene Besetzung einer Lehrstelle irgend einer Art eine Einsprache
erfolgen, so ist dieselbe als unstatthaft von dem betr. Kanton zuriickzuweisen ».

(-]

~1 & ;e W



Konfession gemacht ». Da der katholische Kirchenrat aber nicht eine
kirchliche, sondern eine rein staatliche Behoérde von nicht absoluter
Zuverlissigkeit ist, so wurde durch diese Bestimmung die Bezeichnung
der Religionslehrbiicher dem Staat i{iberantwortet und der Kirche
ausdriicklich jeder EinfluB genommen !. Dr. Baur ? lehnte im Namen
der Katholiken im GroBen Rat vom 17. Februar 1835 diesen Para-
graphen ab, da, wenn der Staat die Religionsbiicher bestimmen kénne,
er ja auch bestimme, « was der Jugend als religiése Wahrheit gelehrt
werden soll und was nicht » 3, und gab mit einer Zahl Mitunterzeichner
am 7. April eine Verwahrung zu Protokoll, weil diese Bestimmung
«eines der wesentlichsten und unveriuBerlichsten Rechte der Kirche
verletze und so die Ausfiihrung derselben die katholische Kirche aufs
hochste gefihrde, untergrabe und mit derselben durchaus unver-
traglich sei»*.

In der Tat schlieBen diese Gesetzesbestimmungen einen Angriff
auf das Wesen der Kirche in sich, indem sie die von Christus der
Kirche iibertragene l.ehrgewalt dem Staate zulegen. Kraft der Voll-
macht, alle Menschen zu lehren, hat die Kirche das Recht und die
Pflicht erhalten «allein die Menschheit durch Lehre dem ewigen Heile
entgegenzufithren, und niemand kann Religion lehren, dem nicht die
Kirche die Befugnis dazu iibertragen hat »5. Diese Lehrgewalt der
Kirche umschlieBt nicht nur die Feststellung der Glaubenslehre, die
Entscheidung von Lehrstreitigkeiten, die Verwerfung irriger Ansichten,
die Festsetzung der als kanonisch geltenden Schriften, auch die « An-
ordnungen iiber die Erteilung des kirchlichen Religionsunterrichtes
und die bei demselben zu benutzenden Religionsbiicher sind Ange-
legenheiten, welche dem innersten Gebiete der Kirche angehéren und

1 Der Bericht des KIR hatte noch prizisiert, da « erstens die neuen Lehr-
biicher fiir den Religionsunterricht von genannten weltlichen Staatsbehdrden
ohne Zustimmung des kirchl. Ordinariats eingefithrt werden, dal3 zweitens die
Einholung der bischéfl. Zustimmung dafiir die Rechte des Staates beeintriachtigen
und von bedenklichen Folgen sei, und dal3 drittens auch so das kathol. Volk
volle Sicherheit und Beruhigung, daB keine Lehrbiicher in die Schule eingefiihrt
werden, welche die kathol. Religion und die sittliche Seite gefihrden kdnnten,
darin finden sollte, weil nach dem Gesetze das Einverstindnis des kathol. KR
dafiir gefordert werde». VerhBl 1835, S. 48.

2 Klosterarzt in Muri und hauptsichlichster Vertreter der Katholiken bis
1841.

BVerhl. 1835, S. 49.
VerhBl. 1835, S. 868.
Friedberg, S. 416.

Lo

31



prinzipiell ihrer Regelung unterstehen »!. Der schulplanmiBige Reli-
gionsunterricht, hervorgegangen aus der Kirchenkatechese, biiBt aber
seinen bisherigen kirchlichen Charakter keineswegs dadurch ein, daB
er aus der Kirche in die Schule verlegt wurde 2. So wenig eine Aus-
tibung der kirchlichen Lehrgewalt ohne kanonische Sendung (missio
canonica), ohne kirchlichen Lehrauftrag moglich ist, sosehr bediirfen
die zu verwendenden Biicher der kirchlichen Approbation2. Es ist
das auch ganz natiirlich, da bei Handhabung dieser Approbations-
befugnisse fiir Religions-Lehrer und -Lehrbiicher durch den Staat
letzten Endes auch die Staatsbehérde bestimmen wiirde, was als
Glaubenssache einer Religionspartei und als wesentlich oder unwesent-
lich eines Bekenntnisses zu gelten hitte 4.

Am 8. April wurde das Schulgesetz mit EinschluB von § 6 vom
GroBen Rat beschlossen. In der GroBratssitzung vom 17. Februar?®
wandte sich A. Keller als Katholik gegen die Ausfithrungen Dr. Baurs.
Seine Auslassungen verdienen unsere Aufmerksamkeit weniger als
sachliche AuBerung zum Schulgesetz, sie interessieren uns vielmehr
als Beitrag zur Abklirung seines Kirchenbegriffs und seiner Stellung
zum Katholizismus iiberhaupt. Es sel seit einiger Zeit so viel von
katholischer Religion gesprochen worden, «daB mancher wohl in
Zweifel kommen mochte, was denn die katholische Religion sei ».
Baur verstehe unter derselben wohl nicht « jenes geheimnisvolle Buch
mit den sieben Sigeln, nicht jene goéttliche Flamme, die kein Wind
auch noch so wild dem Menschen in der Brust auszublasen vermége ».
Als Katholik mit « freiem BewuBtsein » miisse er die Grundsitze, die
Baur aufgestellt habe, miBbilligen und widerlegen, denn sie seien
unkatholisch, « weil sie von den vielen Millionen Katholiken gar nicht,
sondern nur von einer kleinen Minderzahl anerkannt sind. Grund-
sitze aber, die die allgemeine Anerkennung in der katholischen Kirche
nicht finden, sind unkatholisch ». Der offenbare Versuch, den liberalen
Mehrheitsglauben der Zeit auch in die katholische Kirchenorganisation
hineinzutragen, paart sich bei Keller mit dem Unterfangen, die gott-
lich eingesetzte hierarchische Regierungsgewalt durch das « allgemeine
Priestertum » der protestantischen Kirchenordnung zu ersetzen, indem

v Hinschius, Bd. IV, S. 448.

2 5. Art. Religionsunterricht KL, Bd. X, Sp. 1ozo fi.
3 CJC can. 1381. Koeniger, S. 358 f.

4 Lampert, Kirche und Staat, Bd. I, S. 169 fl.

5 VerhBl. 1835, S. 59 f{.



— 23 —

er den Laien einen direkten EinfluB auf das kirchliche Lehramt zu-
schreibt 1. Wie sehr ein unrichtiger Begrift der katholischen Kirche
A. Keller auf falsche Wege fiihrte, sehen wir im Laufe der weiteren
Ausfiihrungen.

Mit Schreiben vom 10. April 1835 teilte der Bischof von Basel
dem Kleinen Rat des Kantons Aargau mit, daB sein bisheriges
Schweigen als Zustimmung zu den Badener Beschliissen gedeutet
worden sei, weshalb er sich genétigt sehe, sie oftentlich zu miBbilligen
und die Jurisdiktion und die Rechte des bischéflichen Stuhles zu
Basel und die Rechte der Kirche dagegen feierlich zu verwahren. Er
verwahre sich auch gegen das Schulgesetz, da die Bezeichnung der
Lehrbiicher fiir den Religionsunterricht nicht einer staatlich ernannten
Kommission, selbst wenn sie Priester zu ihren Mitgliedern zihlt,
sondern allein dem Bischof zukommen kénne. Der GroBe Rat, bittet
er, moge ein Dekret erlassen, das die alten Zustinde im Kirchenwesen
wieder herstelle, bis die Behérden des Staates und der Kirche iiber
allfillige Modifikationen ins Einverstindnis getreten seien 2. In der
Sitzung vom 5. Mai beschloB der GroBe Rat Zuriickweisung dieses
Schreibens, «da Rechte in Zweifel gezogen werden wollen, welche
iiberall und unbedingt zur Landeshoheit gehéren ... und da der
Bischof dabei eine Sprache fiihrt, die seiner Stellung ebensowenig als
seinen beschworenen Pflichten dem Staate gegeniiber angemessen
ist » 3.

Eine Proklamation an das Volk ¢ zu seiner Beruhigung sollte die
Badener Artikel, das Placet-Gesetz und das neue Schulgesetz 3 recht-
fertigen und den Bischof in den Augen des Volkes verdachtigen. Den
Pfarrern aber wurde vom Regierungsrat befohlen, diese Proklamation,
« deren Inhalt nichts anderes sagen wollte, als der Bischof habe ent-

! « Die Kirche anerkennt drei Gewalten : Die Lehrgewalt, die Weihgewalt
und die Regierungsgewalt. H. Baur will nun offenbar die Laien ginzlich vom
Einflusse auf das Lehramt verdringen». Keller im GrR, 17. Febr. 1835, VerhBl,,
S. 59 f.

2 Das bischofl. Schreiben ist abgedruckt in den VerhBl. des GrR 1833,
S. 987 ff. Der Bischof will also keine einseitige Regelung, sondern die dem
Koordinationssystem entsprechenden Verhandlungen beider Vertragspartner.

3 VerhBl. 1835, S. 991 fi.

4 VerhBIl. 1835, S. 1060 fi.

5 Betr. Schulgesetz verkiindete die Proklamation: « Wer endlich unser
neues Schulgesetz mit Unbefangenheit und ruhig prift, wird sich iiberzeugen,
daB dasselbe nichts enthilt, was die Religion gefihrdet oder kirchliche Rechte
verletzt ».



weder gelogen oder sei ein Dummkopf»?!, am Sonntag, den 17. Mai
« wihrend des vormittiglichen Gottesdienstes von allen Kanzeln
wortlich » zu verlesen. Von der Geistlichkeit um VerhaltungsmaBregeln
angegangen, erwiderte der Bischof, er wolle die Verlesung weder ver-
bieten noch gebieten, worauf die Proklamation von allen verlesen
wurde, bis auf 13 Pfarrherren, die die bischéfliche Antwort noch nicht
kannten und die Verlesung deswegen auf den nichsten Sonntag ver-
schoben hatten 2 Die staatliche Gewalt antwortete mit Verhaftungen,
Absetzung und Wahlfihigkeitsentzug mehrerer Geistlicher, Einstellung
in den biirgerlichen Rechten und hohen Geldstrafen 3. Vom Bischof
forderte der Regierungsrat die Mitwirkung bei der Neubesetzung der
vakant gewordenen Pfarrstellen sowie des Dekanats von Mellingen.
Da das jedoch einer kirchlichen Sanktion des staatlichen Eingriffs in
den rein kirchlichen Kompetenzbereich gleichgekommen wire, stellte
sich der Bischof von Basel auf den Standpunkt, daB die betr. Pfarr-

1 Bischof Salzmann an Amrhin, Donumnann, Kirchenpolitik, S. 97 f.

2 Dommann, Kirchenpolitik, S. 93.

3 Am schwersten wurde Dekan Groth von Merenschwand getroffen. Als
einzige Veranlassung zum gerichtlichen Vorgehen gegen ihn diente die Beschul-
digung, zum Bischof gereist zu sein, um seine Stellung betr. Reg.-Proklamation
zu erfahren ; die Proklamation selbst wurde von ihm verlesen. Trotzdem wurde
er durch Urteil des Kreisgerichtes Muri seiner Stelle als Dekan des Kapitels
Mellingen und Pfarrer von Merenschwand entsetzt; des weitern wurde ithm die
Wahlfahigkeit fur irgend eine geistliche Stelle im Kanton fiir 6 Jahre entzogen,
und er selbst unter Polizeiaufsicht gestellt ; dazu kam noch eine Geldstrafe.
Uber diesen ProzeB und die Gerichtspraxis des aufstrebenden Radikalismus
vgl. Dr. Rudolf Feer, Rekursschrift fir die Herren Dekan Groth u. a. an das
Obergericht des Kantons Aargau. Aarau 1835. In Beziehung auf diese Geist-
lichen von « Ubeltitern» zu sprechen, und dies in einer Jubiliumsfestschrift
des Kantons Aargau (Zschokke, S. 252), ist absolut unangebracht. Es wire viel-
mehr nun an der Zeit, unsere offizielle aarg. Geschichtschreibung und Geschichts-
auffassung einer durchgreifenden Revision zu unterziehen, die allen Teilen, in
erster Linie aber der Wahrheit gerecht wiirde. Einen Einblick in die Willkiir-
herrschaft jener Zeit geben uns die Tatsachenberichte aus den Jahren 1830-1850 ;
s. Bluntschli, S. 140 ff., « Katholiken des Aargaus und der Radikalismus», S. 57 ff.
Alle gesetzlichen und rechtlichen Bestimmungen muBten der Gewalt weichen.
Von demselben Bezirksgericht Muri wurde am 17. Juli 1835 der Verteidigungs-
verein, der als Gegengewicht gegen die liberalen Schutzvereine mit dem Zweck
der Verteidigung «der Religion, der kirchlichen Rechte und Anstalten, sowie
der Rechte und Freiheiten Aller und Einzelner » (s. Bluntschli, Beilage XVI,
S. 490 f.) entstanden war, « als die 6ffentliche Ruhe stérend und staatsgefihrlich
im ganzen Umfang des Kantons aufgeldst ». Halten wir fest : Ein Bezirksgericht
l6st eine kantonale Organisation fiir den ganzen Kanton auf, verbietet Ver-
sammlungen, das Verbreiten von Druckschriften und Petitionen bei verfassungs-
maBig garantierter Versammlungs-, Presse- und Petitionsfreiheit ; s. Heer, S. 49.



— 25 -

stellen nach kirchlichem Recht nicht vakant seien und drohte jedem
Geistlichen, der sich von der Regierung bestimmen lieBe, eine solche
Stelle anzunehmen, mit der Suspension !.

Am 2. September 1835 wurden die katholischen kirchlichen Ange-
iegenheiten vor dem GroBen Rat behandelt. Kommissionsreferent
war A. Keller 2 Er hatte sich bereits im Bericht der Kommission
restlos auf den Standpunkt der Regierung gestellt, da « jeder Schweizer,
der in seinem Vaterlande die vaterlindische Kirche und in dieser hin-
wieder als unentbehrliche Anstalt zur sittlichen Veredelung des Volkes
das Vaterland liebt und ehrt, auch ihrer Ansicht beipflichten kann » 3.
Nicht einverstanden mit dem Kleinen Rat ist Keller darin, daf3 dieser
seine Antrige lediglich auf die untergeordnete Geistlichkeit beschrinkt,
den Bischof und das Bistum dagegen leer ausgehen lillt. Bereits hier,
1835, stellt Keller die Frage der Temporaliensperre und des Austritts
aus dem Bistumsverband ¢. « Wir haben kein anderes Mittel, fiihrt
er in den Verhandlungen des GroBen Rates weiter aus?, als aus dem
Bistumsverbande herauszutreten, wenn uns darin unsere Rechte nicht
mehr gesichert bleiben, die Rechte, welche mit einem selbstindigen
Staat unzertrennlich verbunden sind. Wir haben allerdings Griinde
fiir den Riicktritt aus diesem Verbande, und wir haben sie aus der
Zeit, wo der Bischof angefangen hat, sich offen fiir eine arge Faktion
im Lande zu erkliren und mit ihr zu halten » . Der Landesbischof
sei sowieso nicht eigenen Rechts, da ihn ein welscher Herr diktiert 7.

1 Die Korrespondenz zwischen Bischof und Regierung ist abgedruckt im
Anhang zum Bericht des Kleinen Rates an den GroBen Rat betr. der kath.-kirchl.
Angelegenheiten vom 28. August 1835. Die Vermittlungsversuche von Seiten
Luzerns scheiterten an der intransigenten Haltung einzelner Radikaler wie Wie-
land, Bruggisser und A. Keller, die forderten, daB der Bischof das « Recht des
Staates in den obwaltenden Zerwiirfnissen anerkenne ». Dommann, Kirchen-
politik, S. 95.

2 Vgl. den Komm.-Ber., abgedruckt als Anhang zum Bericht des KIR vom
28. August 1835.

3 Ber. des KIR, S. 81. Wenn auch nicht ohne weiteres klar ist, was
A. Keller mit diesem etwas verschwommenen Ausdruck genau meint, so geht
man doch wohl nicht ganz fehl, dahinter bereits national-kirchliche Tendenzen
zu vermuten.

1 Ber. des KIR vom 28. August 1835, S. 83 f.

5 VerhBl. 1835, S. 1234.

% Wie unberechtigt diese Anwiirfe gegeniiber dem Bischof Salzmann sind,
zeigt uns der Briefwechsel des Bischofs mit dem Luzerner Staatsmann Amrhyn ;
s. Dommann, Kirchenpolitik, S. 93 ff.

? VerhBIl. 1835, S. 1237. Die Anspielung auf die nationale Gestaltung der
kirchlichen Verhéltnisse ist deutlich.



—_ 26 -

Der GroBe Rat stimmte am 2. September 1835 den Antrigen der
Kommission zu und beschloB demnach?!:

1. Dem Kleinen Rat seine bisherige Stellungnahme zu verdanken
mit dem Auftrag, auf dieser Bahn zu beharren.

2. Dem Bischof seine Einsprache als Verletzung beschworener
Pflichten zu erkliren und Riicknahme zu verlangen, ansonst er die
notwendigen Folgen zu tragen hitte.

3. Sollte er sich nicht nach Gebiihr verhalten, so sollen ihm die
Temporalien gesperrt werden und der Kanton aus dem Bistumsverband
austreten.

4. Alle mit Seelsorge beauftragten Geistlichen sollen dem Kanton
den Eid schwdéren.

3. Der katholische Geistliche als Staatsbeamter.

Das Gesetz iiber den Amtseid der Geistlichen kam in der Sitzung
vom 5. November 1835 im GroBen Rat zur Behandlung 2 Der
Gesetzesvorschlag des Regierungsrates stiitzte sich auf die Tatsache,
daB die aargauische Staatsverfassung jedes Vorrecht des Standes ab-
geschafft habe, die katholische Geistlichkeit aber bis anhin «allein
unter allen Beamteten des Staates demselben keinen Eid leistete »,
obwohl das die evang.-reformieite tue, « und das Benehmen mehrerer
katholischer Geistlicher in jiingster Zeit gegeniiber der Staatsgewalt
eine solche Eidesleistung nicht allein wiinschbar, sondern auch zur
Wohltat des Staates gebietend notwendig » mache 3.

Die Gedanken Kellers, der Prisident und Referent der Kom-
mission war, vernehmen wir aus dem Kommissionsbericht. Das Gesetz
ist ihm ein «notwendiger Bestandteil der gegen die hierarchischen
Angriffe zu ergreifenden Schutzmittel » 4. Bereits dieses Gesetz be-
trachtet Keller als gegen Rom gerichtet 3 ; es sei notwendig, dafl das

1 Ber. des KIR vom 28. August 1835, S. 86 f.

2 VerhBl. 1835, S. 1358 ff. GS, revid. Bd.,, S. 164 ff.

3 So im Begleitschreiben des KIR zum « Komm.-Ber. an den GrR iiber die
Beeidigung der kathol. Geistlichen », S. 3 f. Art. 13 der Bad. Konf.-Beschliisse
lautete : « Die contrahierenden Stinde gewdihrleisten sich gegenseitig das Recht
von ihrer gesamten Geistlichkeit gutfindendenfalls den Eid der Treue zu fordern.
Sie werden einem in dem anderen Kanton den Eid verweigernden Geistlichen
in dem ihrigen keine Anstellung geben ».

¢ Komm.-Ber., S. 10.

5 Diese romfeindliche und national-kirchliche Tendenz treffen wir in allen
kommenden Fragen. Keller will deshalb den Amtseid nicht nur auf die Geist-



Volk hinter dem Gesetz stehe, denn « wer gegen den rémischen Hof
in die Schranken tritt, muBB die Volksmacht im Riicken haben. Nie
haben einzelne Minner fiir sich, wenn auch noch so groBen und
gewaltigen Geistes, den Vatikan erschreckt. Nur vor Vélkern, wenn
sie sich regten, hat er hie und da gezittert »!. Zwei Fragen werden
sodann erortert : erstens ob es der Befugnis und dem Rechte der
Staatsgewalt entspreche, «katholische Priester als Angestellte und
Beamtete der Kirche im Staat fiir Treu und Gehorsam in Eid und
Pflicht zu nehmen ? » und zweitens, ob der Priester « einem Staate,
welcher der katholischen Religion seinen hoheitlichen Schutz ver-
fassungsmiBig gewihrleiste », den Eid der Treue leisten diirfe « ohne
mit seinen Verhiltnissen zur Kirche in Widerspruch zu geraten » 2.

Das erste ergebe sich aus dem hoheitlichen Verwahrungsrecht,
demzufolge der Staat Aufsicht iibe iiber die einzelnen Mitglieder
sowohl als die innerhalb seines Gebiets befindlichen Gesellschaften,
damit nichts gegen ihn unternommen werde, dhnlich wie die alten
Kaiser « in den ersten Zeiten des zur Staatsreligion erhobenen Christen-
tums als allgemeine Reichsbischéfe oder oberste und letzte Instanz
nicht tiber die Lehre, sondern iiber die Ordnung der Kirche anerkannt
wurden » 3. Die Staatsgewalt sehe vor, daB «einesteils die Lehre nicht
zum Nachteil des Staates verkehrt ¢ und miBbraucht werde, andern-
teils die duBern und zeitlichen Einrichtungen der Kirchengesellschaft
dem Endzweck des Staates nicht zuwiderlaufen kann»5. MaBstab
bei der Ausiibung der Hoheitsrechte sei das Wohl des Staates, « sodal3
er nicht allein das Recht hat, jeder einzelnen Gesellschaft im Staats-
gebiete, mithin auch der vom Geiste ihrer Grundlehre abirrenden
Kirche, alles zu untersagen, wodurch sie dem Staate schidlich werden
konnte, sondern auch das Recht, ihnen alles vorzuschreiben, wodurch
sie nach dem innern Geiste ihrer duBeren Einrichtung zum Wohle
des Staates beitrage »&.

lichkeit der Seelsorge beschrinkt, wie es der KIR vorgeschlagen, sondern auf
die gesamte Geistlichkeit des Kantons ausgedehnt wissen; s. Ber. iiber die
kathol.-kirchlichen Angelegenheiten vom 28. August 1835, S. 85.
-Komm.-Ber., S. 12.

Komm.-Ber.,, S. 14.

Komm.-Ber., S. 15.

Hier liegt bereits ein Widerspruch vor zum vorigen Satz.
Komm.-Ber., S. 16.

Komm.-Ber., S. 16. Damit ist dem absolutesten Staat, der neben sich
weder eine private noch korporative Freiheitszone 14Bt, das Wort gesprochen.

D o e W



— 28 —

Auf Grund dieses allgemeinen Prinzips formuliert Keller das
aargauische Staatskirchenrecht in 18 Punkten?!:

« 1. Die Staatsgewalt darf zwar niemandem verbieten, sich nach
seiner personlichen Uberzeugung zu einem bestimmten Religions-
begriffe oder zu einer bestimmten kirchlichen Gesellschaft zu bekennen,
sie kann aber einer jeden kirchlichen Gesellschaft, je nachdem sie es
dem Staatszwecke zutraglich oder nachteilig findet, die freie und
offentliche Austibung ihres Religionsdienstes gestatten oder untersagen.

2. Sie kann die 6ffentlichen und dem hochsten Staatszwecke nach-
teiligen MiBbriauche kirchlicher Gesellschaften, wenn ihre Vorsteher
untitig oder unwissend oder bdéswillig sind, abstellen.

3. Sie kann gegen den Staat oder die gesetzliche Ordnung des-
selben handelnde Kirchenglieder und Religionsdiener von ihren Pfriinden
und Stellen entfernen, versetzen oder je nach den Umstinden ihrer
Gefihrlichkeit auch zur Auswanderung zwingen.

4. Sie kann den freiwilligen Ubergang von einer im Staate zu-
gelassenen Religion zur andern erlauben, und daher die fritheren
Stratgesetze gegen die Lehre fiir einen auswdartigen Gerichtshof als
ungiiltig erkliren, und auch jede MiBhandlung, die jemanden im
Staate wegen Religionsinderung zugefiigt wird, als Injurie strafen.

5. Sie kann ein dem offentlichen Wohle unschidliches Neben-
einanderbestehen und zwar nicht allein der drei bisher angenommenen
christlichen, sondern auch anderer Religionsbekenntnisse, die mit der
Wohlfahrt des Staates vertraglich sind, zugeben.

6. Sie kann von allen im Staatsgebiet bestehenden Kirchen die
Vorlegung ihrer kirchlichen Verordnungen, Publikationen, Erlasse,
und zwar auch diejenigen, welche die Glaubenslehre betreffen, weil
auch diese leicht zum Nachteill des Staates miBbraucht werden kann,
sowie auch die Vollmachten auswirtiger kirchlicher Gesandten zur
Einsicht und Genehmigung auffordern, und anerkennen oder zuriick-
weisen.

7. Sie kann in ithrem Gebiete Bistiimer errichten, Landesbischéfe
ernennen und unter diesen einen als Erzbischof aufstellen, und vom
Papste als dem kirchlichen Einheitspunkte auf gemachte Anzeige die
Bestitigung begehren, sofern die Wahl nach den kirchlichen Vor-
schriften und Satzungen als giiltig ausgewiesen ist.

8. Sie kann den Landesbischéfen und dem Erzbischofe alle Geschifte

1 Komm.-Ber.,, S. 17 ff.



der Landeskirche ohne allen ferneren auswirtigen EinfluB von Nuntia-
turien und Kurien zur Untersuchung und Entscheidung ibertragen,
und daher auch je nach den Erfordernissen des Staatswohls pépstliche
Nuntien als geistliche Geschiftstriger im Lande dulden oder auch
zuriickweisen.

9. Sie kann die Grenzen und Zahl der Landesbistiimer und der
Pfarreien je nach den Bediirfnissen des Landes bestimmen.

10. Sie kann auch Pfarreien und andere Pfriinden an Priester
vergeben, jedoch nur an solche, die von ihrem ordentlichen vom
Staate anerkannten Bischofe ein Zeugnis ihrer Weihe und kirchen-
gesetzlichen Eigenschaften beibringen.

11. Sie kann bei Ernennung der Bischife und Pfarrer gewisse,
dem Wohle und der Sicherheit des Staates gedeihliche Eigenschaften
und Erfordernisse als notwendige Ernennungsbedinge festsetzen.

12. Sie kann, um fiir die Sicherheit, Ruhe und Wohlfahrt des
Landes wie von den biirgerlichen so auch von den kirchlichen Beam-
teten eine Gewihr zu haben, sowohl von Bischofen als Pfarrern den
Eid der Treue und des Gehorsams verlangen, und sie, wenn sie ihn
verweigern oder versetzen, nach Gutfinden als dem Staate treulose
und gefihrliche Diener von ihrer Anstellung entfernen.

13. Sie kann, je nach den Umstidnden, so oft es das Wohl entweder
der Landeskirche an sich, oder das des Staates iiberhaupt erheischt,
die Geistlichkeit zu Synoden und Kapiteln zusammenrufen, ihnen
die Gegenstinde der Beratung anweisen, und ihre SchluBnahmen,
sofern sie den Staat beriihren, ihrer hoheitlichen Genehmigung oder
Entscheidung unterwerfen.

14. Sie kann bei allen kirchlichen Gegenstinden, die einen offent-
lichen Bezug auf den Staat haben, z. B. bei Synoden, Visitationen,
Felertagen, Prozessionen, Predigten, Dispensationen, besonders in Ehe-
sachen, geistlichen Gerichtstaxen, durch Befehle und Verbote kraft
der landesherrlichen Oberaufsicht mitwirken.

15. Sie kann die Rekurse oder Hilfsgesuche ihrer Geistlichen,
welche von kirchlicher Behoérde nicht nach kanonischen Gesetzen und
Vorschriften beurteilt zu sein glauben, annehmen und tiber die Zu-
lassigkeit des von jener Behorde ausgefillten Urteils entscheiden,
und so ihre Priester im Falle eines von der geistlichen Behérde
erlittenen Unrechts gegen die richterlichen MiBbriuche der Kirche
in Schutz nehmen, wie solches etwa bei Alois Fuchs hitte geschehen
kénnen und sollen.



16. Sie kann die Geistlichen des Landes besteuern, dieselben wegen
biirgerlichen Vergehen und peinlichen Verbrechen bestrafen, und die
kirchliche Strafgewalt auf das Recht der Besserung und Zurecht-
weisung, das an sich keine biirgerlichen Wirkungen hat, herabsetzen.

17. Sie kann, wenn es die Umstidnde gebieten, geistliche Stif-
tungen, die nicht mehr niitzlich sind, zu besseren Zwecken verwenden,
Kirchen- und Klostergiiter zu besserer Besorgung unter seine Aufsicht
und Verwaltung setzen, und bei Sterbefillen der Geistlichen ihre
Hinterlassenschaft der biirgerlichen Rechtsordnung, mit AusschlieBung
alles geistlichen Einflusses, unterwerfen.

18. Die Staatsgewalt kann endlich in Kirchensachen alles tun,
was in der Natur und Wesenheit der staatsbiirgerlichen Herrschaft als
untrennbar und notwendiger Bestandteil derselben enthalten ist »

Was hier verlangt wird, bedeutet die Forderung einer prinzipiellen
Unterordnung der Kirche unter den Staat!. Es ist das System des
Staatskirchentums in Reinkultur : « Staat und Kirche als einheitlicher
Organismus unter staatlicher Leitung»2 mit dem Bestreben, die
Kirche zur Staatsanstalt und ihre Geistlichen zu Staatsbeamten zu
machen. Die Kommission ist denn auch nicht davor zuriickgeschreckt,
letzteres in Verschirfung der Regierungsvorlage ausdriicklich zu er-
kliren, indem die Geistlichen tatsichlich als 6ffentliche Beamte erklirt
und deshalb unter das Gesetz der Staatsbeamten gestellt werden 3.

Aber die katholische Kirche ist weder Staatsanstalt, noch kann
sie sich als solche behandeln lassen, noch ihre Amter Staatsimter.
Ursprung, Wesen, Zweck und Mittel machen die Kirche zu etwas
wesentlich Anderem als zu einem Bestandteil oder untern Verwaltungs-
bezirk des Staates ¢! Ebensowenig sind aber die Kirchendiener, Bi-
schofe und Pfarrer Staatsbeamte, «die irgend einen Teil der staat-
lichen Regierungsgewalt in ihren geistlichen Amtskreisen auszuiiben
hitten. Denn nicht vom Staat, sondern von der Kirche einzig und

1 Die Ansicht W. Kahls (Staat und Kirche S. g4 im Handbuch der Politik
von Laband, 1. Bd., Berlin 1912), kein moderner Staat habe sich «den grund-
satzlichen Anspruch der absoluten Herrschaft iiber die Kirche vorbehalten »,
bedarf angesichts der Theorien A. Kellers, worin wiederum der radikale Staat
seinen sprechenden Ausdruck fand, einer Korrektur.

2 Koeniger, S. 484.

3s. § 2 der Komm.-Vorlage und des Gesetzes, Komm.-Ber.,, S. 78, und
dies, obwohl im gleichen Bericht, S. 14, die Priester richtig « als Angestellte und
Beamtete der Kirche » bezeichnet wurden.

4 s. Attenhofer, Bd. 1, S. 126 ff.



allein haben sie die Sendung und Gewalt zur Ausiibung ihrer heiligen
Amtsverrichtungen erhalten, fiir die sie nur ihren kirchlichen Obern
und nicht den Staatsbehorden verantwortlich sind »!. Auch durch
die staatliche Anerkennung als o6ffentliches Amt wird daran nichts
geindert ; das Kirchenamt bleibt «nur kirchliches Amt mit Aufgaben,
die nur der kirchlichen Sphire angehdren ». Keineswegs wird es aber
zu einem staatlichen, ohne jedwelche kirchliche Riicksichten 2.

Gerade darin lag aber das Gefahrliche des aargauischen Amts-
eidgesetzes, das vom Priester einen Eid verlangte ohne jede Riick-
sichtsnahme auf seine eidlich beschworenen kirchlichen Pflichten, ja
unter ausdriicklichem Ausschlufl solcher Vorbehalte 3. Erst recht aber
war es, im zeitlichen Zusammenhang betrachtet, klar, wo man hinaus
wollte : durch diesen unbedingten Staatseid sollte der Widerstand
der Geistlichkeit gegen die bestehenden staats-kirchlichen Gesetze
gebrochen und jede kiinftige Opposition gegen den Ausbau des
aargauischen Staatskirchentums verunméglicht werden.

Der Grofle Rat, « durch einige Demagogen beherrscht » 4, stimmte
am 6. November dem Gesetze zu. « Kénnen Sie wohl erlauben, daB
Ihre Geistlichkeit einen solchen Eid schwdért, wodurch die letzte
Schanze den Feinden der Kirche iiberliefert wird », fragte die Kirchen-
zeitung ® den Bischof. Der Entscheid war bereits 1832 in Rom selbst
gefallen, indem der Apostolische Stuhl einen Amtseid nur mit dem
Beisatze gestattete: «Ich schwore diesen Eid in allem, was der
katholischen Kirche und kirchlichen Gesetzen nicht zuwider ist »®.

1 Die Kirchenverfolgung in der Schweiz, Protestschrift der schweiz. Bischéfe,
1873, S. 15 f.

2 Lampert, Kirche und Staat, S. 185.

3 Komm.-Ber.,, S. 67 f., ebenso § 1 des Gesetzes. Angesichts dieser gesetz-
lichen Feststellung wirkt der Versuch Kellers, diesen Staatseid der Geistlichen
mit dem kirchlichen Eid in Einklang bringen zu wollen, wie Ironie. Der Landes-
herr lasse den Geistlichen « durchaus nicht als Priester schwoéren, um ihn an diese
oder jene Glaubenssitze zu binden — das ist Sache der Kirchenvorsteher —,
sondern er nimmt ihn lediglich als 6ffentlichen Beamteten im Staate in Eid und
Pflicht, und zwar lediglich zu dem Zwecke, um eine heilige Garantie zu haben,
daB derselbe seine einfluBreiche Stellung im Staate nie zu dessen Schaden miB-
brauche, sondern vielmehr im Sinne, Zwecke und Interesse der christlichen
Religion zu dessen Frommen behaupten, und dadurch seinerseits einer der
héchsten Staatszwecke, den religids-sittlichen, fordern wolle ». Komm.-Ber., S. 61.

* So Amrhyn, der mit von Roll vermitteln wollte an seinen Sohn ; s. Dom-
mann, Kirchenpolitik, S. 126.

5 1835, Nr. 46.

8 Dommann, Kirchenpolitik, S. 128. So wurde auch der Eid in Bern und
Baselland gehandhabt.



Von 130 Geistlichen verweigerten 112 die Eidesleistung. Die Regierung
antwortete mit der militarischen Besetzung des Freiamtes! —- ohne
jeden Grund. Nach einer authentischen Interpretation des GroBen
Rates, es solle aus der Eidesleistung nie etwas gefolgert werden, was
der katholischen Religion, den Rechten der Kirche oder den im Staate
anerkannten kirchlichen Gesetzen zuwiderlaufe 2, leistete die katholische
Geistlichkeit am 30. November den Eid anstandslos 3.

Es war jedoch nur ein taktisches Nachgeben des Staates und
keineswegs ein prinzipieller Verzicht auf seine vermeintlichen An-
spriiche. Was man auf dem direkten Wege des unbedingten Staatseides
nicht erreichen konnte, hatte man bereits auf Umwegen zu erreichen
versucht — die staatliche Horigkeit der katholischen Geistlichen.
Durch § 3 des Placet-Gesetzes vom 7. Juni 1834 ¢ wurde die kirchliche
Disziplinargewalt der staatlichen Oberaufsicht unterstellt, wodurch
nicht nur die innerkirchliche Disziplin, deren Aufrechterhaltung zu
den wesentlichen Rechten und Pflichten jeder Gesellschaft gehort 3,
aufs stidrkste gefihrdet, sondern auch die Staatsgewalt zum letzten
Interpreten der kanonischen Vorschriften gemacht wurde . Fiir die
Zweifelhaftigkeit solcher Gesetzeserlasse ist bezeichnend, daB selbst

1 Es wurden vier Bat. Infanterie, zwei Scharfschiitzen- und zwei Art.-Komp.
ins Freiamt gelegt. Zschokke, S. 256 ; Heer, S. 54 ; Baumgartner, Bd. 2, S. 167 f.
Die Truppen waren alle dem reformierten Kantonsteil entnommen. Die radikalen
Zeitungen hatten die reformierte Bevélkerung bereits bearbeitet. Ziirich und
Luzern stellten Truppen an die Grenze; Baselland und St. Gallen versprachen
Hilfe. Dabei herrschte im Freiamt vollkommene Ruhe. « Was von Unruhen
in jenen Gegenden vorgekommen sei, berichtet Dr. Feer von Aarau (Heer, S. 54)
bestehe darin, daBl die Leute in die Kirche gegangen seien. Bald diirfe wahr-
scheinlich niemand mehr ein Vaterunser mit der Bitte: Erlése uns von dem
Bosen ! beten, ohne in den Ruf zu kommen, ein Aufriithrer zu sein ». Bezeichnend
fir die Stimmungsmache ist auch das bei Bluntschli, S. 143, angefiihrte Zitat
eines Protestanten. Der ganze Scherz kostete den Kanton Aargau die Kleinig-
keit von 70,000 Fr. Auch hier wire es an der Zeit, an eine Revision der offiziellen
aarg. Geschichtsschreibung zu denken.

2 GS, revid. Bd., S. 166 f.

3 Es ist eine reine Geschichtsfilschung, wenn im Hist.-biogr. Lexikon der
Schweiz, Bd. 1, S. 28, im Art. Aargau behauptet wird : « Der Treueid der Geist-
lichen muBte im November 1835 durch militirische Besetzung der Bezirke Muri
und Bremgarten erzwungen werden ». Der Eid hitte iiberhaupt nicht erzwungen
werden koénnen.

4 GS, revid. Bd., S. 162.

5 Dubs, dffentl. Recht, Bd. 2, S. 150; Hussarek, S. 19; Koeniger, S. 112,
435, CJC c. can. 2214.

8 Das Gesetz bestimmte : « Die vom Erzbischof, Bischofe und von andern
dem Bischofe untergeordneten geistlichen Behorden ausgehenden Beschwerden,



— 3y —
Gareis und Zorn fragen, ob «also auch die BuBen rein geistlicher Art »
dieser staatlichen Rekursinstanz unterbreitet werden diirfen !.

Aber auch der Grundgedanke des Amtseidgesetzes einer direkten
EinfluBnahme auf die Geistlichkeit selbst wurde wieder aufgenommen.
Auf Vorschlag des katholischen Kirchenrates erlieB der Kleine Rat
unterm 28. Februar 1839 eine Verordnung %, die zu der bereits be-
stehenden geistlichen Konkurspriifung fiir Bewerber von geistlichen
Pfriinden noch eine theologische Staatspriifung, bei der jede Beteili-
gung der kirchlichen Behérde ausgeschlossen war, ins Leben rief.
Diese Staatspriiffung muBte vor den Wethen vor dem katholischen
Kirchenrat abgelegt werden, auf dessen Vorschlag dem Kandidaten
vom Kleinen Rat eine « Wiirdigkeitsurkunde zum Antritt des geist-
lichen Standes» ausgestellt wurde 3. Der Staat malBt sich also an zu
bezeichnen, wer des geistlichen Standes wiirdig ist und wer nicht.
Die kirchliche Wetihe wird vollstindig ignoriert, indem wohl ein Un-
geweihter mit theologischer Staatspriifung als Pfarrer gewihlt werden
kann, nicht aber ein geweihter Priester der katholischen Kirche ohne
dieselbe. Dal} dieses aargauische Staatskirchenrecht in dieser seiner
Konsequenz nicht Tat wurde, ist nur dem gesunden Sinn des katho-
lischen Volkes zu verdanken, das in seinem Seelsorger eben nur den
geweihten Priester der Kirche, nicht aber den abgestempelten Beamten
des Staates sieht.

4. Eingriff ins kirchliche Vermdgensrecht.

Am 7. November 1835, ein Tag nach ErlaB des Amtseidgesetzes,
erlieB der GroBe Rat ein Gesetz, wodurch die aargauischen Kloster
«zu Begriindung und Bezweckung einer guten und getreuen Ver-

Verfiigungen und Entscheidungen jeder Art gegen Individuen und Korporationen,
insonderheit auch wenn wegen iibertretener Kirchengesetze BuBen auferlegt
werden, konnen rekursweise vor die Staatsbehérde gezogen werden, die zu unter-
suchen hat, ob die betr. Verfiigung und Entscheidung den gesetzlichen und
kanonischen Vorschriften entspreche. Je nach dem Ergebnis dieser Untersuchung
soll der Rekurs entweder abgewiesen oder als begriindet erklirt und die Voll-
ziehung nicht gestattet werden ».

1 Bd. 1, S. 536. Staat und Kirche in der Schweiz, Ziirich 1877.

t GS, revid. Bd.,, S. 200 ff.

® Vgl. dazu die Protokolle des kathol. KR im K. A.A. Der kathol. KR
verteilte jeweils die Prifungsficher unter seine Mitglieder. So priifte A. Keller
im Jahre 1854 It. angef. Prot. iiber Philosophie, Pidagogik und Kirchen-
geschichte. Uber die weitere Entwicklung dieser staatlichen Theologenpriifungen
s. Heer, S. 3s.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 3



waltung » unter Vermégensadministration eines staatlichen Verwalters
gestellt und ihnen die Novizenaufnahme verboten wurde!. Schon
im Vorjahre waren durch Staatskommissire die Inventaraufnahmen
iiber die Klostergiiter durchgefiihrt worden 2.

Die Kommission, der auch A. Keller angehérte 3, empfahl am
6. November mehrheitlich Annahme des Dekretsentwurfes aus dem
« guten Recht und dem Selbsterhaltungsinteresse des Staates » heraus 4.
Vergeblich wies Fiirsprech WeiBenbach auf den Mangel jeglicher
« faktischen Belege » hin, und kam ein Minoritatsgutachten aus griind-
licher und loyaler Priifung zu einer entschiedenen Ablehnung 5.

A. Keller geht in seinem Votum ¢ von der Frage aus, « ob auf ihrer
Seite die Kloster das Recht haben, und vermoége ihrer urspriinglichen
Bestimmung befugt seien, weltliche Giiter zu verwalten — oder nicht ? »
Bereits jetzt schon sieht sich Keller « veranlaBt, etwas weiter in die
Geschichte der Vergangenheit zuriickzugehen » und schon jetzt treten
anstelle von Griinden und Beweisen fade Behauptungen. Er kommt
zum SchluB, daB aus dem Zweck des Klosterlebens « die Kloster gar
nicht befugt sind, weltliche Giiter oder Lehen zu verwalten ». Schon
jetzt zeigt er sich als Meister der Verdrehungen : Sicherheit des Kloster-
vermégens ist im Bundesvertrag von 1815 garantiert; so wollen wir
diese Garantie leisten, indem wir die Verwaltung selbst iibernehmen !
Die Mentalitit und die « Beweisart » Kellers blieben sich wiahrend des
ganzen Klosterstreites gleich : Er kennt nur ein Ziel, seinen HaB gegen
die Kloster zu befriedigen. Schon waren die Klosterschulen die Opfer
dieses Hasses geworden. Im GroBen Rat vom 9. Miarz 18357 hatte
er die Professoren und Zoéglinge ohne Angabe jedwelchen Beweises
der Unsittlichkeit beschuldigt, worauf der GroB8e Rat, ohne die Ange-
schuldigten gehdrt zu haben, die Schulen von Muri und Wettingen

1 GS, revid. Bd.,, S. 167 f.

2 S. Bucher, S. 3; Kiem, Bd. 2, S. 399.

3 VerhBl. 1835, S. 1307.

4 VerhBIl. 1835, S. 1402. Der Bericht der Komm.-Mehrheit charakterisiert
sich in semner Oberflichlichkeit und Wiilkiirlichkeit selbst. Er ist abgedrucki in
Attenhofer, Bd. 1, S. 145.

5 VerhBl. 1835, S. 1434 und 1402 ff. Die aarg. Kloster hatten bei Selbst-
verwaltung von 1802-1834 1,693,393 Fr. Vorschlag gemacht. Aftenkofer, Bd. 1,
S. 144. Noch 1834 wurde die Verwaltung des Klosters Maria Kronung in Baden
vom RR speziell belobt. Siehe VerhBl. 1835, S. 1047.

6 VerhBl. 1835, S. 1417 ff.

? VerhBl. 1835, S. 237.



einfach aufhob!. Der Prifekt der Klosterschule Muri nannte Keller
deswegen Offentlich «einen gemeinen, béswilligen Liigner » 2%, ohne
daB Keller das Geringste dagegen eingewendet hitte3. Alle weiteren
Bemiihungen der Kloster, die Schulen wieder eréffnen zu diirfen,
wurden abgeschlagen —, die Wortfithrer der aargauischen Machthaber
aber gingen hin und bezichteten die Kloster des MiiBBiggangs.

Aufzuzeichnen, was die Kloster unter der darauf erfolgten mili-
tarischen Besetzung des Freiamtes zu erdulden * und unter den staat-
lichen Verwaltern, die am 1. Mirz 1836 ihr Amt antraten, auszuhalten ®
hatten, greift iiber den Rahmen dieser Arbeit hinaus. Was unter
klosterlicher Verwaltung erspart, wurde unter staatlicher verschleudert 8.

All das bedeutete gar nichts anderes als die Einleitung der f6rm-
lichen Aufhebung der aargauischen Kloster.

Triebfeder dieser Aktionen gegen die Kldoster war nicht nur die
Gier nach den reichen Klosterbesitzungen, vielleicht ebenso das Be-
streben, den maichtigsten Gegner der aargauischen Kirchenpolitik zu
beseitigen. Es ist kaum moglich, das Vorgehen gegen die Kloster
loszulésen von der seit der Griindung des Kantons eingeleiteten Kol-
laturpolitik des Staates?’.

Durch Eingriffe ins Eigentumsrecht der Kldster, durch Beschran-
kung ihres Giiterverkehrs, durch das Verbot der Abtretung von Kolla-
turen an geistliche Behoérden oder kirchliche Korporationen durch
Art. 11 der Badener Konferenz 8, durch die Festlegung willkiirlicher

1 5. Kiem, Bd. 2, S. 402 ; Heer, S. 56 ; Bucher, S. 6 ; daselbst ist auch das
glinzende Zeugnis des Kantons-Schulrates fiir die Klosterschule Muri vom
13. Juli 1824 abgedruckt.

2 Aarg. Kloster und ihre Ankliger, Beilage XXVI, S. xxv.

3 Kiem, Bd. 2, S. 402.

4 Kiem, Bd. 2, S. 403 fl.

5 Kiem, Bd. 2, S. 405 ff.; Bucher, S. 4 ff.; s. daselbst das Schreiben der
Finanzkommission, das dem Kloster Wettingen das Almosengeben ohne vorherige
Erlaubnis verbietet. Die Instruktion des Verwalters von Wettingen s. in « Das
Gotteshaus Wettingen in Verteidigung seines Eigentums und seines Rechts, S. 3o0.

6 Im Jahre 1838 wurden fiir 186,956 Fr. liegende Giiter verkauft; 1839 in
Muri allein fiir 114,798 Fr., in Wettingen flir 59,360 Fr. Als der Verwalter des
Klosters Fahr sich Betriigereien von iiber 12,000 Fr. schuldig machte und um
Bestrafung nachgesucht wurde, fand die hdchste Justizbehdrde nur, «der Ver-
walter habe seine Instruktionen iiberschritten ». Bucher, S. 6 ; s. auch Heer, S. 58.

7 Wir verweisen diesbeziiglich auf Hagenbuch, Die kathol. Kollaturen in
Aargau seit 1803. Basler Diss. (Maschinenschrift), 1930.

8 Er lautete: « Die Kantone werden nicht zugeben, daB Abtretungen von
Kollaturrechten an kirchliche Behorden oder geistliche Korporationen statt-
finden ».



Leistungen an den Staatshaushalt! und schlieBlich durch die staat-
liche Klosterverwaltung selbst, durfte man mit Sicherheit eine solche
Schwichung der Vermoégensverhiltnisse der Kloster erwarten, « daB
die Kloster den ihnen aus dem Eigentum ihrer zahlreichen Kollatur-
rechte erwachsenen Leistungen nicht mehr hitten geniigen kénnen
und infolgedessen zum Abtreten ihrer Rechte an den Staat veranlaBt
worden wiren » 2, Was die Entwicklung ohnedies gebracht hitte,
wurde durch die gewaltsame Aufhebung der Kléster plotzlich erreicht.
Es fiel dem Staat dadurch- nicht nur das gesamte Klostervermégen
zu ; erst dadurch gelang es thm, sich in die Mehrheit der aargauischen
katholischen Kollaturen zu versetzen als Nachfolger der bis dahin
michtigsten Kollatoren Muri und Wettingen. Die Aufhebung brachte
2/, aller Kollaturrechte in die Hand des Staates; — im gleichen Male
war auch der staatliche EinfluB auf die Besetzung der katholischen
Pfarreien gewachsen 3.
(Fortsetzung folgt.)

1 Sie waren grundgelegt in der Verf. von 1831. Art. 21 hatte den Zusatz:
« Der GrR bestimmt den jihrlichen Beitrag der Kléster an die Staatsausgaben ».
Kiem, Bd. 2, S. 398, konstatiert darin einen Widerspruch zur Bestimmung iiber
die Gleichheit der Biirger vor dem Gesetz. Seit 1803 hatte Muri an den Kanton
als besondere Beitrage, sowie fiir Schulen, Schulgebdude, Armenunterstiitzungen
und Kriegssteuern 376,230 Fr., Wettingen 207,357 Fr. gezahlt. Kiem, Bd. 2,
S. 408.

® Hagenbuch, S. 86.

3 Hagenbuch, S. 102 f.



	Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

