
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 31 (1937)

Artikel: Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

Autor: Rosenberg, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-125092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-125092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

Von Dr. jur. Martin ROSENBERG.

Quellen-, Literatur- und Abkürzungsverzeichnis.

Ungedruckte Quellen :

Kantonsarchiv Aarau (K. A. A., KWcI Mappe Kirchenwesen, c, Fase. I) :

Akten des aargauischen Großen Rates und des Regierungsrates.
Protokolle des Regierungsrates und des Großen Rates.
Protokoll des katholischen Kirchenrates 1853-1879.
Protokolle der Diözesankonferenzen.

Gedruckte Quellen :

Keller Augustin, Die Aufhebung der aargauischen Klöster. Eine Denk¬
schrift an die h. eidg. Stände. Aarau 1841. — Aufhebung und
Ausweisung des Jesuitenordens in der Schweiz. Vortrag auf der
Tagsatzung vom 19. August 1844. Aarau 1844. — Aphorismen aus den
pädagogischen Schriften, dargestellt von H. Herzog. Aarau 1883. —
Bericht der Diöz.-Abgeordneten an den h. Regierungsrat des Kantons
Aargau betr. die Amtsenthebung des Herrn Eugen Lachat, Bischofs
von Basel, vom 12. Mai 1873. — Bericht des katholischen Kirchenrates
an den Regierungsrat betr. Verminderung der Feiertage, vom 20. Sept.
1867. — Briefe eines katholischen Staatsmannes über die obschwebende
Wahl des Bischofs von Basel an die Angehörigen des Bistums. « Bund »

1854, 5. Jahrg., Nr. 166-170, 172-176, 178-181. — Fortsetzung der
Briefe eines katholischen Staatsmannes. «Bund» 5. Jahrg. 1854,
Nr. 207-210. — Briefe des Gätterlimachers über die neue Verfassung.
Neu hrg. von Walter Beyli, Aarau 1925. — Denkschrift an die
Diözesanstände betr. Verkündigung gemischter Ehen und hoheitliches
Plazet. 1858. — Die kirchlich politischen Fragen bei der eidg. Bundesrevision

von 1871. Denkschrift. Aarau 1871. — Gesetzesvorschlag
und Kommissionalbericht an den Großen Rat über die Beeidigung
der katholischen Geistlichen. Aarau 1835. — (Gesetzesvorschlag und
Kommissionalbericht.) Glossen und Noten zur Dokumentensammlung :

In rei memoriam. Aarau 1884.
Keller, Aktenstücke Keller Augustin, In rei memoriam, Aktenstücke.

Aarau 1883.
Bulletin der Verhandlungen der Schweiz. Bundesversammlung über die

Revision der BV. Ständerat 1871-72.
Burkart, Reden und Bekenntnisse Burkart J., Augustin Keller in seinen

Reden und Bekenntnissen. Aarau 1905.
«.Der Schweizer-Bote-», 1856-1867 (Redaktionszeit Augustin Kellers).
GS 1831, 1. Bd. usw. Neue Gesetzessammlung des Kantons Aargau, 1831.
GS, 1. Bd., 2. Bd. Gesetzessammlung für den eidg. Kanton Aargau,

1846 ff., sog. alte Folge.
GS, revid. Bd. Gesetzessammlung, revidierter Band I-IV, 1882.
GS, NF. I usw. Gesetzessammlung für den eidg. Kanton Aargau, neue

Folge, 1885 ff.
NRK-Prot. Protokoll über die Verhandlungen der im Juli 1870 mit

der Vorberatung der Revision der BV vom 12. September 1848
beauftragten Kommission des Schweiz. Nationalrates. Bern 1871.

BEVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 1



Protokoll über die Verhandlungen des Schweiz. Nationalrates betr. Revision
der BV 1871-72. Bern 1873.

STRK-Prot. Protokoll über die Verhandlungen der im Juli 1870 mit
der Vorbereitung der Revision der BV vom 12. September 1848
beauftragten Kommission des Schweiz. Ständerates. Bern 1871.

VerhBl. Verhandlungsblätter des Großen Rates des Kantons Aargau
1835-1853. Hrg. von Christen, Aarau.

Literatur :

A. D. B. Allgemeine Deutsche Biographie, 36 Bände, München-Leipzig
1875-1912.

Attenhofer Attenhofer K., Die rechtliche Stellung der katholischen
Kirche gegenüber der Staatsgewalt in der Diözese Basel. 3 Hefte,
Luzern 1867-1871.

Blumer-Morel — Blumer J., Handbuch des Schweiz. Bundesstaatsrechts,
hrg. von J. Morel, 2 Bände, Basel 1880-1891.

Dubler Dubler H., Der Kanton Aargau und das Bistum Basel. Zürcher
Diss. Ölten 1921.

Dubs, öffentliches Recht Dubs J., Das öffentliche Recht der Schweiz.
Eidgenossenschaft, 2 Bände, 1. Aufl., Zürich 1877-1878.

Friedberg Friedberg E., Lehrbuch des katholischen und evangelischen
Kirchenrechts, 4. Aufl., Leipzig 1895.

Heer — Heer, Das aargauische Staatskirchentum. Wohlen 1918.
Hergenröther — Hergenröther J., Katholische Kirche und christlicher Staat

in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 2. Aufl., Freiburg i. Br. 1876.
Hinschius Hinschius, System des katholischen Kirchenrechts, 6 Bände,

Berlin 1869 ff.
Hunziker Hunziker J., Augustin Keller, ein Lebensbild. Aarau 1883.
Hussarek Hussarek, M. v., Grundriß des Staatskirchenrechts, 2. Aufl.,

Leipzig 1908.
Isele — Isele E., Die Säkularisation des Bistums Konstanz und die Reorga¬

nisation des Bistums Basel, dargestellt mit besonderer Berücksichtigung»,
der Entstehung und Rechtsnatur des Diözesanfonds, 3. Bd. der
Freiburger Veröffentlichungen aus dem Gebiete von Kirche und Staat,
hrg. von Prof. U. Lampert. Basel und Freiburg 1933.

Keller Arn. — Keller Arnold, Augustin Keller 1805-1883. Ein Lebensbild und
Beitrag zur vaterländischen Geschichte des XIX. Jahrh. Aarau 1922.

Kl Kirchenlexikon, Wetzer und Weite, 2. Aufl. Freiburg i. Br. 1903.
Koeniger — Koeniger A. Katholisches Kirchenrecht. Freiburg i. Br. 1926.
Lampert, Bundesstaatsrecht Lampert U., Das Schweiz. Bundesstaats¬

recht. Zürich 1918.
Lampert, Kirche und Staat Lampert U., Kirche und Staat in der

Schweiz. Darstellung ihrer rechtlichen Verhältnisse, 1. Bd., Basel
und Freiburg 1929.

LTK Lexikon für Theologie und Kirche.
Sägmüller — Sägmüller J. B., Lehrbuch des katholischen Kirchenrechts,

2 Bände, 3. Aufl., Freiburg i. Br. 1914.
Segesser, Kleine Schriften Segesser Ph. A. v., Sammlung kleiner Schriften,

3 Bände, Bern 1877-1879.
Stutz Stutz U., Kirchenrecht in Enzyklopädie der Rechtswissenschaft

von Holzendorff-Kohler. München, Leipzig, Berlin 1914.
Weitere Literatur wird bei den einzelnen Kapiteln angeführt.

Abkürzungen :

Ber. Bericht ; BR Bundesrat ; Bull. Bulletin ; GrR Großer Rat ;

K1R Kleiner Rat ; Komm. Kommission ; KR Kirchenrat ; NR
Nationalrat ; NRK Nationalratskommission ; RR Regierungsrat ;

rr regierungsrätlich ; StR Ständerat ; StRK Ständeratskommission

; KZ — Kirchenzeitung.



— 3

Motto : ¦ Es steht jedem frei, Katholik zu sein oder nicht ; will
er es aber sein, so muß er die Kirche anerkennen, wie
sie objektiv ist, nicht wie sie nach seinen individuellen
Ansichten sein sollte ¦.

Ph. A. von Segesser,
Kleine Schriften, Bd. 3, S. 81.

EINLEITUNG.

Lebensgang und geistige Grundhaltung A. Kellers.

I. Lebensabriß1.

Augustin Keller wurde am 10. November 1805 in Sarmenstorf

am Lindenberg geboren und starb am 8. Januar 1883 2. Dazwischen

liegt ein Leben rastloser Arbeit, heißer Kämpfe, vieler Teilerfolge.
Man wird dieses Kämpferleben verschieden beurteilen, je nachdem

man sich auf den Standpunkt des Nietzschen « Was ist gut Tapfer
sein ist gut » stellt, oder aber die unwandelbaren Maßstäbe der

Wahrheit, von Recht und Unrecht anlegt und sich nicht mit der
Freude an der Forschheit des Kampfes zufrieden gibt, sondern auch
nach Zweck und Ziel dieses Kampfes fragt und nach den Mitteln,
mit denen er geführt wird.

Wie die engere Heimat, war auch die Familie und die Erziehung
A. Kellers eine einfache, streng katholische, von der er später gesteht :

« Ich habe dem praktischen Landleben ebensoviel als dem Studium
der Philosophie zu verdanken »3. Sein glänzendes Gedächtnis, das

ihm ermöglichte, einmal gehörte Predigten « ziemlich vollständig nach-

zupredigen », veranlaßte seinen Großvater4, ihn studieren zu lassen.

Er sollte « eine Stütze der heiligen katholischen Kirche werden »5.

Überhaupt hatte dieser Großvater einen nicht geringen Einfluß auf
die Entwicklung des Knaben. « Der Großvater hatte von seiner Jugend

1 Die biographischen Angaben sind Arn. Kellet entnommen.
2 Vgl. zum folgenden auch Hunziker, M. B., Augustin Keller, in Nr. 5, 6,

7. 1933, des « Aarg. Volksblatt », sowie die Jubiläumsartikel der NZZ Nr. 42, 1933,
und der ¦ Schweizer freien Presse » Nr. 15 gl. Jahres.

3 Arn. Keller, S. 1.
4 Xaver Ruepp, Wilden Mann-Wirt in Sarmenstorf ; vgl. Arn. Kellet,

S. 10, Anm. 2.
5 Keller in seiner Selbstbiographie, Arn. Keller, S. 8.



— 4 -
an alle Jahre eine Wallfahrt nach Einsiedeln gemacht », schreibt Keller
später in seiner Selbstbiographie, « von meinem 12. Jahre an mußte ich
ihn begleiten. Er zeigte mir Morgarten, Schindellegi und Rotenthurm,
die Güter von Muri und Einsiedeln, und wie sie da und dort
dazugekommen. Von ihm habe ich meine ersten Kenntnisse in der
vaterländischen Geschichte und meinen Haß gegen die Klöster empfangen »l.

Aber nicht die Familie war die Grundlage des Mannes geworden,
sondern der Einfluß seiner Lehrer und Erzieher in seiner weiteren

Ausbildung. Sie legten in Keller das geistige Fundament für seine

spätere Tätigkeit und gaben seiner Gedankenwelt die Richtung, der

er mit eiserner Konsequenz treu blieb.
Nachdem Keller von Kaplan Meier in Sarmenstorf in die

Grundelemente der lateinischen Sprache eingeführt worden war, kam er
im Jahre 1821 nach Liebingen im Toggenburg zu Pfarrer Christoforus
Fuchs 2. Das war die erste und desto eindrucksmächtigere Begegnung
mit einem Vertreter der liberalen Geistlichkeit, die später in Kellers
Leben eine so große Rolle spielen sollte ; hier begegnete er auch
erstmals ihrem Meister Wessenberg 3.

Im Herbst 1822 kam Keller in die 2. Klasse der Kantonsschule
in Aarau *. Keller war damit in die entscheidende Periode seines

Lebens getreten. Er fand in Rauchenstein, Folien und Pfeiffer 5 nicht

nur « vortreffliche Lehrer », er fand vor allem im « Lehrverein » 6 und

1 Arn. Kellet, S. 9.
2 Über Ch. Fuchs, s. A. D. B., Bd. VIII, S. 159 ff.
3 Keller hat später in seiner Selbstbiographie diesen Aufenthalt bei

Chr. Fuchs geschildert, Atn. Keller, S. 9 : Bei dem damals jungen, begeisterten,
vortrefflichen Lehrer Chr. Fuchs sah ich auf einer Sommerreise an den Bodensee
in Konstanz den edlen Wessenberg, den Konziliensaal, Hussens Todesstätte
Diese ehrwürdigen Persönlichkeiten und Altertümer, vom begeisterten Worte
des Lehrers begleitet und dem wißbegierigen Knaben gedeutet, machten auf
mich einen nachhaltigeren Eindruck als hundert gute Bücher, die ich seither
gelesen habe ».

4 Arn. Keller, S. 9. Mit seinem Vetter Dr. Ruep war er der erste Freiämter,
der diese Anstalt besuchte.

5 Von ihnen schrieb er später : « Der erste erzog mich antik, der zweite
national, der dritte menschenfreundlich ; Arn. Keller, S 9.

6 Der Lehrverein war ein Glied in der langen Kette der Vereine, die in jener
Zeit zum Zwecke der Verbreitung liberaler Geistesauffassung erstanden sind.
Er wurde gegründet 1S20 und hatte als spezielle Aufgabe, die bunt
zusammengewürfelten Teile des neugebildeten Kantons miteinander im Sinne der Zeit zu
versöhnen. Sein Hauptbegründer Zschokke ging vom Freimaurerorden aus und
hatte bereits 1811 in Aarau die Loge < Zur Brudertreue gegründet. Vgl.
Art. Zschokke, A. D. B., Bd. 45, S. 458.



— 5 -
seinen Begründern Zschokke und besonders Troxler, seinem « achtungsvollsten

Lehrer und Freunde » l, den geistigen Nährboden, auf dem

er später so groß wurde.
« Ich werde nie aufhören », schrieb Keller später, « dem Vaterlande

für dasjenige dankbar zu sein, das es mir für Zeit und Ewigkeit
an seiner obersten Bildungsanstalt gegeben hat. Ich habe hier das

Fundament meines geistigen Lebens gegraben, in welches dann der
damals in Aarau blühende Lehrverein die ersten Grundsteine meines

wissenschaftlichen, bürgerlichen und beruflichen Bewußtseins legte.
Ich hörte nämlich von Ostern 1825 die philosophischen, historischen
und rhetorischen Vorträge an, mit welchen die beiden Dioskuren der
vaterländischen Jugend, Zschokke und Troxler, die freiere Entwicklung

der Nation vorbereiteten. Die Regeneration ergriff im Jahre
1830 alle Kantone, welche Schüler im Lehrverein gehabt hatten » 2.

Vom Herbst 1826 bis 1830 bezieht Keller die Universität Breslau und
betreibt Philosophie, Pädagogik, Geschichte, Philologie, Literatur ;

daneben interessiert ihn auch Kirchenrecht. Unter den Professoren
haben auf ihn bestimmenden Einfluß Passow, Wachler und Steffens 3.

Sie entsprachen seiner Geistesrichtung und bestärkten ihn in den

Anschauungen, wie sie von Troxler und Zschokke zugrunde gelegt
wurden. Auf jene Zeit zurückblickend, gesteht Keller : « Der
unvergeßliche Passow hielt mich für seinen Sohn, Wachler wurde mir ein
zweiter Vater, und Steffens war mein philosophisches Orakel. Passow

hat mich für die Herrlichkeit des klassischen Altertums, Wachler für
die Freiheit und unveräußerlichen Rechte der Völker gegen Pfaffen
und Tyrannen, Steffens für die göttlichen Geheimnisse der Natur
und Religion im Menschen, und eine geheime Verbrüderung mit
herrlichen Freunden für deutsche Ehre, Tugend und Nationalität
begeistert 4. Zu alledem gab mir Wachler noch den Haß gegen den

Jesuitismus in die Seele » 5.

1 Vgl. A. Kellers Brief vom 3. März 1827 aus Breslau, Arn. Keller, S. 37 ff.
2 Arn. Keller, S. 9.
3 Passow Frz., Philologe 1786-1S33. Durch Goethe 1807 als Professor der

griechischen Literatur ans Gymnasium in Weimar berufen. Seit 1815 Professor
der Altertumswissenschaften in Breslau. A. D. B., Bd. 25, S. 210. — Wachler
Ludwig, Literarhistoriker 1767-1838. — Steffens 1773-1845, Philologe und
Naturphilosoph, s. A. D. B., Bd. 35, S. 555 ff.

4 Darunter ist wohl der Freimaurerorden zu verstehen.
5 Arn. Keller, S. 32. Vgl. auch Brief vom 3. März 1827 an seine Braut,

a. a. O S. 44.



— 6 —

Der aufklärerische Zeitgeist hatte auch in Breslau Einzug gehalten.
Treffend charakterisiert ihn Keller1 : « Die hiesigen Philosophen
scheinen immer mehr Theologen oder religiöse Mystiker, die Theologen

aber Philosophen oder profane Zweifler zu werden. Jene sitzen
in nächtlichen Versammlungen und deuten mit selbstgemachten
Ferngläsern unsichtbare Sterne ; diese sitzen am hellen Tage auf ihren
Kathedern und während ihnen die Sonne in die Augen scheint, sagen
sie : Es gibt keine Sonne, Christus ist nicht Gott Viele halten seine

Erscheinung für die eines guten Geistes. Meinetwegen Ich sage :

Quod Deus benevertat »

So fleißig A. Keller auch seinem wissenschaftlichen Berufsstudium
oblag, er behielt doch immer ein offenes Auge für die Vorgänge des

Tages. Scharf verfolgte er die kirchenpolitischen Ereignisse seiner

Umgebung und seiner Heimat. Besonders interessierte er sich für die

Forderungen der liberal freigeistigen Theologen Schlesiens, die er mit
seinen heimatlichen Verhältnissen in Parallele setzt 2. Er fühlt sich

veranlaßt, sich vermehrtem Rechtsstudium, speziell kanonischem
Recht zuzuwenden, um « das Wort des armen Vaterlandes gegen die

Anmaßungen einer übermütigen Pfafferei » führen zu können3. Als
A. Keller Breslau verließ, waren seine kirchenpolitischen Ansichten
in der großen Linie fertig und abgeschlossen ; zu den Hauptfragen
hatte er sich bereits damals in Briefen geäußert. Und diese Ansichten
des 25jährigen blieben sich zeitlebens gleich.

Um die Kunststätten Berlins zu sehen und Schleiermacher und
Hebel zu hören, ging Keller im Sommer 1830 nach Berlin und kehrte
über Wien am 29. Oktober gleichen Jahres in seine Heimat zurück.

Kellers Rückkehr fiel in die entscheidende Periode der aargauischen
Politik, in die Zeit des Umschwungs, wo der gemäßigtere Liberalismus
dem extremen die Führung des Kulturkantons abtreten mußte :

anstelle des Liberalismus trat der Radikalismus 4. Die kommende
kirchenpolitische Einstellung Aargaus hatte bereits in der Bistumsangelegenheit

ein Vorspiel gefunden 5. Mit der Bewegung des Jahres 1830 ver-

1 Brief vom 21. Dez. 1828 an Frau Ruepp, Atn. Keller, S. 92 f.
- Über A. Kellers Ansichten vgl. unten 2.
3 Brief vom 24. August 1827 an Dr. Ruepp, Arn. Keller, S. 50.
4 S. Bluntschli, Geschichte des Schweiz. Bundesrechts, Zürich 1849, Bd. 1,

S. 501 ff.
5 In der Sitzung vom 13. und 14. Februar 1828 verweigerte der GrR

entgegen dem Antrag des RR und der Kom. Mehrheit den Beitritt zum
Konkordat betr. Errichtung des Bistums Basel. Es war die erste Majorisierung des



- 7 —

mochte sich die radikale Richtung vollends durchzusetzenl. Der
Freiämtersturm und die darauf folgende Verfassungsbewegung brachten
Aug. Keller erstmals in praktische Berührung mit der aargauischen
Politik 2

; beide endeten für ihn mit etwelcher Enttäuschung, sodaß

er sich wieder mit dem Gedanken trug, ins Ausland zu gehen.
Im Herbst 1831 beruft ihn die liberale Regierung von Luzern

als Professor ans dortige Gymnasium 3. Sein späterer großer Gegner,
Ph. A. von Segesser, wird hier sein Schüler. 1832 wird er Mitglied
des Schulrates und besichtigt im Auftrage der Regierung die Klosterschulen

des Kantons. Er findet sie unbefriedigend und der Kleine Rat
hob sie auf. Keller war in Luzern auch Mitglied des radikalen « Schutzvereins

»4. Trotzdem war er froh, am 9. Mai 1834 als Aarg. Seminardirektor

wieder in den Aargau zurückkehren zu können5.
Damit beginnt Kellers eigentliche Wirksamkeit. Seit 1834 gibt

es keine Frage der aargauischen oder der schweizerischen Politik,
an der Aargau interessiert war, bei der nicht A. Keller ein gewichtiges
Wort mitzusprechen hatte. Die Kirchenpolitik Aargaus war fast
ausschließlich sein Werk. In rascher Folge durcheilt Keller die Beam-

tungen des Kantons. Am 17. Februar 1835 wird er durch den Großen
Rat selbst kraft seines Selbstergänzungsrechtes Mitglied dieser Behörde 6,

zugleich Mitglied des Kantonsschulrates und der Kantonsschulpflege.

Aarg. Katholizismus durch die prot. Mehrheit. In einem Briefe von Ende
März 28 (Arn. Keller, S. 69) drückte A. Keller seine « Begeisterung und Befriedigung

» aus über diese Haltung der • Patres conscripti ». Ungeachtet der Haltung
Aargaus kam das Bistum zustande, dem sich dann, um aus seiner Isolierung
herauszukommen, am 2. Dez. 1828 auch Aargau anschließen mußte.

1 H. Ammann, Freiämterputsch und Regeneration im Kanton Aargau.
Nach zeitgen. Berichten zusammengestellt. Aarau 1930, bes. S. 42 ff. Vgl. Wiederkehr,

Der Freiämtersturm von 1830, in der Jahresschrift der historischen Gesellschaft

Freiamt, 4. Jahrg. 1930, S. 54. Die Verfassung von 1831 wurde im
Freiamt teils mit recht geringem Mehr und Begeisterung angenommen, teils
verworfen.

2 Keller gibt uns seine Gedanken in mehreren Briefen ; s. Arn. Keller,
S. 138 ff.

3 Es war immer der Wunsch Kellers gewesen, einmal in einer katholischen
Stadt tätig sein zu können. Vgl. unten 2.

4 Arn. Keller, S. 155. Nach § 6 der Statuten hatte jedes Mitglied « der
Sache des Rechts und des Vaterlandes nötigenfalls tätige Unterstützung zu
leisten und zu diesem Zwecke sich mit Waffen und Munition zu versehen, um
auf den Ruf des Vaterlandes zu dessen Hilfe bereit zu sein ».

5 Arn. Keller, S. 157. A. Keller befürchtete zudem einen politischen
Umschwung im Kanton Luzern.

6 Vgl. VerhBl. des GrR 1835, S. 22.



Im November 1837 bis Frühlung 1838 ist er erstmals Mitglied der

Regierung. 1838 wird er Mitglied des katholischen Kirchenrates,
1840 der Verfassungskommission 1. Von 1848 bis 1854 gehört Keller
dem Ständerat, von 1854 bis 1866 dem Nationalrat, von 1867 bis 1881

wiederum dem Ständerat an ; 1857 präsidiert Keller den Nationalrat,
während der Revisionsperiode 1871-72 den Ständerat ; von 1855 bis
1881 ist er Mitglied des eidg. Schulrates. Und doch betrachtete Keller
immer noch die Seminardirektion als seine Hauptaufgabe und
Verpflichtung.

A. Kellers pädagogische Bedeutung und Wirksamkeit ist noch
nie ernsthaft in Zweifel gezogen worden. Das Urteil ist richtig : « Er
ist der erste und zugleich weitaus bedeutendste Seminardirektor

gewesen, den wir im Aargau gehabt haben » 2. Ein Mann, der sein

Erziehungsideal nicht in einer öden Vielwisserei sah, sondern im
Heranbilden von charaktervollen Menschen und das Mittel in einer

gesunden Verbindung von praktischer und geistiger Betätigung
erblickt, der Volkserzieher bilden wollte, die im Volk und mit dem Volke,
aber nicht außer und über dem Volk leben 3. Daß aber eine so durch
und durch politische Natur durch ihre Schultätigkeit herausgerissen
werden könnte aus dem großen Gebäude ihrer liberalistisch
aufklärerischen Weltanschauung, deren Verwirklichung der leidenschaftliche

Kampf ihres ganzen Lebens galt, kann nicht angenommen werden ;

für Keller war die Volksbildung ein unumgängliches Mittel, sein

Gesamtideal zu verwirklichen 4.

Mit seiner Wahl in den Regierungsratä ging Keller 1856 ganz
auf das politische Gebiet über6. Er übernimmt das Erziehungs-
Departement 7 und wird zugleich Präsident des katholischen Kirchen-

1 VerhBl. des GrR 1840, S. 978.
2 M. W'., A. Keller einst und jetzt. Schw. Fr. P. Nr. 50 1933.
3 In der GrR-Sitzung vom 10. Nov. 1842 forderte Keller eine Lehrer-Bildung

in Verbindung mit Armkinder- und Taubstummen-Anstalten, ebenso sei
vermehrter Landwirtschaftsbetrieb notwendig. VerhBl. 1842, S. 497 ff.

4 Vgl. dazu unten 4. A. Keller hat im Aargau die Grundlage gelegt zur
heutigen Zentralisation der Schule.

5 Keller hatte bereits vorher zweimal eine Wahl in die Regierung abgelehnt

; s. Arn. Keller, S. 312.
6 Vgl. z. folg. Arn. Keller, S. 320 ff. Damit war auch die unerträglich

gewordene Situation, die sich aus der Verbindung der Seminardirektion mit einem
so aktiven Politiker, wie Keller es war, ergeben hatte, gelöst.

7 Im Zusammenhang mit dem neuen Schulgesetz mußte Keller 1862 das

Erziehungsdepartement an den staatsmännischeren Welti abtreten.



— 9 —

rates. 1857 wurde Keller erstmals Landammann, ein Amt, das er in
der Folge noch fünf Mal bekleidete.

Zu diesen Regierungsgeschäften besorgte Keller von 1856 bis 1867

die Redaktion des « Schweizer Boten »1, und hatte dadurch eine

unvergleichliche Gelegenheit, seine politischen Pläne auch journalistisch

vorzubereiten. A. Keller nimmt darin besonders Stellung zu
allen kirchenpolitischen Fragen dieser so bewegten Zeit. Gewissenhaft
wird jede liberale Stimme des In- und Auslandes aufgezeichnet, die

für die kirchenpolitische Marschrichtung der aargauischen Regierung
anzuführen ist, ebenso aber auch alles und jedes als Ultramontanismus
und Jesuitismus rücksichtslos und in der A. Keller eigenen Derbheit
bekämpft, was nicht ins System paßte. In seiner journalistischen
Tätigkeit, wie in allen seinen Schriften, zeigt sich Keller als Meister
der politischen Schriftstellerei ; aber immer wieder bricht jene Grobheit

durch, die treffend mit Fuhrmannston charakterisiert wurde und
mit Volksverbundenheit eines Volkserziehers nichts mehr gemein hat 2.

Seine volkstümliche Schreibweise und hinieißende Redneigabe machten
Keller zum vollendeten Volksmann und Parteitribun und waren ein

Hauptgrund seines politischen Erfolges3.
Mit Kellers Eintritt in den Regierungsrat ist eine Intensivierung

des aargauischen Staatskirchentums zu konstatieren 4
; aber auch der

Gegenströmung. In Joh. Nepomuk Schleuniger hatten die Katholiken
des Aargau einen mutigen und geistig überragenden Führer5, der

durch Rede und Schrift 6 die christlich denkende Bevölkerung aus

1 Arn. Keller, S. 333, Anm. 1. « Der Schweizerbote 1, gegr. durch Zschokke,
der auch von 1804 bis 1834 die Redaktion führte, war das publizistische
Hauptorgan der radikalen Partei des Aargau. Unter A. Keller wurde es
Hauptverfechter der Staatskirchentheorien der liberalen Diözesanstände.

2 Ein Meisterwerk volkstümlicher politischer Journalistik sind die « Briefe
des Gätterlimachers über die neue Verfassung », in denen er für Annahme der
Verf. von 1852 wirbt. Stilblüten Kellerschen Schrifttums begegnen wir im Laufe
der weiteren Ausführungen.

3 Hunziker schreibt in seiner Keller-Biographie, S. 36 : « nicht als
organisatorisches Talent war er groß, sondern als Leiter der öffentlichen Meinung ».

4 Es beginnen die Auseinandersetzungen mit dem Bischof betr. Feiertage,
gemischte Ehen, Priestersemtnar u. a.

5 Über Schleuniger Joh. Nep. vgl. Heer, J. N. Schleuniger, der katholische
aargauische Vorkämpfer für Wahrheit, Recht und Freiheit. Denkschrift. Klingnau
1899.

6 1856 hatte Schleuniger die « Botschaft » gegründet, in der er mit scharfer
Feder die Forderungen der kath. Kirche verteidigte. Die « Botschaft » war
damals das konservative Hauptorgan des Kantons.



— IO —

ihrer Passivität zur Abwehr gegen religiöse Bevogtung durch Staatsorgane

aufzurütteln wußte. Die Bewegung erreichte ihren Höhepunkt
als im Jahre 1862 der Große Rat wegen seiner Stellungnahme in der

Judenfrage 1 in einer Volksabstimmung mit großem Mehr abberufen
wurde und der Regierungsrat deshalb auch zurücktrat. Damals ging
es neben der Judenfrage tatsächlich um den Sturz des A. Kellerschen
Staatskirchentums. Wenn die Wahlen vom 12. August 1862 auch
noch eine Mehrheit für die liberale Partei brachten, so hatte sie doch
mit einem wüsten Kampfgeschrei gegen Jesuitismus und Ultramontanismus

— worunter überhaupt jeder konsequente Katholizismus
verstanden wurde — erkämpft werden müssen 2. Mit knappem Mehr
wurde A. Keller auch wieder in den Regierungsrat gewählt, mußte
aber die Erziehungsdirektion an Welti abtreten3. Das Kellersche
Staatskirchentum aber blühte weiter.

Wollen wir A. Kellers Wirksamkeit in kirchenpolitischer
Hinsicht um Jahreszahlen gruppieren, so erkennen wir eine erste Periode,
die mit dem sog. Sonderbundskrieg und der Bundesverfassung von
1848 abschließt : In diese Zeit fällt A. Kellers Kampf gegen Klöster
und Jesuiten, dem ein Versuch zur Knechtung der katholischen
Geistlichkeit als Beamte des Staates vorausgeht. Die folgende Periode
dient dem innern Ausbau des staatskirchenrechtlichen Systems. Mit
Kellers Eintritt in die Regierung beginnt die Auseinandersetzung mit
dem Bistum, die in einen offenen Krieg gegen Rom und die Kirche
übergeht anläßlich der Promulgation des Syllabus (1864) und des

vatikanischen Konzils 1869-70. In der Bundesverfassungsrevision von
1871-72 soll das kantonale Staatskirchentum auf eidgenössischen

1 Die Judenfrage drehte sich um die Organisation der israelitischen
Gemeinden. Vgl. Komm.-Ber. des GrR, abg. im « Schw. Boten» 1862, Nr. 118 und
119. Sie erweiterte sich später überhaupt zur Frage der politischen, wirtschaftlichen,

religiösen Gleichstellung mit den christlichen Staatsbürgern ;

Judenemanzipation hieß das Ganze ; s. Arn. Keller, S. 352 ff. ; Ernst Haller, Die rechtliche

Stellung der Juden im Kanton Aargau. Aarau 1900.
2 Vgl. dazu die Auslassungen A. Kellers im « Schweizer Boten » 1862,

Nr. 122 f., 188, 202, wo überhaupt alle Mitglieder des Piusvereins « Pius-Jesuiten »

genannt werden. In Nr. 191 gl. Jahres schreibt Keller eine Wahlbetrachtung
mit dem Motto : « Nacht muß es sein, wo Aargaus Sterne strahlen - und
konstatiert, daß der Gegensatz im Aargau nur « zwischen jesuitischer Intrigue und
echt Schweiz. Freisinnigkeit » bestehe.

3 Keller macht nur 80 Stimmen, während alle seine älteren Regierungs-
Kollegen über 120 auf sich vereinigten. Zur Erinnerung und als Dank für Kellers
Eintreten für die Juden wurde die 1909 in Zürich gegründete israelitische Loge
« Augustin Keller-Loge » genannt ; s. Am. Keller, Anm. S. 364.



— II —

Boden übertragen werden, und in der Bundesverfassung von 1874

wird ein Kampfmittel geschmiedet, mit welchem man anstelle der

römischen Kirche eine schweizerische Nationalkirche setzen will.
A. Keller hatte das Mißlingen seines Lebenswerkes noch erlebt ;

diesen Zusammenbruch selbst noch erkennen und sehen zu müssen,

hatte ihm das Schicksal erspart. Hunziker1 hatte den Erzieherberuf
Kellers sein « positives », seinen kirchenpolitischen Kampf sein « negatives

» Lebenselement genannt. Das Negative überragte das Positive
dermaßen, daß auch das Endergebnis dieses Lebens ein negatives ist.

2. A. Keilers Stellung zum Katholizismus.

Wir haben bereits darauf hingewiesen, daß A. Keller als

Kirchenpolitiker mit dem Abschluß der Universitätsstudien fertig war. Dies

gilt in besonderem Maße auch von seinem Verhältnis zur Religion
und zum Katholizismus. Seine Briefe aus der Universitätszeit sind

uns dafür ein sprechender Beweis 2.

In all diesen Briefen und Äußerungen macht er bereits — und
das tat er auch später immer — eine scharfe Trennung zwischen

Religion und Kirche, wobei er schon als Student durchwegs die
Hierarchie und besonders Rom ablehnt. Herder findet, er sei « der
öffentlichste Katholik, den es je gegeben, d. h. kein Päpstler, sondern ein

wahrhaft christlicher Katholik, ein katholischer Mensch »3. Veranlaßt

durch seine aufklärerisch liberale Umgebung und beeinflußt von
ihr, geht er mit kritischem Sinne an alle Institutionen der Kirche
heran, und berichtet seine Erfahrungen in einer Ausführlichkeit, die

nicht nur für sein Interesse, sondern auch für sein Einverständnis

spricht. Anschließend an einen « Zölibatsspektakel » auf der Universität

Freiburg berichtet er in seinem Brief vom 27. September 1828 4,

daß Professor Joh. Ant. Theiner, « der freisinnigste unserer hiesigen
katholischen Theologen, ein Jünger des sei. Dereser »5, an einem Werk

1 Hunziker, S. 36.
2 Die Briefe sind auszugsweise abgedruckt in Arn. Keller, S. 33 ff. Unsere

Zitate werden diesem Buche entnommen. Sie wurden auch 1905 als Feuilleton
im « Bund » veröffentlicht, anläßlich der ioosten Geburtstagsfeier.

3 Brief vom 17. März 1828 an seine Braut, Arn. Keller, S. 68.
4 Arn. Keller, S. 85 f. Auf Abschaffung des Zölibats arbeitete bes. Wessenberg

hin.
5 Dereser Ant. 1757-1827, liberaler Theologe, Prof. der Theologie, Regens

am Priesterseminar in Luzern 1811-1814, 1815-1827 in Breslau ; s. LTK, Bd. III,
Sp. 217 f.



— 12 —

arbeite, « das die Geschichte des Zölibats von seiner Entstehung bis
auf diesen Tag enthalten soll ». Keller kommt zum vielsagenden
Schluß : « Nicht als ob ich eine calvinische oder zwinglische oder
lutherische Reformation wünsche : Christus war so wenig Calvinist,
Zwinglianer oder Lutheraner als römischer Katholik. Er war Christus,
und wir wollen Christen sein und keine Kirchler, wie wir sie in allen
Konfessionen finden. Die katholische Kirche ist unfrei, weil sie eine
römische ist. Ihre Freiheit kann nur durch Aufhebung des Papsttums
und die Einführung der Versammlung der Bischöfe (Concilia) erreicht
werden » '.

Es sind das bereits genau die Ideen, die Keller später in die Tat
umzusetzen suchte. Er leugnete weder die Religion noch die Kirche
als Tatsache, wohl aber glaubte er, der Kirchenbegriff, besonders im
Hinblick auf die Spitze, sei reformbedürftig 2.

Über die Umtriebe der liberalen Geistlichkeit Schlesiens wird
Keller durch die Professoren Wachler und Passow auf dem laufenden

gehalten. Selbst die Idee einer Nationulkirche, die im späteren Wirken
Kellers eine so bedeutende Rolle spielt, stammt bereits aus dieser

Lebensperiode. In seinem Märzbrief 1830 3 an Frau Dr. Ruepp erzählt
er von einer merkwürdigen Schrift, die er von Professor Wachler
erhalten habe : « Umlaufsschreiben des Fürstbischofs von Breslau an
seine Diözese mit Bemerkungen ». Als Verfasser wird Prof. Theiner
vermutet. Er schreibt : « Sein Ton hat sehr viel Ähnlichkeit mit dem
eines Luther, wenn er auf dem Wittenberger Katheder den Mißbrauch
des Ablasses und des Ritus züchtigte ». Nach einigen Bemerkungen
über das Zölibat und die Notwendigkeit seiner Abschaffung fährt
er fort : « Es scheint mir aber doch die ganze Sache noch einen weit
tieferen Grund zu haben. Wenn ich recht sehe, so arbeiten die
freisinnigen Geistlichen Schlesiens auf die Begründung einer deutschen
Kirche hin, die da unabhängig vom dreifach gekrönten Fürsten an
der Tiber nicht mehr ein disharmonischer Teil einer Universalkirche,
sondern eine vereinte eigene Nationalkirche sein sollte ». Hierauf deutet

1 Hunziker. S. i, fährt hier mit dem Zitat fort ¦ < Statt des Papstes werden
von den Bischöfen Kardinäle zu einem Collegium apostolicum oberster Instanz
gewählt. Die Bischöfe sollen nur von dem Klerus als den unmittelbaren
Seelsorgern und Volkshirten ernannt werden, dabei aber in Charakter und Wandel
würdig, auf daß sie durch das neue Amt in der Tat hochwürdig werden ».

2 Es ist die typische Mentalität des Febronianismus, dessen Ideen damals
hoch im Kurs standen.

3 Arn. KeUer, S. 114 f.



— 13 —

der Verfasser, nachdem er gezeigt, wie sehr die Päpste heutzutage
die allgemeinen Synoden scheuen, hin, indem er sagt : « Sie fürchten
für die Bollwerke ihrer Anmaßung, für das Zölibat und den
lateinischen Kultus und besorgen (nicht mit Unrecht), daß bei dem
Erwachen eines regeren Lebens in den Nationalkirchen ihre geisttötende
Universalherrschaft gefährdet werden dürfte ». « Diese Idee, eine

deutsche Kirche zu gründen, dürfte wohl viele Schwierigkeiten finden,
besonders wenn es der römische Hof gewahr werden sollte und die
weltlichen Fürsten, wie natürlich, dagegen in Anspruch nähme, ehe

der Plan zur Reife gediehen wäre. Wenn aber der Nachfolger Christi
diesmal die Sagacité seiner Vorfahren nicht haben sollte, so wäre man
zur Hoffnung berechtigt, wichtige Neuigkeiten in dieser Hinsicht noch
erleben zu können, denn das Volk, scheint mir, wäre so ziemlich
bearbeitet. Sollte aber ein zweiter dreißigjähriger Krieg auf Kosten
der Religion, der Liebe und der deutschen Menschheit dadurch
entstehen, so möchten wohl unsere liberalen Geistlichen ihr Projekt lieber
noch ein Weilchen in Petto behalten ».

Welch gewaltigen Einfluß auf Kellers späteres Wirken seine Breslauer

Zeit und seine damalige Umgebung hatten, ist aus den zitierten
Briefstellen zur Genüge bewiesen. Aber auch die Zustände waren
nur ein kleiner Ausschnitt aus der geistigen Situation der ersten
Jahrzehnte des XIX. Jahrhunderts, deren geistiges Kind A. Keller im
vollsten Sinne des Wortes war.

Die französische Revolution brachte die Verwirklichung der Ideen
der Aufklärung 1, jener Geisteshaltung, « die sich in der zweiten Hälfte
des XVIII. Jahrhunderts in allen Ländern des Kontinents breit
machte, die Vernunft und ihre Autonomie für Grundlage jedwelcher
Erkenntnis nahm und die gesamte Wirklichkeit nur unter dem

Gesichtspunkte der Vernünftigkeit und Nützlichkeit betrachtete ».

« Alles dem rein Natürlichen und Vernunftmäßigen unterzuordnen » 2,

war ihr einseitiges Bestreben. Wo diese rein rationelle Weltbetrach-

1 Vgl. zum Folgenden : Hoffmann, Art. Aufklärung in ¦ Die Religion in
Geschichte und Gegenwart >, Bd. i 2, Sp. 634-648, LTK I, Sp. 794-797 ; Brück,
KL, Bd. 1, Sp. 1605-1616, und Funk, Von der Aufklärung zur Romantik, München
1925 ; Steffes, Die Staatsauffassung der Moderne, Freiburg i. Br. 1925, S. 28 ff. ;

Koeniger, S. 72 ff. ; Dommann, Geistige Vorbedingungen und Wegbereiter der
Schweizerischen Kirchenzeitung, in KZ 1932, Nr. 52 : Veit, Die Kirche im Zeitalter

des Individualismus: Kirsch, Kirchengeschichte, Bd. 4, Freiburg i. Br. 1931,
S. 244 ff.

2 Koeniger, S. 72.



— 14 -
tung auf die Offenbarung stieß, mußte es zur Auseinandersetzung
kommen \ dies umso mehr, als die Träger der Aufklärung in
überspitzter Kritik den Glauben an alles Althergebrachte, an Traditionen
und Autoritäten zerstörten, mit dem Bestreben « an die Stelle der
kirchlich geleiteten eine freie Weltkultur zu setzen »2.

Diese geistige Grundhaltung, die im staatlichen Bereich den
politischen Liberalismus begründete, war auch auf das kirchliche Leben
und speziell auf das kirchlich-staatliche Verhältnis nicht ohne Einfluß.
Wenn man der damaligen kritischen Geisteshaltung auch nicht jeden
wohltuenden Einfluß auf das religiös-kirchliche Leben jener Zeit
absprechen kann, und wohl zu unterscheiden ist zwischen eigentlichen
Aufklärern und kirchlichen Reformern s, so waren Auseinandersetzungen
unumgänglich, wo sich die Kritik nicht an zeitliche Auswüchse des

kirchlichen Lebens, sondern an Wesensfragen der Kirche selbst
heranwagte.

Diese Bestrebungen fanden ihren klassischen Ausdruck im
bekannten Werk des Febronius 4 « Über den Zustand der Kirche und
über die päpstliche Gewalt » (1763). Anknüpfend an die gallikanischen
Lieblingsideen seiner Studienzeit und die Bestrebungen des deutschen

Episkopalismus, wollte er eine Kompetenzerweiterung des Episkopates
auf Kosten des Primates und glaubte durch Nationalisierung der
Kirche die Glaubenseinheit Deutschlands wieder herstellen zu können.

Indem er der weltlichen Gewalt in dieser « Rückbildung » der Kirche
eine Hauptaufgabe zuwies, legte er die Theorie zu einem
Staatskirchentum, das im Josephinismus seinen sprechendsten Ausdruck
fand und allen nachfolgenden Staatskirchenrechtlern — auch den

schweizerischen — zum Vorbild wurde5.
Die Theorie wurde zur Tat unter der Hand Josephs IL, der von

der Staatsallmacht ebensosehr überzeugt war als von der Güte seiner

Maßnahmen 6. In 6206 Verordnungen wurde jenes System Wirklichkeit,

das unter dem Namen Josephinismus 7 in die Geschichte einging

1 Veit, 1. c. S. 244 f.
2 Hoffmann, Religion in Geschichte und Gegenwart, 1. Aufl. I, Sp. 766.
3 Vgl. dazu besonders Veit, 1. c. S. 286 ff. und S. 290 ff.
4 Johannes Nikolaus von Hontheim (1701-1790), Weih bischof von Trier,

Schüler des Gallikaners van Espen in Löwen. LTK III, 974-76, auch V, 141 f.
Vgl. dazu noch L. Just, Quellen und Forschungen aus ital. Archiven, Bd. XXI
(1929-30), p. 256 ff.

5 Über Febronius und seine Ideen s. Veit, 1. c. S. 294 ff.
6 Veit, 1. c. S. 263.
' Vgl. auch LTK V, 572-74. Veit, S. 250 ff. ; Hussarek, S. 24 f.



— 15 -
und die Kirche zur « Polizeianstalt » machte, « die den staatlichen
Zwecken solange dienstbar zu sein hat, bis die Aufklärung des Volkes

ihre Ablösung durch die weltliche Polizei gestattet » 1.

Auf die Febronianische Theorie und die Josephinische Praxis
baute zu Beginn des XIX. Jahrhunderts Wessenberg 2 seine

kirchenpolitischen Vorschläge, die er mit der Errichtung einer « deutschen

Kirche » mit einem Primas an der Spitze krönen wollte.
Doch so sehr die Pläne des Febronius und die Praxis des

josephinischen Staatskirchentums dem Geiste der Aufklärung
entspringen, so unverfälscht aus den Wessenbergschen Reformen der
rationalistische Zeitgeist spricht, so warnt doch Veit3 mit Recht,
diese Strömungen mit der eigentlichen Aufklärung gleichzusetzen.
Bei der Aufklärung stand der Gottesbegriff selbst zur Diskussion ;

hier stritt man sich um den Kirchenbegriff, und selbst dieses nur in

eingeschränktem Maße, insofern es sich um die Spitze der Kirche
handelte. Die Kirche als göttliche Institution mit dem Beruf, « die

Heilsgüter Christi der Menschheit zuzuwenden », wurde anerkannt.
Selbst das Papsttum, die Spitze der Kirche, bestritt man nicht
prinzipiell ; nur seinen Glanz und Umfang wollte man zu Gunsten des

nationalen Episkopates einengen. Gerade darin liegt aber auch die

ganze Gefahr dieser Bestrebungen : nicht Lostrennung von Rom war
der Ruf, sondern Umbildung der Kirche von innen heraus. Der Feind
blieb in der Kirche selbst, er wollte darin bleiben, Sich aber ihren

Einrichtungen nicht unterwerfen. Dabei kommt es gar nicht so sehr

darauf an, ob der Kirche aus dem Geist des absoluten Staates heraus

jede Jurisdiktion abgesprochen wurde ; wenn es auch die Theorie
nicht tat, so tat es doch die Praxis.

Finden wir in Kellers kirchenpolitischen Anschauungen nichts,
was nicht irgendwie in der Geistesrichtung Aufklärung — Febronia-
nismus — Josephinismus — Wessenbergianismus — vorgezeichnet ist,

1 Friedberg, S. 60.
2 Wessenberg Ignaz Heinrich (1774-1860) war seit 1800 Generalvikar des

Fürstbischofs Dalberg und nach seinem Tode (1817) Bistumsverweser bis zur
tatsächlichen Auflösung des Bistums Konstanz (1827), Hauptträger der
antikirchlichen Reformbestrebungen in der ersten Hälfte des XIX. Jahrh., wodurch
er eine Angleichung an den Protestantismus anstrebte. Seine Hauptforderungen
waren liturg. Reformen, Abschaffung des Zölibats und Einführung von Synoden.
Diese Bestrebungen führten zur Loslösung der Schweiz von Konstanz (1814) ;

s. Nörber, Art. Wessenberg, KL, Bd. 12, Sp. 1433-1381 ; Funk, 1. c. S. 68 f. ;

besonders aber Isele.
3 A. a. O. S. 285 f.



— i6 -
so deckt sich seine prinzipielle Einstellung zum Katholizismus und
Kirche erst recht mit der vorgezeichneten. Er hält viel darauf,
Katholik zu sein, und wo immer er in einer kirchenpolitischen
Angelegenheit das Wort ergreift, betont er seine Zugehörigkeit zur
katholischen Religion. Es ist sein Jugendwunsch, einmal in einer
katholischen Stadt als Erzieher wirken zu können — mit folgender
Begründung seiner Braut gegenüber : « Du weißt, ich bin weder
engherzig noch pedantisch, aber doch ein Katholik. Die Konfession
aber bedingt das Lehramt und Familienleben in gar vielen zarten
Punkten » \ Und in seinem Brief vom Juni 1828 schreibt er : « Ohne
mich eigentlich bis dahin mit Brotplänen und Hungerleiderei beklagt
zu haben, so bin ich jetzt doch fest entschlossen, vorzüglich dahin
zu arbeiten, einst an einem unserer katholischen (si Deo placet
Gymnasien oder Lyzeen den höheren Sprachunterricht namentlich
für angehende Theologen, Deutsch, Griechisch und Hebräisch, dann
Geschichte und im Notfall auch Philosophie, lehren zu können. Ich
hoffe, es gelinge, daß unsere Anstalten und die Jesuiten in gehöriger
Distanz von einander entfernt bleiben, denn nicht mit, nur gegen
Jesuiten werde ich arbeiten können » 2.

Zeitlebens ist Keller auch an seinem « Katholizismus » gehangen,
und als schließlich durch die Entscheidung des Vaticanums eine klare
Scheidung gegeben wurde, ist er selbst nicht davon zurückgeschreckt,
der Kirche Wandelbarkeit vorzuwerfen, was er durch seine Gründung
des Alt-Katholizismus unterstrich. Ein Schüler A. Kellers 3 hat diesen
Kellerschen Katholizismus umschrieben mit den Worten : « Er (Keller)
hat die Religion nicht zuschanden gemacht. Er rüttelte nicht, wie
ein Strauß und andere, an den Fundamentalsätzen der christlichen
Lehre. Er war und blieb Katholik, der sich nur gegen die Hierarchie
und ihre Instrumente wandte ». Wir brauchen nur anzufügen, daß
eben eine katholische Kirche ohne Hierarchie nicht existiert, und
daß gerade diese hierarchische Verfassung einen jener « Fundamentalsätze

der christlichen Lehre » darstellt. A. Keller bekennt sich zu einer

Religion, die nur die eigene subjektive Meinung als Richtschnur des

1 Brief vom 2. Januar 1828, Arn. Keller, S.63 ; desgl. in Briefen vom 21. und
24. Dez. 1828. Er denkt dabei spez. an Solothurn oder Luzern und hofft mit
Legenden von Nikiaus von der Flüe i in Luzern gut Wetter > machen zu können.
Arn. Keller, S. 58.

2 Arn. Keller, S. 75.
3 Spühler in seiner Keller Broschüre, Am. Keller, S. 276.



— 17 —

Handelns anerkennt und jede Vorschrift einer kirchlichen Autorität
ablehnt1. A. Keller hat diese seine religiöse Anschauung selbst am
klarsten ausgedrückt in jenem Brief an seine Braut, der bezeichnenderweise

mit der Antwort Mephistos an Gretchen verglichen wurde2 :

« Der Boden, auf den meine Religion gepflanzt ist und lebt, ist die

göttliche Vernunft, und der Himmel, der sie betaut, mein Gemüt.

Der Sämann meiner Religion, ihr Pfleger und Wärter, ist Christus

in seinem hl. Evangelium, aber auch er, der hochheilige, der Gottessohn,
allein und sonst keiner. Keiner weder in Rom noch in Konstantinopel.
— Wo was immer für Menschen, stets sündig und fehlerhaft, die

hl. Wahrheiten des Christentums entstellen, falsch deuten und statt
ihrer Vernunft die selbstgeschaffenen Götzen ihres Gehirns oder
Gefühls hinstellen wollen, da fordert mich mein Eid, den ich als Magister
der Philosophie auf der Hochschule öffentlich und feierlich geschworen,
auf, dem Unfug zu steuern und die Betrüger, nach dem Vorbilde
Christus, mit der Geißel von heiliger Stätte zu jagen. — Was Menschenhände

und Menschensinn mit dem zerstörten pomphaften Heidentum
Asiens, Ägyptens und Afrikas mit sich in das Christentum

hinübergenommen und der schaulustigen Menge in rohen Zeiten vorgeführt
haben, um ihre Gefühle für höhere Einflüsse zu wecken, ficht mich
nicht an ; wer dieser Mittel zur andächtigen Stimmung bedarf, dem

gönne ich sie. — Tun, was Christus lehrt, Gott lieben, wie er uns

geliebt und niemand fürchten, wie er es getan, im Geiste nur und in
Wahrheit beten, das ist meine Religion, und zwar so tief mir ins Herz

gegraben, daß sie kein Sturm des Schicksals und des Lebens je nur
verrücken wird ».

Diese religiöse Grundhaltung der Aufklärung und der beginnenden
Neuzeit hat Jakob Burckhardt3 treffend charakterisiert mit den

Worten : « Die Kirche aber erscheint nur noch als irrationales Element :

Man will die Religion, aber ohne sie »4.

1 So weigert sich Keller vor seiner Vermählung die Kommunion zu
empfangen, weil k ihm eigentlich nur die österliche, die ursprüngliche schöne Bedeutung,

als das große Gedächtnismal» habe. Am. Keller, S. 152.
2 Arn. Keller, S. 145. Daselbst wird der Brief, der aus dem Jahre 1831

stammen muß, abgedruckt.
3 Weltgeschichtliche Betrachtungen, Kröners Taschenausgabe, Bd. 55, S. 133.
4 Keller selbst hat das in die Worte gefaßt : « Antipäpstlich und doch christlich

» ; so der Titel eines Feuilletons in Nr. 9 des « Schweizer Boten » vom
11. Januar 1865.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 2



I. KAPITEL.

Die « Gleichschaltung » vor hundert Jahren l.

1. Die politischen Grundlagen.

Mit der Bewegung von 1830 und der Verfassung vom io. Mai 1831
beginnt eine Neuorientierung des politischen Kurses des Kantons
Aargau. Die Staatsmänner der Mediationszeit waren weise genug,
auf die heterogenen Elemente des Kantons gebührende Rücksicht zu
nehmen, oder doch zum mindesten keine unnötigen Schwierigkeiten
zu provozieren. Wo sich damals Auswüchse des Staatskirchentums
zeigten, « waren sie weniger den Staatsmännern als den damaligen
Zeitverhältnissen zur Last zu legen » 2. 1830 ändert sich die Situation
vollständig. Die Änderung lag in einem Personenwechsel. Es waren
Leute an die Leitung des Kantons gelangt, die nicht mehr die Bedürfnisse

des jungen Kantons zur Richtschnur ihres Handelns nahmen,
sondern nur mehr der Verwirklichung ihrer abstrakten Theorie lebten.
Die rechtlich-politischen Voraussetzungen hatten sich wenig geändert,
sodaß Schleuniger im Großen Rat vom 6. Mai 1845 sagen konnte :

« Nicht aus unseren Rechtszuständen, sondern aus den Personen kommt
uns alles Übel » 3.

1 Die folgenden Ausführungen stützen sich besonders auf : Baumgartner
Baumgartner J., Die Schweiz in ihren Kämpfen und Umgestaltungen von 1830
bis 1850, 4 Bde., Zürich 1853-1866 : Bluntschli Bluntschli J. C, Der Sieg des
Radikalismus über die katholische Schweiz und die Kirche im allgemeinen. Vom
Standpunkt des Rechts und der Politik, Schaffhausen 1850 ; Bucher Bucher Th.,
Die Klösteraufhebung im Aargau ; s. A. aus den « Monat-Rosen », Luzern 1912 ;

Dierauer Dierauer J., Geschichte der schweizerischen Eidgenossenschaft,
5. Bd., Gotha 1917 ; Dommann, Kirchenpolitik Dommann H., Die Kirchenpolitik

im 1. Jahrzehnt des neuen Bistums Basel (1828-1838), Luzern 1929;
Feddersen Feddersen, Geschichte der schweizerischen Regeneration von 1830-
1848, Zürich 1867 ; His His E., Geschichte des neuern schweizerischen Staatsrechts,

2 Bde., Basel 1920-1929 ; Kiem Kiem, Geschichte der Benediktinerabtei

Muri-Gries, 2 Bde., Stans 1891 ; Müller Müller J., Der Aargau. Seine

politische Rechts-, Kultur- und Sittengeschichte, 2 Bde., 1870-71 ; Siegwart-
Müller Siegwart-Müller, Der Kampf zwischen Recht und Gewalt in der
schweizerischen Eidgenossenschaft, 3 Bde., Zürich 1868 ; Zschokke Zschokke E.,
Die Geschichte des Aargaus, Historische Festschrift, Aarau ig°3

2 Heer, S. 7, Die Katholiken des Aargaus und der Radikalismus,
Schaffhausen 1843, S. 15 ff.

3 VerhBl. 1845, S. 158.



— ig -
Was die folgenden Jahre dem aargauischen und auch dem schweizerischen

Katholizismus zufügten, wäre kaum möglich gewesen, hätten
die Vertreter der liberalen Staatsidee mit ihrem absolutistischen
Einschlag nicht in den Reihen des Klerus einen starken Rückhalt gefunden.
Der Klerus der dreißiger Jahre war gespalten in eine kirchentreue
und eine liberale Richtung, die sich zu den Gedankengängen Wessenbergs

bekannte \ Es hat auch nie an Männern gefehlt, die diese

freiere Richtung zum Vorwand nahmen, um umso ungestörter
und erfolgreicher ihren Kampf gegen alles Katholische führen zu

können 2.

Da diese innerkirchliche Reformbewegung zur Gleichschaltung
der katholischen Kirche mit dem liberalen Zeitgeist im Sande verlief,
und das katholisch-kirchliche Leben in der Schweiz durch die segensreiche

Wirksamkeit der Sailer-Schüler einen neuen Aufschwung nahm 3,

entschlossen sich die liberalen Staatsmänner zu eigenem Handeln,

um das von außen zu erreichen, was von innen heraus sich als unmöglich

erwiesen hatte.
Am 20. Januar 1834 traten in Baden die liberalen Vertreter der

Regierungen von Bern, Luzern, Solothurn, Baselland, Aargau \ Thurgau
und St. Gallen zu einer Konferenz zusammen, deren Ergebnis — die
Badener Artikel — nichts anderes darstellen als ein Offensivbündnis,

um die radikalen Staatsideen auch in den kirchlichen Bereich
hineinzutragen. Das Ergebnis dieser Konferenz entsprach dem Entwürfe
von Christoph Fuchs5. Neben der Forderung der Errichtung eines

Metropolitanverbandes der Schweiz. Bistümer 6 wurden die « Verhältnisse

und Rechte des Staates in Kirchensachen » in 14 Artikeln
festgelegt, wobei sich die Kantone verpflichteten zu « gegenseitiger Hand-

bietung und vereintem Wirken, wenn die vorerwähnten oder andere

1 Über die Lage der dreißiger Jahre s. Dommann, Kirchenpolitik, S. 2 ff.
betr. geplante Kirchenreform « Die Grundsätze der beabsichtigten Kirchenreform
im XIX. Jahrhundert » ; s. A. der KZ 1833.

2 Baumgartner, Bd. 2, S. 28.
3 1832 entstand in Luzern die Schw. KZ. Sie bildete den Sammelpunkt

der Aktivität. — Als aargauischer Förderer und Mitarbeiter ist Dekan Groth in
Merenschwand zu nennen.

4 Aargau war vertreten durch Regierungsrat Lützelschwab und Großrat
Dorer ; Zschokke, S. 250.

s s. Dommann, Kirchenpolitik, S. 61 ff.
6 s. Lauter, Die Idee eines Schweiz. Erzbistums nach der Bad. Konf. in :

«Katholische Schweizer Blätter», NF, Jahrg. 12, 1896, Heft 4, S. 361 ff.



— 20 —

hier nicht angeführten Rechte des Staates in Kirchensachen nicht
anerkannt oder gefährdet würden »x.

Die Badener Artikel, von Papst Gregor XVI. am 17. Mai 1835
verworfen, stellten das allgemeine Programm dar, nach dem der
Liberalismus seinen Vormarsch in kirchliches Eigengebiet antreten
wollte. Sie bildeten auch das Aktionsprogramm A. Kellers und gaben
ihm die erste Gelegenheit, in die kirchenpolitischen Verhältnisse seines

Kantons einzugreifen.

2. Das Schulgesetz vom 8. April 1835 und seine Folgen.

Trotz Mißbilligung der Badener Artikel und Verwahrung der
bischöflichen Rechte durch den Bischof von Basel, trotz der Bewegung,
die im Volke immer mehr um sich griff, stimmte der aargauische
Große Rat am 6. Januar 1834 den Badener Beschlüssen zu 2 und erließ
bereits am folgenden Tag ein Placet-Gesetz3.

Das Schulgesetz, das im Jahre 1835 4 im Großen Rat beraten
wurde, stützte sich auf die Verfassungsbestimmung, wonach der Staat
für die Jugendbildung sorgt 5, und war insofern der erste Schritt auf
der verfassungsmäßig festgelegten Marschroute zur Emanzipation der
Schule6. Es war aber auch eine analoge Anwendung der auf der
Badener Konferenz aufgestellten Bestimmung über das staatliche
Wahlrecht für alle Lehrstellen 7 und die Lehrmittel, und als solches

ein bewußt gewollter Eingriff in die Kompetenz der kirchlichen
Lehrautorität.

§ 6 des Schulgesetzes bestimmte : « Schulbücher und Lehrmittel
werden vom Kleinen Rat auf Gutachten des Kantonsschulrates
bestimmt. Der Staat sorgt dafür, daß sie zu billigen Preisen angekauft
werden können. Für die Religionsbücher wird der Vorschlag vom
Kantonsschulrate, im Einverständnis mit dem Kirchenrate der betr.

1 s. spez. Geiger, Bemerkungen über die Konferenz in Baden ; s. A. der
KZ 1834, sowie öffentliche Zuschrift an die Regierung von Luzern betr. ihrer
Bekanntmachung und Beleuchtung der Bad. Konferenzartikel. Schwyz 1835.

2 Zschokke, S. 250 f. ; Heer, S. 42 f.
3 s. unten 3.
4 GS 1831, II, 7 ff-
5 § 11 der Staatsverf. von 1831, GS 1831, I, 3 ff.
6 Über Entwicklung der Schulverhältnisse s. Heer, S. 183 ff.
7 Art. 12 der Badener Konferenz bestimmte : « Sollte von Seite kirchlicher

Obern gegen die von der Staatsbehörde vermöge ihr zustehenden Wahlrechts
vorgenommene Besetzung einer Lehrstelle irgend einer Art eine Einsprache
erfolgen, so ist dieselbe als unstatthaft von dem betr. Kanton zurückzuweisen ».



— 21 —

Konfession gemacht ». Da der katholische Kirchenrat aber nicht eine

kirchliche, sondern eine rein staatliche Behörde von nicht absoluter

Zuverlässigkeit ist, so wurde durch diese Bestimmung die Bezeichnung
der Religionslehrbücher dem Staat überantwortet und der Kirche
ausdrücklich jeder Einfluß genommen 1. Dr. Baur 2 lehnte im Namen
der Katholiken im Großen Rat vom 17. Februar 1835 diesen

Paragraphen ab, da, wenn der Staat die Religionsbücher bestimmen könne,

er ja auch bestimme, « was der Jugend als religiöse Wahrheit gelehrt
werden soll und was nicht »3, und gab mit einer Zahl Mitunterzeichner

am 7. April eine Verwahrung zu Protokoll, weil diese Bestimmung
« eines der wesentlichsten und unveräußerlichsten Rechte der Kirche
verletze und so die Ausführung derselben die katholische Kirche aufs

höchste gefährde, untergrabe und mit derselben durchaus
unverträglich sei » 4.

In der Tat schließen diese Gesetzesbestimmungen einen Angriff
auf das Wesen der Kirche in sich, indem sie die von Christus der

Kirche übertragene Lehrgewalt dem Staate zulegen. Kraft der
Vollmacht, alle Menschen zu lehren, hat die Kirche das Recht und die
Pflicht erhalten « allein die Menschheit durch Lehre dem ewigen Heile

entgegenzuführen, und niemand kann Religion lehren, dem nicht die
Kirche die Befugnis dazu übertragen hat »6. Diese Lehrgewalt der
Kirche umschließt nicht nur die Feststellung der Glaubenslehre, die

Entscheidung von Lehrstreitigkeiten, die Verwerfung irriger Ansichten,
die Festsetzung der als kanonisch geltenden Schriften, auch die «

Anordnungen über die Erteilung des kirchlichen Religionsunterrichtes
und die bei demselben zu benutzenden Religionsbücher sind
Angelegenheiten, welche dem innersten Gebiete der Kirche angehören und

1 Der Bericht des K1R hatte noch präzisiert, daß < erstens die neuen
Lehrbücher für den Religionsunterricht von genannten weltlichen Staatsbehörden
ohne Zustimmung des kirchl. Ordinariats eingeführt werden, daß zweitens die
Einholung der bischön. Zustimmung dafür die Rechte des Staates beeinträchtigen
und von bedenklichen Folgen sei, und daß drittens auch so das kathol. Volk
volle Sicherheit und Beruhigung, daß keine Lehrbücher in die Schule eingeführt
werden, welche die kathol. Religion und die sittliche Seite gefährden könnten,
darin finden sollte, weil nach dem Gesetze das Einverständnis des kathol. KR
dafür gefordert werde ». VerhBl. 1835, S. 48.

2 Klosterarzt in Muri und hauptsächlichster Vertreter der Katholiken bis
1841.

3 BVerhl. 1835, S. 49.
4 VerhBl. 1835, S. 868.
5 Friedberg, S. 416.



— 22 —

prinzipiell ihrer Regelung unterstehen »l. Der schulplanmäßige
Religionsunterricht, hervorgegangen aus der Kirchenkatechese, büßt aber
seinen bisherigen kirchlichen Charakter keineswegs dadurch ein, daß

er aus der Kirche in die Schule verlegt wurde 2. So wenig eine
Ausübung der kirchlichen Lehrgewalt ohne kanonische Sendung (missio
canonica), ohne kirchlichen Lehrauftrag möglich ist, sosehr bedürfen
die zu verwendenden Bücher der kirchlichen Approbation3. Es ist
das auch ganz natürlich, da bei Handhabung dieser Approbationsbefugnisse

für Religions-Lehrer und -Lehrbücher durch den Staat
letzten Endes auch die Staatsbehörde bestimmen würde, was als
Glaubenssache einer Religionspartei und als wesentlich oder unwesentlich

eines Bekenntnisses zu gelten hätte 4.

Am 8. April wurde das Schulgesetz mit Einschluß von § 6 vom
Großen Rat beschlossen. In der Großratssitzung vom 17. Februar5
wandte sich A. Keller als Katholik gegen die Ausführungen Dr. Baurs.
Seine Auslassungen verdienen unsere Aufmerksamkeit weniger als

sachliche Äußerung zum Schulgesetz, sie interessieren uns vielmehr
als Beitrag zur Abklärung seines Kirchenbegriffs und seiner Stellung
zum Katholizismus überhaupt. Es sei seit einiger Zeit so viel von
katholischer Religion gesprochen worden, « daß mancher wohl in
Zweifel kommen möchte, was denn die katholische Religion sei ».

Baur verstehe unter derselben wohl nicht « jenes geheimnisvolle Buch
mit den sieben Sigeln, nicht jene göttliche Flamme, die kein Wind
auch noch so wild dem Menschen in der Brust auszublasen vermöge ».

Als Katholik mit « freiem Bewußtsein » müsse er die Grundsätze, die

Baur aufgestellt habe, mißbilligen und widerlegen, denn sie seien

unkatholisch, « weil sie von den vielen Millionen Katholiken gar nicht,
sondern nur von einer kleinen Minderzahl anerkannt sind. Grundsätze

aber, die die allgemeine Anerkennung in der katholischen Kirche
nicht finden, sind unkatholisch ». Der offenbare Versuch, den liberalen

Mehrheitsglauben der Zeit auch in die katholische Kirchenorganisation
hineinzutragen, paart sich bei Keller mit dem Unterfangen, die göttlich

eingesetzte hierarchische Regierungsgewalt durch das « allgemeine
Priestertum » der protestantischen Kirchenordnung zu ersetzen, indem

1 Hinschius, Bd. IV, S. 448.
2 s. Art. Religionsunterricht KL, Bd. X, Sp. 1020 ff.
3 CJC can. 1381. Koeniger, S. 358 f.
4 Lampert, Kirche und Staat, Bd I, S 169 ff.
5 VerhBl. 1835, S. 59 f.



- 23 —

er den Laien einen direkten Einfluß auf das kirchliche Lehramt
zuschreibt l. Wie sehr ein unrichtiger Begriff der katholischen Kirche
A. Keller auf falsche Wege führte, sehen wir im Laufe der weiteren

Ausführungen.
Mit Schreiben vom io. April 1835 teilte der Bischof von Basel

dem Kleinen Rat des Kantons Aargau mit, daß sein bisheriges

Schweigen als Zustimmung zu den Badener Beschlüssen gedeutet
worden sei, weshalb er sich genötigt sehe, sie öffentlich zu mißbilligen
und die Jurisdiktion und die Rechte des bischöflichen Stuhles zu
Basel und die Rechte der Kirche dagegen feierlich zu verwahren. Er
verwahre sich auch gegen das Schulgesetz, da die Bezeichnung der
Lehrbücher für den Religionsunterricht nicht einer staatlich ernannten
Kommission, selbst wenn sie Priester zu ihren Mitgliedern zählt,
sondern allein dem Bischof zukommen könne. Der Große Rat, bittet
er, möge ein Dekret erlassen, das die alten Zustände im Kirchenwesen

wiedei herstelle, bis die Behörden des Staates und der Kirche über

allfällige Modifikationen ins Einverständnis getreten seien 2. In der

Sitzung vom 5. Mai beschloß der Große Rat Zurückweisung dieses

Schreibens, « da Rechte in Zweifel gezogen werden wollen, welche

überall und unbedingt zur Landeshoheit gehören und da der
Bischof dabei eine Sprache führt, die seiner Stellung ebensowenig als

seinen beschworenen Pflichten dem Staate gegenüber angemessen
ist » 3.

Eine Proklamation an das Volk 4 zu seiner Beruhigung sollte die

Badener Artikel, das Placet-Gesetz und das neue Schulgesetz 5

rechtfertigen und den Bischof in den Augen des Volkes verdächtigen. Den

Pfarrern aber wurde vom Regierungsrat befohlen, diese Proklamation,
« deren Inhalt nichts anderes sagen wollte, als der Bischof habe ent-

1
« Die Kirche anerkennt drei Gewalten : Die Lehrgewalt, die Weihgewalt

und die Regierungsgewalt. H. Baur will nun offenbar die Laien gänzlich vom
Einflüsse auf das Lehramt verdrängen ». Keller im GrR, 17. Febr. 1835, VerhBl.,
S. 59 f.

2 Das bischöfl. Schreiben ist abgedruckt in den VerhBl. des GrR 1835,
S. 987 ff. Der Bischof will also keine einseitige Regelung, sondern die dem
Koordinationssystem entsprechenden Verhandlungen beider Vertragspartner.

3 VerhBl. 1835, S. 991 ff.
4 VerhBl. 1835, S. 1060 ff.
5 Betr. Schulgesetz verkündete die Proklamation : « Wer endlich unser

neues Schulgesetz mit Unbefangenheit und ruhig prüft, wird sich überzeugen,
daß dasselbe nichts enthält, was die Religion gefährdet oder kirchliche Rechte
verletzt ».



— 24 —

weder gelogen oder sei ein Dummkopf » \ am Sonntag, den 17. Mai
« während des vormittäglichen Gottesdienstes von allen Kanzeln
wörtlich » zu verlesen. Von der Geistlichkeit um Verhaltungsmaßregeln
angegangen, erwiderte der Bischof, er wolle die Verlesung weder
verbieten noch gebieten, worauf die Proklamation von allen verlesen

wurde, bis auf 13 Pfarrherren, die die bischöfliche Antwort noch nicht
kannten und die Verlesung deswegen auf den nächsten Sonntag
verschoben hatten 2. Die staatliche Gewalt antwortete mit Verhaftungen,
Absetzung und Wahlfähigkeitsentzug mehrerer Geistlicher, Einstellumg
in den bürgerlichen Rechten und hohen Geldstrafen 3. Vom Bischof
forderte der Regierungsrat die Mitwirkung bei der Neubesetzung <Jer

vakant gewordenen Pfarrstellen sowie des Dekanats von Mellingt3n.
Da das jedoch einer kirchlichen Sanktion des staatlichen Eingriffs in
den rein kirchlichen Kompetenzbereich gleichgekommen wäre, stellte
sich der Bischof von Basel auf den Standpunkt, daß die betr. Pfarr-

1 Bischof Salzmann an Amrhin, Dommann, Kirchenpolitik, S. 97 f.
2 Dommann, Kirchenpolitik, S. 93.
3 Am schwersten wurde Dekan Groth von Merenschwand getroffen. Als

einzige Veranlassung zum gerichtlichen Vorgehen gegen ihn diente die Beschuldigung,

zum Bischof gereist zu sein, um seine Stellung betr. Reg.-Proklamation
zu erfahren ; die Proklamation selbst wurde von ihm verlesen. Trotzdem wurde
er durch Urteil des Kreisgerichtes Muri seiner Stelle als Dekan des Kapitels
Mellingen und Pfarrer von Merenschwand entsetzt ; des weitern wurde ihm die
Wahlfähigkeit für irgend eine geistliche Stelle im Kanton für 6 Jahre entzogen,
und er selbst unter Polizeiaufsicht gestellt ; dazu kam noch eine Geldstrafe.
Über diesen Prozeß und die Gerichtspraxis des aufstrebenden Radikalismus
vgl. Dr. Rudolf Feer, Rekursschrift für die Herren Dekan Groth u. a. an das

Obergericht des Kantons Aargau. Aarau 1835. In Beziehung auf diese
Geistlichen von « Übeltätern ¦ zu sprechen, und dies in einer Jubiläumsfestschrift
des Kantons Aargau (Zschokke, S. 252), ist absolut unangebracht. Es wäre
vielmehr nun an der Zeit, unsere offizielle aarg. Geschichtschreibung und Geschichtsauffassung

einer durchgreifenden Revision zu unterziehen, die allen Teilen, in
erster Linie aber der Wahrheit gerecht würde. Einen Einblick in die
Willkürherrschaft jener Zeit geben uns die Tatsachenberichte aus den Jahren 1830-1850 ;

s. Bluntschli, S. 140 ff., « Katholiken des Aargaus und der Radikalismus », S. 57 ff.
Alle gesetzlichen und rechtlichen Bestimmungen mußten der Gewalt weichen.
Von demselben Bezirksgericht Muri wurde am 17. Juli 1835 der Verteidigungsverein,

der als Gegengewicht gegen die liberalen Schutzvereine mit dem Zweck
der Verteidigung 1 der Religion, der kirchlichen Rechte und Anstalten, sowie
der Rechte und Freiheiten Aller und Einzelner > (s. Bluntschli, Beilage XVI,
S. 490 f.) entstanden war, ¦< als die öffentliche Ruhe störend und staatsgefährlich
im ganzen Umfang des Kantons aufgelöst ». Halten wir fest : Ein Bezirksgericht
löst eine kantonale Organisation für den ganzen Kanton auf, verbietet
Versammlungen, das Verbreiten von Druckschriften und Petitionen bei verfassungsmäßig

garantierter Versammlungs-, Presse- und Petitionsfreiheit ; s. Heer, S. 49-



— 25 -
stellen nach kirchlichem Recht nicht vakant seien und drohte jedem
Geistlichen, der sich von der Regierung bestimmen ließe, eine solche

Stelle anzunehmen, mit der Suspension l.

Am 2. September 1835 wurden die katholischen kirchlichen
Angelegenheiten vor dem Großen Rat behandelt. Kommissionsreferent

war A. Keller2. Er hatte sich bereits im Bericht der Kommission
restlos auf den Standpunkt der Regierung gestellt, da « jeder Schweizer,
der in seinem Vaterlande die vaterländische Kirche und in dieser
hinwieder als unentbehrliche Anstalt zur sittlichen Veredelung des Volkes
das Vaterland liebt und ehrt, auch ihrer Ansicht beipflichten kann »3.

Nicht einverstanden mit dem Kleinen Rat ist Keller darin, daß dieser

seine Anträge lediglich auf die untergeordnete Geistlichkeit beschränkt,
den Bischof und das Bistum dagegen leer ausgehen läßt. Bereits hier,
1835, stellt Keller die Frage der Temporaliensperre und des Austritts
aus dem Bistumsverband4. «.Wir haben kein anderes Mittel, führt
er in den Verhandlungen des Großen Rates weiter aus 5, als aus dem

Bistumsverbande herauszutreten, wenn uns darin unsere Rechte nicht
mehr gesichert bleiben, die Rechte, welche mit einem selbständigen
Staat unzertrennlich verbunden sind. Wir haben allerdings Gründe
für den Rücktritt aus diesem Verbände, und wir haben sie aus der

Zeit, wo der Bischof angefangen hat, sich offen für eine arge Faktion
im Lande zu erklären und mit ihr zu halten »6. Der Landesbischof
sei sowieso nicht eigenen Rechts, da ihn ein welscher Herr diktiert7.

1 Die Korrespondenz zwischen Bischof und Regierung ist abgedruckt im
Anhang zum Bericht des Kleinen Rates an den Großen Rat betr. der kath.-kirchl.
Angelegenheiten vom 28. August 1835. Die Vermittlungsversuche von Seiten
Luzerns scheiterten an der intransigenten Haltung einzelner Radikaler wie
Wieland, Bruggisser und A. Keller, die forderten, daß der Bischof das ¦ Recht des
Staates in den obwaltenden Zerwürfnissen anerkenne ». Dommann. Kirchenpolitik,

S. 95.
2 Vgl. den Komm.-Ber., abgedruckt als Anhang zum Bericht des K1R vom

28. August 1835.
3 Ber. des KIR, S. 81. Wenn auch nicht ohne weiteres klar ist, was

A. Keller mit diesem etwas verschwommenen Ausdruck genau meint, so geht
man doch wohl nicht ganz fehl, dahinter bereits national-kirchliche Tendenzen
zu vermuten.

4 Ber. des K1R vom 28. August 1835, S. 83 f.
5 VerhBl. 1835, S. 1234.
6 Wie unberechtigt diese Anwürfe gegenüber dem Bischof Salzmann sind,

zeigt uns der Briefwechsel des Bischofs mit dem Luzerner Staatsmann Amrhyn ;

s. Dommann, Kirchenpolitik, S. 93 ff.
7 VerhBl. 1835, S. 1237. Die Anspielung auf die nationale Gestaltung der

kirchlichen Verhältnisse ist deutlich.



- 26 -
Der Große Rat stimmte am 2. September 1835 den Anträgen der
Kommission zu und beschloß demnach 1

:

1. Dem Kleinen Rat seine bisherige Stellungnahme zu verdanken
mit dem Auftrag, auf dieser Bahn zu beharren.

2. Dem Bischof seine Einsprache als Verletzung beschworener

Pflichten zu erklären und Rücknahme zu verlangen, ansonst er die

notwendigen Folgen zu tragen hätte.

3. Sollte er sich nicht nach Gebühr verhalten, so sollen ihm die

Temporalien gesperrt werden und der Kanton aus dem Bistumsverband
austreten.

4. Alle mit Seelsorge beauftragten Geistlichen sollen dem Kanton
den Eid schwören.

3. Der katholische Geistliche als Staatsbeamter.

Das Gesetz über den Amtseid der Geistlichen kam in der Sitzung
vom 5. November 1835 im Großen Rat zur Behandlung2. Der
Gesetzesvorschlag des Regierungsrates stützte sich auf die Tatsache,
daß die aargauische Staatsverfassung jedes Vorrecht des Standes

abgeschafft habe, die katholische Geistlichkeit aber bis anhin « allein
unter allen Beamteten des Staates demselben keinen Eid leistete »,

obwohl das die evang.-reformieite tue, «und das Benehmen mehrerer
katholischer Geistlicher in jüngster Zeit gegenüber der Staatsgewalt
eine solche Eidesleistung nicht allein wünschbar, sondern auch zur
Wohltat des Staates gebietend notwendig » mache3.

Die Gedanken Kellers, der Präsident und Referent der
Kommission war, vernehmen wir aus dem Kommissionsbericht. Das Gesetz

ist ihm ein « notwendiger Bestandteil der gegen die hierarchischen

Angriffe zu ergreifenden Schutzmittel »4. Bereits dieses Gesetz
betrachtet Keller als gegen Rom gerichtet 5

; es sei notwendig, daß das

1 Ber. des K1R vom 28. August 1835, S. 86 f.
2 VerhBl. 1835, S. 1358 ff. GS, revid. Bd., S. 164 ff.
3 So im Begleitschreiben des K1R zum « Komm.-Ber. an den GrR über die

Beeidigung der kathol. Geistlichen », S. 3 f. Art. 13 der Bad. Konf.-Beschlüsse
lautete : « Die contrahierenden Stände gewährleisten sich gegenseitig das Recht
von ihrer gesamten Geistlichkeit gutfindendenfalls den Eid der Treue zu fordern
Sie werden einem in dem anderen Kanton den Eid verweigernden Geistlichen
in dem ihrigen keine Anstellung geben ».

4 Komm.-Ber., S. io.
5 Diese romfeindliche und national-kirchliche Tendenz treffen wir in allen

kommenden Fragen. Keller will deshalb den Amtseid nicht nur auf die Geist-



— 27 —

Volk hinter dem Gesetz stehe, denn « wer gegen den römischen Hof
in die Schranken tritt, muß die Volksmacht im Rücken haben. Nie
haben einzelne Männer für sich, wenn auch noch so großen und

gewaltigen Geistes, den Vatikan erschreckt. Nur vor Völkern, wenn
sie sich regten, hat er hie und da gezittert »1. Zwei Fragen werden

sodann erörtert : erstens ob es der Befugnis und dem Rechte der

Staatsgewalt entspreche, « katholische Priester als Angestellte und
Beamtete der Kirche im Staat für Treu und Gehorsam in Eid und
Pflicht zu nehmen » und zweitens, ob der Priester « einem Staate,
welcher der katholischen Religion seinen hoheitlichen Schutz

verfassungsmäßig gewährleiste », den Eid der Treue leisten dürfe « ohne

mit seinen Verhältnissen zur Kirche in Widerspruch zu geraten »2.

Das erste ergebe sich aus dem hoheitlichen Verwahrungsrecht,
demzufolge der Staat Aufsicht übe über die einzelnen Mitglieder
sowohl als die innerhalb seines Gebiets befindlichen Gesellschaften,
damit nichts gegen ihn unternommen werde, ähnlich wie die alten
Kaiser « in den ersten Zeiten des zur Staatsreligion erhobenen Christentums

als allgemeine Reichsbischöfe oder oberste und letzte Instanz
nicht über die Lehre, sondern über die Ordnung der Kirche anerkannt
wurden »3. Die Staatsgewalt sehe vor, daß « einesteils die Lehre nicht

zum Nachteil des Staates verkehrt 4 und mißbraucht werde, andern-

teils die äußern und zeitlichen Einrichtungen der Kirchengesellschaft
dem Endzweck des Staates nicht zuwiderlaufen kann »6. Maßstab
bei der Ausübung der Hoheitsrechte sei das Wohl des Staates, « sodaß

er nicht allein das Recht hat, jeder einzelnen Gesellschaft im
Staatsgebiete, mithin auch der vom Geiste ihrer Grundlehre abirrenden

Kirche, alles zu untersagen, wodurch sie dem Staate schädlich werden

könnte, sondern auch das Recht, ihnen alles vorzuschreiben, wodurch
sie nach dem innern Geiste ihrer äußeren Einrichtung zum Wohle
des Staates beitrage »8.

lichkeit der Seelsorge beschränkt, wie es der K1R vorgeschlagen, sondern auf
die gesamte Geistlichkeit des Kantons ausgedehnt wissen ; s. Ber. über die
kathol.-kirchlichen Angelegenheiten vom 28. August 1835, S. 85.

1 Komm.-Ber., S. 12.
2 Komm.-Ber., S. 14.
3 Komm.-Ber., S. 15.
4 Hier liegt bereits ein Widerspruch vor zum vorigen Satz.
6 Komm.-Ber., S. 16.
6 Komm.-Ber., S. 16. Damit ist dem absolutesten Staat, der neben sich

weder eine private noch korporative Freiheitszone läßt, das Wort gesprochen.



— 28 —

Auf Grund dieses allgemeinen Prinzips formuliert Keller das

aargauische Staatskirchenrecht in 18 Punkten 1 :

« i. Die Staatsgewalt darf zwar niemandem verbieten, sich nach
seiner persönlichen Überzeugung zu einem bestimmten Religionsbegriffe

oder zu einer bestimmten kirchlichen Gesellschaft zu bekennen,
sie kann aber einer jeden kirchlichen Gesellschaft, je nachdem sie es

dem Staatszwecke zuträglich oder nachteilig findet, die freie und
öffentliche Ausübung ihres Religionsdienstes gestatten oder untersagen.

2. Sie kann die öffentlichen und dem höchsten Staatszwecke

nachteiligen Mißbräuche kirchlicher Gesellschaften, wenn ihre Vorsteher

untätig oder unwissend oder böswillig sind, abstellen.

3. Sie kann gegen den Staat oder die gesetzliche Ordnung
desselben handelnde Kirchenglieder und Religionsdiener von ihren Pfründen
und Stellen entfernen, versetzen oder je nach den Umständen ihrer
Gefährlichkeit auch zur Auswanderung zwingen.

4. Sie kann den freiwilligen Übergang von einer im Staate

zugelassenen Religion zur andern erlauben, und daher die früheren

Strafgesetze gegen die Lehre für einen auswärtigen Gerichtshof als

ungültig erklären, und auch jede Mißhandlung, die jemanden im
Staate wegen Religionsänderung zugefügt wird, als Injurie strafen.

5. Sie kann ein dem öffentlichen Wohle unschädliches
Nebeneinanderbestehen und zwar nicht allein der drei bisher angenommenen
christlichen, sondern auch anderer Religionsbekenntnisse, die mit der

Wohlfahrt des Staates verträglich sind, zugeben.
6. Sie kann von allen im Staatsgebiet bestehenden Kirchen die

Vorlegung ihrer kirchlichen Verordnungen, Publikationen, Erlasse,

und zwar auch diejenigen, welche die Glaubenslehre betreffen, weil
auch diese leicht zum Nachteil des Staates mißbraucht werden kann,
sowie auch die Vollmachten auswärtiger kirchlicher Gesandten zur
Einsicht und Genehmigung auffordern, und anerkennen oder zurückweisen.

7. Sie kann in ihrem Gebiete Bistümer errichten, Landesbischöfe

ernennen und unter diesen einen als Erzbischof aufstellen, und vom
Papste als dem kirchlichen Einheitspunkte auf gemachte Anzeige die

Bestätigung begehren, sofern die Wahl nach den kirchlichen
Vorschriften und Satzungen als gültig ausgewiesen ist.

8. Sie kann den Landesbischöfen und dem Erzbischofe alle Geschäfte

1 Komm.-Ber., S. 17 ff.



- 29 —

der Landeskirche ohne allen ferneren auswärtigen Einfluß von Nuntia-
turien und Kurien zur Untersuchung und Entscheidung übertragen,
und daher auch je nach den Erfordernissen des Staatswohls päpstliche
Nuntien als geistliche Geschäftsträger im Lande dulden oder auch

zurückweisen.

9. Sie kann die Grenzen und Zahl der Landesbistümer und der
Pfarreien je nach den Bedürfnissen des Landes bestimmen.

10. Sie kann auch Pfarreien und andere Pfründen an Priester

vergeben, jedoch nur an solche, die von ihrem ordentlichen vom
Staate anerkannten Bischöfe ein Zeugnis ihrer Weihe und
kirchengesetzlichen Eigenschaften beibringen.

11. Sie kann bei Ernennung der Bischöfe und Pfarrer gewisse,
dem Wohle und der Sicherheit des Staates gedeihliche Eigenschaften
und Erfordernisse als notwendige Ernennungsbedinge festsetzen.

12. Sie kann, um für die Sicherheit, Ruhe und Wohlfahrt des

Landes wie von den bürgerlichen so auch von den kirchlichen Beamteten

eine Gewähr zu haben, sowohl von Bischöfen als Pfarrern den

Eid der Treue und des Gehorsams verlangen, und sie, wenn sie ihn
verweigern oder versetzen, nach Gut finden als dem Staate treulose
und gefährliche Diener von ihrer Anstellung entfernen.

13. Sie kann, je nach den Umständen, so oft es das Wohl entweder
der Landeskirche an sich, oder das des Staates überhaupt erheischt,
die Geistlichkeit zu Synoden und Kapiteln zusammenrufen, ihnen
die Gegenstände der Beratung anweisen, und ihre Schlußnahmen,
sofern sie den Staat berühren, ihrer hoheitlichen Genehmigung oder

Entscheidung unterwerfen.

14. Sie kann bei allen kirchlichen Gegenständen, die einen öffentlichen

Bezug auf den Staat haben, z. B. bei Synoden, Visitationen,
Feiertagen, Prozessionen, Predigten, Dispensationen, besonders in
Ehesachen, geistlichen Gerichtstaxen, durch Befehle und Verbote kraft
der landesherrlichen Oberaufsicht mitwirken.

15. Sie kann die Rekurse oder Hilfsgesuche ihrer Geistlichen,
welche von kirchlicher Behörde nicht nach kanonischen Gesetzen und
Vorschriften beurteilt zu sein glauben, annehmen und über die Zu-
lässigkeit des von jener Behörde ausgefällten Urteils entscheiden,
und so ihre Priester im Falle eines von der geistlichen Behörde
erlittenen Unrechts gegen die richterlichen Mißbräuche der Kirche
in Schutz nehmen, wie solches etwa bei Alois Fuchs hätte geschehen
können und sollen.



— Solò.
Sie kann die Geistlichen des Landes besteuern, dieselben wegen

bürgerlichen Vergehen und peinlichen Verbrechen bestrafen, und die

kirchliche Strafgewalt auf das Recht der Besserung und
Zurechtweisung, das an sich keine bürgerlichen Wirkungen hat, herabsetzen.

17. Sie kann, wenn es die Umstände gebieten, geistliche
Stiftungen, die nicht mehr nützlich sind, zu besseren Zwecken verwenden,
Kirchen- und Klostergüter zu besserer Besorgung unter seine Aufsicht
und Verwaltung setzen, und bei Sterbefällen der Geistlichen ihre
Hinterlassenschaft der bürgerlichen Rechtsordnung, mit Ausschließung
alles geistlichen Einflusses, unterwerfen.

18. Die Staatsgewalt kann endlich in Kirchensachen alles tun,
was in der Natur und Wesenheit der staatsbürgerlichen Herrschaft als

untrennbar und notwendiger Bestandteil derselben enthalten ist ».

Was hier verlangt wird, bedeutet die Forderung einer prinzipiellen
Unterordnung der Kirche unter den Staat1. Es ist das System des

Staatskirchentums in Reinkultur : « Staat und Kirche als einheitlicher
Organismus unter staatlicher Leitung »2, mit dem Bestreben, die

Kirche zur Staatsanstalt und ihre Geistlichen zu Staatsbeamten zu
machen. Die Kommission ist denn auch nicht davor zurückgeschreckt,
letzteres in Verschärfung der Regierungsvorlage ausdrücklich zu
erklären, indem die Geistlichen tatsächlich als öffentliche Beamte erklärt
und deshalb unter das Gesetz der Staatsbeamten gestellt werden3.

Aber die katholische Kirche ist weder Staatsanstalt, noch kann
sie sich als solche behandeln lassen, noch ihre Ämter Staatsämter.

Ursprung, Wesen, Zweck und Mittel machen die Kirche zu etwas
wesentlich Anderem als zu einem Bestandteil oder untern Verwaltungsbezirk

des Staates 4 Ebensowenig sind aber die Kirchendiener,
Bischöfe und Pfarrer Staatsbeamte, « die irgend einen Teil der
staatlichen Regierungsgewalt in ihren geistlichen Amtskreisen auszuüben

hätten. Denn nicht vom Staat, sondern von der Kirche einzig und

1 Die Ansicht W. Kahls (Staat und Kirche S. 94 im Handbuch der Politik
von Laband, 1. Bd., Berlin 1912), kein moderner Staat habe sich « den
grundsätzlichen Anspruch der absoluten Herrschaft über die Kirche vorbehalten »,

bedarf angesichts der Theorien A. Kellers, worin wiederum der radikale Staat
seinen sprechenden Ausdruck fand, einer Korrektur.

2 Koeniger, S. 484.
3 s. § 2 der Komm.-Vorlage und des Gesetzes, Komm.-Ber., S. 78, und

dies, obwohl im gleichen Bericht, S. 14, die Priester richtig « als Angestellte und
Beamtete der Kirche » bezeichnet wurden.

4 s. Attenhofer, Bd. I, S. 126 ff.



- 31 —

allein haben sie die Sendung und Gewalt zur Ausübung ihrer heiligen
Amtsverrichtungen erhalten, für die sie nur ihren kirchlichen Obern

und nicht den Staatsbehörden verantwortlich sind »1. Auch durch
die staatliche Anerkennung als öffentliches Amt wird daran nichts

geändert ; das Kirchenamt bleibt « nur kirchliches Amt mit Aufgaben,
die nur der kirchlichen Sphäre angehören ». Keineswegs wird es aber

zu einem staatlichen, ohne jedwelche kirchliche Rücksichten 2.

Gerade darin lag aber das Gefährliche des aargauischen
Amtseidgesetzes, das vom Priester einen Eid verlangte ohne jede Rück-
sichtsnahme auf seine eidlich beschworenen kirchlichen Pflichten, ja
unter ausdrücklichem Ausschluß solcher Vorbehalte 3. Erst recht aber

war es, im zeitlichen Zusammenhang betrachtet, klar, wo man hinaus

wollte : durch diesen unbedingten Staatseid sollte der Widerstand
der Geistlichkeit gegen die bestehenden staats-kirchlichen Gesetze

gebrochen und jede künftige Opposition gegen den Ausbau des

aargauischen Staatskirchentums verunmöglicht werden.

Der Große Rat, « durch einige Demagogen beherrscht »4, stimmte

am 6. November dem Gesetze zu. « Können Sie wohl erlauben, daß

Ihre Geistlichkeit einen solchen Eid schwört, wodurch die letzte
Schanze den Feinden der Kirche überliefert wird », fragte die Kirchenzeitung

6 den Bischof. Der Entscheid war bereits 1832 in Rom selbst

gefallen, indem der Apostolische Stuhl einen Amtseid nur mit dem

Beisatze gestattete : « Ich schwöre diesen Eid in allem, was der
katholischen Kirche und kirchlichen Gesetzen nicht zuwider ist » *.

1 Die KirchenVerfolgung in der Schweiz, Protestschrift der Schweiz. Bischöfe,
1873, S. 15 f.

2 Lampert, Kirche und Staat, S. 185.
3 Komm.-Ber., S. 67 f., ebenso § 1 des Gesetzes. Angesichts dieser gesetzlichen

Feststellung wirkt der Versuch Kellers, diesen Staatseid der Geistlichen
mit dem kirchlichen Eid in Einklang bringen zu wollen, wie Ironie. Der Landesherr

lasse den Geistlichen « durchaus nicht als Priester schwören, um ihn an diese
oder jene Glaubenssätze zu binden — das ist Sache der Kirchenvorsteher —,
sondern er nimmt ihn lediglich als öffentlichen Beamteten im Staate in Eid und
Pflicht, und zwar lediglich zu dem Zwecke, um eine heilige Garantie zu haben,
daß derselbe seine einflußreiche Stellung im Staate nie zu dessen Schaden
mißbrauche, sondern vielmehr im Sinne, Zwecke und Interesse der christlichen
Religion zu dessen Frommen behaupten, und dadurch seinerseits einer der
höchsten Staatszwecke, den religiös-sittlichen, fördern wolle». Komm.-Ber., S. 61.

4 So Amrhyn, der mit von Roll vermitteln wollte an seinen Sohn ; s.

Dommann, Kirchenpolitik, S. 126.
6 1835, Nr. 46.
8 Dommann, Kirchenpolitik, S. 128. So wurde auch der Eid in Bern und

Baselland gehandhabt.



— 32 —

Von 130 Geistlichen verweigerten 112 die Eidesleistung. Die Regierung
antwortete mit der militärischen Besetzung des Freiamtes * — ohne

jeden Grund. Nach einer authentischen Interpretation des Großen
Rates, es solle aus der Eidesleistung nie etwas gefolgert werden, was
der katholischen Religion, den Rechten der Kirche oder den im Staate
anerkannten kirchlichen Gesetzen zuwiderlaufe 2, leistete die katholische
Geistlichkeit am 30. November den Eid anstandslos3.

Es war jedoch nur ein taktisches Nachgeben des Staates und
keineswegs ein prinzipieller Verzicht auf seine vermeintlichen
Ansprüche. Was man auf dem direkten Wege des unbedingten Staatseides
nicht erreichen konnte, hatte man bereits auf Umwegen zu erreichen
versucht — die staatliche Hörigkeit der katholischen Geistlichen.
Durch § 3 des Placet-Gesetzes vom 7. Juni 1834 4 wurde die kirchliche
Disziplinargewalt der staatlichen Oberaufsicht unterstellt, wodurch
nicht nur die innerkirchliche Disziplin, deren Aufrechterhaltung zu
den wesentlichen Rechten und Pflichten jeder Gesellschaft gehört5,
aufs stärkste gefährdet, sondern auch die Staatsgewalt zum letzten

Interpreten der kanonischen Vorschriften gemacht wurde 6. Für die

Zweifelhaftigkeit solcher Gesetzeserlasse ist bezeichnend, daß selbst

1 Es wurden vier Bat. Infanterie, zwei Scharfschützen- und zwei Art -Komp.
ins Freiamt gelegt. Zschokke, S. 256 ; Heer, S. 54 ; Baumgartner, Bd. 2, S. 167 ff.
Die Truppen waren alle dem reformierten Kantonsteil entnommen. Die radikalen
Zeitungen hatten die reformierte Bevölkerung bereits bearbeitet. Zürich und
Luzern stellten Truppen an die Grenze ; Baselland und St. Gallen versprachen
Hilfe. Dabei herrschte im Freiamt vollkommene Ruhe. 0 Was von Unruhen
in jenen Gegenden vorgekommen sei, berichtet Dr. Feer von Aarau (Heer, S. 54)
bestehe darin, daß die Leute in die Kirche gegangen seien. Bald dürfe
wahrscheinlich niemand mehr ein Vaterunser mit der Bitte : Erlöse uns von dem
Bösen beten, ohne in den Ruf zu kommen, ein Aufrührer zu sein». Bezeichnend
für die Stimmungsmache ist auch das bei Bluntschli, S. 143, angeführte Zitat
eines Protestanten. Der ganze Scherz kostete den Kanton Aargau die Kleinigkeit

von 70,000 Fr. Auch hier wäre es an der Zeit, an eine Revision der offiziellen

aarg. Geschichtsschreibung zu denken.
2 GS, revid. Bd., S. 166 f.
3 Es ist eine reine Geschichtsfälschung, wenn im Hist.-biogr. Lexikon der

Schweiz, Bd. 1, S. 28, im Art. Aargau behauptet wird : « Der Treueid der Geistlichen

mußte im November 1835 durch militärische Besetzung der Bezirke Muri
und Bremgarten erzwungen werden ». Der Eid hätte überhaupt nicht erzwungen
werden können.

4 GS, revid. Bd., S. 162.
6 Dubs, öffentl. Recht, Bd. 2, S. 150; Hussarek, S. 19: Koeniger, S. 112,

435. CJC c. can. 2214.
6 Das Gesetz bestimmte : « Die vom Erzbischof, Bischöfe und von andern

dem Bischöfe untergeordneten geistlichen Behörden ausgehenden Beschwerden,



— 33 —

Gareis und Zorn fragen, ob « also auch die Bußen rein geistlicher Art »

dieser staatlichen Rekursinstanz unterbreitet werden dürfen l.

Aber auch der Grundgedanke des Amtseidgesetzes einer direkten
Einflußnahme auf die Geistlichkeit selbst wurde wieder aufgenommen.
Auf Vorschlag des katholischen Kirchenrates erließ der Kleine Rat
unterm 28. Februar 1839 eine Verordnung 2, die zu der bereits
bestehenden geistlichen Konkursprüfung für Bewerber von geistlichen
Pfründen noch eine theologische Staatsprüfung, bei der jede Beteiligung

dei kirchlichen Behörde ausgeschlossen war, ins Leben rief.
Diese Staatsprüfung mußte vor den Weihen vor dem katholischen
Kirchenrat abgelegt werden, auf dessen Vorschlag dem Kandidaten
vom Kleinen Rat eine « Würdigkeitsurkunde zum Antritt des
geistlichen Standes » ausgestellt wurde 3. Der Staat maßt sich also an zu
bezeichnen, wer des geistlichen Standes würdig ist und wer nicht.
Die kirchliche Weihe wird vollständig ignoriert, indem wohl ein Un-
geweihter mit theologischer Staatsprüfung als Pfarrer gewählt werden

kann, nicht aber ein geweihter Priester der katholischen Kirche ohne

dieselbe. Daß dieses aargauische Staatskirchenrecht in dieser seiner

Konsequenz nicht Tat wurde, ist nur dem gesunden Sinn des
katholischen Volkes zu verdanken, das in seinem Seelsorger eben nur den

geweihten Priester der Kirche, nicht aber den abgestempelten Beamten
des Staates sieht.

4. Eingriff ins kirchliche Vermögensrecht.

Am 7. November 1835, ein Tag nach Erlaß des Amtseidgesetzes,
erließ der Große Rat ein Gesetz, wodurch die aargauischen Klöster
« zu Begründung und Bezweckung einer guten und getreuen Ver¬

Verfügungen und Entscheidungen jeder Art gegen Individuen und Korporationen,
insonderheit auch wenn wegen übertretener Kirchengesetze Bußen auferlegt
werden, können rekursweise vor die Staatsbehörde gezogen werden, die zu
untersuchen hat, ob die betr. Verfügung und Entscheidung den gesetzlichen und
kanonischen Vorschriften entspreche. Je nach dem Ergebnis dieser Untersuchung
soll der Rekurs entweder abgewiesen oder als begründet erklärt und die
Vollziehung nicht gestattet werden ».

1 Bd. 1, S. 536. Staat und Kirche in der Schweiz, Zürich 1877.
2 GS, revid. Bd., S. 200 ff.
3 Vgl. dazu die Protokolle des kathol. KR im K. A. A. Der kathol. KR

verteilte jeweils die Prüfungsfächer unter seine Mitglieder. So prüfte A. Keller
im Jahre 1854 lt. angef. Prot, über Philosophie, Pädagogik und
Kirchengeschichte. Über die weitere Entwicklung dieser staatlichen Theologenprüfungen
s. Heer, S. 35.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 3



- 34 -
waltung » unter Vermögensadministration eines staatlichen Verwalters
gestellt und ihnen die Novizenaufnahme verboten wurde1. Schon

im Vorjahre waren durch Staatskommissäre die Inventaraufnahmen
über die Klostergüter durchgeführt worden 2.

Die Kommission, der auch A. Keller angehörte3, empfahl am
6. November mehrheitlich Annahme des Dekretsentwurfes aus dem
« guten Recht und dem Selbsterhaltungsinteresse des Staates » heraus4.

Vergeblich wies Fürsprech Weißenbach auf den Mangel jeglicher
« faktischen Belege » hin, und kam ein Minoritätsgutachten aus gründlicher

und loyaler Prüfung zu einer entschiedenen Ablehnung5.
A. Keller geht in seinem Votum 8 von der Frage aus, « ob auf ihrer

Seite die Klöster das Recht haben, und vermöge ihrer ursprünglichen
Bestimmung befugt seien, weltliche Güter zu verwalten — oder nicht »

Bereits jetzt schon sieht sich Keller « veranlaßt, etwas weiter in die

Geschichte der Vergangenheit zurückzugehen » und schon jetzt treten
anstelle von Gründen und Beweisen fade Behauptungen. Er kommt
zum Schluß, daß aus dem Zweck des Klosterlebens « die Klöster gar
nicht befugt sind, weltliche Güter oder Lehen zu verwalten ». Schon

jetzt zeigt er sich als Meister dei Veidrehungen : Sicherheit des

Klostervermögens ist im Bundesvertrag von 1815 garantiert ; so wollen wir
diese Garantie leisten, indem wir die Verwaltung selbst übernehmen
Die Mentalität und die « Beweisart » Kellers blieben sich während des

ganzen Klosterstreites gleich : Er kennt nur ein Ziel, seinen Haß gegen
die Klöster zu befriedigen. Schon waren die Klosterschulen die Opfer
dieses Hasses geworden. Im Großen Rat vom 9. März 1835 7 hatte
er die Professoren und Zöglinge ohne Angabe jedwelchen Beweises

der Unsittlichkeit beschuldigt, worauf der Große Rat, ohne die
Angeschuldigten gehört zu haben, die Schulen von Muri und Wettingen

1 GS, revid. Bd., S. 167 f.
2 S. Bucher, S. 3 ; Kiem, Bd. 2, S. 399.
3 VerhBl. 1835, S. 1307.
4 VerhBl. 1835, S. 1402. Der Bericht der Komm.-Mehrheit charakterisiert

sich in seiner Oberflächlichkeit und Wiilkürlichkeit selbst. Er ist abgedruckt iu
Attenhofer, Bd. 1, S. 145.

6 VerhBl. 1835, S. 1434 und 1402 ff. Die aarg. Klöster hatten bei
Selbstverwaltung von 1802-1834 1,693,393 Fr. Vorschlag gemacht. Attenhofer, Bd. 1,
S. 144. Noch 1834 wurde die Verwaltung des Klosters Maria Krönung in Baden
vom RR speziell belobt. Siehe VerhBl. 1835, S. 1047.

« VerhBl. 1835, S. 1417 ff.
' VerhBl. 1835, S. 237.



— 35 —

einfach aufhob 1. Der Präfekt der Klosterschule Muri nannte Keller
deswegen öffentlich « einen gemeinen, böswilligen Lügner »2, ohne

daß Keller das Geringste dagegen eingewendet hätte 3. Alle weiteren

Bemühungen der Klöster, die Schulen wieder eröffnen zu dürfen,
wurden abgeschlagen —, die Wortführer der aargauischen Machthaber
aber gingen hin und bezichteten die Klöster des Müßiggangs.

Aufzuzeichnen, was die Klöster unter der darauf erfolgten
militärischen Besetzung des Freiamtes zu erdulden 4 und unter den

staatlichen Verwaltern, die am I. März 1836 ihr Amt antraten, auszuhalten 5

hatten, greift über den Rahmen dieser Arbeit hinaus. Was unter
klösterlicher Verwaltung erspart, wurde unter staatlicher verschleudert6.

All das bedeutete gar nichts anderes als die Einleitung der
förmlichen Aufhebung der aargauischen Klöster.

Triebfeder dieser Aktionen gegen die Klöster war nicht nur die

Gier nach den reichen Klösterbesitzungen, vielleicht ebenso das

Bestreben, den mächtigsten Gegner der aargauischen Kirchenpolitik zu

beseitigen. Es ist kaum möglich, das Vorgehen gegen die Klöster
loszulösen von der seit der Gründung des Kantons eingeleiteten Kol-

laturpolitik des Staates 7.

Durch Eingriffe ins Eigentumsrecht der Klöster, durch Beschränkung

ihres Güterverkehrs, durch das Verbot der Abtretung von Kollaturen

an geistliche Behörden oder kirchliche Korporationen durch
Art. 11 der Badener Konferenz 8, durch die Festlegung willkürlicher

1 s. Kiem, Bd. 2, S. 402 ; Heer, S. 56 ; Bucher, S. 6 ; daselbst ist auch das

glänzende Zeugnis des Kantons-Schulrates für die Klosterschule Muri vom
13. Juli 1824 abgedruckt.

2 Aarg. Klöster und ihre Ankläger, Beilage XXVI, S. xxv.
3 Kiem, Bd. 2, S. 402.
4 Kiem, Bd. 2, S. 403 ff.
5 Kiem, Bd. 2, S. 405 ff. ; Bucher, S. 4 ff. ; s. daselbst das Schreiben der

Finanzkommission, das dem Kloster Wettingen das Almosengeben ohne vorherige
Erlaubnis verbietet. Die Instruktion des Verwalters von Wettingen s. in « Das
Gotteshaus Wettingen in Verteidigung seines Eigentums und seines Rechts », S. 30.

6 Im Jahre 1838 wurden für 186,956 Fr. liegende Güter verkauft ; 1839 in
Muri allein für 114,798 Fr., in Wettingen für 59,360 Fr. Als der Verwalter des
Klosters Fahr sich Betrügereien von über 12,000 Fr. schuldig machte und um
Bestrafung nachgesucht wurde, fand die höchste Justizbehörde nur, « der
Verwalter habe seine Instruktionen überschritten ». Bucher, S. 6 ; s. auch Heer, S. 58.

7 Wir verweisen diesbezüglich auf Hagenbuch, Die kathol. Kollaturen in
Aargau seit 1803. Basler Diss. (Maschinenschrift), 1930.

8 Er lautete : « Die Kantone werden nicht zugeben, daß Abtretungen von
Kollaturrechten an kirchliche Behörden oder geistliche Korporationen
stattfinden ».



- 36 -
Leistungen an den Staatshaushalt1 und schließlich durch die staatliche

Klösterverwaltung selbst, durfte man mit Sicherheit eine solche

Schwächung der Vermögensverhältnisse der Klöster erwarten, « daß
die Klöster den ihnen aus dem Eigentum ihrer zahlreichen Kollatur-
rechte erwachsenen Leistungen nicht mehr hätten genügen können
und infolgedessen zum Abtreten ihrer Rechte an den Staat veranlaßt
worden wären »2. Was die Entwicklung ohnedies gebracht hätte,
wurde durch die gewaltsame Aufhebung der Klöster plötzlich erreicht.
Es fiel dem Staat dadurch nicht nur das gesamte Klostervermögen
zu ; erst dadurch gelang es ihm, sich in die Mehrheit der aargauischen
katholischen Kollaturen zu versetzen als Nachfolger der bis dahin
mächtigsten Kollatoren Muri und Wettingen. Die Aufhebung brachte
2/3 aller Kollaturrechte in die Hand des Staates ; — im gleichen Maße

war auch der staatliche Einfluß auf die Besetzung der katholischen
Pfarreien gewachsen 3.

(Fortsetzung folgt.)

1 Sie waren grundgelegt in der Verf. von 1831. Art. 21 hatte den Zusatz :

« Der GrR bestimmt den jährlichen Beitrag der Klöster an die Staatsausgaben ».

Kiem, Bd. 2, S. 398, konstatiert darin einen Widerspruch zur Bestimmung über
die Gleichheit der Bürger vor dem Gesetz. Seit 1803 hatte Muri an den Kanton
als besondere Beiträge, sowie für Schulen, Schulgebäude, Armenunterstützungen
und Kriegssteuern 376,230 Fr., Wettingen 207,357 Fr. gezahlt. Kiem, Bd. 2,
S. 408.

2 Hagenbuch, S. 86.
3 Hagenbuch, S. 102 f.


	Die kirchenpolitischen Ideen Augustin Kellers

