
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 30 (1936)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN. —COMPTES RENDUS.

Pittet Romain, L'abbaye Cistercienne de la Pille-Dieu, Fragnière
frères, Fribourg, 1934. 3X7 PP-

Immédiatement après avoir publié son livre sur l'abbaye d'Hauterive
au moyen âge (cf. cette revue, 1935, P- 72)- M. l'abbé Romain Pittet, professeur

d'histoire ecclésiastique au Grand-Séminaire de Fribourg, consacre
une nouvelle étude à un autre monastère cistercien, couvent de femmes
celui-ci : l'abbaye de la Fille-Dieu près de Romont. Son travail paraît à

petites doses, depuis plus de deux ans, dans les Annales fribourgeoises.
D'ici trois ans, à cette allure, les lecteurs de la revue auront pu lire l'étude
en entier. Heureusement, le tirage à part, soit le volume que nous présentons
ici, a déjà paru en 1934, à l'occasion des noces d'or de Mère Gabrielle Rime,
abbesse dc la Fille-Dieu, décédée peu après. C'est ce qui explique que,
contrairement à ce qui a lieu d'habitude en pareil cas, l'édition définitive,
éventuellement retouchée, est non pas celle du tirage à part, mais celle de
la revue qui en a obtenu ce qu'on est convenu d'appeler la primeur.

Après un aperçu sur la réforme de l'Abbé Robert de Molesmes et sur
l'incorporation de monastères féminins à la nouvelle fondation ainsi que
quelques pages consacrées aux abbayes cisterciennes en Suisse, l'auteur
aborde le thème proprement dit de ses recherches : le milieu dans lequel
allait naître le monastère et sa fondation, en 1268, ou probablement déjà
quelques années plus tôt. Il consacre la plus grande partie du volume à

parler de la règle de la Fille-Dieu, de ses abbesses, des religieuses et de
leurs directeurs ainsi que de la vie économique du couvent. Il décrit plus
rapidement ses relations extérieures : avec le Saint-Siège et l'Evêque du
diocèse, avec l'ordre de Cîteaux, les familles seigneuriales du pays et les

villes de Fribourg et Romont. Dans un dernier chapitre, plus étendu,
il fait le récit des longues et multiples démarches entreprises dans le but
d'obtenir le rattachement du monastère à la branche cistercienne de l'étroite
observance, tentatives dont l'âme fut Mère Lutgarde Ménétrey, abbesse
de la Fille-Dieu de 1883 à 1919, et qui furent enfin couronnées de succès

en 1905.
M. Pittet a écrit son livre en utilisant surtout les archives de la

Fille-Dieu (conservées en partie à Fribourg : aux archives de l'Etat et à

la bibliothèque cantonale). Les manuaux du Conseil s'occupent assez peu
de notre abbaye ; c'est bon signe : si elle faisait peu parler d'elle, c'est
qu'elle ne laissait guère à désirer. L'auteur en fait d'ailleurs la remarque :

elle était trop dépourvue de ressources matérielles pour qu'aient pu s'y
produire des abus tels qu'il y en eut malheureusement à Hauterive et à
la Maigrauge.



- 336 —

Ecrivant pour un monastère qui s'est rallié récemment à l'étroite
observance, M. Pittet n'a pas voulu discuter cette équation, qui est supposée
dans son livre et même expressément affirmée à plus d'une reprise : la
réforme de l'Abbé de Rancé était un retour à l'idéal cistercien primitif,
lui-même identique à la règle de saint Benoît. Racontant les efforts qui
ont abouti au rattachement de la Fille-Dieu à la branche des Cisterciens,
réformés, et le faisant du point de vue qui a fini par prévaloir, son exposé
fait paraître sous un jour un peu mesquin les appréhensions, en soi légitimes
et les hésitations, cependant compréhensibles, de l'autorité diocésaine en
cette affaire.

L'évêque de Verceil, délégué du Saint-Siège et visiteur de la Fille-Dieu,
dont parle le document, non daté, utilisé aux pages 87 et 237, est sans
doute le nonce Bonomio : on sait, en effet, qu'il s'est rendu, entre autres,
à Romont, lors de sa première visite dans notre canton, et le problème
du rétablissement de la clôture clans les couvents de femmes était alors
particulièrement à l'ordre du jour (cf. RM du 5 novembre 1579, ainsi que
la lettre du gouvernement de Fribourg à Grégoire XIII du 26 décembre
de la même année). Le secrétaire du chapitre de Saint-Nicolas qui écrit
à la Fille-Dieu en 1708 (p. 183) était le chanoine Dugo (et non pas Hugo).

Malgré la longueur de certains paragraphes — il en est de 2, 3, 4 et
même 5 pages — l'étude de M. Pittet se lit avec agrément. Il a su éviter
les détails insipides et il nous a donné un tableau bien vivant de la maison
religieuse dont il a entrepris l'histoire, tableau que viennent compléter
encore les nombreuses phototypies hors texte qui enrichissent le volume
et qui contribuent à rendre sympathique au lecteur cette ancienne abbaye
de chez nous, particulièrement florissante aujourd'hui et justement fière
de son long et beau passé.

L. Wœber.

Dommann Hans : Propst Dr. Wilhelm Meyer und das Stift Beromunster
(1640-1674). Beilagen zum Jahresbericht der Kantonsschule Luzern 1934
und 1935. 78 Seiten. Mit 5 Abbildungen.

Eine sehr interessante Prälatengestalt wird hier auf Grund eines

ganz unbekannten Quellenmaterials (159 Privatbriefe des Propstes, 13 Akten-
faszikel, Protokolle des Stiftskapitels) zum ersten Mal und erschöpfend
dargestellt. Propst Meyer war Zögling der Jesuiten in Luzern, mit denen

er zeitlebens eng verbunden blieb und denen er über den Tod hinaus
zum großen Wohltäter wurde. Theologie studierte er am Collegium Helveticum

in Mailand, das ihn mit dem Geiste des hl. Karl Borromäus erfüllte.
Seine lange Regierung als Stiftspropst fiel in die bewegten Zeiten des

ausgehenden 30 jährigen Krieges, des Bauernkrieges und des ersten Vill-
mergerkrieges, die alle dem Stifte Verlegenheiten bereiteten. Als Propst
führte er einen energischen Kampf um die innere Disziplin des Stiftes
Beromunster und um die Rechte und den Besitz dieses Gotteshauses.
Auch die Aufsicht über das wirtschaftliche Leben gab ihm viel zu schaffen,



— 337 —

vor allem aber die Förderung des Schulwesens, der kirchlichen Kunst
und des gottesdienstlichen Lebens. Nach seinem Tode entstand ein
langwieriger Erbstreit zwischen den Geschwistern Meyer, dem Stift und den

Jesuiten. Die gediegene Arbeit enthält viele kulturhistorisch bemerkenswerte

Einzelheiten und ist ein sehr wertvoller Beitrag zur Geschichte
des Stiftes.

Beromunster. /. Troxler.

Huwiler Sebastian : Das Professorenverzeichnis des Jesuitenkollegiums
in Luzern (1573-1773)- Stans 1935. 134 Seiten. Separatabdruck aus
Geschichtsfreund, Bd. XC.

Huwilers Arbeit muß als eine nützliche Fundgrube für einheimische
Schul- und Familienforschung gewertet werden. Aus vergilbten
Manuskripten hat der Verf. in mühevoller Arbeit die Namen derer zusammengestellt,

die während zwei Jahrhunderten einem Großteil der katholischen
Schweiz Wissen und Bildung vermittelten. Über tausend Gestalten ziehen

an unserm Auge vorüber. Die einen flüchtig, andere verweilend : ähnlich
wie sie in Wirklichkeit bald kurzen, bald längeren Aufenthalt am Luzerner
Kollegium genommen hatten. Dabei begegnen uns etwa hundert Bürger
aus Stadt und Land Luzern, viele aus der übrigen Schweiz, besonders
aber Deutsche, auch Österreicher, Italiener, sogar Schweden und Schotten.
Der Raum verbietet es uns, hier auch nur die bedeutendsten Männer zu
nennen.

Um von der Tätigkeit der einzelnen Professoren ein möglichst
abgerundetes Bild zu geben, hat sich der Verf. in anerkennenswerter Weise
bemüht, aus Quellen und Quellenwerken alle in Frage kommenden Notizen
zusammenzutragen. Indessen müssen wir feststellen, daß ihm dabei wichtige

Grundlagen entgangen sind. So vermissen wir vor allem die für jedes
Jahr gedruckten Catalogi Personarum et Officiorum der oberdeutschen
Ordensprovinz, von denen auch die Luzerner Kantonsbibliothek mehrere
Nummern besitzt. (Hier hätte z. B. bestimmt werden können, ob Deysl
oder Deyrl (zu S. 32) die richtige Lesart des Namens ist.) Der Catalogus
tragoediarum ct comoediarum Lucernae exhibitarum (Luzern, Bürgerbibl.
Ms. 243 40) hätte über die dramatische Wirksamkeit vieler Professoren
Auskunft gegeben. Zur Vervollständigung der Angaben wären auch die
Diarien des Freiburger Kollegiums zugänglich gewesen. Und das
Verzeichnis berühmter Schweizer Jesuiten in Mülinens Helvetia sacra (Zweiter
Teil) hätte ebenfalls viele Lücken leicht ausfüllen können (Ergänzungen
zu : Jost Amrhyn, Romanus Astheimer, Billieux, Theodor Diesbach,
Michael Genoud, Heinrich Heinrich, Heinrich Lamparter, Rudolf
Mattmann, Arsenius Odet, Ignaz Venez, Karl Yesperleder, Peter Vonderweid,
Dominikus Weck). Unbegreiflich ist, daß der Verf. das Solothurner
Professorenverzeichnis von Fiala nicht durchgehends verarbeitet hat.
Nach welchen eklektischen Grundsätzen er dabei verfahren sein mag,
wird kaum zu enträtseln sein.



- 338 -
Im besondern sei auf folgende Unvollständigkeiten hingewiesen.
Bei Billieux (S. 18) passiert dem Verf. das Ungeschick, daß er die

Herkunftsbezeichnung Ursicin. von St. Ursanne) als Vornamen deutet.
In Wirklichkeit wurde Billieux, ein Sohn des bischöfl. Statthalters in
St. Ursanne, Jean Bernard Billieux (dieser in HBL Suppl. 25), auf die
Namen François Joseph Augustin getauft und er führte den Rufnamen
Joseph (Sammig. Bern. Biogr. I, 491). Er ist, wie Huwiler richtig schreibt,
1713 geboren und 1731 in den Orden eingetreten. Folglich kann er nicht
1703 von Dillingen gekommen und 1705 nach Solothurn gezogen sein.
Da das Professorenverzeichnis von Solothurn ihn überhaupt nicht nennt,
wissen wir nicht, ob Huwiler hier ein Druckfehler oder ein anderes
Versehen unterlaufen ist. 1761-1768, 1772 und 1773 bei der Aufhebung des
Ordens war Billieux Rektor in Pruntrut, 1768- Rektor in Rottenburg.
Er starb in Pruntrut am 8. Juli 1788.

Es scheint dem Verf. (trotz HBL II, 723) nicht bekannt zu sein, daß
Joh. Bapt. Dillier (zu S. 33 ; * 1668 in Wolfenschießen, f 1745 in Sarnen)
der in der Volkssage fortlebende « Seminariherr » ist, der im Bistum Konstanz
eine Kongregation von Regularklerikern, verbunden mit einem Knabenseminar

und einem Hause für Konvertiten, gründen wollte. Dilliers Pläne
ließen sich nicht verwirklichen, aber aus seinem Konvikt in Sarnen ging
die heutige kantonale Lehranstalt Obwaldens hervor. Unter seinen
hinterlassenen Schriften befinden sich u. a. zwei lateinische geistliche Schauspiele

: Dialogus poeticus und Hamarthophilus.
Bei Franz Regis Krauer (S. 69) fehlen die bibliogr. Hinweise auf

Sommervogel IX, 148 und Nadler, Literaturgesch. der deutschen Schweiz,
250-252. Das Verzeichnis von Krauers Werken, das Huwiler vertrauensvoll
aus Sommervogel II, 1647 übernimmt, muß durch folgende Nachträge
ergänzt werden : Methodenbuch für Lehrer. Basel 1786. — Hauptepochen
der schweizerischen Geschichte. Luzern 1800. 300 S. — Die Schauspiele :

Lysimachus 1771 ; Philippus 1773 ; Der Zurückzug der Helvetier aus Gallien
1791 ; Brutus 1800 ; Hannibal 1802. Sorgfältige Forschungen in der
Luzerner Bürgerbibliothek könnten vielleicht noch mehr Werke an den
Tag bringen.

Neben Franz Xaver und Karl (S. 98) wäre auch Rudolf Dominik
Rüttimann — übrigens drei Brüder — zu nennen gewesen, da ja der
Verf. von den Luzerner Jesuiten auch jene aufführt, die nicht am
Kollegium in Luzern gewirkt haben. Rudolf Dominik R., gest. 1743 in Rom,
war Lektor der Philosophie, Theologie und des Kirchenrechts zu Rom
und wurde von Papst Benedikt XIV. mit wichtigen Missionen an mehrere
Fürstenhöfe gesandt (Vgl. Mülinen, II, 48).

Nach dem Catalogus Pets, et Offi-c. des Jahres 1752-1753 war Ignaz
Schwarz (zu Huw. S. 106) um diese Zeit Rektor und Verwalter des
Goldenen Almosens in Luzern. Warum ist dies dem Verf. nicht bekannt

Im Verzeichnis der Werke von Jos. Ignaz Zimmermann (S. 130-132)
fehlen folgende dramatische Bearbeitungen : Kain und A bel, ein Singspiel
nach Geßner ; Det seinen Vater Ulysses suchende Telemach 1770 ; Adjatotix
1771 ; Urs und \Victot oder die Thebäer 1772 ; Btitannicus 1773 (nach



— 339 —

Racine) ; Ulysses von Ithaca 1780 (nach Ludw. Holberg). Das Büchlein
Von der dtamalischen Dichtkunst hat nicht Zimmermann (Huw. S. 132
und Nadler S. 251), sondern sein Schüler Joseph Schmid geschrieben
(Bächtold, Geschichte der deutschen Literatur in der Schweiz, Anh. S. 197).

Horgen. Dr. Max Büsser.

Gauss, Joseph M. B. : Die Heiligen des Elsaß in ihrem Leben, ihrer
Verehrung und ihrer Darstellung in der Kunst (Forschungen zur
Volkskunde, herausgegeben von Georg Schreiber, Heft 18-19). Düsseldorf,
Schwann 1935. 281 S. 10 Mk.

Im Buche von Joseph Clauss über die Heiligen des Elsaß hat eine

wichtige Seite der reichen elsässischen Kirchcngeschichte, vorab des

Mittelalters, eine vorzügliche Darstellung erhalten. Die beiden
Hauptabschnitte des Bandes behandeln in alphabetischer Reihenfolge die
elsässischen und dann die nichtelsässischen, aber mit dem Elsaß besonders
verbundenen Heiligen. Ein kurzer dritter Abschnitt ist den sogenannten
Katakombenheiligen gewidmet. Die Artikel über die einzelnen Heiligen
bringen jeweilen an der Spitze deren Lebensdaten, geben dann einen Überblick

über die Geschichte ihrer Verehrung und die oft damit verbundene
Legendenbildung, berichten über die Verbreitung ihres Kultes und dessen

Bezeugung durch liturgische Quellen, durch die Verehrung von Reliquien
und die Nennung von elsässischen Heiligen als Kirchen- und Altarpatrone.
Am Schlüsse jedes Artikels stellt der Verfasser mit möglichster
Vollständigkeit die noch erhaltenen, wie auch die untergegangenen bildlichen
Darstellungen der Heiligen seit dem frühen Mittelalter zusammen. In
einem mehr als 60 Seiten umfassenden Abschnitt bringt Clauss ein mit
großer Sorgfalt abgefaßtes Verzeichnis der Quellen und der wissenschaftlichen

und erbaulichen Literatur zur elsässischen Hagiographie. Ein
alphabetisches und ein chronologisches Heiligenverzeichnis, ein solches
nach der kalendarischen Reihenfolge ihrer Gedenktage, ein alphabetisches
Verzeichnis ihrer kennzeichnenden Attribute und ihrer Tracht und ein
sorgfältig gearbeitetes Ortsregister schließen und erschließen den Band.

Clauss hat so die Aufgabe, die er sich gestellt, nämlich « eine
Registrierung des Bestandes für alle, die über die Heiligen des Elsasses
schnelle und erschöpfende Auskunft suchen », zu geben, in mustergültiger
Weise gelöst. Die Arbeit bildet aber nicht nur einen wertvollen Beitrag
zur Kirchengeschichte des Elsaß, sondern auch zu derjenigen der nähern
und weitern Nachbargegenden ; denn der Verfasser macht nicht Halt an
den Grenzen des Elsaß, er geht den Spuren der Verehrung der Elsässer-
heiligen auch im übrigen Frankreich, in Deutschland und in der Schweiz
nach, deren Nordwestecke ja während mehr als eines Jahrtausends als
Bestandteil des alten Bistums Basel mit dem Oberelsaß eine kirchliche
Einheit bildete. Groß ist die Zahl der schweizerischen Kirchen und Kapellen,
die Reliquien von Elsässerheiligen besaßen oder noch besitzen (bei deren



— 340 —

Feststellung stützt sich der Verfasser freilich wesentlich auf die Arbeit
Stückelbergs über die Reliquien in der Schweiz). Sehr willkommen sind
dem schweizerischen Leser die Angaben über Heilige, welche bei uns nach
ihrem Tode hohe Verehrung genossen oder noch genießen oder durch
Herkunft und Leben mit der Schweiz verbunden sind. So behandelt er die
Kaiserin Adelheid, Benno und Eberhard von Einsiedeln, Leodegar, den
Burgunderkönig Sigismund, den Mönch Viktor zu St. Gallen, die Basler
Bischöfe Ragnacharius und Rudolf II. und den legendenhaften Pantalus,
den Glaubensboten Kolumban und als Repräsentanten des Zeitalters der
Gegenreformation Petrus Canisius und Fidelis von Sigmaringon.

Der Band zeugt von der wissenschaftlich exakten Arbeitsweise und
dem gesunden kritischen Sinn des Verfassers gegenüber der oft von
Legenden überwucherten Überlieferung. Nicht selten (etwa bei der
Theobaldlegende S. 131) erhalten wir inteiessante Einblicke in die merkwürdigen
Irrwege der Legendenentwicklung (Verwechslungen. Zusammenfließen
ursprünglich verschiedener Persönlichkeiten zu einer einzigen Heiligengestalt).
Doch scheint mir, daß Clauss in seinem Text da und dort zu wenig deutlich

sagt, was auf Grund zuverlässiger Quellen als historisch sicher oder
einigermaßen wahrscheinlich angenommen werden kann und was bloß
durch eine verhältnismäßig späte Vita oder Legende berichtet wird, so
etwa bei den Heiligen aus der Gesellschaft der hl. Ursula oder beim
hl. Ludan ; bei den Angaben über die Abstammung und das Sterben des
Letztern (S. 90) ist nicht genau ersichtlich, ob sie einfach aus der ältesten,
noch nicht ausgeschmückten (aber trotzdem späten) Fassung seiner Vita
stammen oder ob ihnen zuverlässige, frühe Quellen zugrunde liegen, was
nicht der Fall zu sein scheint (vgl. den Artikel « Ludanus » im Lexikon
für Theologie und Kirche, Bd. VI, Sp. 681). Folgende kleine Versehen
und Druckfehler sind zu korrigieren : S. 21 unten : St. Adalbert wurde
961, nicht 951 zu den Russen gesandt ; S. 74 und Register S. 275 ist Ruswil
statt Rustwil, S. 168 Note 4 Ganz statt Glanz zu lesen.

Von ganz besonderem Wert ist die überaus reichhaltige Zusammenstellung

der bildlichen Darstellungen der Elsässerheiligen. Mit liebevoller
Sorgfalt ist hier wohl das gesamte elsässische und ein großer Teil des
außerelsässischen ikonographischen Materials über diese Heiligen in
jahrzehntelanger Sammler- und Forschertätigkeit zusammengetragen und
gesichtet worden : es erweist sich trotz der besonders für die elsässischen
Kunstdenkmäler verhängnisvollen Wirren des 30 jährigen Krieges und
der französischen Revolution noch als erfreulich umfangreich. Auf 40 Tafeln
sind in fast 80 Abbildungen die wichtigsten Heiligendarstellungen, Heiligengräber

und andere kirchliche Denkmäler wiedergegeben. Sie umspannen
den Zeitraum vom 10. bis zum 19. Jahrhundert. Hervorzuheben sind die
prachtvollen Fenster des Straßburger und des Freiburger Münsters und
einige eindrucksvolle spätgotische Bischofsstatuen. Die vorzügliche Wiedergabe

der Bilder, der schöne Druck, überhaupt die gediegene Ausstattung
des ganzen Bandes verdienen hohes Lob. Der Verfasser hat mit seinem
Buche, dessen Veröffentlichung durch den Ausbruch des Weltkrieges und
dessen Folgen um mehr als zwei Jahrzehnte verzögert worden ist, ein



— 341 —

beredtes Zeugnis abgelegt für die Treue zu seiner alten elsässischen Heimat,
deren Geschichte seit Jahrzehnten seine nie vor mühevoller exakter
Kleinarbeit zurückschreckende, wissenschaftliche Tätigkeit vor allem gilt.

Georg Bonct.

Josef Schmidlin, Papstgeschichte der neuesten Zeit, Band III :

Papsttum und Päpste im XX. Jahrhundert. Pius X. und Benedikt XV.
(1903-1922). Verlag Kösel u. Pustet, München, 1936. xix u. 350 S., 8° Lex.
Brosch. RM. 13.50 ; Lw. 17 ; Hld. 20. (Bei Subskription auf das ganze
Werk, resp. 12, 15 u. 18 RM.)

Dans la pensée de M. Schmidlin, le troisième volume de l'Histoire
des Papes de l'époque moderne devait, en plus des pontificats de Pie X et
de Benoît XV, comprendre encore celui de Pie XL Cette dernière partie
était même déjà composée (et l'auteur se réserve de la faire paraître plus
tard, comme deuxième tome de ce troisième volume) ; mais des difficultés
ayant été formulées, aussi bien à Munich qu'à Fribourg-en-Brisgau, au
sujet de l'imprimatur, M. Schmidlin a fini par soumettre la question à

Pie XI lui-même, qui lui répondit, au cours d'une audience privée, en

juin 1935 : « post mortem lauda... vel non lauda. » On ne comprend que
trop le désir du Souverain Pontife, et l'on s'étonne plutôt de l'insistance
de l'auteur, contraint déjà, même en arrêtant son exposé au début de

1922, de porter une appréciation sur des événements qui sont si proches
de nous et auxquels ont été mêlés des personnages dont plusieurs sont
encore en vie.

Le conclave qui suivit la mort de Léon XIII est le dernier sur lequel
nous soyons exactement renseignés, puisque, en 1904, le secret en ces
matières a été, pour l'avenir, imposé aux membres du Sacré Collège. Le
cardinal-doyen Oreglia, président du conclave, savait que le veto serait,
cas échéant, prononcé par l'Autriche contre l'ancien secrétaire d'Etat.
(D'après M. Löffel, le veto provenait de l'Italie.) Il ne voulut cependant
pas en donner lui-même connaissance ; et c'est pourquoi, le dimanche
2 août, le cardinal Puzyna, de Cracovie, se décida à parler. Le Doyen et
de même l'intéressé — de la part de ce dernier, c'était une pure déclaration

de principe, car il était heureux, personnellement, de voir la tiare
s'éloigner de lui — protestèrent, tandis. que, inversement, le cardinal
Sarto, dont les chances augmentèrent dès le troisième tour, suppliait ses

collègues de faire abstraction de sa personne. Le nombre de voix données

au cardinal Rampolla se maintint néanmoins encore pendant deux tours
de scrutin, et ce ne fut qu'au septième, le 4 août, après que les cardinaux
français se fussent ralliés à la candidature du patriarche de Venise, que
celui-ci, qui avait fini par céder devant les supplications du Sacré Collège,
réunit 50 suffrages, sur 63 votants : il était élu.

On ne s'attendra pas à nous voir donner un résumé de ce que dit
M. Schmidlin du pontificat de Pie X, qui est encore dans toutes les
mémoires. Son exposé est extrêmement détaillé : il énumère jusqu'aux lettres
de felicitation envoyées par le Pape à l'occasion du jubilé d'une univer-



- 342 —

site, d'un évêque ou d'un missionnaire. Son information est très étendue.
En plus de l'abondante bibliographie qu'il cite et qu'il utilise (y compris
des articles de journaux, l'Osservatore Romano en particulier, auquel il
ne se fait pas faute de dire à l'occasion quelques vérités), il a recueilli
sur place, pendant les années où il travaillait à Rome et durant le séjour
qu'il y a fait récemment, pour mettre la dernière main à son ouvrage,
nombre de renseignements de première main ; il a même été mêlé
personnellement à un épisode ou l'autre qui font l'objet de son récit.

Son appréciation sur Pie X paraîtra sévère. Il reproche à ses biographes

italiens et français — y compris René Bazin dans les Grands Cœurs
¦— de viser trop à l'édification et d'avoir comme objectif la béatification
du Pape Sarto.

Il trouve que Pie X, en particulier dans le choix des cardinaux, a

trop favorisé l'élément latin et spécialement italien au détriment des

prélats allemands, et qu'il a, au surplus, mal tenu sa promesse de
consulter les membres du Sacré Collège. Certaines réformes de Pie X, celle
du bréviaire, par exemple, suggèrent à M. Schmidlin des appréciations
qu'on pourra discuter (p. 49, n. 12) ; de même les réflexions, qu'il rapporte
et fait siennes en partie, de certains auteurs italiens et allemands au sujet
de la béatification de Jeanne d'Arc (p. 57), ou encore cette remarque :

« Immerhin erscheint es bezeichnend genug, daß unter all diesen neuen
Sehgen und Heiligen dem Stande nach die Ordensleute, national die
romanischen Elemente (Italiener und Franzosen), im Geschlechte die Frauen
überwogen » (p. 58). M. Schmidlin accepte cette affirmation de M. Maurice
Pernot qu'en France, après la Séparation, l'intransigeance pontificale a

complètement livré à la curie romaine l'Eglise et l'épiscopat, qui firent
preuve, à son égard, d'une servilité toujours plus grande (p. 78, n. 30).
Il note, à la suite de ce même auteur, que Pie X a déclaré souvent de ne

pas aimer le Centre allemand, parce que c'était un parti politique et il
lui reproche de l'avoir combattu en dessous (p. 96, n. 8). Il s'est même
cru autorisé à critiquer, devant le cardinal Merry del Val, « la politique
de zigzag du Vatican » (p. 101, n. 35).

M. Schmidlin nous paraît minimiser la portée du Syllabus de Pie X
(p. 144). Il trouve (p. 138 et 176) que Pie X, durant la deuxième partie
de son pontificat, « alors qu'il combattait non seulement le modernisme,
mais souvent le moderne tout court », a paralysé et même détruit les
réformes du début de son règne, et que c'est par là surtout qu'il s'oppose
aux vues progressistes et conciliantes de son prédécesseur. Pie X aurait
fini par voir dans le désir même de réformes un indice de modernisme.
(0 Ja, man darf vielleicht behaupten, daß der Reformpapst dadurch in
sofern in sein eigenes Gegenteil umgeschlagen, als er selbst im Reformeifer
ein Kennzeichen modernistischer Gesinnung brandmarkte und anderseits
die antireformerische Kurialrichtung sich mit der antimodernistischen
aufs engste verband, um ihn durch Konzentration auf die Häresie von
den ihnen verhassten Reformen abzuhalten »).

Notre auteur n'est surtout pas tendre pour les intégristes, cette sorte
de franc-maçonnerie, pour employer ses propres termes, hypercatholique



— 343 -
et supra-ecclésiastique, qui avait son centre à Rome, dont l'âme était
Mgr Benigni et qui était patronnée par le Pape et par les cardinaux Merry
del Val, Billiot et de Lai. Certes les intégristes, avec leur système d'espionnage

et de délation, méritent de la part de l'historien une sévère

désapprobation. Aussi bien le Vatican lui-même, M. Schmidlin le souligne, a

fini par être agacé par leurs manœuvres et les a indirectement tout au
moins désavouées ; mais on ne peut s'empêcher de trouver déplacées
certaines remarques de notre auteur, qui prend un malin plaisir à multiplier
les exemples de la correspondance truquée échangée entre intégristes et
à souligner que plusieurs d'entre eux ont fini par apostasier. Le petit coup
d'encensoir donné aux Jésuites (p. 165, n. 10) est un peu inattendu, et il
est fâcheux que l'auteur ¦— cette remarque vaut pour d'autres chapitres
que celui qui est consacré à l'intégrisme — emprunte à des écrivains
libéraux et même hostiles à l'Eglise des renseignements suspects, et rapporte
en note nombre d'allégations pour le moins tendancieuses, si ce n'est
fausses, sans paraître les désapprouver. Encore une fois, surtout dans
la question de l'intégrisme, des critiques devaient être formulées, mais
M. Schmidlin nous semble y avoir mis un peu d'acrimonie ; il aurait dû
insister un peu moins.

La deuxième partie, plus courte, du volume est consacrée à Benoît XV,
l'ancien secrétaire et collaborateur du cardinal Rampolla, l'homme aux
idées de Léon XIII, le « Pape de la Paix », comme M. Schmidlin aime à

l'appeler. Il raconte tout au long les multiples démarches du Pontife pour
essayer de mettre fin à la grande guerre, démarches trop souvent mal
interprétées par les belligérants, initiatives qui se heurtèrent à
l'anticléricalisme des uns et aux préjugés protestants des autres, et qui furent
ainsi vouées malheureusement à un échec. La plus célèbre, celle d'août 1917,
n'aboutit pas parce que le chancelier allemand, M. Michaelis, refusa de

prendre des engagements quant au sort qui était réservé à la Belgique.
L'Italie, la première, exclut le Pape des pourparlers de la paix, et Benoît XV
accepta cet affront sans protester : M. Schmidlin incline à lui en faire un
reproche. Le Pape essaya d'obtenir pour les vaincus des conditions de

paix pas trop dures, mais il se heurta, écrit M. Schmidlin, « an der
fanatischen Rachsucht der Siegerstaaten und der gehässigen Intrige seines
italienischen Gefangenenwärters » (p. 326). Il avait eu du moins la
consolation de voir sonner l'heure de la paix et de constater qu'en fin de compte,
on se tournait vers lui. M. Schmidlin ne craint pas de déclarer que le
véritable vainqueur de la guerre a été le Souverain Pontife.

Benoît XV s'intéressa également beaucoup aux missions, insistant
en faveur du clergé indigène et luttant contre toute tentative nationaliste
de la part des missionnaires. Il mit fin énergiquement aux manœuvres des

intégristes. Il rétablit le contact entre l'Eglise et notre siècle, obtenant,
par sa diplomatie, de précieux avantages et récupérant certaines libertés,
au prix de concessions, estime notre auteur, parfois discutables (p. 3).

L'Histoire des Papes des temps modernes de M. Schmidlin est virtuellement

terminée. Il y a travaillé à une allure si accélérée qu'il ne lui a,
naturellement, guère été possible d'explorer les archives dont l'accès lui



— 344 —

était ouvert, et qu'il s'est borné à utiliser surtout soit les travaux
d'ensemble, soit les études de détail déjà publiées. Son œuvre, de ce fait, manque

nécessairement un peu de profondeur. Aussi bien, il ne sera possible
de porter une appréciation définitive sur les papes du XIXme siècle et
surtout sur les deux pontificats dont il raconte la vie dans ce troisième
volume, que lorsque les archives vaticanes qui les concernent pourront
être consultées, et lorsque le nombre des années écoulées permettra de

juger leur rôle avec le recul nécessaire. En attendant, pour trouver un
renseignement, même minime, sur un point quelconque de leur activité,
les volumes de M. Schmidlin rendront de grands services, dispenseront
de nombreuses recherches et fourniront des renseignements d'autant plus
précieux qu'ils sont parfois empruntés à des articles de journaux ou à
des brochures de circonstance, difficiles à retrouver plus tard, voire même
à des confidences orales.

Signalons, pour terminer, quelques petites erreurs. II est parlé, p. 58,
de sainte Thérèse de l'Enfant-Jésus de Luxeuil (au lieu de Lisieux ;

l'erreur vient sans doute de la dénomination latine, Lexoviutn, de cette
dernière ville). — P. 97 : le P. Albert Kuhn, Bénédictin d'Einsiedeln, le célèbre
auteur de YAllgemeine Kunstgeschichte, n'était pas Allemand, mais Argo-
vien, soit donc Suisse authentique. — P. 109 : C'est le P. Schwegler (et
non pas Schregler), de la même abbaye, qui a écrit une Histoire de l'Eglise
catholique (et non pas : Gesch. d. L. K.) en Suisse. — Dans les mots français,

mais parfois aussi dans le texte allemand, il y a plusieurs fautes
d'impression. Relevons enfin un dernier point, quitte à sembler sortir un peu
du sujet : l'auteur consacre, à la p. 222, quelques lignes au séminaire pour
prisonniers de guerre français, qu'il avait créé dans un des camps des
environs de Munster, séminaire que le Souverain Pontife désirait voir
se développer, lorsqu'il fut dissous, comme le rapporte M. Schmidlin, à

la suite de manœuvres anticléricales. On pourrait croire que c'est à ces
dernières aussi qu'il faut attribuer, à la façon dont il en est parlé en note,
le fait que, lors de cette dissolution, M. Schmidlin ne fut pas reçu par le
Nonce de Munich, Mgr Pacelli : en réalité, il s'est exercé là une autre
influence, qui n'était ni anticléricale ni française, mais que l'auteur a eu la
délicatesse de ne pas relever. Elle n'a pas empêché M. Schmidlin — il
doit être permis de le relever, puisque lui-même a omis de le faire —
d'essayer de ressusciter l'œuvre à laquelle il s'était dévoué si généreusement
et avec tant de succès : le séminaire fut transféré et reconstitué au camp
de Limburg, oü il déploya ses bienfaisants résultats durant les quelques
mois que devait encore durer la grande guerre.

L. Wœber.

Mitteilung der Redaktion.

Aus technischen Gründen mußten eine Reihe von eingegangenen
Besprechungen leider auf das nächste Heft zurückgestellt werden.

Fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.


	Rezensionen = Comptes rendus

