Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 30 (1936)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

Pastor, Ludwig V., Geschichte der Pdpste seit dem Ausgang des
Mittelalters. 11. Band. : Geschichte der Papste im Zeitalter der Renaissance
von der Thronbesteigung Pius’ II. bis zum Tode Sixtus’ IV. 10. bis 12.,
unverdanderte Aufl. Freiburg i. B. (Herder) 1928. LX u. 816 S. 17 Mk;
geb. 21 u. 24 Mk. .

Comme ce fut le cas lors de I'élection d’Eugéne IV, aux trois conclaves
dont il est question dans ce 2m¢ volume de 1'Histoire des Papes, les cardi-
naux formulérent des capitulations, qui devaient en particulier limiter
le pouvoir de celui qui serait appelé a la tiare. Cela n'empécha pas le Pape,
une fois élu, de ne tenir compte que médiocrement ou méme pas du tout
des engagements qu’il avait souscrits auparavant avec ses collégues.

De Pie 11, le successeur de Calixte III, la vie antérieure a été racontée
par Pastor au volume précédent (p. 347 sq.). Aeneas Sylvius Piccolomini
était né prés de Sienne, en 1405, d’une famille noble tombée dans la misére,
Il avait étudié le droit, mais sans enthousiasme, tandis qu’il se passion-
nait pour les classiques. Alors qu’il n’avait que 26 ans, le célébre cardinal
Capranica, qui partait pour le concile de Bale, le prit comme secrétaire.
Il entra ensuite au service d’autres personnalités, mais, apres le départ
de son dernier maitre, le cardinal Albergati, Piccolomini demeura sur les
bords du Rhin, dans ce milieu de plus en plus hostile, on le sait, a Eugéne IV,
et il ne tarda pas a y revétir des charges importantes. Il suivait en huma-
niste le conflit qui opposait le concile au Pontife de Rome. D’autre part,
sa conduite a Bale était loin d’étre édifiante : on lui connait deux batards.
Il est vrai qu’il ne songeait encore nullement a 1’état ecclésiastique. Il
adhéra a I'antipape Félix V, mais ne tarda pas a4 se convaincre que cette
nouvelle solution aboutissait a une impasse. Cherchant des lors a se libé-
rer, 1l se joignit, en 1442, aux délégués du concile qui se rendaient a la
di¢te de Francfort. Mis en relations avec Frédéric 111, il accepta un poste
dans sa chancellerie, apprécia dés lors sévérement Félix V et changea de
vie. Il se décida, en 1445, a devenir prétre. Il fut chargé, la méme année,
d’une mission auprés d’Eugéne IV. Avant de le recevoir, le Pape exigea
de lui la rétractation de ses erreurs passées. Piccolomini implora son par-
don et l'obtint, et il travailla dés lors & faire reconnaitre Eugéne IV en
Allemagne. Revenu a Rome pour féliciter Calixte III au nom de I’Empe-
reur, il se fixa dans la Ville éternelle, laissant entendre qu’il méritait le
chapeau. De fait, aprés avoir été nommé évéque de Sienne, en 1450, il
fut créé cardinal en 1456, et, vingt mois plus tard, il recevait la tiare.

1 L’apparition tardive de ce compte rendu, et d’autres qui suivront sur
plusieurs volumes encore de la méme collection, a été expliquée ici-méme,
1935, p. 2806.



Pie II était un érudit, un esprit trés fin, un homme de volonté et un
grand travailleur. Extrémement simple dans son genre de vie, il aimait
du moins les voyages. Il y voyait un moyen de s'instruire et de soigner
sa santé, assez précaire, mais aussi une occasion d’échapper aux forma-
lités et de jouir, avec quelques intimes, de la belle nature, dont il était
grand admirateur. Complaisant et doux, il était pieux, se distinguant
en particulier par une grande dévotion a la Sainte Vierge. Il travaillait
de nuit a un ouvrage qu’il avait commencé comme cardinal, et dans lequel
il réunissait des données d’histoire, de politique, de géographie, de bota-
nique et de zoologie. Il n’acheva que la partie qui avait trait a 1'Asie, et
ne termina pas non plus ses « Commentaires » qui étaient une sorte de
Mémoires et d’autobiographie. On a de lui, par contre, une grande quan-
tité de lettres.

Pie IT ne dédaignait pas l'argent, mais il dépensait tout ce qu'il rece-
vait, et s’il fit moins pour les lettrés que ceux-ci ne l'espéraient, ce fut
d’abord faute de ressources, mais surtout parce que, devenu Pape, il ne
voulut favoriser que I’humanisme chrétien et faire oublier I’Aeneas Sylvius
d’autrefois.

Sa principale préoccupation fut la croisade. Il réunit dans ce but,
en 1459, un congres a Mantoue. Les puissances ne mirent que peu d’em-
pressement a y envoyer leurs représentants. Aprés quatre mois d’attente,
les délégués du duc de Bourgogne et des villes d’Italie étant enfin arrivés,
le Pape put ouvrir le congrés. Florence, entre temps, rassurait les Turcs,
leur disant de ne rien craindre, du moins de l'Italie, vu la haine que la
cité des Médicis avec Milan nourrissait a l'endroit de Venise, laquelle,
de son cété, avait presque partie liée avec les Musulmans. La lutte contre
le Croissant fut décidée en principe, mais le Pape déclara vouloir traiter
séparément, avec chaque ambassade, des mesures pratiques a prendre.

Venise formula des conditions qu’il lui fut impossible d’accepter.
Les délégués italiens étaient déja repartis, lorsqu’arrivérent ceux du duc
de Savoie, puis de la France et enfin ceux de I’Empereur. Le congrés se
termina en janvier 1460, par une messe solennelle, au cours de laquelle
une guerre de trois ans fut proclamée contre les Turcs. Des imp6ts furent
votés, qui devaient fournir les ressources nécessaires. Mécontents de ces
dimes, les Frangais parlaient d’en appeler au concile. Pie II — ce n’était
plus Aeneas Sylvius de Béle ! — aprés leur avoir reproché la Pragmatique
Sanction de Bourges, leur rappela la supériorité du Pape. Louis XI, qui
venait de ceindre la couronne de France, affectant de suivre une politique
opposée a celle de son pére, supprima la Pragmatique, mais formula, au
sujet de Naples, en faveur de la maison d’Anjou, des exigences que le
Pape dut repousser, d’ou fureur de Louis XI, qui pratiquement réintro-
duisit les mesures précédemment abrogées, & la vive satisfaction de
I'Université de Paris, demeurée trés gallicane.

Des troubles avaient éclaté & Rome en 'absence du Pape. Il les réprima
énergiquement & son retour. Il dut également mater, & Rimini, Sigismond
Malatesta. Il rencontra aussi de l'opposition en Bohéme, et surtout en
Allemagne, ou il dut envoyer le cardinal Bessarion, qui en rentra découragé.



Les dimes acceptées a Mantoue ne furent pas versées. Pour n’avoir
pas a les payer, plusieurs s’abstenaient de la confession et de la commu-
nion. Pendant ce temps, les Turcs avangaient. Pie II eut alors I'idée har-
die d’écrire au Sultan, pour lui proposer de se convertir, le Coran ne pou-
vant pas, lui disait-il, assurer aux Musulmans une supériorité sur la civi-
lisation chrétienne, tandis que, si leur chef se convertissait, il serait le
plus puissant des princes ; le Pape le nommerait méme empereur d’Orient :
ce serait I'dge d’or. Il n’y a pas de raison de douter de l'authenticité de
cette lettre, mais il n'est pas sfir, par contre, qu’elle soit parvenue 2
destination.

Le Sultan avancait toujours. Pie II, malgré ses infirmités, forma
alors le projet de prendre lui-méme la direction de la croisade : cette nou-
velle électriserait les nations. Il ordonna aux cardinaux de le suivre, les
plus Agés exceptés, ne serait-ce, leur disait-il, que pour mettre fin aux
reproches qu’on nous fait de mener une vie facile et luxueuse. La chute
de la Bosnie finit par décider Venise, puis le duc de Bourgogne. Le Pape
réunit & nouveau les représentants des villes italiennes. Florence en par-
ticulier hésitait encore, mais souhaitait par contre que Venise prit part
a l'expédition afin, espérait-elle, d’en sortir affaiblie. ‘

Pie II multipliait les mesures préparatoires. La bulle de la croisade
fut enfin publiée, mais le succés en fut assez faible, du moins dans les
classes dominantes. Les premiéres hostilités, en Orient, d’abord favo-
rables aux chrétiens, tournérent ensuite a leur désavantage. La peste
recommengait, de divers cotés, ses ravages. Il fallut renvoyer des gens
du peuple et des aventuriers, qui s’étaient présentés sans armes. Le duc
de Bourgogne retarda alors son départ, et Louis XI, s’arrogeant a son
égard un droit de suzerain, lui interdit méme de se mettre en route, allé-
guant que la croisade ne profiterait qu’a Venise et aux Grecs. Pie II fut
alors sur le point d’excommunier le roi de France.

Loin de l'abattre, les difficultés le stimulaient. Le 18 juin 1464, de
plus en plus souffrant, il quitta Rome, prédisant qu’il n’y rentrerait plus
vivant. Il était paralysé par les rhumatismes; c’est pourquoi le trajet
se fit par bateau, que le Pape ne quittait méme pas la nuit; et lorsque
I'escorte pontificale croisait des soldats qui abandonnaient la partie, dont
ils n’avaient pas prévu les difficultés, on baissait les rideaux de la litiére
du malade afin de lui éviter un nouveau créve-cceur. La petite troupe
parvint a Assise, puis a4 Lorette, ol le Pape implora de la Vierge sa gué-
rison, et enfin & Ancéne. Pie II était alors au plus mal. D’autre part, on
manquait d’eau, de logements ; une sorte de peste s’était déclarée. Aucun
des vaisseaux promis par Venise n’était encore arrivé, et lorsque, le
12 aofit, ils furent enfin signalés, la plupart des croisés, découragés, avaient
quitté la ville. Pie II se fit transporter & la fenétre, pour voir la flotte qui
s’approchait, sous la conduite du doge : « Jusqu'ici, déclara-t-il avec amer-
tume, il me manquait une flotte ; maintenant, c¢’est moi qui vais lui man-
quer. » Le 13, il communia, réunit les cardinaux en larmes auprés de son
lit, leur demanda pardon pour les manquements qu'il pouvait avoir a
se reprocher a leur égard. Le 15, il recut I’Extréme-Onction, et il mourut



le méme jour. Le surlendemain, les cardinaux, pressés de se rendre au
conclave, reprenaient le chemin de Rome, emportant avec eux le cadavre
du Pape, et il n'y eut plus a lutter contre les Turcs que Scanderberg, le
héros d’Albanie, qui s'était déja distingué sous Calixte III.

Le récit des derniers mois de la vie de Pie II est singulierement émou-
vant dans Pastor. Piccolomini, victime dans sa jeunesse d’erreurs qu'il a
rétractées plus tard, notamment par une bulle de 1463, a certainement
racheté son passé par l'attitude qu'il a eue comme Pape et par 'enthou-
siasme avec lequel, 2 une époque qui n'y répondait plus, il essaya de res-
susciter 'idée de croisade. Il s’occupa de la réforme de I'Eglise, mais n’eut
pas le temps de pousser a fond son projet. Il lutta contre la traite des
négres, contre l'astrologie et la magie ; il prit la défense des Juifs, injus-
tement opprimés. Il interdit de démolir les monuments antiques, méme
ceux qui étaient propriété privée. Il aima son pays et entrevit déja l'unité
italienne. Le reproche le plus grave qu’on puisse lui adresser, c’est le népo-
tisme dont il fit preuve a l'égard de sa famille et des Siennois en général.
Encore pouvait-ii invoquer comme excuse le besoin de fortifier son parti,
étant donné qu’il avait des ennemis résolus jusque dans la curie pontificale.

Son successeur, le cardinal Barbo, qui prit le nom de Paul II, était,
a certains points de vue, 'opposé de Pie II. C’était le fils d’un riche mar-
chand vénitien, homme de belle prestance, neveu, par sa mere, d’Eugéne IV ;
un peu vaniteux et ambitieux, aimant le luxe et le faste, moins par gout
personnel que parce que le temps de la Renaissance paraissait, a ses yeux,
lui en faire une nécessité. Lui aussi ne fut pas exempt de népotisme, mais
pas a l'égard des Vénitiens, avec lesquels il eut toujours des rapports
assez tendus. Il était affable, généreux, en particulier envers les cardinaux
moins fortunés. 1l était un peu méfiant, lent a se décider. On avait de la
peine d’obtenir de lui des audiences, et il les donnait volontiers de nuit.
Il eut a lutter contre les Iraticelles. Il interdit 1'¢tude de certains auteurs
classiques jugés dangereux. Il favorisa d’autre part les savants et intro-
duisit dans les Etats pontificaux lI'imprimerie, qui n’existait encore qu’'en
Allemagne. Il chercha a couper court aux continuels mouvements révo-
lutionnaires en faisant plaisir au peuple romain : il embellit le carnaval,
il organisa des concours, des banquets et des courses, choisissant a cet
effet la Via Flaminia, qui en a conservé, aujourd’hui encore, le nom de
Corso ; il reconstitua les triomphes des anciens empereurs romains et
conquit ainsi — les écrits de I'époque en font foi — la sympathie de ses
sujets.

Ses largesses n'empéchérent pas qu'un complot fat tramé contre lui.
On le découvrit heureusement ; les principaux coupables eurent le temps
de s’enfuir, mais plusieurs humanistes de 1’Université de Rome furent
arrétés, et la preuve fournie, si ce n'est de leur complicité dans cette affaire,
du moins de leur paganisme. Platina, I'un des inculpés, se vengea en calom-
niant Paul II dans un écrit dont l'action, néfaste pour la mémoire du
pontife, s’est perpétuée jusqu’a nos jours.

A la suite d'un vceu, mais aussi en vue de discuter avec le Pape de
la guerre contre les Turcs et les Hussites, 'empereur Frédéric III se rendit

REVUE D HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 10



s 146 P

a2 Rome. Ce fut l'occasion de grandioses démonstrations, dont le cérémonial
avait été fixé jusque dans les plus petits détails, Paul II attachant beau-
coup d’importance a ces questions d’étiquette, et son héte ayant émis,
lui aussi, & ce sujet, certaines prétentions.

Une guerre éclata, a propos de Rimini, entre les différentes villes
d’Italie, y compris Rome, réciproquement méfiantes et soucieuses de
s’affaiblir mutuellement. L'annonce d’'une nouvelle avance des Turcs
ramena enfin la paix. Le Pape, effrayé, songeait a se réfugier & Avignon.
Il se proposait de réunir un congres, voire méme de s’allier aux ennemis
orientaux des Turcs, lorsqu’il mourut subitement, d'une attaque, le
27 juillet 1471.

Au conclave, qui s’ouvrit le 6 aolt, deux membres du Sacré Collége :
Estouteville et Orsini, ce dernier avec l'appui menagant de sa famille,
désiraient la tiare. Les cardinaux voteérent moins, dit un contemporain
assez bien informé, en faveur de celui qu’ils désiraient voir arriver au
souverain pontificat, qu’en vue d’obtenir pour eux la voix de celui qu’ils
préconisaient. Estouteville et Orsini furent d’ailleurs vite éliminés, et,
le 9 aoflit, était élu Francois de la Rovere, qui prit le nom de Sixte IV,
parce que le conclave s’était ouvert le jour de la saint Sixte.

Le nouveau Pape avait 57 ans. Il fut immédiatement consacré évéque.
Il était né, prés de Savone, d’'une ancienne famille, alors appauvrie. Entré
de bonne heure chez les Conventuels, il y devint un professeur réputé, une
vraie autorité en matiére de philosophie et de théologie. Il fut choisi comme
provincial, et, deux ans plus tard, comme général de 1'Ordre, a la réforme
duquel il travailla activement. Créé cardinal, en 1468, par Paul II, qui
aurait déclaré a cette occasion : « Je nomme mon successeur », il resta
simple religieux, continuant a publier des ouvrages qui attirérent toujours
plus l'attention sur lui.

Le régne de Sixte IV fut malheureusement celui du népotisme : ses
parents et ses compatriotes accoururent a Rome, et le Pape, qui ne con-
naissait pas la valeur de l’argent, ne sut rien leur refuser, de telle sorte
que tout ce monde passa subitement d’une relative indigence a des richesses
insoupconnées jusque-la. Au bout de deux mois de régne, le nouveau
pontife avait nommé cardinaux et comblé de revenus deux de ses neveux,
tous deux Franciscains : Pietro Riario, fils d'une de ses sceurs (il est abso-
lument faux qu'’il ait été le fils du Pape), qui n’avait que 25 ans, et Jules
de la Rovere, de trois ans plus 4gé, et qui n’était autre que le futur Jules II.
Riario, dont la conduite était fort licencieuse, aimait prodigieusement
le luxe et organisa des réceptions d’un faste inoui. Il exergait sur son oncle
une telle influence que Sixte IV, disait-on, allait démissionner en sa faveur,
lorsque Riario mourut, &4 28 ans, empoisonné a-t-on prétendu, mais plus
vraisemblablement victime de ses débauches.

Sixte IV inaugure cette série des pontificats de la Renaissance dans
lesquels, les efforts en vue de la croisade mis & part, on ne rencontre guere
de préoccupations d’ordre religieux et surnaturel, tandis que ces papes
se laissérent entrainer dans des conflits d’ordre exclusivement politique.
Pour se défendre contre les Médicis, une ligue s'était formée entre plu-



sieurs villes d’'Italie. Le Pape y entra. Une conspiration, dans laquelle
trempa l'un de ses neveux, fut ourdie contre les maitres de Florence.
Sixte IV, mis au courant, approuva le renversement des Médicis, mais
a condition qu’il n'y efit pas de sang versé. Les conjurés passérent outre
a cette défense : Julien de Médicis fut assassiné, pendant la messe, au
dome de Florence, tandis que Laurent n’était que blessé. La répression
fut terrible. Le Pape excommunia alors Laurent de Médicis et langa l'in-
terdit sur Florence. Louis XI prit le parti des Médicis, tandis que Sixte IV
s’adressait 4 ’Empereur et aux Suisses, qui attaqueérent a cette occasion
Bellinzona, propriété du duc de Milan, un autre allié de Florence, et qui
remportérent, en 1478, la victoire de Giornico.

L’avance des Turcs jusque dans le Frioul obligea Venise a pactiser
avec eux, et le Pape a se réconcilier avec Florence. L’arrivée, d’autre part,
d’une flotte musulmane en Apulie et la chute d’Otrante, dont les habi-
tants furent odieusement massacrés, jetérent la panique en Italie. Sixte IV
songeait, lui aussi, a s’enfuir a Avignon, lorsqu’arriva la nouvelle de la
mort de Mahomet II, 'homme qui depuis une génération harcelait I’Europe.
Ce fut naturellement un soupir de soulagement; mais, malgré les exhor-
tations du Pape, les Chrétiens, qui avalent remporté une victoire sur la
flotte turque, ne surent pas pousser a bout leur succés et transporter la
lutte jusqu’en Orient.

Sixte IV, par suite toujours des difficultés que lui créa la politique
de ses neveux, dut s’allier, contre Naples, a Venisc et & Robert Malatesta.
Il se brouilla ensuite avec la cité des Doges, sur laquelle il jeta I'interdit,
tandis qu’il se réconciliait avec Naples. Il eut la douleur de voir Rome
ensanglantée par la lutte entre les Orsini et les Colonna, et il allait se résou-
dre a signer des conditions humiliantes pour lui lorsqu’il mourut.

Sixte IV, qui vivait personnellement fort simplement, dut s’ingénier,
grace aux caprices de ses neveux, a trouver de I’argent par tous les moyens,
méme par la simonie. Il alla jusqu’a donner en hypothéque le registre
des bulles pontificales ! Il nomma, a cause de sa politique, certains car-
dinaux peu recommandables : ceux en particulier qui firent plus tard
Iélection d’Alexandre VI. Il favorisa les ordres mendiants, surtout, natu-
rellement, les Franciscains. Il prit des mesures au sujet de la lutte entre
les religieux et les séculiers, mais accorda de trop larges concessions aux
Etats quant a la nomination des évéques et des dignitaires ecclésiastiques.

Sixte IV a fait beaucoup pour la science et les arts. Il reconstitua
la bibliothéque vaticane, l'ouvrit au public, et plaga a4 sa téte Platina
(on connait la fresque de Melozzo da Forli, aujourd’hui a la Pinacothéque
du Vatican, qui représente cette nomination). Il favorisa les Humanistes
et rétablit ’Académie romaine, supprimée depuis la conjuration contre
Paul II. C’est lui enfin qui créa la chapelle Sixtine, confiant sa décoration
aux plus grands artistes de I'’époque, et qui y fit établir une tribune pour
les chantres dont le nom rappelle aujourd’hui encore celui de leur fondateur.

Quelques remarques pour finir. M. G. Kriiger, dans son livre sur la
Papauté, et de méme MM. Seppelt-Loffler, dans leur Histoire des Papes
en un volume, prétendent que si Aeneas Sylvius choisit le nom de Pie II,



_148_

ce fut a cause de Virgile, qui parle du pius Aeneas. Pastor, qui explique
toujours, d’ordinaire, la raison du nom adopté par le Pape nouvellement
élu, ne dit rien au sujet de cette détermination, fort plausible, de Picco-
lomini. Il déclare (t. I, p. 351, n. 3) ignorer la date de son ordination sacer-
dotale. M. A. Mercati vient de prouver (Archivio della soc. rom. di storia
patria, LVI et LVII, pp. 363 sq.) que le futur Pie IT a été ordonné prétre
le 4 mars 1447. — Pastor qui, lors de 1’élection d’'un Pape, résume, en
général, sa carriere antérieure, aurait eu d’'autant plus de raisons de le
faire pour Pie II, que les nombreux passages du tome précédent ou il
est question de la vie passée de Piccolomini sont disséminés tout le long
du volume, et qu'on a de la peine en particulier a reconstituer les diffé-
rentes missions qu’Aeneas Sylvius eut, depuis I’Allemagne, a remplir a
Rome. Ajoutons que l'auteur nous parait atténuer a ce sujet les vues un
peu intéressées du futur pontife et les volte-face qu’elles lui ont suggérées.
— 11 faudra, dans une nouvelle édition, corriger ce qui est dit, p. 354, du
Palais de Venise a Rome : construit par Paul II, autour de l'ancienne
église titulaire de Saint-Marc qui s’y trouva désormais englobée, il fut
donné par Pie IV a Venise, passa ainsi a 1'Autriche et servit de résidence
a ses ambassadeurs ; mais on sait que, depuis la grande guerre, il a été
repris par l'Italie et que le ministéere y a installé ses bureaux. — Pastor
affirme que Sixte IV, a la suite de la peste qui éclata a la fin de 1475 a
Rome, donna l'autorisation de gagner désormais le Jubilé a Bologne ;
Mgr Paulus a contesté cette affirmation.

Ce deuxiéme tome de 1'Histoire des Papes, que nous avons longue-
ment présenté a nos lecteurs, n'a plus subi de modifications depuis la
4™e édition, en 1904, a 'occasion de laquelle le volume s’était accru d’une
soixantaine de pages, malgré les caractéres plus fins employés pour les
actes reproduits en appendice. Le développement avait porté surtout
sur le role artistique de Sixte IV. On comprend que les éditeurs hésitent
a procéder a un nouveau remaniement. Il faut d’ailleurs reconnaitre que,
malgré ses 30 ans, le volume n’a guére vieilli. L. Weber.

Georg Schreiber : Wallfahrt und Volkstum in Geschichte und Leben
(Forschungen zur Volkskunde, Heft 16-17), Diisseldorf, Schwann, 1934.
XV-297 S.

Il ne faut pas chercher dans cet ouvrage une histoire des lieux de
pélerinage les plus célébres de la chrétienté, mais une série de remarques
d’ordre plus ou moins général sur la coutume des pieuses pérégrinations
spécialement en pays de langue allemande. C’est dire qu'on n'y trouvera
que peu de chose sur les premiers siécles et méme sur le haut moyen age.

M. Schreiber a écrit la grosse part du volume. Il ne vise pas a rédiger
un exposé méthodique, mais semble au contraire vouloir donner I'impression
de ce qu’il y a, dans le sujet qu'il aborde, de vie religieuse débordante,
difficile a enfermer dans les cadres rigides d’'une étude schématique. « Nur



zu hidufig, dit-il, wurde der Volksglaube archiologisch und musal, nicht
aber als eine Urkraft deutschen Seins empfunden » (p. 99). Il est dés lors
non seulement difficile, mais presque impossible de résumer ses chapitres ;
nous avouons méme n’avoir pas réussi a découvrir le plan suivi par 'auteur
au cours des remarques, suggestives sans doute, savantes et précieuses,
qu’il présente au lecteur, mais qui se succedent avec un décousu assez
déconcertant.

Les pelerinages ont été combattus spécialement a I'époque du José-
phisme puis de I'Aufkldirung, tandis que, entre deux, Goethe et en général
les poétes furent loin de leur étre hostiles. Des le milieu du XIXme siécle,
ces pratiques ont retrouvé un regain de vie, mais non sans se ressentir de
notre époque qui fait les choses en grand et a un rythme accéléré, ce qui
a eu pour conséquence l'abandon de certains lieux de pélerinage secon-
daires, a l’avantage de quelques sanctuaires plus célébres auxquels les
fidéles se rendent actuellement en foule. L’auteur insiste également 2
plusieurs reprises, pour la déplorer, sur l'incompréhension du XIXme sjécle
a I’égard du Baroque : « Es war ein Verhangnis, dass man im neunzehnten
Jahrhundert den Barock so verhdltnismassig spit wieder begriff ; denn
gerade in dieser Zeit hatten sich die Schatzkammern des Sakralen und
Weihevollen in der deutschen Gesamtentwicklung reich gefiillt ».

Les cent derniéres pages du volume contiennent des articles de colla-
borateurs de M. Schreiber. M. Steffes étudie les pelerinages 4 la lumiére
de la science des religions comparées. Il n’échappe pas entiérement au
danger qu’il y a de rapprocher des manifestations paiennes, sans expli-
cations, d’usages chrétiens, extérieurement et superficiellement semblables,
mais que distingue en réalité une inspiration radicalement différente.
( I manque quelques mots au milieu de la page 185.) M. Wohlhaupter
examine les peélerinages au point de vue du droit. Il cite des coutumes
intéressantes, que lui fournit un champ d’investigation plus vaste que
celul de ses collegues, car ses recherches s’étendent, en plus des pays de
langue allemande, a la Bretagne, la Belgique et 1I'Espagne. M. Vincke
consacre une quinzaine de pages a l'indulgence du Jubilé. Il aurait trouvé
de précieux renseignements dans I'Histoire des Papes de Pastor. M. Zcepfl
parle de la nudité adoptée par certains pélerins, qui voulaient ajouter
a leurs mérites celui d’'une mortification supplémentaire. Cette pratique
n’apparait guére qu’au XVIme siécle, et — l'auteur a soin de le souligner —
ces dévots respectaient les exigences essentielles de la pudeur. M. Kriss
enfin consacre le dernier chapitre du volume aux pélerinages de 1'époque
actuelle. Il nous apprend (il est autrichien) que le temps de la guerre et
de I'aprés-guerre a vu surgir subitement la dévotion & saint Judas Thadée,
le patron des causes désespérées, et a saint Expedit, invoqué dans les diffi-
cultés d’ordre pécuniaire et dans les pays 4 monnaie dépréciée ( « der belieb-
teste Inflationsheilige » ). I1 nous entretient également de tableaux votifs
érigés, au cours de ces derniéres années, a la suite d’accidents de motocy-
clette ou d’automobile, et il essaye de tracer la courbe actuelle et future
de la pratique des pélerinages.

On voit par ces quelques remarques que certaines pages du volume de



— 150 —

M. Schreiber n’apprendront rien a ceux qui ont pris part a des pélerinages
ou qui ont été simplement les témoins occasionnels de ces démonstrations
de la piété populaire. Le souci de ne rien omettre des manifestations reli-
gieuses qui font l'objet de cette étude a fait regarder parfois comme partie
intégrante d’une de ces pérégrinations des particularités qui lui sont en
réalité étrangeres : ainsi M. Schreiber a tort de voir dans la visite de la
Salle des Princes, a Einsiedeln, un des éléments religieux du pélerinage
a la Vierge noire des Ermites (p. 135). Puis, a part l'exception que nous
venons de signaler, les pays autres que I’Allemagne, 1’'Autriche, 1’Alsace,
la Suisse alémanique et les noyaux de culture allemande disséminés a
I'étranger, sont restés en dehors du cadre des investigations de nos auteurs.
Enfin et surtout — M. Schreiber le souligne expressément en annongant
un deuxiéme cahier de ces Mitteilungen, prét a paraitre, consacré par
M. Quasten aux pelerinages de la Westphalie rhénane — il restc & étudier
séparément chacun des lieux de culte, secondaires ou importants, qui ont
joui, au cours des siécles, des faveurs de la chrétienté. L. W &ber.

Alois Thomas. Die Darstellung Christi in der Kelter. Eine theologische
und kulturhistorische Studie, zugleich ein Beitrag zur Geschichte und
Volkskunde des Weinbaus. (Sammlung Forschungen zur Volkskunde, heraus-
gegeben von Dr. Georg Schreiber). Schwann, Diisseldorf, 1935. 200 S. mit
47 Abbildungen.

Nombreux sont les motifs créés par l'art du moyen age pour peindre
les douleurs du Christ et rappeler aux hommes le souvenir de la Passion,
Parmi eux ressort particuliérement l’étrange création du Pressoir mys-
tique, ou, avec des modifications de détails plus ou moins importantes
suivant les lieux et les époques, se voit le corps de Jésus placé sous la vis
d’'un pressoir, tout ruisselant de sang qui tombe dans une cuve autour
de laquelle accourent les pécheurs. A cette allégorie, en relation étroite
avec le culte du Précieux ou Saint Sang, est consacrée la monographie
de M. Thomas.

Ample excursion a travers l'histoire iconographique, elle ne saurait
étre mieux présentée que par l'auteur lui-méme, dont nous résumerons
ici le cinquiéme et dernier chapitre, intitulé : Conclusions.

Avant le travail d’A. Thomas, le th¢me du Pressoir mystique n’a
guere retenu longuement l’attention des iconographes. Et pourtant, sa
vogue fut jadis considérable, alors qu’il illustrait tout un ensemble d’idées
occupant une large place dans le domaine de la pensée religieuse du moyen
age. Pourquoi cet affaiblissement d’intérét ? A cause de l'incompréhension
progressive du peuple vis-a-vis de cette singuliére image, incompréhensicn
partagée quelque peu par les théologiens eux-mémes, i la suite de leur inter-
prétation modifiée des passages bibliques inspirateurs du motif du Pressoir
mystique. Ces passages sont surtout au nombre de deux : l'un, dans le
Livre des Nombres, 'autre, dans le Livre d'Isaie. Le Livre des Nombres



parle d'une grappe merveilleuse que les explorateurs de la Terre Promise
rapportérent suspendue a une perche ; les Péres de I’Eglise sont unanimes
A reconnaitre dans cette grappe une figure de Jésus-Christ suspendu i la
croix. D’autre part, le prophete Isaie, dans des versets mystérieux, décrit
« celui qui revient d'’Edom avec des vétements rouges et qui est allé seul
au pressoir »; ce pressoir, disent encore les Péres, c’est la croix, et non
seulement la croix, mais tous les tourments de la Passion ; celui qui a les
vétements rouges, c’est le Christ qui a répandu son sang sur le Calvaire
comme sous l'action d’un pressoir.

Aprés un premier chapitre, consacré a l’extension de la viticulture
en Allemagne et a son influence sur maints usages religieux, A. Thomas
é¢tudie a fond les sources écrites qui donnérent naissance et fournirent ma-
tiere a développements aux idées exprimées dans les diverses formules
du Pressoir mystique. Celles-ci, par leurs plus profondes racines, rejoi-
gnent le terrain biblique. En effet, plusieurs auteurs inspirés, voulant
user d’'images empruntées a la nature et au travail professionnel de leurs
lecteurs, pour rendre plus expfessif leur enseignement religieux, avaient
tiré de la vigne, si cultivée en Palestine, de tres belles et frappantes com-
paraisons. Or dans quelques-unes d’entre elles, les Péres de I’Eglise virent
des allégories ou méme des prophéties proprement dites de la Passion
du Christ. Les théologiens du moyen dge poursuivirent cette exégese, et,
par un réseau de canaux aux ramifications multiples et étendues, ils en
pénétrérent le peuple fidéle. Les uns l'enchassérent dans leurs prieres et
leurs considérations mystiques. D’autres l'introduisirent dans leurs écrits
dogmatiques, tant savants que populaires. Mais ce fut surtout le culte
chrétien, la liturgie ecclésiastique qui, au cours de son évolution mouve-
mentée et annuelle, par les sermons, les hymnes, les chants d'Eglise, offrit
le plus souvent l'occasion de parler du divin « fouleur » de pressoir et de
la noble grappe qui y était pressée. Ainsi, le Christ au pressoir devint-il
un symbole trés fréquent et trés répandu du Sauveur souffrant, cela par-
ticulierement dans les pays de vignoble.

Deés lors, les arts du dessin ne devaient pas tarder & s’emparer de ce
théme. Le XIIme siécle en fournit les premiers spécimens. Les Pressoirs
mystiques du début n’apparaissaient encore que dans le cadre de I'histoire
générale de la Rédemption, d’ordinaire en relation avec le crucifiement,
présentant a la fois le type et l'antitype, c’est-a-dire 'événement prédit
dans I’Ancien et accompli dans le Nouveau Testament. Parfois leur eftet
dramatique était intensifié grice a leur situation au point central du long
développement illustrant l’économie du salut de 'humanité, depuis le
paradis terrestre jusqu’a la fin des temps : ainsi, par exemple, dans la vaste
composition de I'Hortus deliciarum de Herrade de Landsberg, la célebre
abbesse allemande si éprise d’art et douée de tant de finesse. De la méme
époque, et congue également comme figure du crucifiement, est la repré-
sentation apparentée des messagers-porteurs de la merveilleuse grappe
de Canaan, qui rentre & son tour dans le cadre de la Concordia Veteris et
Nov: Testamenti. '

Au cours du XIVme siecle, I'image du Christ au pressoir vit son contenu



— 152 —

mystique toujours plus approfondi et sa forme modifiée en conséquence.
Elle devint une expression plus frappante encore de la Passion du Christ.
S’adaptant au pathétique et au réalisme issus des influences franciscaines,
aux Christs en croix douloureusement contractés et contorsionnés, le Christ
au pressoir, compleétement nu sauf la ceinture, couronné d’épines, saignant
de toutes ses plaies, est écrasé comme une grappe sous le bois de la croix
tandis qu’il foule les raisins d'une cuve. Ainsi le concevait la mystique
ardente du haut moyen age, qui s’enivrait littéralement de la vue et du
culte du Saint Sang, des instruments de la Passion, des plaies sacrées du
crucifié pour aboutir déja a la source de toutes ces preuves d’amour données
par Jésus : le Sacré-Ceeur. Les Pressoirs mystiques d’alors se rattachaient
donc aux multiples images illustrant les nombreuses et ferventes médi-
tations sur la douloureuse Passion du Christ.

Vers la fin du XVme siécle, nouvelle évolution du théme, qui finit
par se rendre indépendant de tout rattachement a un cycle typologique
ou historique. En gardant I'idée originelle et fondamentale de la Passion,
il reflete de plus en plus le dogme de la présence réelle dans I'Eucharistie,
soit dans le Précieux Sang. Aussi, le place-t-on volontiers sur le dos des
chasubles et dans les missels, au début des priéres du Canon de la messe.
Certains Pressoirs mystiques de cette époque décrivent en une composition
trés détaillée la production et la distribution du Sang rédempteur dans
I’ensemble biblique, exégétique, populaire et artistique de la vigne symbo-
lisant 'Eglise. On y voit les apotres, les évangélistes, les Péres de 1'Eglise,
les princes chrétiens collaborer a cette immense et salutaire besogne. Et
de nouveau se mélent aux Pressoirs mystiques d’autres images analogues :
Moulins a hosties ou Moulins mystiques, Fontaines de vie, Arbres de vie,
Messes de St-Grégoire avec I'Homme de douleur ou Christ de pitié, repré-
sentations du Sacré-Cceur. Le point culminant de la composition du Christ
au pressoir était atteint, notamment dans les pays de langue allemande.

I’Humanisme et le Protestantisme calmérent peu a peu l'élan mé-
diéval, sans toutefois l'arréter completement, puisqu’on trouve un Pressoir
mystique sur la page de titre d’une Bible de Luther de I'année 1643. D’autre
part, sporadiquement, des Pressoirs mystiques se maintinrent jusque
dans les temps modernes. En France, en commeng¢a méme, avec le XV[me
siecle, une floraison nouvelle qui produisit en plein XVIIIme siecle des
fruits magnifiques. L’un d’eux, car il accuse fortement I'influence francaise,
subsiste encore chez nous, dans I'église de Heitenried (canton de Fribourg) ;
il est daté de 1717.

Reflet fideéle de la mentalité savante et populaire des ages de foi, le
Pressoir mystique, quelque singulier qu’il puisse paraitre a nos yeux
modernes, nous permet de jeter un regard profond, ému et sympathique
dans un monde intéressant de pensées et de sentiments, qui fut celui de
nos ancétres. Son ¢étude nous aide a mieux connaitre leur enseignement
théologique, leur exégese biblique, leur symbolique trés développée. En
bénéficient également l'histoire de la viticulture orientée et consacrée
religieusement, comme aussi le folklore, la science, si chére a nos contem-
porains, des traditions, coutumes et usages populaires, mais un folklore



N— 153 —

tout imprégné d’'idées bibliques et catholiques, d’activité pratique et de
coopération sociale, disons de corporatisme chrétein.

La monographie d’A. Thomas est incontestablement un beau travail
soit par son fond solidement documenté, soit par sa forme, c’est-a-dire par
sa présentation, enrichie de magnifiques et suggestives illustrations. Le
qualificatif de « griindlich » lui convient, non certes dans le sens un peu
moqueur oll on l'emploie parfois, mais dans son sens le plus élogieux. Ce
qualificatif, qui comporte I'étude compléte en profondeur et en étendue,
I'étude quasi définitive du sujet, trouve notamment sa justification dans
le fait que A. Thomas a été amené a corriger le trés savant maitre contem-
porain de l'histoire iconographique, M. Emile Male, a propos du théme
du Pressoir mystique. Preuve de la prudence avec laquelle doivent étre
entreprises les vastes syntheses historiques. Celles-ci ne pourront étre
définitives qu’aprés des centaines ou des milliers de monographies sem-
blables 4 celle de A. Thomas sur le Pressoir mystique.

Ajoutons que ce nouveau volume des « Forschungen zur Volkskunde »
fait grand honneur a cette collection, ¢ditée sous la direction du Dr. Georges
Schreiber. L’éminent folkloriste catholique qu’est Schreiber a d’ailleurs
collaboré au présent volume par une copieuse préface qui situe, dans le
cadre général des recherches sur les traditions populaires et religieuses,
I'image si curieuse et si instructive du Christ au pressoir ou Pressoir
mystique. E.-S. Dupraz.

Dr. Hans Strahm, Bibliothekar der Stadt- und Hochschulbibliothek
Bern. Studien zur Griindungsgeschichte der Stadt Bern. — Dreizehntes
Heft der neuen Folge des Neujahrsblatt der Literarischen Gesellschaft
Bern. Bern, Verlag A. Francke A. G. 1935. 110 p. Broch. Fr. 5,50.

Les historiens savent depuis longtemps que, lorsqu’on parle de la
fondation d’une ville, le fondateur n'a pas fait surgir celle-ci instantanément
d’un coup de baguette magique, mais il a, la plupart du temps, conféré
la condition de ville 4 une localité antérieurement existante. Tel a été
le cas pour Berne, et M. Strahm s’est employé, dans un premier chapitre,
a réunir, avec beaucoup de soin, toutes les indications qui militent en
faveur de 'existence d’une localité plus ancienne que la cité fondée en 1191
par Berthold V de Zzhringen. On ne peut que se déclarer d’accord avec
ses conclusions a ce sujet. L’hypothese qu’il formule (p. 17) d’une
fondation possible par Berthold IV ne me parait, par contre, reposer sur
rien de sérieux.

La fondation d’une ville peut avoir des causes militaires, politiques
ou économiques. Il n’en reste pas moins que sa situation sur le terrain
est fixée principalement par des conditions géographiques, et une science
nouvelle, a laquelle on a donné le nom de Géopolitique, s’occupe aujourd’hui
a étudier le probléme de la fondation des villes sous cet aspect. C’est un
point que M. Strahm ne me parait pas avoir suffisamment considéré. 1l
nous dira bien, plus tard, dans son sixiéme et dernier chapitre, que la



création de Berne — ou de la localité qui I’a précédée — est fonction du
systéme de voies de communication tendant vers le Grand-Saint-Bernard,
mais il ne traite cette question que d’une fagon trés générale, et sans
s'expliquer suffisamment, & mon avis, sur le détail et sur les conditions
locales. L’auteur a, par contre, relevé (p. 22 a 24) 'existence, 4 Berne,
de ce seuil (Schwelle) de I'Aar, qui a été utilisé comme gué et comme
barrage pour le flottage. A premiére vue, ce phénomene géographique
me parait devoir étre déterminant dans la question du choix de I’empla-
cement de Berne. M. Strahm semble, d’ailleurs, de cet avis (p. 33), et
l'intéressante comparaison qu’il fait, a ce sujet, avec Bar-sur-Seine,
Bar-sur-Aube et Bar-le-Duc, ne peut que renforcer cette maniére de voir.
11 resterait, cependant, a examiner si ce phénomene est unique sur le cours
de I’Aar, dans cette région, et — dans le cas ou il y en aurait d’autres
exemples — pourquoi l'on a donné la préférence a celui-ci. Le probléme
me semble d’une importance capitale, et il me paraitrait utile d’en pour-
suivre 1’étude et de compléter les données fournies par l'auteur. Je me
permets de faire remarquer, a ce sujet, que je me suis trouvé en présence
d'un probléme de méme nature lorsque j'ai eu a étudier la fondation de
Fribourg, et qu’il s’est révélé qu'un ensemble de phénomeénes géogra-
phiques avait dicté la création de la localité qui s’y trouve placée aujourd’hui.
Mais — est-ce jalousie de la cadette des filles des Zazhringen envers
son ainée ? — la fondation de Fribourg-en-Uechtland ne parait pas avoir
beaucoup préoccupé M. Strahm.

Cherchant a déterminer la date a laquelle on pouvait approxima-
tivement fixer la création de la localité primitive, I'auteur étudie I'histoire
de 1'église de Berne et de son patron, saint Vincent (chap. 2). Il émet
I'hypothése qu’il y a la une influence mérovingienne, et que le nom du
patron de 1'église de Berne procéde de celui du couvent de Saint-Vincent
de Besangon (p. 32 et 33). Sans rejeter absolument cette possibilité, je
voudrais, cependant, faire remarquer qu’il ne s’agit la que d’une hypo-
thése, dont on ne peut tirer des conclusions de quelque valeur historique.

Mais, ou il n'est pas possible de suivre M. Strahm, c’est lorsque,
combattant la thése qui veut que 1l'église de Berne ait été une filiale de
celle de Koniz, il déclare péremptoirement (p. 4I) que, si tel avait été le
cas, 1'église de Berne aurait eu comme patron ou saint Pierre, parce que
Koniz était dédié a ce saint, ou la Vierge Marie, parce que les chanoines
Augustins, qui résidérent & Koniz avant les chevaliers de 1'Ordre teutonique,
mettaient leurs églises sous l'invocation de la Mére de Dieu. Et l'auteur
d’en conclure (p. 42) que, puisque le patron de l'église de Berne est
saint Vincent, et non saint Pierre ou la Sainte Vierge, 1'église de Berne est
au moins aussi ancienne que celle de Koéniz. On avouera que l'argument
est loin d’étre irréfutable, et le procédé quelque peu singulier, et l'on ne
peut que souhaiter de voir un maitre en ces matieres — Mgr Kirsch — nous
donner, un jour, ici méme, une réfutation de ce chapitre.

M. Strahm s’étonne, d’autre part (p. 42), de voir figurer un Decanatus
de Berno dans le Cartulaire de Lausanne, en 1228, soit trente-sept ans
seulement aprés la fondation de Berne en 1191, et il voudrait conclure,



de I’existence de ce décanat en 1128, a une ancienneté beaucoup plus grande
de Berne, qu’il n’est coutume de le faire. Me permettra-t-il de lui rappeler
le cas analogue de ce Fribourg, auquel il parait porter si peu d’intérét ?
Elevée en 1157 au rang de ville par Berthold IV de Zazhringen, la petite
cité a, en 1182 au plus tard — soit vingt-cinq ans seulement apres sa
fondation — donné son nom au décanat de Fribourg, créé spécialement
au détriment de décanats voisins. (Cf. RHES 1924, p. 81 a 95.) Faut-il
donc s’étonner qu’il en soit de méme pour Berne, mais, cette fois, aprés
un intervalle de trente-sept ans, et non plus de vingt-cinq seulement ?

Au sujet de ce décanat de Berne, il n’est d’ailleurs pas contestable
qu'il ait succédé a un décanat de Koniz, dont la trace se retrouve encore,
postérieurement a 1128. Et quant 4 la mention du décanat de Berne dans le
Cartulaire de Lausanne de 1128, il ne faut pas oublier que, dans celui-ci,
les décanats sont — comme I'a jadis fait remarquer M. Maxime Reymond
{MDR. 2. sér. Tome VIII, p. 149) — rangés par rang d’'anciennet¢, et que
le décanat de Berne est cité le dernier, immédiatement aprés celui de
Fribourg. Sa création était donc de date relativement récente, et certai-
nement postérieure a celle du décanat de Fribourg.

Mais, plus encore que sur ce point, il est impossible de se déclarer
d’accord avec M. Strahm, lorsqu’il prétend apporter la preuve (chap. 3) que
la ville de Berne existait déja sous ce nom en 1154. Je voudrais essayer de
résumer, aussi briévement que possible, le long exposé de I'auteur a ce sujet.

Le roi Roger II de Sicile avait fait dresser, & son usage, par le géographe
arabe Abti Abdallah al Schérif al-Idrisi, une carte du monde connu a son
époque. Cette carte, établie sur une plaque d’argent, avait été terminée
au mois de janvier 1154. Le mécéne a l'intention duquel elle avait été faite
n’eut guére 'occasion de I’étudier, puisqu’il mourut le 26 février de cette
méme année, et six ans plus tard, le monument fut anéanti par des pillards.
L’original n’existe donc plus. Il subsiste par contre, a Paris, Oxford, Pétro-
grad, Le Caire et Constantinople, encore sept exemplaires de cette carte,
connue sous le nom de Tabula Rogeriana. Conrad Miller, le célebre
géographe qui s’est spécialisé dans 1'étude des cartes arabes, tient —
parait-il — l’exemplaire venu du Caire, et actuellement & la « Bibliothéque
de Paris » (sic ?) (p. 50), pour le Codex original d’'Idrisi. Malheureusement,
ce document est endommagé, 1la ou se trouve la région qui nous intéresse
(p. 51, note 1) et il ne peut donc nous servir. Deux autres exemplaires de
cette carte — l'un & Oxford et l'autre & Pétrograd — permettent de lire
clairement (deutlich lesbar, p. 51, note 1) le nom d’une localité, soit « Barna,
Berna ou Berne » (p. 51). Et M. Strahm en conclut que Berne figure sur
la « Tabula Rogeriana » de 1154 et, conséquemment, que la ville existait
a cette date et sous ce nom. Telle est sa theése.

On me permettra tout d’abord de m’étonner que M. Strahm hésite
entre les versions « Barna, Berna ou Berne », puisqu’il dit, d’autre part,
que le nom est « clairement lisible », mais je ne veux pas m’arréter a cette
vétille. I1 y a un point autrement important dans son argumentation.
Si ce « Barna, Berna, Berne » se trouvait sur le Codex de Paris, on pourrait,
a la rigueur, admettre que la localité ainsi désignée existait bien en



p— 156 —

1154, puisque Conrad Miller tient ce Codex pour l'original d’Idrisi. On
ne peut s’empécher, cependant, de faire remarquer qu’il ne s’agit point
la d’un fait acquis, mais uniquement de l'opinion de Conrad Miller, et ’on
ne saurait exclure, a priori, la possibilité que des retouches aient été,
postérieurement, apportées a l'original d’Idrisi. Mais il ne s’agit point
de cela. Le Codex de Paris ne contient pas cette mention de « Barna, Berna,
Berne »; I'exemplaire est endommagé (beschddigt) a 'endroit intéressant
et ne permet aucune lecture. Ce n'est donc pas sur le Codex qui passe pour
I’original d’Idrisi que l'on trouve ce « Barna, Berna, Berne » ; c’est sur un
des deux Codex d’Oxford et sur celui de Pétrograd qui, eux, ne sont pas
des originaux d’ldrisi, et ne passent méme point pour I’étre. On ne peut
donc leur attribuer avec certitude la date de 1154. Ils sont peut-étre beau-
coup postérieurs. Ils sont peut-étre des copies de copies, livrés a toutes
les fantaisies des copistes. Ils ont peut-étre subi beaucoup de retouches
et d’adjonctions, et l'existence de ce « Barna, Berna, Berne » me porterait
méme beaucoup a le croire. En saine méthode, il est donc impossible de
tirer une conclusion de l'existence de la mention « Barna, Berna, Berne »,
et de dire, avec M. Strahm (p. 51), que Berne figure sur la carte arabe
de 1154 et qu’elle existait donc a cette époque.

J’avoue enfin, — tout en signalant mon incompétence en cette matiére
— que son étymologie du nom de Berne (Taberna-zu Zaberna-ze Berna-z'Barn
(p- 107) me parait étre quelque peu fantaisiste et se rapprocher d’une de
ces plaisanteries bien connues dont on fait usage, quand on veut « blaguer »
aimablement Messieurs les philologues.

Les quelques remarques qui précedent n’enlévent rien a lintérét des
études présentées par M. Strahm. Son livre, trés touffu, fourmille d’idées
et de points de vue intéressants, dont quelques-uns — les conditions
économiques et politiques au temps de la fondation, par exemple — dépassent
le cadre de son travail, et seront lus avec profit par tous les historiens,
méme par ceux que n’attire pas particuliéerement le probléme spécial de
la fondation de Berne. Des notes abondantes et copieuses augmentent
beaucoup la valeur de ce volume et montrent avec quel soin et quelle
conscience 'auteur a étudié son sujet. Pierve de Zurich.

Giovanni Antonio Volpe, Nunzius in der Schweiz. Dokumente. Bd. I :

Die erste Nunziatur 1560-64. Herausgegeben von Karl Fry. — Fontes
Ambrosiani Bibliothecae moderante Johanne Galbiati IX. XXXV-418 p.
Firenze 1935. Kart. Fr. 40. — Kommissionsverlag : Universititsbuch-

handlung Freiburg i. Schw.

K. Fry hat 1931 seine hervorragende Monographie iiber Nunzius
G. A. Volpe vertffentlicht, als Bd. I der « Freiburger Veréffentlichungen
aus dem Gebiete von Kirche und Staat », herausgegeben von U. Lampert
(s. diese Zeitschr. 1932, XXVI, 317-19). Dazu schrieb er einen Aufsatz
iiber desselben Nunzius Konzilsverhandlungen mit den III Biinden
(I. ¢. 34-58). Den beiden Arbeiten, vorab mnatiirlich der Monographie,
kam deswegen eine besondere Bedeutung zu, weil sie auf den durch K. Fry



entdeckten, zuvor verschollenen Korrespondenzen Volpes aufgebaut
waren. Der gliickliche Forscher konnte daher, ganz anders wie es zuvor
versucht worden war, die Zusammenhinge der pipstlichen Politik mit
der damaligen schweizerischen Religionspolitik aufhellen und dabei auch
den Anteil der romischen Kurie an den entscheidenden Vorgingen dieser
Zeit richtig bewerten. Zumal die Verhandlungen um den AnschluB3 der
katholischen Schweiz an das Konzil von Trient sind durch ihn erstmals
in ihren niheren Zusammenhdngen geschildert worden. K. Fry stellte
schon damals die Verdffentlichung der Akten in Aussicht und er begniigte
sich daher auch in seiner Darstellung mit blo8en Hinweisen auf seine
Sammlung der Depeschen Volpes.

Nun liegt diese Veréffentlichung nach vier Jahren langen Bemiihens
vor uns. Nicht ohne Schwierigkeiten ist sie ermdoglicht worden. Zu danken
ist sie nichst den schweizerischen Subskribenten dem groflen Entgegen-
kommen des manchen Schweizer Forschern verbundenen Prifekten der
beriithmten Ambrosiana, Mgr. Giov. Galbiati, der dem Herausgeber ein
sehr ehrenvolles Geleitwort geschrieben hat (XI ff.).

Der Ertrag der Sammlung ist also durch die Darstellung Frys in
groBem Ausmafl schon vorweggenommen worden. Wir diirfen das nicht
verschweigen. Allein, der Herausgeber hat sich dariiber nicht einfach
hinweggesetzt. Er hat daraus die wichtigste Folgerung gezogen und,
auch durch die Fiille des gesamten Materials gedrdngt, eine Auswahl
getroffen und nur die wichtigsten Stiicke in vollem Wortlaut abgedruckt.
So ist ein groBer Teil des Aktenmaterials in knappen und gut redigierten
Regesten zusammengefaBt. Dariiber hinaus darf nachdriicklich betont
werden, daB K. Fry aus schweizerischen Archiven (u. a. Staatsarchive
Freiburg, Luzern, Graubiinden, Stiftsarchive Einsiedeln, St. Gallen)
stammende und in diesen Zusammenhang gehérende Dokumente einge-
reiht und ebenso das gedruckte Material herangezogen hat; ganz zu
schweigen vom Nunziaturarchiv im Vatikan. Mit riihmenswertem Fleil3
hat er die entsprechenden Erliauterungen gesammelt und das Lob einer
umfassenden Literatur- und Quellenkenntnis muf3 ihm umsomehr zuer-
kannt werden, als das weniger leicht zugingliche italienische Schrifttum
stark in Betracht fiel.

K. Fry hat sich also nicht auf die Depeschen Volpes allein beschrankt.
Uber seine, teilweise nach 1931 erfolgten, Nachforschungen gibt er in
einer Einfihrung (XVIIT ff.) Rechenschaft. Die Registerbande der
Depeschen Volpes finden sich heute nicht mehr im Museo Civico, sondern
im Archivio Storico comunale von Como (seit Okt. 1933). Die Gegenkor-
respondenz des Nunzius bleibt — von den Briefen C. Borromeos, die freilich
nicht im Original iiberliefert sind, abgesehen — bis heute unauffindbar.
Auch aus diesem Grunde gebot sich die Versffentlichung der Akten Volpes.

Uber die Textgestaltung gibt der Herausgeber die erforderliche
Auskunft. Aber es sei uns gleich ein kleiner Tadel erlaubt. K. Fry erklirt
ausdriicklich die Fille, in welchen er die GroBschreibung anwendet. Und
trotzdem finden sich nicht wenige Anmerkungen im kritischen Apparat,
die einzig darauf Bezug haben und als véllig iiberfliissig erscheinen



._158_

(s. No. 173, 284, 486, 564, 698, 710, mit Beispielen wie domini bezw. Domini,
ecclesia — Ecclesia usw.). Weshalb in No. 380, p. 195, Pittaco gro
geschrieben sein soll, ist uns nicht erklarlich, handelt es sich doch um den
biindnerischen Beitrag. Ein mit den Rechtsverhiltnissen nicht Vertrauter
konnte aus der Verbindung « Pittaco de Grisoni» einen Personennamen
ableiten. Vollends kénnen wir uns mit der Methode nicht befreunden,
Zeichen wie §, 4 u. a. m. zu verwenden, um Abweichungen mehrerer
Textiiberlieferungen kenntlich zu machen (vgl. No. 44, 319, 385, 427, 739).
Wie sehr ein solches Vorgehen zur Entstellung des Textes und zur
Erschwerung des Lesens fiihren kann, zeigt ein zwar vereinzeltes, dafiir
umso krasseres Beispiel (No. 610).

Daf einzelne Regesten den Leser iiber die Bedeutung der Aktenstiicke
im Unklaren lassen, kann beim Umfang des Materials nicht iiberraschen
und wir wollen dem Herausgeber daraus keinen Vorwurf machen. Was
besagt z. B. Nachrichten aus aller Welt (No. 219), Nachrichten aus der
Schweiz (No. 466) ? Sind diese Nachrichten ohne jegliche Bedeutung ?
Lohnte es sich nicht, den Bericht iiber die religiésen Verhiltnisse im Velt-
lin (No. 36) abzudrucken ? Dagegen sind unkorrekte Formulierungen
hochst selten (No. 728, p. 360, I).

Im ganzen genommen wird man betonen miissen, daB Fry durch
die vorliegende Verdffentlichung den Beweis erbringt, da er sehr sorg-
faltig gearbeitet hat und daB seine Befihigung zum Editor, angesichts
der nicht immer leicht verstdndlichen Texte, besonders was die Sprach-
beherrschung betrifft, sehr hoch eingeschiatzt werden darf.

Hervorgehoben werden mull ferner die Tatsache, daB die Verweise
der Darstellung auf die Dokumentensammlung stimmen und das Urteil
Frys durchwegs bestatigen, wie wir uns anhand zahlreicher Stichproben
iiberzeugen konnten (in Darstellung p. 149 wird zwar fiir Melchior Amstad
auf No. 580 verwiesen und in No. 580 ist der Name als Zusatz des Editors
gekennzeichnet ; im sonst ausgezeichneten Namen- und Sachregister ist
Amstad unauffindbar).

In sachlicher Hinsicht ist es fiir den Rezensenten sehr schwer, ein
Gesamtbild iber die Bedeutung der Aktensammlung zu gewinnen. Volpe
war ein sehr fleiBiger Briefschreiber und in seinen Berichten kommen
seine Sorgen zumeist gesamthaft zur Sprache. So ist es nicht leicht,
irgendwelchen Stoff systematisch zusammenzufassen, zumal man leicht
gezwungen wire, das von Fry in der Monographie Wolper Gesagte zu wieder-
holen. Indessen sei doch auf einige Momente ausdriicklich hingewiesen.

Vor allem wird durch die vorliegende Dokumentensammlung schlagend
bewiesen, daf Carlo Borromeo schon in den Jahren 1560-64 im Mittelpunkt
der ganzen Kirchenpolitik der Kurie gegeniiber der Schweiz gestanden
hat. So stehen denn auch die Berichte Volpes an Borromeo im Vorder-
grund, an Umfang wie Bedeutung (man vgl. etwa No. 134, 190, 310, 472,
516, um nur einige wenige Beispiele zu nennen). Es wire also unzutreffend,
wollte man C. Borromeos Titigkeit fiir die schweizerische Reform erst
mit dem Jahre 1570 ansetzen, als Borromeo seine beriihmt gewordene
Reise durch die Schweiz machte. Man wird die Bedeutung dieser Reise



nicht unterschitzen, aber doch anders bewerten miissen, als es bisher
geschehen ist. Auch nach der persdnlichen Seite hin ist Borromeo mit
der Schweiz durch Volpes Tatigkeit langst vertraut worden.

In zweiter Linie geht aus diesen Akten hervor, daB wihrend der
1. Nunziatur Volpes, die nach dem richtigen Urteil Frys diplomatisch-
kirchlichen Charakter zeigt und deswegen in der Geschichte der diplo-
matischen Beziehungen der Schweiz mit der romischen Kurie einen ent-
scheidenden Ubergang bezeichnet, fiir das Wachsen der kirchlichen
Reformgesinnung die Stellung Volpes als Oberhirte der Dibdzese Como
ungewohnlich wichtig gewesen ist. Der Bischof hat den Nunzius Volpe
zum Kirchenmann gemacht. Bei aller Bedeutung der damaligen schweize-
rischen Religionspolitik fiir den Katholizismus wird man gestehen miissen,
daB in Tat und Wahrheit die politische Verkettung der Eidgenossenschaft
mit jenen Territorien, die dem Bistum Como unterstanden, auch dem
schweizerischen Schicksal in Rom das volle Gewicht verliehen hat. Man
empfindet das umso stirker, als die Kurie in der Wahl der Bischofe nicht
eben eine besonders gliickliche Hand bewies. Das gilt nicht blo8 fiir Mark
Sittich von Hohenems. (Vgl. u. a. No. 264, 279 ff., 292 ff.).

Pius IV. war auch gesonnen, Bartholomeus von Salis, den dreimaligen
erfolglosen Bischofskandidaten von Chur, zur Wahl zu verhelfen, woraus
sich, teilweise wenigstens, die Hartnackigkeit verstehen ldBt, mit welcher
B. v. Salis spater seinen Ehrgeiz verfolgte (vgl. No. 769, 776). Immer
wieder hebt Volpe die kirchlich-religiése Lage im Veltlin hervor (s. No. 198,
205, 564, 606, 612, 685, 698 f., 700 f., 710). Von hier aus ist es erst recht
verstindlich, warum spiter Bonhomini seine bewundernswerte Reform-
tatigkeit zuerst dem Veltlin zuwendet.

Endlich sei nicht vergessen, daf3 es reizvoll ist, die Urteile des Nunzius
iiber die schweizerischen Verhiltnisse zu lesen : seine Meinung iiber Bildung
(No. 71, 319), iiber den Katholizismus der Schweizer (No. 274), iber die
schweiz. Pralaten und Bischofe (319, 408, 489 f., den Bischof von Sitten,
107, 190). Ganz hervorragende Stiicke der Sammlung sind No. 106 (Fakul-
taten fiir den Nunzius), No. 610 (Protestschreiben der VII Orte ans Konzil
von Trient), No. 642 (Gutachten Volpes iiber die Vorteile eines mailandisch-
schweizerischen Biindnisses).

Wir diirfen uns freuen, daB Fry diese Verdffentlichung gelungen und
damit eine neue hervorragende Quelle zur Geschichte der wechselvollen
schweizerischen Religionspolitik und Kirchengeschichte im 16. Jahrhundert
erofinet worden ist. Wir wiinschen, K. Fry mége auch fiir die Fortsetzung
seiner Dokumentensammlung die unentwegte Unterstiitzung durch die
Freunde der vaterlindischen Geschichte finden.

(Druckfehler u. Versehen : No. 458, p. 223, soll es im letzten Abschnitt
heien : constituirno st. consitutuirno, No. 564, p. 272 im Reg.: Vasallen
st. Vassalen. No. 410 n. 2 soll es natiirlich heiBen 7. Marz, wie im Spitzen-
datum richtig steht; ebda. sind die Ziffern der Anmerkungen verstellt.
No. 519 u. 520 lies Prokurator st. Prokuratoren. No. 494 spricht Fry in
der Adresse unbegreiflicherweise von Domherren in Luzern, lies Chorherren.)

0. Vasella.



— 160 —

Ganahl K. H. : Studien zur Geschichte des kirchlichen Verfassungs-
rechts im X. und XI. Jahrhundert. Tyrolia-Innsbruck 1935. 75. S.

Ganahl ist in schweizerischen Kreisen schon bekannt durch seine
selbstandige und griindliche Arbeit: Studien zur Verfassungsgeschichte
der Klosterherrschaft St. Gallen, erschienen 1931 als Band 6 der Forschungen
zur Geschichte Vorarlbergs und Liechtensteins. In seinem neuen Werke
kann der Verf. freilich nicht auf so ganz neuem Boden pfliigen. Arbeiten
von Eduard Eichmann, Fritz Kern, Alois ‘Dempf, Albert Brackmann,
haben hier bereits manche und gute Wege durch das Dickicht der Uber-
lieferung gebahnt. Im ersten Teile (S. 7-32) wird der Einheitsgedanke
der Zeit zwischen Karl d. Gr. und Friedrich Barbarossa herausgearbeitet.
Insbesondere geht der Verf. den Salbungen der Kdnige nach, die seit Pippin
eine sakramentsahnliche heilige Handlung war. Dann kann die Heraus-
hebung der Synoden als besonders lehrreich betrachtet werden, als eben
hier sich mehr oder weniger der Vorsitz auch der Kaiser geltend macht.
Das Gleichgewicht zwischen kéniglichem Priester und priesterlichem Konig,
zwischen sacerdotium und imperium, wechselt, immer aber gegriindet
auf den Einheitsgedanken, bis dann Friedrich I. und Rainald von Dassel
das Staatskirchentum und schlieBlich Ludwig der Baier und Marsilius
von Padua gar die Zweiheit der kirchlichen und staatlichen Souverini-
titsanspriiche zum Programm erheben.

Der zweite Teil (S. 33-75) iiberschreibt sich : Bistum, Kirche, Kloster. -
Aus den Griindungsakten der Bistiimer (Havelberg, Brandenburg, bes.
Bamberg usw.) ergibt sich, wie ansehnlich das BewuBtsein der weltlichen
Herrscher, Griinder von Bistiimern zu sein, geworden war, wie also deutsch-
rechtliche Denkweise sich verstarkt hatte. Das gleiche ersieht man bei
Investituren sogar der Papste Leo IX. und Nikolaus II., die bereits mitten
in der Reformbewegung waren. Was Verf. iiber die Schwierigkeit der
Losung im Investiturstreite sagt (S. 53 f.) ist wertvoll, insbesondere wenn
er ausfiihrt, wie man auch deutscherseits noch nicht von der Einheitsidee
lassen wollte. Das Eigenkirchenrecht als geistige Haltung behandelt Verf.
besonders an der Synode von Hohenaltheim 922 und einer siidfranzésischen
in der Mitte des XI. Jahrhunderts. Die These wird vollig klar, wenn man
die uniibersehbare Reihe von Kénigsurkunden betrachtet, die, wenn auch
mit Zustimmung der Kirche, tief ins kirchliche Verfassungsleben eingriffen.

Der Wert der Untersuchung liegt wohl darin, daB hier aus Synodal-
beschliissen und Urkunden, Streitschriften und erzdhlenden Quellen die
Rechtsanwendung einer an sich wenig gesetzgeberischen Zeit aufgedeckt
wird, in der die Koénige in ihrer Fiihrerstellung glinzten und daher die
weltliche Ubermacht auf das Kirchenrecht einwirkte.

P. Iso Muller O. S. B.

Fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.



	Rezensionen = Comptes rendus

