Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 30 (1936)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

Dom Cuthbert Butler, 0. S. B., Das Vatikanische Konzil. Seine
Geschichte von innen geschildert in Bischof Ullathornes Briefen, iibersetzt
und erweitert von Hugo Lang, O. S. B.,, Miinchen, Ké6sel und Pustet,
1933, 466 S. Ganzleinenband M. 12.

L’histoire la plus compléte du Concile du Vatican est celle du Pére
jésuite Granderath. Le P. Kirch, son confrére, en a publié chez Herder deux
volumes en 1903 et le troisieme en 1906. Formant un ensemble de plus de
2,000 pages, cette collection est précieuse par les nombreux documents
officiels qu’elle reproduit, mais un peu discutable dans certaines de ses
appréciations, qui donnent assez réguliéerement tort aux représentants
de la minorité, et mettent trop les non-opportunistes sur le méme pied
que les négateurs de l'infaillibilité.

Quelques années plus tard, en 1919, 'abbé Mourret, 'auteur de la
grande Histoire de I’Eglise, faisait paraitre chez Bloud un volume intitulé :
Le concile du Vatican d'aprés des documents inédits. C'était moins une his-
toire proprement dite et compléte de la grande assemblée qu'une série
de précisions de détail tirées, soit de lettres conservées a Saint-Sulpice,
soit surtout du journal inédit laissé par M. Icard, théologien, au concile,
de l'évéque de Sens et plus tard Supérieur général des Sulpiciens. L’abbé
Mourret est porté, contrairement au P. Granderath, a excuser un peu
trop les prélats de la minorité. De plus, son volume se ressent, a plusieurs
pages, de cette animosité antiallemande qu’un certain nombre d’auteurs
frangais, écrivant pendant la grande guerre, n’ont pu s’empécher de laisser
paraitre dans leurs ouvrages.

Plus récemment enfin, en 1930, dom Butler publiait en anglais une
histoire du concile du Vatican en deux volumes. Dom Butler, abbé béné-
dictin retraité (il est mort en 1934, a 68 ans) était déja connu, pour ne
parler que de ses ceuvres intéressant I'histoire de 1’Eglise, par son édition
de I'Histoire lausiaque de Pallade, par celle de la Régle de saint Benott,
par un livre, devenu classique, sur le Monachisme bénédictin et par la
vie de Mgr Ullathorne, évéque de Birmingham. Dans son histoire du con-
cile, il a utilisé, lui aussi, des documents inédits, & savoir la correspondance
du méme Mgr Ullathorne. Celui-ci appartenait en somme au tiers parti
du concile et se trouvait dés lors en bons termes aussi bien avec la majorité
qu’avec la minorité, de telle sorte que son témoignage est particuliérement
précieux.

C'est cet ouvrage de dom Butler qu'un bénédictin de Munich, le
P. Hugo Lang, a traduit en allemand, ajoutant, en notes placées entre
crochets, afin qu’on les distingue des autres, quelques développements
pour compléter les indications bibliographiques, pour expliquer certaines
allusions de I'édition originale peu compréhensibles aux profanes ou aux



lecteurs étrangers a 1'Angleterre et surtout pour reproduire, en confirma-
tion des extraits de Mgr Ullathorne, des notices tirées d'un autre journal
du concile : celui de ’Abbé Utto Lang, qui avait pris part a I’assemblée
du Vatican en tant que président de la Congrégation bénédictine de Baviére.

Dom Butler commence par rappeler les controverses lointaines qui
ont précédé les définitions de 1870 : les protestations élevées contre les
revendications émises par un Grégoire VII ou un Boniface VIII, puis les
prétentions des Gallicans d’une part, et, de l'autre, la défense des droits
pontificaux présentée par Bellarmin. L’auteur s’étend, avec plus de détails,
sur l'activité de ceux qu’il appelle les Néo-Ultramontains : Joseph de Maistre,
Louis Veuillot, Dom Guéranger en France et W. G. Ward en Angleterre.
I1 aborde ensuite l'histoire proprement dite du concile : les préparatifs,
I'attitude des Gouvernements, les discussions entre catholiques, au cours
des années 1867 et suivantes et surtout pendant les derniers mois de 1869.
Et puis, c’est I'ouverture du concile, le 8 décembre 1869, a Saint-Pierre,
aprés une réunion préliminaire qui avait eu lieu, six jours avant, a la
chapelle Sixtine. Les premiéres séances sont employées avant tout a dési-
gner les membres des diverses commissions. A partir du 28 décembre 1869,
les Péres abordent les problémes ayant trait a la doctrine, puis, paralléle-
ment, dés le 14 janvier 1870, I'examen des questions d’ordre disciplinaire.

Pour laisser aux commissions le temps de mettre au point, a la suite
des discussions des deux premiers mois, le texte des définitions a proclamer,
les séances ou congrégations générales furent suspendues pendant quatre
semaines, a partir du 22 février. Le concile n’avait encore donné aucun
résultat ; un certain découragement commengait a se faire sentir; mais
les débats sur la foi furent repris le 18 mars et se terminerent, a la troi-
siéme session générale, le dimanche de Quasimodo, 24 avril 1870, par la
promulgation de la constitution Dei Filius.

Normalement, les Péres devaient passer ensuite a la discussion du
schéma De ecclesia ; mais on rencontrait ici la délicate question des rap-
ports entre I'Eglise et I’Etat, dont le seul énoncé avait déja mis en émoi
les diverses chancelleries ; d’autre part, le projet de catéchisme universel
se heurtait 4 l'opposition des évéques frangais. Par ailleurs, le conflit,
latent depuis deux ans environ entre l’Allemagne et la France, semblait
s'envenimer. C'est alors que, a la demande de plusieurs prélats, sur 1'ordre
du Pape, une inversion fut opérée dans 'ordre du programme : renvoyant
a plus tard les problémes qui n’avaient pas encore été abordés — ils concer-
naient les religieux, les Orientaux, les devoirs des laiques — et suspendant
les discussions en cours, on passa directement au chapitre se rapportant
au Souverain Pontife : sa primauté d’abord, puis son infaillibilité. Cette
derniére ne figurait pas dans le texte du schéma primitif, mais une forte
majorité des Péres en avait demandé l'insertion, malgré ou plutét a cause
de I'opposition des non-opportunistes ; comme le disait, en effet, un évéque
a leur sujet : « quod inopportunum dixerunt, necessarium fecerunt. » La
discussion générale, celle, en d’autres termes, de 'entrée en matiére, dura
exactement un mois ; puis, & partir du 6 juin, soit de la 65m€ a la 82me con-
grégation, on examina les articles en particulier. Le 13 juillet, un vote



— 60 —

préliminaire donna, sur 601 votants (il y eut 76 abstentions) 451 oui,
88 non et 62 oui avec condition. Une députation de la minorité demanda
alors au Pape de mentionner, dans le texte du décret, que l'assentiment
des évéques était requis pour une définition ex cathedra. Le Pape renvoya
cette proposition au concile et, naturellement, non seulement elle fut
écartée, mais au contraire exclue par cette nouvelle précision : qu’une
définition du Souverain Pontife était « irréformable par elle-méme et
nullement en vertu du consentement de 1'Eglise ». Enfin, le 18 juillet, en
4me session pléniere — aprés que les évéques de la minorité, au nombre
de 8o environ, eussent décidé, la veille, sur la proposition de Mgr Dupan-
loup, non pas de voter non, praesente Ponlifice, comme cela avait d’abord
été leur intention, mais de s’abstenir et de quitter Rome immédiatement —
la constitution Pastor aeternus fut votée par les Peres, puis immédiatement
confirmée et promulguée par le Pape. Le lendemain, 19 juillet, la guerre
était déclarée entre la France et 1’Allemagne. Le concile, dont il était prévu
qu'il serait plus ou moins interrompu, pendant 1I'été, aprés la définition
de linfaillibilité, fut, en date du 20 octobre, renvoyé sine die.

Les évéques de la minorité se soumirent sans exception : les Frangais
tout d’abord; parmi les Allemands, Mgr Hefele, I'historien bien connu
des conciles, eut plus de peine a s’incliner : le cas d’Honorius lui avait,
au cours des discussions, paru incompatible avec la définition qui s’élabo-
rait. Il escomptait maintenant que la question de l'infaillibilité serait
reprise plus tard et — c’était le vaeu de la plupart des membres de la mino-
rité — qu’elle serait donnée comme dérivant de celle de I'Eglise. Mgr Greith,
évéque de Saint-Gall, lui aussi ne donna son adhésion au décret qu’en 1871,
et Mgr Strossmayer, le célebre évéque de Bosnie, I'année suivante seulement.

D. Butler parle enfin de l'accueil fait aux décisions du concile dans
les différents pays. 1l réfute les objections soulevées au sujet de 1'cecumé-
nicité de l'assemblée et de la liberté des participants. Il consacre un cha-
pitre a l'interprétation théologique du décret de l'infaillibilité, aprés avoir
déja résumé l'explication quasi officielle qu’en avait fournie, une semaine
avant la proclamation finale, Mgr Gasser, évéque de Brixen, dans un grand
discours qui ne dura pas moins de quatre heures, le plus long qui ait été
prononcé au concile.

Le livre de Dom Butler donne, avec un accent légérement plus serein,
le méme ton que celui de Mourret. L’auteur note lui-méme (p. 206-7)
que lI'impression qui ressort des lettres de Mgr Ullathorne est plus opti-
miste que celle qui se dégage du journal de M. Icard, ce dernier ayant été,
plus que I'évéque anglails, mélé aux luttes de la minorité. Avec M. Ollivier,
dont il apprécie le caractére et les écrits, mais contre M. Mourret, D. Butler
admet (p. 397) que certains évéques frangais, en particulier Mgr Darboy
et Mgr Dupanloup, ont bel et bien tenté une démarche auprés du gouver-
nement de leur pays pour que celui-ci s’'oppose & la définition de l'infail-
libilité. Il réprouve nettement les exagérations du Dr Ward, de Veuillot
et de I'Univers, et 'on sent trés bien qu’il n’admet pas davantage certaines
initiatives de Mgr Manning. Il est, quant a lui, partisan du principe de
Montalembert : I’Eglise libre dans I'Etat libre (p. 65).



— 61 —

En terminant, il fait au concile un certain nombre de reproches : les
matiéres soumises a son examen étaient trop vastes; il aurait fallu se
limiter beaucoup plus, et, d'autre part, annoncer d’emblée que la question
de linfaillibilité serait étudiée : cela aurait fait tomber l'impression, dont
quelques-uns ne réussirent pas a se défaire, que, de la part de la majorité,
si ce n'est méme de la curie romaine, des manceuvres s’'opéraient en des-
sous. Regrettable fut aussi 'obligation imposée aux Peéres de garder le
silence sur toutes les délibérations, secret qui ne fut pas tenu, et qui ne
pouvait I'étre, étant donné qu'’il concernait non seulement les 700 membres
de l’assemblée, mais encore un nombre tout aussi élevé de secrétaires,
notaires, greffiers, scrutateurs, sans parler des imprimeurs. Certains évéques
demanderent la suppression de cette mesure ; cela aurait empéché, déclare
I'auteur, bien des malentendus et il ajoute avec malice : « Si le concile est
jamais repris, qu’on n’hésite pas a en diffuser le plus largement possible
les discussions ; méme les plus curieux en auront vite assez» (p. 424). Il
aurait fallu mettre, dans les commissions, moins de théologiens et un peu
plus d’évéques ayant la charge d’'un diocese et 'expérience qui en résulte.
Il est particuliérement regrettable que, dans la députation De Fide, con-
trairement au désir du Saint-Pére, qui aurait voulu y voir figurer entre
autres Mgr Dupanloup, la majorité ait réussi a exclure tout représentant
de la minorité !. Dom Butler regrette enfin que Pie 1X, partisan de l'infail-
libilité dés le début, mais qui resta étranger a la question durant les pre-
miers mois du concile et fit preuve, plus d’une fois, de bienveillance a
I'égard des membres de la minorité, ait, dans la suite, sans assister aux
discussions, mais par ses propos au cours des audiences et ses interven-
tions, trop affirmé sa volonté. Rien n’aurait cependant été changé, quant
a l'issue des délibérations, s’il avait observé jusqu’a la fin une attitude
plus strictement neutre.

On peut n'étre pas entiérement d’accord avec 'une ou l'autre de ces
critiques, trouver aussi que Dom Butler est un peu dur pour certains mem-
bres de la majorité. Il faut du moins reconnaitre que son histoire du concile
du Vatican est, pour l'instant, le meilleur exposé que nous en possédions,
celui qui a utilisé les travaux les plus modernes et indiqué — c’est surtout
le cas pour la traduction allemande — les conséquences les plus récentes
du concile, ne serait-ce qu’en soulignant l'utilisation qui a été faite, dans
le Code de droit canonique, des mesures disciplinaires qui avaient été
discutées au cours de l'assemblée du Vatican.

Sans doute, le livre de Dom Butler, ayant été écrit en vue de lecteurs
anglais, insiste plus particuliérement, on le congoit, sur I'impression que
le concile, pendant et aprés sa tenue, a produite en Angleterre. Le principe
d’enrichir le récit par la reproduction de lettres, qu'on ne peut naturelle-

1 Sauf Mgr Simor, Primat de Hongrie, d’abord infaillibiliste, mais qui
modifia son attitude depuis son arrivée & Rome. Par contre, parmi les 26 membres
de la commission nommée plus tard au sujet de l'infaillibilité, il y avait trois
adversaires de la définition : le cardinal Rauscher de Vienne, le patriarche d’An-
tioche et I'archevéque de Turin.



— 62 —

ment morceler comme il le faudrait pour mettre chaque fragment 4 la
place qui lui conviendrait le mieux, entraine nécessairement des redites,
et plus encore dans I'édition allemande, puisque, comme nous l'avons
fait remarquer, aux extraits de Mgr Ullathorne viennent s’ajouter ceux
de Dom Utto Lang. Par ailleurs, ces documents épistolaires, avec les
détails pittoresques et vivants qu’ils contiennent, animent la narration.
L’ouvrage renferme ainsi des pages particulierement intéressantes sur
I'incident Strossmayer (p. 216-17), sur la tenue des séances, la maniére
de procéder des sténographes, sur la féte de Piques a Rome en 1870
(p. 231-38), sur le costume des évéques orientaux (p. 288), etc. On saisit
ainsi sur le vif 'activité de la grande assemblée, tout le travail qui s’opérait
en marge des congrégations générales, les efforts déployés par la minorité,
efforts qui eurent du moins ce résultat heureux de faire délimiter trés
exactement, lors de la définition finale, la portée du décret de ’infaillibilité.
Comme le disait Pie IX, il y a d’ordinaire dans tout concile d’abord la
part du diable, soit I'hostilité des partisans des erreurs qu’il s’agit de con-
damner, puis la part des hommes, c’est-a-dire ce qui se méle de vues
humaines aux délibérations qui s’engagent ; mais il y a aussi enfin la part
de Dieu, l'ccuvre de I’Esprit Saint planant sur I’assemblée, éclairant et
précisant peu a peu les idées. C’'est a cette influence qu’on est en droit
d’attribuer I'heureuse intervention du Pape, faisant aborder, sans plus
tarder, le probléme de l'infaillibilité, au moment ou l’on risquait de se
heurter (ce ne serait plus le cas aujourd’hui, depuis les idées nouvelles
qu’ont introduites un peu partout le fascisme et autres mouvements ana-
logues) a l'opposition des gouvernements, restés passifs jusqu'alors; et
c’est ainsi que le concile du Vatican — que les événements politiques
allaient obliger a se dissoudre alors qu’il n’avait accompli encore qu’une
fraction de sa tache, en exaltant, grace a la définition du 18 juillet 1870,
la personne du Souverain Pontife a l'instant méme ou la spoliation de
ses Etats allait sembler 'amoindrir — peut étre compté au nombre des
plus importants de I'histoire de I’Eglise.
L. Weber.

Briefe und Akten zum Leben Oekolampads. Herausgegeben von der
theologischen Fakultit der Universitit Basel, bearbeitet von Ernst
Staehelin, Bd. II: 1527-93. Quellen und Forschungen zur Reformations-
geschichte, Bd. XIX. Leipzig, M. Heinsius Nachf. 1934, x1v-897 S.,
brosch. 65 Mk.

Der 1. Band der vorliegenden Ausgabe erschien bereits 1927 (vgl.
diese Zeitschrift 1928, XXII, p. 228 {.). Nun ist sie zum gliicklichen Ab-
schlul gekommen. Damit erfihrt die schweizerische Reformationsgeschichte
eine ganz namhafte Forderung. Wird einmal die Aktensammlung zur
Geschichte der Basler Reformation vollendet sein, dann besitzt Basel
zwei Quellenwerke, um welche es fiiglich beneidet werden darf. Wir diirfen
uns darob doppelt freuen zu einer Zeit, da der Opfersinn fiir so umfang-



— 63 —

reiche Quellenverdffentlichungen zu erlahmen scheint. Nachdriicklich sei
daher das riihmenswerte Beispiel Basels auch an dieser Stelle hervorgehoben.

Uber Anlage dieser Sammlung und iiber das Editionsverfahren hat
sich E. St. bereits im 1. Band ausgesprochen. Wir heben nur einiges her-
vor. Gegeniiber unsern bekannten Briefsammlungen zur Reformations-
geschichte ist dieses Quellenwerk in seinem Charakter voéllig bestimmt
als Materialsammlung zu einer Biographie Oekolampads, die uns Ernst
Staehelin hoffentlich in nicht allzu ferner Zeit schenken mége. Daher ist
der Gehalt dieser Ausgabe stark ausgeweitet. Auch die privaten Lebens-
verhiltnisse Oekolampads erfahren hier ihre Beleuchtung, in Vertrigen
mannigfacher Natur und in chronikalischen Aufzeichnungen. Mit vollem
Recht sind etliche Berichte zur Lebensgeschichte der Gattin des Refor-
mators und seiner Familie aufgenommen worden. Ein verhdltnismiBig
umfangreicher Teil, Nr. 958-1029, bezieht sich auf Quellenstiicke, die der
Zeit nach dem Tode Oekolampads angehdéren. Unter ihnen finden sich
sehr bemerkenswerte Berichte iiber das Sterben Oekolampads (Nr. 968),
sein Leben (Capitos Beschreibung Nr. g71) und endlich auch zur Beur-
teilung des Reformators in lutherischen Kreisen (Nr. 996).

Alle Texte sind im vollen Wortlaut abgedruckt, mit der bekannten
wichtigen Ausnahme fiir den Zwinglibriefwechsel und die Basler Reforma-
tionsakten (wobei wir andere nur gelegentliche Regesten iibergehen, s. etwa
Nr. 974). Von den Basler Reformationsakten ist der noch ausstehende,
jedenfalls vielversprechende 3. Band bereits verwertet und fiir die Zwingli-
briefe gibt E. St. oft nicht bloB ausgedehnte Erliuterungen mit neuen
Hinweisen (so z. B. Nr. 742), sondern nicht selten beachtenswerte Korrek-
turen fiir die Interpretation der Texte (so Nr. 635, Anm. 2). Infolge des
Ausfalls des Briefwechsels Oekolampads mit Zwingli tritt natiirlicher-
weise das Religionspolitische in seiner plastischen Darstellung stark zuriick ;
denn Zwingli ist darin fiir die deutsche Schweiz fiihrend und er beherrscht
fast ausschlieBlich die Verbindungen mit der Ostschweiz. Daher sind denn
selbst die Briefe, die Vadian und Oekolampad wechselten, nicht sehr
zahlreich, so daB sie ohne groBe Belastung wieder abgedruckt werden
durften, was sich auch im Hinblick auf die diirftigen Erliuterungen in
der Vadianischen Briefsammlung empfahl. Uberhaupt ist der Fiihrer der
Basler Reformation nicht sehr tief in die persénlichen Verhiltnisse der
deutschen Schweiz hineingewachsen. Heimat und Vergangenheit sprechen
hier stark mit. Fiir seine Stellung innerhalb der schweizerischen Refor-
matoren ist es lberdies bezeichnend, daB in seinem Verkehr etwa mit
Berchtold Haller in Bern oder Erasmus Ritter in Schaffhausen fast aus-
schlieBlich die Erorterungen iiber kirchliche Lehr- und Organisations-
fragen in den Vordergrund riicken, sei es daB er um Rat gefragt wird,
sei es daB er mit Mahnungen und Wegleitungen fordernd eingreift, wie
in der solothurnischen Geistlichkeit (Nr. 833), unter welcher in Ritusfragen
Verwirrung herrscht und die Einfiihrung der Synode besonderen Wider-
stinden begegnet. Das religionspolitische Moment tritt wenig hervor.

Der EinfluB Oekolampads dringt, von Basel abgesehen, viel starker
im ElsaB und in Siiddeutschland durch. Hier nimmt er unter den schwei-



zerischen Reformatoren eine nur ihm eigene Stellung ein. Vor allem ist
natiirlich auf StraBburg hinzuweisen. Mit W. Fabr. Capito verbindet ihn
engste Freundschaft und es ist recht anziehend, das persénlich héchst
vertraute Verhiltnis der Beiden in ihren Briefen zu betrachten (s. z. B.
Nr. 456 f.). Mit Martin Butzer arbeitet er bekanntlich spater eng zusammen
und auch Martin Frecht, spater als Prddikant in Ulm titig, weist nach
StraBburg zuriick. Weitreichende personliche Verbindungen nach Siid-
deutschland, sein versShnlicher Charakter, der ihn auch mit spiter Viel-
geschmihten zusammengefiihrt hat, seine Gelehrsamkeit, die Stellung in
der Grenzstadt Basel, das sind die Voraussetzungen fiir die tiefgreifende
Tatigkeit Oekolampads in schwidbischen Stddten, vor allem in Ulm, das
ihm besonders nahe steht, Memmingen und andern Gemeinden. Sein
theologischer EinfluB reicht hier viel weiter und er wirkt auch viel un-
mittelbarer als selbst jener Zwinglis, wie uns wenigstens diinkt. Daher
mag man es auch viel besser verstehen, wenn schlieBlich hier der zwing-
lische EinfluB sich wieder an den Gegensitzen in der Abendmahlslehre
gebrochen hat. ‘

Unter den kirchlichen Fragen tritt die Abendmahlsfrage wohl am
stirksten hervor. Sie fiihrte zur regsten publizistischen Auseinander-
setzung, an welcher die Altglaubigen zunichst rege beteiligt sind. Aus
den Schriften sind namlich jeweils die Vorreden abgedruckt, in Riicksicht
auf ihren biographischen Gehalt (ein treffliches Beispiel gibt die Vorrede
aus der Antwort Oekolampads auf die Schrift W. Pirckheimers, Nr. 465).
Die altglaubig Gesinnten kidmpfen hier gegen Oekolampad fiir die Messe.
Die Gegner erstehen nicht allein auf Basels Boden. Wir erwihnen
W. Pirckheimer, Jak. StrauB, Joh. Cochlius, John Fisher. Von den
Basler Opponenten finden wir auch hier wieder die bekannten katholischen
Fiihrer Augustinus Marius, den Miinsterprediger, Ambrosius Pelargus,
welchen Oekolampad anfangs milde behandelt (Nr. 551), wiahrend Joh. Fabri
weniger stark hervortritt. Nach einer beachtenswerten Feststellung
E. St. war es Fabri, der Aug. Marius bewog, nach Basel zu kommen
(Nr. 647, Anm. 3). Die Taktik W. Pirckheimers, Oekolampad in Verbin-
dung mit Karlstadt und Miinzer zu bringen, kennzeichnet das allgemeine
Bestreben der katholischen Polemik, die Gegensitze der Gegner auszu-
niitzen. Noch ehe der Durchbruch der Reformation in Basel erfolgt ist,
werden die Gegensitze zwischen Luther und Zwingli in der Abendmahls-
lehre akuter und damit wichst sich der Kampf fiir Oekolampad zeitweise
zu einem Zweifrontenkampf aus. E. St. vereinigt aus den verschiedenen
Quellen, zumeist Briefen, die Texte zur Marburgerreise und auch zu den
damals unternommenen Einigungsversuchen (6go f., 693 ff.). In diesem
Zusammenhang sei der Bericht Oekolampads an B. Haller erwahnt, der
einen ausgezeichneten Einblick in die Stimmung nach dem Gespriach ver-
mittelt (Nr. 7109).

Eine besondere Stellung kommt Oekolampad auch in kirchlichen
Organisationsfragen zu. Die vorliegende Quellensammlung macht es deut-
lich, daB Oekolampad in der Kirchenbannfrage viel maBgebender gewesen
ist, als man zumeist angenommen hat. Wir miissen uns mit dem Hinweis



auf die ausfiihrliche Begriindung des Kirchenbanns begniigen, die Oekol-
ampad dem Rat iibermittelt hat (Nr. 750, vgl. Nr. 778, 780). Der Basler Rat
ist in seiner Auffassung von der christlichen Obrigkeit viel konsequenter,
vielleicht nicht zuletzt, weil er sich am wenigsten durch eine weitaus-
greifende Religionspolitik belastet sah. Der Versuch ndmlich, alle Burg-
rechtsstidte auf die Einfiihrung des Banns zu verpflichten, ist gescheitert,
ohne Zweifel an der Besorgnis, damit ernste Widerstande hervorzurufen
und neue Schwierigkeiten zu schaffen. Diese Besorgnis herrschte im
Zircher Rat vor, gegeniiber welchem Zwingli nicht durchdrang, sie bestand
aber ebensosehr in Bern. Man ersieht auch hieraus wieder die Schwierig-
keiten, die aus der Sorge um die Festigung der kirchlichen Verhiltnisse
bei der weltlichen Obrigkeit hervorgingen, ein Moment, das in der Beur-
teilung der Religionspolitik viel starker in Rechnung zu stellen ist, als es
gewohnlich geschieht.

Man kennt die Stellungnahme von Bonifaz Amerbach zu Kirchenbann,
Abendmahls- und Predigtzwang. Die Zeugnisse hiefiir sind auch hier auf-
genommen. Am 9. I. 1530 schreibt er an Erasmus: « In pontifice hoc
olim tyrannidem, nunc ipsi rerum potiti evangelicum interpretantur »
(s. Nr. 716, vgl. auch 509). Auch der Basler Rat sah sich schlieBlich
gezwungen, in der Anwendung des Kirchenbanns Milderungen eintreten
zu lassen (s. Nr. 867). Leider ist kaum festzustellen, wie sich Oekolampad
selbst zu dieser Reform gestellt hat.

In den Zusammenhang der Geschichte der Kirchenzucht gehéren
auch etliche Protokolle des Ehegerichtes, die hier abgedruckt sind. Sie
veranschaulichen in einigem die Praxis des Ehegerichtes und sind auch
kulturhistorisch teilweise interessant (s. z. B. Nr. 701, p. 389). Unver-
kennbar sind die Schwierigkeiten einer konsequenten Rechtsanwendung,
vor allem inbezug auf die Ehescheidung. Oekolampad suchte hier unbe-
irrbar am Grundsatzlichen festzuhalten. Er schrieb am 22. I. 1529 an
Haller : « Nam si fenestram divortiis aperuimus, verendum, ne priscis
Judeis plerique plures uxores sortituri sint. Illa contentiosior, haec sump-
tuosior, alia lusca, alia foetidi anhelitus, et quid non in crimen obiicietur ? »
(Nr. 632). Die Praxis ist jedoch extensiv gehandhabt worden. AuBer
den bei Kohler, Ehegericht p. 243 genannten Ehescheidungsgriinden ist
hier auch gerichtliche Verhingung der Urfehde wegen todeswiirdiger Ver-
brechen als Ehescheidungsgrund bezeugt (s. z. B. Nr. 656).

Nur beilaufig sei erwihnt, daB in einigen Quellenstiicken auch die
Zehntenfrage zu eingehender Ertrterung gelangt (Nr. 620, 622). Ebenso-
wenig konnen wir niher eingehen auf die Beziehungen Oekolampads zu
Michel Servet, den Taufern B. Hubmeier, K. Schwenckfeld und den Wal-
densern.

Oekolampad starb einige Wochen nach Zwingli. E. St. stellt als
Todestag den 23. November fest. Von Lutheranern wie Katholiken ist
sein Tod mit dem Untergang Zwinglis bei Kappel verquickt und natiirlich
als Gottesgericht hingestellt worden. Uber den Eindruck der Niederlage
der Reformierten auf Oekolampad liegen etliche Zeugnisse vor. Obwohl
an sich von versohnlichem Charakter, hat sich Oekolampad in der Ent-

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE )



— 66 —

scheidung nicht von Zwingli zuriickgezogen, ja er hat in dieser wichtigen
Stunde den ihm nahestehenden Rat von Ulm fiir militirische Hilfe zu
gewinnen versucht. Am bemerkenswertesten fiir die allgemeine Stimmung
ist der Brief von Joh. Zwick aus Konstanz (Nr. 954).

Die vorliegende Ausgabe bemiBt sich in ihrem Wert zunichst an der
Personlichkeit Oekolampads selbst. Ihr Wert ist ohne Zweifel bedeu-
tender fiir die Geschichte der kirchlichen Institutionen und der reformierten
Theologie als fiir die schweizerische Reformationsgeschichte im weiteren
Sinn. Das will keineswegs heiBen, da@3 sie nicht auch von der katholischen
Forschung beachtet werden miilte. Wir mochten vielmehr wiinschen,
daB die katholische Forschung der Schweiz sich starker mit theologischen
Fragen der Reformation beschaftigte. Davon abgesehen, heben wir nach-
driicklich hervor, dafl E. St. mit groBter Umsicht und ebenso bewunderns-
wertem Geschick eine Unsumme von Nachweisen und Kenntnissen in
seinen Erliuterungen vermittelt, so dall allein schon im Hinblick aui den
Kommentar die vorliegende Veréffentlichung ihren besonderen Platz be-
haupten wird. Oskar Vasella.

Jakob R. Truog. Die Pfarrer der evangelischen Gemeinden in Grau-
btinden und seinen ehemaligen Untertanenlanden. Sonderdruck aus den
Jahresberichten 1934-35 der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubiinden. 298 S. Kommissions-Verlag F. Schuler, Chur. Fr. 3.50.

Verzeichnisse von Geistlichen sind bekanntlich sehr brauchbare Hilfs-
mittel fiir die Orts- und Landesgeschichte. Es kann daher nicht iiber-
raschen, daB solche Arbeiten auf protestantischer wie katholischer Seite
immer wieder unternommen werden. Eine der letzten war wohl die Ver-
offentlichung von Pfarrer K. GauB : Basilea reformata (1930). Pfarrer
Truog hat sich nun der Miihe unterzogen, das Verzeichnis der Geistlichen
fiir die protestantische Landeskirche Graubiindens zu bearbeiten. Er war
dafiir vorbereitet durch zwei frithere verwandte Verdffentlichungen iber
die Biindner Pradikanten von 1599-1901 und die Dekane und Assessoren
der evangelisch-ritischen Synode 1571-1930 (Jahresberichte, 1. c., 1901
und 1930). Beide Arbeiten beruhten ausschlieBlich auf den Matrikeln der
biindnerischen Synodalprotokolle. So bedeutet das vorliegende Buch eine
Ausweitung nach mehreren Richtungen. Als bedeutendste und ergiebigste
neue Quelle kamen hinzu die Kirchenbiicher der Gemeinden sowie sonstige
gedruckte Quellen. Aufgenommen sind ferner die Untertanenlande, wo
die Entwicklung der Kirchgemeinden 1620 bekanntlich jah unterbrochen
wurde (p. 261-70) und die bestehenden Gemeinden vernichtet wurden.
Verzeichnet werden ferner aus den Synodalprotokollen die Feldprediger.
Endlich setzt die Arbeit mit den Anfingen der Reformation ein und sie
filhrt bis in die Gegenwart.

Gegeniiber dem leider uneinheitlich gegliederten Verzeichnis der katho-
lischen Geistlichen Graubiindens, das J. J. Simonet in denselben Jahres-
berichten 1919-21 herausgegeben hat, besitzt dieses Buch den Vorzug,



einfach und iibersichtlich angelegt zu sein. Die Gemeinden sind alpha-
betisch geordnet und unter den Gemeinden die Geistlichen in zeitlicher
Folge genannt. Zumeist wird die Entstehung der Kirchgemeinde kurz
vermerkt, zwischenhinein werden gelegentlich historische Notizen einge-
streut (vgl. etwa p. 153, 172, 185, 189) und endlich auller den Haupt-
daten der Geistlichen vor allem ihre schriftstellerische Tétigkeit im allge-
meinen mit Sorgfalt verzeichnet, Angaben, die in ihrer Gesamtheit recht
wertvoll sind.

Fir jeden, der mit dhnlichen Arbeiten vertraut ist, bleibt es ver-
standlich, daB3 Liicken nicht zu vermeiden sind. Wir kénnen Truog daraus
keinen Vorwurf machen, umso weniger als er bedeutenden Flei3 aufge-
wendet hat, der ihm den Dank aller sichern muf3. Einige Bedenken kénnen
wir indessen nicht unterdriicken.

Wir miissen zundchst bedauern, daB3 Truog auf Quellenangaben inner-
halb des Textes nahezu ganz verzichtet hat. Uns scheint, daB3 hier zu
Unrecht am Raum gespart worden ist. Dal3 cingangs die Quellen genannt
sind, kann selbst fiir den mit der biindnerischen Kirchengeschichte Ver-
trauten nicht ganz geniigen. Das gilt besonders fir die Anfinge des Pro-
testantismus, da diec Reformationsgeschichte von L. Camenisch infolge
des Mangels an Quellennachweisen fiir die Forschung wenig brauchbar
ist. Beispiele seien genannt. Truog nennt p. 13 fiir Avers als ersten Pfarrer
Joh. Rudolf 1519 ff. Campell, Historia Raetica II, 67, nennt Rudolf als
Pradikaut, aber nicht das Jahr des Ubertritts. Wenn Rudolf schon 1519
genannt ist (wohl nach Niischeler, dessen Angaben auf z. T. fehlerhaften
Quellen beruhen), so nur als altgldubiger Geistlicher. Solches mii3te besser
auseinandergehalten und die verschiedenen Quellen genannt werden (ihn-
lich p. 163, wo die Zeitangabe 1523 kaum stimmen diirfte. Campell zidhlt
Joh. Lutta iiberhaupt nicht unter den ersten Pradikanten auf). Spreiter
darf p. 171 nicht in dieser Form aufgefiihrt werden. p. 272 finden sich
Nachtrige zu Ulrich Bolt, der auch in der schweizer. Reformations-
geschichte bekannt ist. Die Angaben iiber sein Leben sind jedoch u. W.
in keiner der von Truog namhaft gemachten Quellen zu finden.

Wir bedauern ferner, daBl Truog oft auf nahere Hinweise verzichtet
hat, die historisch nicht unwichtig sind. Die Ausschliisse aus der Synode
werden, soweit wir sehen, immer genannt, aber die Motive, die doch in
vielen Fallen nicht unbekannt sind, werden uns meistens vorenthalten
(vgl. p. 150, Joh. Jodocus, der nach 1618 konvertierte ; p. 8, Simon Planta,
der um 1639 zum Katholizismus tibertrat, ebda ; Abraham Sephius, der
1664 folgte). Diese und andere Fille sind bekannt aus den Matrikeln der
Synode. Sie hatten verdient, hier wiedergegeben zu werden, weil sie
zeigen, daB auch die Konversion von Jenatsch keineswegs so isoliert
dasteht. In anderen Fiallen wiaren Angaben wichtig gewesen fiir die Beur-
teilung sittlicher Verhiltnisse.

Leider hat Truog auch verzichtet, die pietistisch gesinnten Geistlichen
als solche zu nennen. Auch das muB zum Nachteil der Forschung wie des
Buches gereichen (vgl. etwa p. 125, Nr. 12, Daniel Willi; p. 244, Nr. 19,
Andr. Gilardon ; dazu Ben. Hartmann, Daniel Willi und die Anfinge des



—_— 68 —

Pietismus in Graubiinden. Aus fiinf Jahrhunderten schweiz. Kirchen-
geschichte. Festschrift P. Wernle 1932, p. 178 ff.).

Natiirlich hitte sich das Material fiir statistische Untersuchungen
nach mancher Richtung auswerten lassen. Truog hat es sich versagt.
Man wird ihm das nicht verargen kénnen ; denn es wire wohl eine zweite,
miihevolle, wenn auch lohnende Arbeit geworden. Wir mdéchten umso
nachdriicklicher den Dank fiir das Dargebotene wiederholen.

Oskar Vasella.

Johannes Spo6rl. Grundformen hochmittelalterlicher Geschichts-
anschauung. 146 S. Max Hueber, Miinchen. 1935. RM. 4.80.

Die vorliegenden « Studien zum Weltbild der Geschichtsschreiber des
12. Jahrhunderts » sind eine Vorarbeit zu einer vom V{. in Angriff genom-
menen Geschichte der Geschichtsschreibung des Mittelalters. Die Ziel-
setzung des Vfs. laBt die Bedeutsamkeit des geplanten Unternehmens
wie auch der vorliegenden Monographie in helles Licht treten. Es handelt
sich um die, bis heute fehlende, « systematische Erfassung und Darstellung
der treibenden Ideen und stoffgestaltenden Prinzipien, die das einzelne
Geschichtswerk, wie die gesamte Historiographie dieses Zeitalters erfiillen ».
Das 19. Jahrhundert hat die mittelalterlichen Geschichtswerke fast aus-
schlieBlich als « Quellen » behandelt und auf ihren historischen Quellenwert
hin untersucht. Es gilt nun aber, auch den geistesgeschichtlichen Ort
der mittelalterlichen Historiographie herauszuarbeiten, sie als Ausdruck
einer geistigen und politischen Haltung, eines geschichtlichen und kultu-
rellen BewuBtseins zu verstehen. Soweit dies bisher geschehen ist, hat
man sich einseitig an die spekulativen Geschichtskonstruktionen gehalten,
und dabei ergab sich der Eindruck einer starken Geschlossenheit und
Uniformitdt des mittelalterlichen Geschichtsdenkens. Sobald man aber
die eigentliche Historiographie in den Kreis der Betrachtung zieht, lockert
sich diese Einheitlichkeit und das Bild wird sehr viel differenzierter. Dies
ist eines der Ergebnisse dieser hochbedeutsamen Arbeit. Man erkennt
aus dieser kurzen Charakterisierung der hier angewandten Methode die
Fruchtbarkeit der Fragestellungen, die Sporl an sein Material heranbringt.
Ein wichtiges Kapitel der Geschichte des mittelalterlichen Geistes liegt
im Wurfe. — Fiir die Weiterfithrung dieser Arbeit durch Spérl und andere
mochten wir hier gleich noch einen Gesichtspunkt erwihnen, der, wie
uns scheint, stindige Beachtung verdient: wie weit ndmlich einzelne
Geschichtsschreiber nicht bloB ein bestimmtes GeschichtsbewufBtsein und
eine bestimmte politische Situation «reflektieren », sondern vielleicht ein
solches geschichtlich-politisch-kulturelles BewuBtsein in entscheidender
Weise geformt haben.

Jedenfalls ist deutlich, daB nicht nur der Historiker, dem die mittel-
alterliche Historiographie « Quelle » ist, an den Fragestellungen und Er-
gebnissen dieser Arbeiten interessiert ist, sondern auch der Kulturhistoriker,
der Geschichtsschreiber des mittelalterlichen Geistes und nicht zuletzt
auch der Philosoph und der Theologe, der sich mit der Metaphysik und
Theologie der Geschichte befaSt.



_ 69 —_

Sporl stellt an vier reprisentativen Geschichtsdenkern und Histo-
rikern des 12. Jahrhunderts die charakteristische Differenzierung des Ge-
schichtsbildes dieser Epoche dar: Anselm von Havelberg (« Der Entwick-
lungsgedanke aus der Heilsgeschichte »), Otto von Freising (« Staufische
Reichsmetaphysik »), Ordericus Vitalis (« Die Sendung des Nationalstaates »)
und Johannes von Salisbury (« 'Humanismus' und ’'Naturalismus’»). Die
beigefiigten Charakterisierungen, den Kapiteliiberschriften bei Spérl ent-
nommen, geben motivisch das jeweilen bestimmende Grundinteresse dieser
Geschichtsschreiber an. Das christliche Weltbild gibt die fiir alle gemein-
same Folie der Geschichtsdeutung ab. Innerhalb dieses Rahmens aber
gehen dann die Stellungnahmen weit auseinander. Es sei hier blo8 hinge-
wiesen auf die ganz verschiedene Einschdtzung des Moénchtums als eines
Faktors geschichtlichen Fortschrittes, auf die schroff antithetische Beur-
teilung des Reichsgedankens und des Kaisertums (Otto v. Freising —
Johann v. Salisbury), auf die wachsende Bedeutung der Normannen und
des nationalstaatlichen BewufBtseins oder endlich auf eine gewisse Siku-
larisierung des Staatsgedankens (vgl. die Theorie vom Tyrannenmord bei
Joh. v. Salisbury). Auf Einzelheiten kann hier nicht nidher eingegangen
werden. Man sieht aber leicht, daB es sich da durchweg um Themen von
« weltgeschichtlicher » — und auch heute aktueller — Bedeutung handelt.
Was die « Aktualitit » betrifft, so sei besonders daran erinnert, daB die
Reichsmetaphysik mit christlichem Vorzeichen in den letzten Jahren eine
gewisse Wiederbelebung im deutschen Kulturkreis erfahren hat; es ist
nun von grotem Interesse, zu sehen, wie sich namentlich im Westen
Europas im 12. Jahrhundert das geschichtlich-politische Denken mit den,
den Reichsgedanken sprengenden Kriften in durchaus positivem Sinne
auseinandergesetzt hat. Spoérl weist mit Recht darauf hin, daB etwa der
von Johann v. Salisbury gegeniiber der Universalmonarchie verfochtene
Standpunkt des Einzelstaates dem augustinischen Staatsbegriff niher steht
als die Reichsideologie. Jedenfalls hat die Papst-Kaiser-Monarchie kein
Monopol als «die» christliche oder augustinische Lo6sung des Staats-
problems — auch nur auf dem mittelalterlichen Boden.

DaB nicht bloB das heute neu entfachte Interesse fiir die Geschichts-
metaphysik, sondern auch die Arbeit des Historikers selber aus der Begeg-
nung mit den originalen Geschichtsdenkern des Mittelalters mannigfache
Anregung und Bereicherung wird empfangen konnen, sei zum Schlul3 als
unsere persénliche Uberzeugung und Erwartung ausgesprochen.

O. Bauhofer.

Katholisches Missions-Jahrbuch der Schweiz. II. Jahrg. 193s.
16. Jahrbuch des Akademischen Missionsbundes Freiburg i. Schw.
Selbstverlag. 184 S.

Der vorliegende Band des Jahrbuchs, das sich in den Dienst der
schweizerischen Missionsgeschichte stellt, schlieBt sich in seiner Anlage
durchaus dem I. Band an, den wir bereits in dieser Zeitschrift angezeigt
haben (s. Bd. XXIX, 1935, p. 75 f.). Inhaltlich bedeutet dieser Band einen



— 7% —

wesentlichen Fortschritt. Er erfaBt zum ersten Mal die Missionstitigkeit
der weiblichen Orden und Kongregationen und versucht, ein Gesamtbild
iiber diese ausgedehnten Missionen zu vermitteln. Das Wertvollste ist
u. E. die sehr eingehende Statistik iiber die Unternehmen der Menzinger-
schwestern. Wir erhalten in 23 Tabellen, von Schw. R. Zingg in miihe-
voller Arbeit zusammengestellt, nicht allein ein eindriickliches und még-
lichst genaues Bild vom Werden der Missionen (1883 waren 5 Schwestern,
1935 aber 714 Schwestern in den Missionen tdtig), sondern auch eine ein-
gehende Untersuchung iiber die Heimat der Schwestern und iiber die ver-
schiedenen Arbeitsgebiete : Schul- und Krankenwesen. Ein Verzeichnis
der Missionsoberinnen darf besonders erwahnt werden. Als Ganzes liegt
eine Arbeit vor, die dauernden Wert besitzt. Was uns iiber den Bestand
und den Charakter der Missionen anderer Schwesternkongregationen ge-
boten wird, bedeutet immerhin einen sehr verdienstlichen Anfang in der-
selben Richtung. Es liegen Berichte mit einzelnen statistischen Tabellen
vor von Ingenbohl, den Ilanzer Schwestern in China, von Baldegg in Ost-
afrika, dem St. Anna-Verein in Britisch-Indien, Heiligkreuz-Cham in der
Mandschurei und den Briger Ursulinen in Siidafrika. AuBerdem lernen
wir hier in knapper Form die Geschichte der Mission der Benediktinerinnen
zu Yankton im nordamerikanischen Staate Siid-Dakota kennen, einer
Tochtergriindung der Benediktinerinnen zu Maria-Rickenbach in Unter-
walden (1874). Diese Bestrebungen zur Missionierung von Indianern
stehen iibrigens in engstem Zusammenhang mit den Klostergriindungen
Engelbergs.

Dem Bestreben, systematisch das Material zur Geschichte der schwei-
zerischen Missionen zu sammeln, dienen die hier vereinigten Berichte iiber
die Tatigkeit der Kapuziner, Benediktiner und der Gesellschaft Bethlehem
im Jahre 1934. Der Vollstindigkeit halber ist ein verkiirzter Aufsatz zur
Geschichte der Missionen der Augustiner-Chorherren von St. Maurice
(F. M. Bussard) mitaufgenommen.

Vom iibrigen Inhalt heben wir noch hervor die Missionsbibliographie
(p. 158 ff.) und die Biicherbesprechungen (p. 168 ff.), die allerdings auf
breiter Grundlage aufgebaut, wissenschaftliche und rein erzidhlende Lite-
ratur gemischt anfithren. Auch sonst zeigt der Versuch dieses Jahrbuchs,
wie schwer es halt, die Grenzen inbezug auf das fiir die Missionsgeschichte
Wesentliche jeweilen richtig zu ziehen. Doch darf betont werden, daB
hier ein Organ vorliegt, das wie kein zweites in der Schweiz Aufschlu3
iiber die katholischen Missionen der Schweiz zu vermitteln vermag.

Oskar Vasella.

Walter Muschg : Die Mystik in der Schweiz. 1z00-1500. 1935. Verlag
Huber und Co., Frauenfeld und Leipzig.

Zu diesem Buch hat der Rezensent wirklich freudig gegriffen. Er hat
die katholische Mystik immer als eine Erscheinung im religiésen Leben
des Mittelalters aufgefaBt, die voller Sympathie und dankbarer Aufmerk-
samkeit auch des modernen Menschen durchaus wiirdig ist. Nicht als



— 71 —

ob einer mystizistisch angehauchten, vielfach so modernen Erlebnissphire,
die in einer ekelhaften Sucht nach « Geheimphdnomenen » sich duBert, das
Wort zu reden wire, da solche morbide Sehnsiichte typische Zeichen
eines gefihrlichen Afterglaubens und in keiner Weise auch noch vom
Mittelalter her zu nihren sind. Gerade deshalb darf man nicht — auch
als katholischer Mensch nicht — einseitig laudator temporis acti sein
etwa in dem Sinne, daBl man aus einer gewissen frommen, aber unan-
gebrachten Pietit das mystische Phinomen des katholischen Mittelalters
mit einer intangiblen Gloriole umgeben mdochte, da wir schlieBlich, durch
gut katholische Forscher wahrheitsgemdB unterrichtet, lingst wissen, daB
viel Krankhaftes und Eingebildetes, Abenteurerhaftes und Fromm-patho-
logisches unter der Bezeichnung Mystik mitgegangen ist. Vergleichen
wir bloB die Werke von Brémond (Histoire du sentiment religieux en
France 1916/31) und etwa J. Bernharts Philosophische Mystik des Mittel-
alters (1922), sowie vereinzelte Monographien, die sich mit Mystikern
auseinander setzen. — In diesem Sinne haben wir eine auf der wvollen
Hohe moderner Kritik stehende Geschichte der schweizerischen Mystik
erwartet, die mit feinem Verstindnis die zarte Bliite des religidsen Lebens,
eben die wahre Mystik, zeigt, gereinigt vom verunklirenden Ranken-
werk nebensdchlicher, ja direkt falscher und beschmutzender Zugaben.

Die vorliegende «erste Geschichte der mittelalterlichen Mystik auf
Schweizerboden » entspricht leider nicht diesen berechtigten Erwartungen.
Wir sagen leider. Es kann ja einem Schweizerkatholiken keineswegs gleich-
giiltig sein, wie man mit echt katholischem Gedankengut einer vergangenen
Zeit umgeht.

Der Privatdozent fiir deutsche Literaturgeschichte an der Ziircher
Universitit — und damit sagen wir das Riithmenswerte an diesem Buch —
hat eine Riesenliteratur aus Bibliotheken, Handschriftenkammern und
Archiven zusammengetragen; das irgendwie Bedeutende im mystischen
Schrifttum der Schweiz, auch der catholica, hat der Verfasser mit groSem
FleiB gesammelt, so daB das Literaturverzeichnis denkbar ergiebig ge-
worden ist und allein schon eine achtenswerte Leistung darstellt. Nicht
als ob da und dort eine kleine Nachlese ein Ding der Unméglichkeit wire,
aber das momentan Erreichbare ist da. Dieses reiche Material ist in einer
interessanten Kapitelfolge meisterlich aufgeschichtet : Urspriinge, Friih-
gotischer Stil, Gottesminne, die Bettelorden, Meister Eckhart, die Frauen-
kloster, Mystische Poesie, Basel, der Engelbergerprediger, die Kloster-
reform, Mystik des Buches, Mystik der Laien, und in wirklich formschéner,
teilweise direkt klassisch geprigter Wortgestalt uns vorgelegt ; erinnern wir
nur an einige Stellen iiber die Religitsitit des hl. Bernhard (57) oder iiber
Bruder Klaus (385).

Aber gerade hinter dieser schénsprachlichen Formung des Stoffes
kann sich der Eindruck des bloB «Gesammelten» und des mit den
landldufigen protestantischen Urteilen und Vorurteilen « Etiquettierten »
oft nicht ganz verstecken. Der Verfasser hat viele Quellen gesehen, aber
nicht alle voll eingesehen ; denken wir an zwar zitierte, aber nicht ver-
standene und nicht gebrauchte katholische Literatur (z. B. Garrigou-



Lagrange's Mystik und christliche Vollendung). Man muB Muschg’s Buch
nicht bloB zum sprachlichen Genu8 im Lehnstuhl lesen, sondern am
Studiertisch und bei jeder Seite das Literaturverzeichnis nachschlagen
und sich die Miihe nehmen, das zitierte Buch vom Biichergestell herunter-
zunehmen, dann kann man ganz Frappierendes erleben. Auf Seite 48
wird der hl. Meinrad in ein ganz nebuloses Symbol verfliichtigt, dhnlich
wie St. Mauritius, Ursus und Viktor und die Stadtheiligen von Ziirich ;
ebenso die hl. Ida von Toggenburg. Die alten Heiligenfiguren wirken « als
geistesgeschichtliche, wohl auch kirchenpolitische Gleichnisse, nicht als Trige-
rinnen eines individuellen Erlebens, das erst wir Nachgebornen in ihnen
suchen. ... Thre Kennzeichen und Abenteuer weisen sinnbildlich in die
heidnische Vorgeschichte des Ortes zuriick, dessen Bekehrung sie besiegeln
und an dem sie unverriickbar wie antike Lokalgotter stehen. Nur gleichnis-
haftes Denken dringt hinter ihre Hieroglyphengestalt in das Dunkel
hinein, das so seltsam erregend aus den Falten ihres Gewandes hervor-
blickt » (47). Diese Zusammenstellung des bestbezeugten hl. Meinrad mit
allerdings sagenhafteren Gestalten ist doch etwas kithn. Aber der Autor
« beweist » : « Als Beispiel kann die Griindungslegende von Einsiedeln
dienen, das im finstern Wald bei einer heilkriftigen Quelle gebaut wurde.
Noch heute sprudelt dieser Brunnen, wundertitig (sic!) und der Mutter-
gottes geweiht, aus vielen Réhren vor der Kirche. In frilhern Zeiten trug
er den Namen des hl. Meinrad, der einst an dieser Stitte seine Einsiedelei
aufgeschlagen hatte und von Mordern erschlagen worden sein soll (!).
Das viel jiingere Gnadenbild der Gottesmutter hat den Stifter seither
merkwiirdig in den Hintergrund gedrangt. Seine Gestalt und sein Martyrer-
tod waren mit allzusprechenden Erinnerungen an das Heidentum belastet,
die hier lange nicht zur Ruhe kamen. (M. verkennt hier die Einsiedler-
wallfahrt, die nie dem hl. Meinrad galt, wenigstens primir). Denn um
den finstern Wald, in dem Meinrad gehaust hatte, wurde von den Leuten
von Schwyz ein fast dreihundertjihriger Krieg mit dem Kloster gefiihrt.
Er muB mit seiner Quelle ein altes Heiligtum gewesen sein. Meinrads
gewaltsames Ende bildet die Umwalzungen ab, die sein Auftreten in dieser
Landschaft hervorrief ». (48.) Das heiBt man nun Geschichte machen,
und zwar machen nach eigenen Kiichenrezepten ! Im Literaturverzeichnis
stehen fiir diese schweizerische Heiligenlegende bezeichnenderweise folgende
Werke zum Vergleiche: Murer (aus dem Jahr 1751), Burgener (1860),
Gelpke (1862, ein Protestant) und Stiickelberg (1903). Fernerhin speziell
fiir die cbgenannte « Griindungslegende von Einsiedeln » wird angefithrt :
O. Ringholz, Geschichte des fiirstlichen Benediktinerstiftes U. L. F. von
Einsiedeln 1., 25 ff. Diese Zitationsweise riecht dann doch allzusehr an
jene in Scheffels Ekkehard und an die dortige «historische Darstellung »,
und ist sehr geeignet dem von Sachkenntnis unvoreingenommenen Leser
die Meinung beizubringen, die Ansicht des Autors sei aus dem mit Jahr-
und Seitenzahl angegebenen « Quellenmaterial » herausgeflossen. Gerade
Ringholz bewies unanfechtbar, daB St. Meinrad keineswegs eine bloB
« symbolische Biographie einer Landschaft » darstellt. Verfasser zitiert
iibrigens selber die vita Meginrati, und gibt zu, daB sie aus dem 9. Jahrh.



stammt (51), wihrend der Kampf der Schwyzer kein religiéser war, nicht
etwa um einen heiligen Hain und dessen heilkriftige Gotterquelle ging,
sondern um die hoher gelegenen Weidgange im Ibergergebiet, somit in der
ersten Phase ein wirtschaftlicher, und spiter, infolge des Habsburgischen
Eingreifens, ein politischer Kampf war. Zudem brach dieser Krieg nach-
weisbar erst gegen Ende des 10. Jahrhunderts aus, also zu einer Zeit wo das
Leben des hl. Meinrad lidngst biographisch festgelegt war. — Was man
doch alles aus der Geschichte machen kann !

Der Hauptfehler des Buches liegt indes im Theologischen und Philo-
sophischen. Wir vermissen vor allem eine klippe und klare Definition
dessen, wovon Muschg die Geschichte schreiben will. Statt der Definition
gibt er uns ein ganzes Kapitel « Urspriinge », in dem wir aber mehr Spriinge
als Urspriinge sehen. Auch wenn man dieses Kapitel mehrfach liest, weil3
man nachher im Wesentlichen nichts anderes, als daB Mystik aus einem
brodelnden Kessel religioser Urerfahrung, deren Nebelschwaden gleicher-
weise im griechischen Hain, im deutschen Urwald und sogar in der christ-
lichen Kirche wirbelten, hexenhaft erstand und durch die Iro-schotten,
die Benediktiner, deren vitae sanctorum und sonstige archaische Legenden,
vor allem auch dank des Neuplatonismus ins 12. Jahrhundert hiniiber-
geleitet wurden, wo dann mit dem friihgotischen Stil die eigentliche
Schilderung des Verfassers beginnt. — Damit ist aber Mystik karrikiert
und von der wahren Religiositit losgerissen und dadurch immer unver-
standlicher. Mystik beruht doch vor allem auf dem Evangelium, hier ist
der Ursprung der christlichen Mystik ihrem Wesen nach, wobei nicht
geleugnet ist, daB Nebensichliches aus andern Quellen stammt. Das
evangelische Leben mit Christus, in der Sprache oft aus dem alten Testa-
mente aufbauend — Christus beniitzte es ja selber — ist der Ndahrboden
des mystischen Gotterlebens und der mystischen Gottvereinigung, deren
Sprache weithin von der religiésen Allegorie bestimmt ist. Mystik ist
vor allem bliihendes religioses Leben, genihrt vom Blute Christi ; denken
wir an die Vereinigungsgleichnisse Christi selber : Weinstock und Rebe,
Haupt und Glieder ; sie ist die gnadenhafte Verbindung des erlosungs-
bediirftigen Menschen mit dem gottlichen Erldser, der selber von seinem
Innewohnen in der reinen Menschenseele sprach. Ist dieser Zusammen-
hang zerrissen, so ist jede Pforte zum Verstindnis des Mystischen zuge-
riegelt. Deshalb glaubt der Verfasser : « Im ekstatischen (exstasis — Aus-
sichheraustreten) Denken ist alle Mystik enthalten ; noch ihre sublimsten
Abstraktionen sind nur aus jenem nichtigen SchoB gezeugt» (22), und
er macht deshalb, statt eine von allem Unechten und Unwesentlichen
gereinigte Geschichte des Strebens nach wahrer Gottvereinigung zu
schreiben, die ganze Sache doch zu sehr zu einer Geschichte pathologischer,
erotischer, von ihm selbst verspittelter Absonderheiten. Er ist ohne Zweifel
zu sehr in rein mythologisches Liniengewirr gewisser Entwicklungen
unheilvoll verstrickt, macht aus der hl. Hildegard ein « Riesenweib » der
Vorzeit (108), sieht im allegorischen Verlangen nach der Milch aus den
Briisten der Gottesmutter (sieche Hoheslied) einen Zusammenhang mit
den &gyptischen Pharaonen, die dieser lactatio auch teilhaftig geworden



sein miissen, weil ein Relief aus Abydos den Konig Sethos I. darstellt,
wie er von einer Gottin gesdugt wird (101), bleibt ferner zu sehr in der
erdhaft-mythologischen Deutung der « Wundenmystik und Bluterotik »
befangen (102), verfliichtigt aber dafiir christliche Grunddogmen wie das
von der Hélle, dem Teufel (51), miBversteht ganz griindlich Wesen und
Bedeutung der Scholastik und steht nicht nur damit, sondern mit seiner
ganzen religionsgeschichtlichen Auffassung auf einem vollig veralteten
Standpunkt, sodaB wir alles in allem wirklich das tief-religiése Einfiihlen
und Eigenerleben vermissen, und den Autor 6fters in zeitferner Distanz,
uneinlebbar, ja unverstindig dem eigenen Problem gegeniiber sehen. —
Noch wire einiges zu einzelnen Personlichkeiten zu sagen. Tauler ist
sicher als Vorldufer Luthers zu Gunsten des Protestantismus etwas ver-
zeichnet (104, 283, 285 etc.) ; es ist eben zwischen Reform und Reformation
za unterscheiden. — Heinrich ven Nordlingen (292-94) ist, ohne es ver-
dient zu haben, zu sehr bespéttelt (als ob Reliquienverehrung nicht mit
echter Mystik vereinbar wire !) und im Verhiltnis zu seinen Schiitzlingen
verdachtigt. — Auch das Eckhartproblem ist kaum in allen Teilen richtig
gefaBt. Die neueste Fehde um den Meister ist zwar zitiert, aber nicht
iiberall genligend zum Durchbruch gelangt. — Der armen Margrit Ebner
(297-99) « scheinheilige Komddie » vorzuwerfen, ist eine nicht beweisbare
Bzehauptung ; die moderne SeelenerschlieBung hat uns fiir hysterisch Kranke
wohlwollendere Erkldrungen gegeben. — Auch Bruder Klaus ist religios
nicht tiefenhaft erfaBt; sein Einflull in politischen Dingen geht doch zu-
vorderst auf sein religioses Verhalten zuriick und nicht umgekehrt ; und
schlieBlich glauben wir doch, unsern schlichten Landesvater im Ranft
dem Vorwurf auch « unbewuBter kindlicher Eitelkeit » gegeniiber in Schutz
nehmen zu sollen. — Damit sei dem Buche Muschgs keineswegs jeder Wert
aberkannt. Wir moéchten nicht bestreiten, daB es wichtige Vorarbeit
geleistet hat. Es zeigt jedoch gebieterisch die Notwendigkeit, dal die
katholische Forschung sich dieses schénen, aber unendlich schwierigen
Gebiets annehmen mufBl. Das vor allem aus grundsitzlich verschiedener
Auffassung der mystischen Bewegung heraus. Wir miissen dies festhalten,
auch wenn wir die geleistete Arbeit anerkennen und sie in manchen Teilen
als dankenswert bezeichnen.

Einsiedeln / Freiburg. P. Ildefons Betschart O.S. B.

Monumenta Conciliorum Generalium Seculi Decimi Quinti : Concilinm
Basiliense. Scriptorum tomus quartus. Basileae 1935. 315 S. 30 Fr. Verlag :
Offentliche Bibliothek, Basel.

Im Jahre 1873 hatte E. Birk und dann R. Beer im Auftrage der Wiener
Akademie die Veroffentlichung der : Gesta Synodi Basiliensis von jJokannes
de Segobia (T 1458) ins Werk gesetzt. Leider ist dies aber eine unkritische
Ausgabe, ohne Kollationen und Einleitung. Es war nun eine schwierige
und uneigenniitzige Arbeit von Karl Stehlin (+ 1934), C. G. Hieronimus
und G. Boner in dem vorliegenden Bande das Versdumte nachzuholen,



-
ohne eine eigentliche Neuausgabe machen zu miissen. Zunichst ist bio-
graphisches Material {iber den Verfasser dieser Konzilsgeschichte zusammen-
gestellt. Segobia stammt aus Spanien, war Franziskaner und Theologe
zu Salamanca, dann als Anhidnger des Gegenpapstes Felix V. wihrend
des Konzils 1440 zum Kardinal erwihlt. Seine Schilderung des Basler
Konzils (1431/49) geht nur bis 1443, vielleicht aber bringt uns noch ein
Fund in Spanien, wie die Herausgeber hoffen, den iibrigen Teil. Das vor-
liegende Werk (S. 29-163) bringt nun die keineswegs belanglosen Lese-
varianten, wobei von den 11 Codices diejenigen von Basel und Escorial
zu Grunde liegen. Gelegentlich figurieren auch Verweise sachlichen Inhaltes
wie auch gedruckte Literatur. Wesentlich zu einer kritischen Ausgabe
gehort ein Register (S. 165-315), das gut ausgearbeitet ist und nun den
Schliissel zu Band II und III der Basler Konzilsgeschichte bietet. Daraus
ersieht man auch die Wichtigkeit des Werkes fiir die schweizerische Kirchen-
geschichte. Ganz abgesehen von Papst Felix V. und Basel schlagt hier
die Bistumsgeschichte von Konstanz und Lausanne stark hinein, aber
auch kirchliche Zentren und Kloster wie Chur, Fribourg, Einsiedeln,
Pfifers, Ittingen, Moutier-Grandval usw. finden Erwihnung.

Das Werk, dem auch handschriftliche Proben beigegeben sind, wurde
im Einverstindnis der Wiener Akademie schon 1920 von der Historischen
und Antiquarischen Gesellschaft von Basel in Angriff genommen. Es war
eine entsagungsvolle Arbeit, eine unkritische Textausgabe nachtraglich
zu einer kritischen zu machen, verdient aber daher doppelte Anerkennung,
umso mehr als dieser Supplementsband auf der Hoéhe der modernen
Editionstechnik ist, was man von der Basler Humanistenstadt nicht anders
erwarten konnte. Iso Miiller.

Schmidlin Joseph, Papstgeschichte der neuesten Zeit. Band II.
Papsttum wund Pdpste gegeniiber den wmodernen Stromungen. Pius IX.
und Leo XIII. (1846-1903). Verlag Kosel u. Pustet, Miinchen, 1934.
XXVIII u. 610 SS.

Le deuxiéme volume de I'Histoire des Papes des temps modernes de
I'abbé Schmidlin est consacré a Pie IX et 4 Léon XIII. L'auteur com-
mence par indiquer ses sources ainsi que la bibliographie de son sujet.
On sait que, pour la période qui s'ouvre avec Pie IX, les archives vati-
canes sont encore fermées, sauf exceptions partielles consenties en faveur
de quelques privilégiés : le P. Granderath, pour son histoire du concile
du Vatican, le comte Soderini, pour sa vie de Léon XIII (3 vol.,, 1932 et sq.),
et le P. Boudou, pour le deuxiéme tome de son histoire des rapports entre
la Russie et le Saint-Siége (1922). Les renseignements accessibles sont,
malgré tout, si nombreux, étant donnée la proximité d’événements dont
les plus anciens remontent 4 moins d’un siécle, qu’il y a nécessairement
entre eux des divergences de détail : I'auteur a pris comme regle d’accepter
dans son texte la version qui lui parait la meilleure, et d’indiquer les autres
en note. Quant a la bibliographie du sujet, elle est non seulement abon-



damment citée (avec, p. XvI et XvII, une appréciation peu aimable 4
I'adresse des historiens de nationalité italienne et francaise), mais de plus
consciencieusement utilisée tout le long du volume.

M. Schmidlin porte d’abord une appréciation d’ensemble sur les deux
pontificats qu'il se propose d’étudier. Nous avouons que cette introduc-
tion nous a semblé un peu simpliste. Huit chapitres sont consacrés & Pie IX.
L’auteur commence par raconter la vie du futur Pontife, puis, en détail,
le conclave de 1846, ou, le deuxiéme jour déja, le cardinal Mastai, qui
fonctionnait comme scrutateur, et qui, blanc d’émotion, chargea son col-
léegue de continuer le dépouillement, fut élu par 36 voix sur 52 votants.
Celui qui, aprés lui, avait obtenu le plus de suffrages était le cardinal
Lambruschini, le secrétaire d’Etat plutdt réactionnaire de Grégoire XVI.

Peu de Papes ont été aussi fétés a leur avénement. On attendait de
Pie IX, aprés les mesures étroites de son prédécesseur, des réformes cor-
respondant aux principes généreux qui étaient les siens et aux idées libé-
rales qu’on lui prétait. On s’imaginait en particulier, grace peut-étre a
certaines formules tombées de ses lévres, qu’il était favorable au projet,
caressé par Rosmini et surtout par Gioberti, d’'une république italienne
avec Rome comme siége et le Pape comme président. Il gracia du moins,
malgré l'avis contraire du Sacré Collége, tous les condamnés politiques
des régimes précédents et décréta une série d’innovations, au grand déplaisir
en particulier de Metternich, qui crut devoir prédire que le Pape qui débu-
tait ainsi serait un jour expulsé de sa capitale.

La prédiction se réalisa déja deux ans plus tard. L’'Autriche avait
occupé Ferrare, par protestation contre les mesures jugées trop libérales
de Pie IX. Le parti républicain de Mazzini essaya alors de ’entrainer dans
une guerre contre l'envahisseur ; mais le Pape refusa, et dés lors, au con-
cert de louanges des premiers temps succéda celui des doléances et des
accusations les plus violentes. Pellegrino Rossi, I’homme aux idées progres-
sistes et fermes auquel Pie IX avait confié la tiche effective de premier
ministre, fut assassiné (15 novembre 1848). Sommé de former un ministére
démocratique, le Pape refusa, puis céda devant I'émeute et s’enfuit secre-
tement a Gaéte (le 24 novembre 1848 ; la date n’est pas donnée par
M. Schmidlin), tandis que Mazzini proclamait la république a Rome
(9 fév. 1849) et y multipliait les actes d’un laicisme allant parfois jusqu’au
sacrilége.

Le Pape appela alors & son secours les princes catholiques. Les Autri-
chiens occupérent les Légations et les Francais, sous les ordres du général
Oudinot, aprés avoir été d’abord refoulés, reprirent Rome aux bandes
de Garibaldi (3 juillet 1849). Pie IX put maintenant rentrer (12 avril 1850),
mais dégu et défiant, il prit désormais des mesures contraires a ses pre-
miéres initiatives. C’est alors qu’il choisit comme secrétaire d’Etat le
cardinal Antonelli. M. Schmidlin en parle assez peu. Il n’était que diacre
et sa vie privée n’était pas édifiante. Le Pape n’éprouvait pas d’ailleurs
pour lui de véritable sympathie, mais, étranger lui-méme a toute diplo-
matie, impressionnable, fonciérement droit, d’'une bonté parfois excessive,
hésitant et changeant de caractére et, par ailleurs, assez impulsif, il crut



devoir utiliser I'habileté de son nouveau secrétaire, quitte & en étre lui-
méme un peu effacé.

Antonelli penchait pour I’Autriche. Cavour, désireux avant tout de
créer l'unité italienne, s’entendit avec Napoléon III. Les troupes piémon-
taises et frangaises remportérent sur les Autrichiens les victoires de Magenta
et de Solferino (1859). Les Romagnes, délivrées, se révoltérent contre le
Pape pour se donner a Victor-Emmanuel, et les volontaires pontificaux,
que commandait le général Lamoriciére, furent battus a Castelfidardo
par les troupes piémontaises. Les Marches et I'Ombrie furent alors, a leur
tour, sur leur propre demande, annexées au nouveau royaume d'Italie
(1860), dont Victor-Emmanuel fut proclamé roi (1861). Les négociations
que tenta Cavour, utilisant a cet effet entre autres le fameux ex-jésuite
Passaglia, se heurtérent a l'opposition absolue de Pie IX et d’Antonelli.
La mort du ministre italien ne résolut naturellement pas la question. Les
chancelleries européennes se rendaient bien compte qu’il ne fallait pas
songer a arréter la tendance a 'unité italienne et elles faisaient comprendre
au Pape qu’elles ne pourraient pas indéfiniment le soutenir et lui préter
main-forte. Napoléon III, qui déclarait ne pas vouloir reconnaitre le nou-
veau royaume d’Italie tant que la question romaine ne serait pas résolue,
conclut, en 1864, avec les délégués de Victor-Emmanuel, mais a l'insu de
Pie IX, une convention aux termes de laquelle le Pape conserverait ce
qui lui restait actuellement de ses Etats, soit un tiers environ de leur
ancienne étendue. L.a France en retirerait les troupes qu’elle y entretenait
depuis 1849, et que remplacerait une armée papale de volontaires.

La défaite de I’Autriche a Sadowa (1866) cut comme conséquence la
cession de la Vénétie i 1'Italie. C’était une menace de plus pour les Etats
du Pape. De fait, en 1867, les troupes de Garibaldi cherchérent a les envahir
de nouveau. Le gouvernement italien laissait plus ou moins faire, mais
Napoléon III finit par amener a Civita Vecchia des soldats frangais, qui
infligérent une défaite aux Garibaldiens et qui restérent a Rome jusqu'a
la guerre franco-allemande, soit jusqu'en aout 1870. Quelques semaines
apres leur départ, les Etats de 1'Eglise étaient envahis par 60,000 hommes
(11 septembre). Le 20 du méme mois, aprés la bréche pratiquée a la Porta
Pia par l'artillerie du général Cadorna, le Pape, qui ne disposait que de
10,000 soldats, fit hisser le drapeau blanc : Rome se rendait; le pouvoir
temporel était désormais supprimé.

M. Schmidlin a intercalé, au milieu du récit de ces événements, un
chapitre sur la maniére dont Pie IX concevait I’administration de ses Etats
et sur son activité dans le domaine des arts et de I’archéologie, aprés quoi
il poursuit la vie de celui qui était devenu désormais le « captif volontaire
du Vatican ». Il expose ensuite longuement les rapports du Pape avec les
différentes nations. Le 6me chapitre est consacré aux Missions, le 7M€ au
concile du Vatican et le 8me et dernier au Jubilé de 1875, et aux fétes
extraordinaires célébrées sous le pontificat de Pie IX : le 18me centenaire
de saints Pierre et Paul en 1867, les noces d’or sacerdotales du Pape en 1869,
ses 25 ans de pontificat en 1871, ses 50 ans d’épiscopat en 1877.

Pie IX créa 122 cardinaux, et, contrairement a Grégoire XVI,. _'en



choisit un assez grand nombre a 1'étranger. L’auteur parle ensuite des nom-
breuses canonisations (52 en tout) et béatifications qui eurent lieu sous
Pie IX, des réformes qu’il opéra dans certains ordres religieux, et enfin de
ses décisions d’ordre dogmatique : la définition de I'Immaculée Conception,
le Syllabus, la condamnation de Giinther, des fidéistes et des ontologistes.

6 chapitres sont consacrés au pontificat de Léon XIII. Dans les postes
difficiles de nonce en Belgique et d’évéque de Pérouse que lui avait confiés
Grégoire X VI, il s’était montré habile, disposé aux arrangements et assez
bienveillant pour les libéraux, de telle sorte que Pie IX et Antonelli ne
I'appréciaient pas énormément. Cela n’empécha pas le Pape, peu apres
la mort de ce dernier, de nommer le cardinal Pecci camerlingue, de telle
sorte que ce fut lui qui dut organiser le conclave de 1878, le plus nombreux
dont on ait gardé le souvenir — les cardinaux s’y trouvaient au nombre
de 60 — et aussi I'un des plus courts, puisque au troisiéme scrutin déja,
Joachim Pecci, bien qu’il efit objecté son age avancé (il avait 68 ans), était
élu par 44 suffrages.

Léon XIII était, & bien des points de vue, 'opposé de Pie IX : un
intellectuel, que le peuple appelait le pape des savants, esprit ouvert a
tous les progres des sciences, tempérament qui n’avait rien de sentimental,
une nature de chef, exigeant pour son entourage, mais tout d’abord pour
lui-méme ; il lui arrivait, par exemple, de passer toute une nuit & sa table
de travail, occupé a la rédaction de ses immortelles encycliques.

C’était, d’autre part, un diplomate, le « pape de la paix », comme aime
a 'appeler M. Schmidlin. De ses visées pacifiques, seule 1'Ttalie fut exclue :
il adopta a son égard, de plus en plus, les vues de son prédécesseur, jusqu’a
y mettre un certain entétement, estime notre auteur, et jusqu'a sacrifier
ou du moins subordonner a cette question des intéréts ecclésiastiques
d’ordre plus général (p. 409). Aussi les relations entre la cour pontificale
et la maison de Savoie furent-elles de plus en plus tendues. A trois
reprises : en 1881, aprés les menaces qui furent proférées lors du transfert
des cendres de Pie IX a Saint-Laurent-hors-les-murs, puis, huit ans plus
tard, aprés les odieuses manifestations qui suivirent, a Rome, les élections
de juin 1888 et celles qui accompagnérent, I’année suivante, l'inauguration
de la statue de Giordano Bruno, et enfin de nouveau en 1891, Léon XIII
songea 4 quitter Rome et & se réfugier en Autriche ; mais, chaque fois,
Frangois- Joseph s’employa avec succés a l'en dissuader. Un rapproche-
ment s’ébaucha en 1887 ; toutefois une maladresse de celui qui en était
I’ame, Dom Tosti, Abbé du Mont-Cassin, fit échouer le tout. Le Pape ren-
forga le non expedit et désavoua ceux qui, comme Mgr Bonomelli, évéque
de Crémone, lancérent encore des formules de conciliation,

Vis-a-vis de la France par contre, on le sait, Léon XIII, qui redoutait
la rupture du concordat, fit preuve d’'une bienveillance et d’'une mansué-
tude étonnante !. En Allemagne, lors de son avénement, le conflit avec

1 11 n’aurait pas fallu, p. 435, au sujet de la question biblique, placer
Mgr d’Hulst aux c6tés du P. Brucker et de M. Vigouroux, pour les opposer a
Mgr Meignan et & Mgr Mignot. De méme on s’offusquera de voir, p. 271, au



— 79 —
Rome était arrivé a son point culminant : Bismarck, bien qu'apparemment
vainqueur, était moralement vaincu. Des deux cotés, on désirait la paix.
Les premiéres démarches en vue d'un rapprochement échouerent, et le
chancelier en fut trés mécontent. LElles aboutirent enfin, en 1887, aprés
que le Pape eut été choisi comme arbitre dans l'affaire des Carolines, succés
diplomatique qui fut suivi d’une premiere visite de Guillaume II au Vatican.

Passant ensuite a un sujet dans lequel il s’est surtout spécialisé,
M. Schmidlin décrit l'activité de Léon XIII au point de vue missionnaire
et n'hésite pas a déclarer que celui-ci a plus fait, dans ce domaine, que
son prédécesseur et que son successeur immédiat.

Au cours de son long pontificat, Léon XIII a créé 135 cardinaux.
[1 a canonisé plusieurs saints, surtout, note l'auteur, ceux dont l'exemple
avait pour notre ¢poque une portée plus immédiatement pratique. Il opéra
quelques réformes d’ordre liturgique, prit des décisions importantes au
sujet de certains ordres religicux, les Franciscains en particulier. Il trancha
dans le sens de la négative la question de la validité des ordinations angli-
canes et condamna l'américanisme. Il organisa le jubilé de 1899, étendu
I'année suivante a tout l'univers, et eut le bonheur de pouvoir célébrer
une série d’anniversaires de nature personnelle : ses 50 ans de sacerdoce
en 1887, ses 50 ans d'épiscopat en 1893, la 25M™¢ année de son régne en
1902, tout autant d’occasions qui valurent a l'illustre vieillard des félici-
tations unanimes. Elles n’eurent d’égal que les manifestations de deuil
que suscita, méme a la cour d’Italie, la mort du vénérable pontife, enlevé,
le 20 juillet 1903, a ’dge de 94 ans.

M. Schmidlin a voulu, pour plus de clarté, grouper des faits de nature
analogue : l'ordre choisi présente, a c6té d’avantages, quelques inconvé-
nients. Ainsi il et été préférable de parler du Syllabus avant le concile
du Vatican, et de celui-ci avant le Kulturkampf. De méme, ce n’est qu’aux
pages 283-86, soit apres l'issue du concile, qu'il est question des disposi-
tions qui se faisaient jour, dans les différents pays, avant son ouverture.

Dans cette Histoire des Papes qui, comme celle de Pastor, prend les
proportions d’une véritable Histoire de 1'Eglise, on doit regretter que
la vie intérieure et profonde du catholicisme ne ressorte pas davantage
au milieu d’énumérations de détails, précieuses sans doute, mais qui ne
concernent malgré tout que des manifestations plus ou moins extérieures.
De l'activité et du rdle d’'un Secrétaire d’Etat de I'importance du cardinal
Rampolla, il n’est presque rien dit, alors que, cependant, dans une Histoire
de la Papauté, une appréciation a ce sujet serait plus a sa place que
I’énoncé d’incidents secondaires arrivés dans quelque lointain pays de
la Chrétienté. On souhaiterait également que se dégagedt plus vivante
la physionomie des deux pontifes étudiés dans ce volume. Il faut recon-

sujet des débats sur l'infaillibilité,’épiscopat germanique et spécialement allemand
taxé de beaucoup plus digne que celui de France (die viel wiirdevollere Mehrheit
der germanischen, vor allem der deutschen... Bischéfe). Notons encore que c'est par
erreur qu'on a imprimé, p. 123, Saint-Brienne : on voulait dire, sans doute,
Saint-Brieuc.



- 80 —

naftre par exemple que, dans le livre de M. Mollat : La Question Romaine
de Pie VI @ Pie X1, le caractére changeant et indécis de Pie IX, surtout
A partir du jour ou apparurent pour lui les premieres difficultés, ressort
mieux que dans le volume de M. Schmidlin. Il est vrai que le travail du
professeur de Strasbourg est plus détaillé, puisqu’il se borne a 1'étude
d’un seul probléme ; mais inversement, il nous semble que, des quelques
pages consacrées a Léon XIII dans I'Histoire des Papes en un volume de
MM. Seppelt et Loffler, le portrait du grand pape se dégage plus vivant
que chez notre auteur et qu'on y voit mieux se dessiner 1'évolution des
conceptions fondamentales du futur pontife.

M. Baumgarten, dans un compte rendu un peu hargneux, qu’il con-
sacre dans la Theologische Revue (1935, 129 sq.) au livre de M. Schmidlin,
y a relevé (col. 137-39) pas mal d’erreurs de détail. On pourrait en signaler
quelques autres encore : ainsi, en ce qui concerne la Suisse, Mgr Mermillod
fut, en 13873, chassé non pas de Fribourg, mais de Genéve, ou il remplissait,
avec le titre d’évéque d’'Hébron, les fonctions d’auxiliaire de Mgr Marilley
(p- 291). De méme, en 1888, M. Decurtins n’était pas encore a Fribourg
(p- 372). Il y a, aux pages 274-75, pas mal d’inexactitudes de chiffres et
de dates au sujet des derniers mois du concile. Elles proviennent peut-
étre de ce que l'auteur s’est fié¢ a la table qui figure a la fin de I'Histoire
du Concile du Vatican de Dom Butler, dont il a été question ci-dessus,
tabelle qui renferme les mémes erreurs, mais qu'un recours au corps du
volume permet de rectifier.

Ce ne sont la que des peccadilles, qu’une nouvelle édition fera dispa-
raitre, et qui s'expliquent aisément quand on songe a la célérité avec
laquelle l'auteur a fait suivre son premier volume de ce deuxiéme, et de
I'énorme quantité de renseignements de détail qu’il y accumule. Il recon-
nait qu’il a eu recours, pour l'aider, a l'institut pontifical d’histoire. Il
vient, grice a la méme collaboration, de publier le troisitme et dernier
volume de son ouvrage, consacré a Pie X et a Benoit XV. Nous en
parlerons dans un des prochains numéros de la Revue.

L. Weaber.

Fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.



	Rezensionen = Comptes rendus

