
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 30 (1936)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN. —COMPTES RENDUS.

Dom Cuthbert Butler, O. S. B., Das Vatikanische Konzil. Seine
Geschichte von innen geschildert in Bischof Ullathornes Briefen, übersetzt
und erweitert von Hugo Lang, O. S. B., München, Kösel und Pustet,
1933, 466 S. Ganzleinenband M. 12.

L'histoire la plus complète du Concile du Vatican est celle du Père

jésuite Granderath. Le P. Kirch, son confrère, en a publié chez Herder deux
volumes en 1903 et le troisième en 1906. Formant un ensemble de plus de

2,000 pages, cette collection est précieuse par les nombreux documents
officiels qu'elle reproduit, mais un peu discutable dans certaines de ses

appréciations, qui donnent assez régulièrement tort aux représentants
de la minorité, et mettent trop les non-opportunistes sur le même pied
que les négateurs de l'infaillibilité.

Quelques années plus tard, en 1919, l'abbé Mourret, l'auteur de la
grande Histoire de l'Eglise, faisait paraître chez Bloud un volume intitulé :

Le concile du Vatican d'après des documents inédits. C'était moins une
histoire proprement dite et complète de la grande assemblée qu'une série
de précisions de détail tirées, soit de lettres conservées à Saint-Sulpice,
soit surtout du journal inédit laissé par M. Icard, théologien, au conçue,
de l'évêque de Sens et plus tard Supérieur général des Sulpiciens. L'abbé
Mourret est porté, contrairement au P. Granderath, à excuser un peu
trop les prélats de la minorité. De plus, son volume se ressent, à plusieurs
pages, de cette animosité antiallemande qu'un certain nombre d'auteurs
français, écrivant pendant la grande guerre, n'ont pu s'empêcher de laisser
paraître dans leurs ouvrages.

Plus récemment enfin, en 1930, dom Butler publiait en anglais une
histoire du concile du Vatican en deux volumes. Dom Butler, abbé
bénédictin retraité (il est mort en 1934, à 68 ans) était déjà connu, pour ne
parler que de ses œuvres intéressant l'histoire de l'Eglise, par son édition
de l'Histoire lausiaque de Pallade, par celle de la Règle de saint Benoît,
par un livre, devenu classique, sur le Monachisme bénédictin et par la
vie de Mgr Ullathorne, évêque de Birmingham. Dans son histoire du concile,

il a utilisé, lui aussi, des documents inédits, à savoir la correspondance
du même Mgr Ullathorne. Celui-ci appartenait en somme au tiers parti
du concile et se trouvait dès lors en bons termes aussi bien avec la majorité
qu'avec la minorité, de telle sorte que son témoignage est particulièrement
précieux.

C'est cet ouvrage de dom Butler qu'un bénédictin de Munich, le
P. Hugo Lang, a traduit en allemand, ajoutant, en notes placées entre
crochets, afin qu'on les distingue des autres, quelques développements
pour compléter les indications bibliographiques, pour expliquer certaines
allusions de l'édition originale peu compréhensibles aux profanes ou aux



— 59 -
lecteurs étrangers à l'Angleterre et surtout pour reproduire, en confirmation

des extraits de Mgr Ullathorne, des notices tirées d'un autre journal
du concile : celui de l'Abbé Utto Lang, qui avait pris part à l'assemblée
du Vatican en tant que président de la Congrégation bénédictine de Bavière.

Dom Butler commence par rappeler les controverses lointaines qui
ont précédé les définitions de 1870 : les protestations élevées contre les

revendications émises par un Grégoire VII ou un Boniface VIII, puis les

prétentions des Gallicans d'une part, et, de l'autre, la défense des droits
pontificaux présentée par Bellarmin. L'auteur s'étend, avec plus de détails,
sur l'activité de ceux qu'il appelle les Néo-Ultramontains : Joseph de Maistre,
Louis Veuillot, Dom Guéranger en France et W. G. Ward en Angleterre.
Il aborde ensuite l'histoire proprement dite du concile : les préparatifs,
l'attitude des Gouvernements, les discussions entre catholiques, au cours
des années 1867 et suivantes et surtout pendant les derniers mois de 1869.

Et puis, c'est l'ouverture du concile, le 8 décembre 1869, à Saint-Pierre,
après une réunion préliminaire qui avait eu lieu, six jours avant, à la
chapelle Sixtine. Les premières séances sont employées avant tout à désigner

les membres des diverses commissions. A partir du 28 décembre 1869,
les Pères abordent les problèmes ayant trait à la doctrine, puis, parallèlement,

dès le 14 janvier 1870, l'examen des questions d'ordre disciplinaire.
Pour laisser aux commissions le temps de mettre au point, à la suite

des discussions des deux premiers mois, le texte des définitions à proclamer,
les séances ou congrégations générales furent suspendues pendant quatre
semaines, à partir du 22 février. Le concile n'avait encore donné aucun
résultat ; un certain découragement commençait à se faire sentir ; mais
les débats sur la foi furent repris le 18 mars et se terminèrent, à la
troisième session générale, le dimanche de Quasimodo, 24 avril 1870, par la
promulgation de la constitution Dei Filius.

Normalement, les Pères devaient passer ensuite à la discussion du
schéma De ecclesia ; mais on rencontrait ici la délicate question des
rapports entre l'Eglise et l'Etat, dont le seul énoncé avait déjà mis en émoi
les diverses chancelleries ; d'autre part, le projet de catéchisme universel
se heurtait à l'opposition des évêques français. Par ailleurs, le conflit,
latent depuis deux ans environ entre l'Allemagne et la France, semblait
s'envenimer. C'est alors que, à la demande de plusieurs prélats, sur l'ordre
du Pape, une inversion fut opérée dans l'ordre du programme : renvoyant
à plus tard les problèmes qui n'avaient pas encore été abordés — ils concernaient

les religieux, les Orientaux, les devoirs des laïques — et suspendant
les discussions en cours, on passa directement au chapitre se rapportant
au Souverain Pontife : sa primauté d'abord, puis son infaillibilité. Cette
dernière ne figurait pas dans le texte du schéma primitif, mais une forte
majorité des Pères en avait demandé l'insertion, malgré ou plutôt à cause
de l'opposition des non-opportunistes ; comme le disait, en effet, un évêque
à leur sujet : « quod inopportunum dixerunt, necessarium fecerunt. » La
discussion générale, celle, en d'autres termes, de l'entrée en matière, dura
exactement un mois ; puis, à partir du 6 juin, soit de la 65me à la 82me

congrégation, on examina les articles en particulier. Le 13 juillet, un vote



— 6o —

préliminaire donna, sur 6oi votants (il y eut 76 abstentions) 451 oui,
88 non et 62 oui avec condition. Une deputation de la minorité demanda
alors au Pape de mentionner, dans le texte du décret, que l'assentiment
des évêques était requis pour une définition ex cathedra. Le Pape renvoya
cette proposition au concile et, naturellement, non seulement elle fut
écartée, mais au contraire exclue par cette nouvelle précision : qu'une
définition du Souverain Pontife était « irréformable par elle-même et
nullement en vertu du consentement de l'Eglise ». Enfin, le 18 juillet, en
411« session plénière — après que les évêques de la minorité, au nombre
de 80 environ, eussent décidé, la veille, sur la proposition de Mgr Dupan-
loup, non pas de voter non, praesente Pontifice, comme cela avait d'abord
été leur intention, mais de s'abstenir et de quitter Rome immédiatement —
la constitution Pastot aetetnus fut votée par les Pères, puis immédiatement
confirmée et promulguée par le Pape. Le lendemain, 19 juillet, la guerre
était déclarée entre la France et l'Allemagne. Le concile, dont il était prévu
qu'il serait plus ou moins interrompu, pendant l'été, après la définition
de l'infaillibilité, fut, en date du 20 octobre, renvoyé sine die.

Les évêques de la minorité se soumirent sans exception : les Français
tout d'abord ; parmi les Allemands, Mgr Hefele, l'historien bien connu
des conciles, eut plus de peine à s'incliner : le cas d'Honorius lui avait,
au cours des discussions, paru incompatible avec la définition qui s'élaborait.

Il escomptait maintenant que la question de l'infaillibilité serait
reprise plus tard et — c'était le vœu de la plupart des membres de la minorité

— qu'elle serait donnée comme dérivant de celle de l'Eglise. Mgr Greith,
évêque de Saint-Gall, lui aussi ne donna son adhésion au décret qu'en 1871,
et Mgr Strossmayer, le célèbre évêque de Bosnie, l'année suivante seulement.

D. Butler parle enfin de l'accueil fait aux décisions du concile dans
les différents pays. Il réfute les objections soulevées au sujet de l'œcumé-
nicité de l'assemblée et de la liberté des participants. Il consacre un
chapitre à l'interprétation théologique du décret de l'infaillibilité, après avoir
déjà résumé l'explication quasi officielle qu'en avait fournie, une semaine
avant la proclamation finale, Mgr Gasser, évêque de Brixen, dans un grand
discours qui ne dura pas moins de quatre heures, le plus long qui ait été
prononcé au concile.

Le livre de Dom Butler donne, avec un accent légèrement plus serein,
le même ton que celui de Mourret. L'auteur note lui-même (p. 206-7)
que l'impression qui ressort des lettres de Mgr Ullathorne est plus
optimiste que celle qui se dégage du journal de M. Icard, ce dernier ayant été,
plus que l'évêque anglais, mêlé aux luttes de la minorité. Avec M. Ollivier,
dont il apprécie le caractère et les écrits, mais contre M. Mourret, D. Butler
admet (p. 397) que certains évêques français, en particulier Mgr Darboy
et Mgr Dupanloup, ont bel et bien tenté une démarche auprès du gouvernement

de leur pays pour que celui-ci s'oppose à la définition de l'infaillibilité.

Il réprouve nettement les exagérations du Dr Ward, de Veuillot
et de l'Univets, et l'on sent très bien qu'il n'admet pas davantage certaines
initiatives de Mgr Manning. Il est, quant à lui, partisan du principe de
Montalembert : l'Eglise libre dans l'Etat libre (p. 65).



— 6i -
En terminant, il fait au concile un certain nombre de reproches : les

matières soumises à son examen étaient trop vastes ; il aurait fallu se

limiter beaucoup plus, et, d'autre part, annoncer d'emblée que la question
de l'infaillibilité serait étudiée : cela aurait fait tomber l'impression, dont
quelques-uns ne réussirent pas à se défaire, que, de la part de la majorité,
si ce n'est même de la curie romaine, des manœuvres s'opéraient en
dessous. Regrettable fut aussi l'obligation imposée aux Pères de garder le
silence sur toutes les délibérations, secret qui ne fut pas tenu, et qui ne
pouvait l'être, étant donné qu'il concernait non seulement les 700 membres
de l'assemblée, mais encore un nombre tout aussi élevé de secrétaires,
notaires, greffiers, scrutateurs, sans parler des imprimeurs. Certains évêques
demandèrent la suppression de cette mesure ; cela aurait empêché, déclare
l'auteur, bien des malentendus et il ajoute avec malice : « Si le concile est
jamais repris, qu'on n'hésite pas à en diffuser le plus largement possible
les discussions ; même les plus curieux en auront vite assez » (p. 424). Il
aurait fallu mettre, dans les commissions, moins de théologiens et un peu
plus d'évêques ayant la charge d'un diocèse et l'expérience qui en résulte.
Il est particulièrement regrettable que, dans la deputation De Fide,
contrairement au désir du Saint-Père, qui aurait voulu y voir figurer entre
autres Mgr Dupanloup, la majorité ait réussi à exclure tout représentant
de la minorité 1. Dom Butler regrette enfin que Pie IX, partisan de l'infaillibilité

dès le début, mais qui resta étranger à la question durant les
premiers mois du concile et fit preuve, plus d'une fois, de bienveillance à

l'égard des membres de la minorité, ait, dans la suite, sans assister aux
discussions, mais par ses propos au cours des audiences et ses interventions,

trop affirmé sa volonté. Rien n'aurait cependant été changé, quant
à l'issue des délibérations, s'il avait observé jusqu'à la fin une attitude
plus strictement neutre.

On peut n'être pas entièrement d'accord avec l'une ou l'autre de ces

critiques, trouver aussi que Dom Butler est un peu dur pour certains membres

de la majorité. Il faut du moins reconnaître que son histoire du concile
du Vatican est, pour l'instant, le meilleur exposé que nous en possédions,
celui qui a utilisé les travaux les plus modernes et indiqué — c'est surtout
le cas pour la traduction allemande — les conséquences les plus récentes
du concile, ne serait-ce qu'en soulignant l'utilisation qui a été faite, dans
le Code de droit canonique, des mesures disciplinaires qui avaient été
discutées au cours de l'assemblée du Vatican.

Sans doute, le livre de Dom Butler, ayant été écrit en vue de lecteurs
anglais, insiste plus particulièrement, on le conçoit, sur l'impression que
le concile, pendant et après sa tenue, a produite en Angleterre. Le principe
d'enrichir le récit par la reproduction de lettres, qu'on ne peut naturelle-

1 Sauf Mgr Simor, Primat de Hongrie, d'abord infaillibiliste, mais qui
modifia son attitude depuis son arrivée à Rome. Par contre, parmi les 26 membres
de la commission nommée plus tard au sujet de l'infaillibilité, il y avait trois
adversaires de la définition : le cardinal Rauscher de Vienne, le patriarche
d'Antioche et l'archevêque de Turin.



— 62 -
ment morceler comme il le faudrait pour mettre chaque fragment à la
place qui lui conviendrait le mieux, entraîne nécessairement des redites,
et plus encore dans l'édition allemande, puisque, comme nous l'avons
fait remarquer, aux extraits de Mgr Ullathorne viennent s'ajouter ceux
de Dom Utto Lang. Par ailleurs, ces documents épistolaires, avec les
détails pittoresques et vivants qu'ils contiennent, animent la narration.
L'ouvrage renferme ainsi des pages particulièrement intéressantes sur
l'incident Strossmayer (p. 216-17), sur la tenue des séances, la manière
de procéder des sténographes, sur la fête de Pâques à Rome en 1870
(p. 231-38), sur le costume des évêques orientaux (p. 288), etc. On saisit
ainsi sur le vif l'activité de la grande assemblée, tout le travail qui s'opérait
en marge des congrégations générales, les efforts déployés par la minorité,
efforts qui eurent du moins ce résultat heureux de faire délimiter très
exactement, lors de la définition finale, la portée du décret de l'infaillibilité.
Comme le disait Pie IX, il y a d'ordinaire dans tout conçue d'abord la
part du diable, soit l'hostilité des partisans des erreurs qu'il s'agit de
condamner, puis la part des hommes, c'est-à-dire ce qui se mêle de vues
humaines aux délibérations qui s'engagent ; mais il y a aussi enfin la part
de Dieu, l'œuvre de l'Esprit Saint planant sur l'assemblée, éclairant et
précisant peu à peu les idées. C'est à cette influence qu'on est en droit
d'attribuer l'heureuse intervention du Pape, faisant aborder, sans plus
tarder, le problème de l'infaillibilité, au moment où l'on risquait de se
heurter (ce ne serait plus le cas aujourd'hui, depuis les idées nouvelles
qu'ont introduites un peu partout le fascisme et autres mouvements
analogues) à l'opposition des gouvernements, restés passifs jusqu'alors ; et
c'est ainsi que le concile du Vatican — que les événements politiques
allaient obliger à se dissoudre alors qu'il n'avait accompli encore qu'une
fraction de sa tâche, en exaltant, grâce à la définition du 18 juillet 1870,
la personne du Souverain Pontife à l'instant même où la spoliation de
ses Etats allait sembler l'amoindrir — peut être compté au nombre des
plus importants de l'histoire de l'Eglise.

L. Wceber.

Briefe und Akten zum Leben Oekolampads. Herausgegeben von der
theologischen Fakultät der Universität Basel, bearbeitet von Ernst
Staehelin. Bd. II : 1527-93. Quellen und Forschungen zur Reformations-
geschichte. Bd. XIX. Leipzig, M. Heinsius Nachf. 1934, xiv-897 S.,
brosch. 65 Mk.

Der 1. Band der vorliegenden Ausgabe erschien bereits 1927 (vgl.
diese Zeitschrift 1928, XXII, p. 228 f.). Nun ist sie zum glücklichen
Abschluß gekommen. Damit erfährt die schweizerische Reformationsgeschichte
eine ganz namhafte Förderung. Wird einmal die Aktensammlung zur
Geschichte der Basler Reformation vollendet sein, dann besitzt Basel
zwei Quellenwerke, um welche es füglich beneidet werden darf. Wir dürfen
uns darob doppelt freuen zu einer Zeit, da der Opfersinn für so umfang-



- 63 -
reiche Quellenveröffentlichungen zu erlahmen scheint. Nachdrücklich sei
daher das rühmenswerte Beispiel Basels auch an dieser Stelle hervorgehoben.

Über Anlage dieser Sammlung und über das Editionsverfahren hat
sich E. St. bereits im i. Band ausgesprochen. Wir heben nur einiges
hervor. Gegenüber unsern bekannten Briefsammlungen zur Reformationsgeschichte

ist dieses Quellenwerk in seinem Charakter völlig bestimmt
als Materialsammlung zu einer Biographie Oekolampads, die uns Ernst
Staehelin hoffentlich in nicht allzu ferner Zeit schenken möge. Daher ist
der Gehalt dieser Ausgabe stark ausgeweitet. Auch die privaten
Lebensverhältnisse Oekolampads erfahren hier ihre Beleuchtung, in Verträgen
mannigfacher Natur und in chronikalischen Aufzeichnungen. Mit vollem
Recht sind etliche Berichte zur Lebensgeschichte der Gattin des
Reformators und seiner Familie aufgenommen worden. Ein verhältnismäßig
umfangreicher Teil, Nr. 958-1029, bezieht sich auf Quellenstücke, die der
Zeit nach dem Tode Oekolampads angehören. Unter ihnen finden sich
sehr bemerkenswerte Berichte über das Sterben Oekolampads (Nr. 968),
sein Leben (Capitos Beschreibung Nr. 971) und endlich auch zur Beui-
teilung des Reformators in lutherischen Kreisen (Nr. 996).

Alle Texte sind im vollen Wortlaut abgedruckt, mit der bekannten
wichtigen Ausnahme für den Zwinglibriefwechsel und die Basler
Reformationsakten (wobei wir andere nur gelegentliche Regesten übergehen, s. etwa
Nr. 974). Von den Basler Reformationsakten ist der noch ausstehende,
jedenfalls vielversprechende 3. Band bereits verwertet und für die Zwingli -
briefe gibt E. St. oft nicht bloß ausgedehnte Erläuterungen mit neuen
Hinweisen (so z. B. Nr. 742), sondern nicht selten beachtenswerte Korrekturen

für die Interpretation der Texte (so Nr. 635, Anm. 2). Infolge des
Ausfalls des Briefwechsels Oekolampads mit Zwingli tritt natürlicherweise

das Religionspolitische in seiner plastischen Darstellung stark zurück ;

denn Zwingli ist darin für die deutsche Schweiz führend und er beherrscht
fast ausschließlich die Verbindungen mit der Ostschweiz. Daher sind denn
selbst die Briefe, die Vadian und Oekolampad wechselten, nicht sehr
zahlreich, so daß sie ohne große Belastung wieder abgedruckt werden
durften, was sich auch im Hinblick auf die dürftigen Erläuterungen in
der Vadianischen Briefsammlung empfahl. Überhaupt ist der Führer der
Basler Reformation nicht sehr tief in die persönlichen Verhältnisse der
deutschen Schweiz hineingewachsen. Heimat und Vergangenheit sprechen
hier stark mit. Für seine Stellung innerhalb der schweizerischen
Reformatoren ist es überdies bezeichnend, daß in seinem Verkehr etwa mit
Berchtold Haller in Bern oder Erasmus Ritter in Schaffhausen fast
ausschließlich die Erörterungen über kirchliche Lehr- und Organisationsfragen

in den Vordergrund rücken, sei es daß er um Rat gefragt wird,
sei es daß er mit Mahnungen und Wegleitungen fördernd eingreift, wie
in der solothurnischen Geistlichkeit (Nr. 833), unter welcher in Ritusfragen
Verwirrung herrscht und die Einführung der Synode besonderen
Widerständen begegnet. Das religionspolitische Moment tritt wenig hervor.

Der Einfluß Oekolampads dringt, von Basel abgesehen, viel stärker
im Elsaß und in Süddeutschland durch. Hier nimmt er unter den schwei-



- 64 -
zerischen Reformatoren eine nur ihm eigene Stellung ein. Vor allem ist
natürlich auf Straßburg hinzuweisen. Mit W. Fabr. Capito verbindet ihn
engste Freundschaft und es ist recht anziehend, das persönlich höchst
vertraute Verhältnis der Beiden in ihren Briefen zu betrachten (s. z. B.
Nr. 456 f.). Mit Martin Butzer arbeitet er bekanntlich später eng zusammen
und auch Martin Frecht, später als Prädikant in Ulm tätig, weist nach
Straßburg zurück. Weitreichende persönliche Verbindungen nach
Süddeutschland, sein versöhnlicher Charakter, der ihn auch mit später
Vielgeschmähten zusammengeführt hat, seine Gelehrsamkeit, die Stellung in
der Grenzstadt Basel, das sind die Voraussetzungen für die tiefgreifende
Tätigkeit Oekolampads in schwäbischen Städten, vor allem in Ulm, das
ihm besonders nahe steht, Memmingen und andern Gemeinden. Sein
theologischer Einfluß reicht hier viel weiter und er wirkt auch viel
unmittelbarer als selbst jener Zwinglis, wie uns wenigstens dünkt. Daher
mag man es auch viel besser verstehen, wenn schließlich hier der zwing-
lische Einfluß sich wieder an den Gegensätzen in der Abendmahlslehre
gebrochen hat.

Unter den kirchlichen Fragen tritt die Abendmahlsfrage wohl am
stärksten hervor. Sie führte zur regsten publizistischen Auseinandersetzung,

an welcher die Altgläubigen zunächst rege beteiligt sind. Aus
den Schriften sind nämlich jeweils die Vorreden abgedruckt, in Rücksicht
auf ihren biographischen Gehalt (ein treffliches Beispiel gibt die Vorrede
aus der Antwort Oekolampads auf die Schrift W. Pirckheimers, Nr. 465).
Die altgläubig Gesinnten kämpfen hier gegen Oekolampad für die Messe.
Die Gegner erstehen nicht allein auf Basels Boden. Wir erwähnen
W. Pirckheimer, Jak. Strauß, Joh. Cochläus, John Fisher. Von den
Basler Opponenten finden wir auch hier wieder die bekannten katholischen
Führer Augustinus Marius, den Münsterprediger, Ambrosius Pelargus,
welchen Oekolampad anfangs milde behandelt (Nr. 551), während Joh. Fabri
weniger stark hervortritt. Nach einer beachtenswerten Feststellung
E. St. war es Fabri, der Aug. Marius bewog, nach Basel zu kommen
(Nr. 647, Anm. 3). Die Taktik W. Pirckheimers, Oekolampad in Verbindung

mit Karlstadt und Münzer zu bringen, kennzeichnet das allgemeine
Bestreben der katholischen Polemik, die Gegensätze der Gegner
auszunützen. Noch ehe der Durchbruch der Reformation in Basel erfolgt ist,
werden die Gegensätze zwischen Luther und Zwingli in der Abendmahlslehre

akuter und damit wächst sich der Kampf für Oekolampad zeitweise
zu einem Zweifrontenkampf aus. E. St. vereinigt aus den verschiedenen
Quellen, zumeist Briefen, die Texte zur Marburgerreise und auch zu den
damals unternommenen Einigungsversuchen (690 f., 693 ff.). In diesem
Zusammenhang sei der Bericht Oekolampads an B. Haller erwähnt, der
einen ausgezeichneten Einblick in die Stimmung nach dem Gespräch
vermittelt (Nr. 719).

Eine besondere Stellung kommt Oekolampad auch in kirchlichen
Organisationsfragen zu. Die vorliegende Quellensammlung macht es deutlich,

daß Oekolampad in der Kirchenbannfrage viel maßgebender gewesen
ist, als man zumeist angenommen hat. Wir müssen uns mit dem Hinweis



- 65 -
auf die ausführliche Begründung des Kirchenbanns begnügen, die
Oekolampad dem Rat übermittelt hat (Nr. 750, vgl. Nr. 778, 780). Der Basler Rat
ist in seiner Auffassung von der christlichen Obrigkeit viel konsequenter,
vielleicht nicht zuletzt, weil er sich am wenigsten durch eine
weitausgreifende Religionspolitik belastet sah. Der Versuch nämlich, alle
Burgrechtsstädte auf die Einführung des Banns zu verpflichten, ist gescheitert,
ohne Zweifel an der Besorgnis, damit ernste Widerstände hervorzurufen
und neue Schwierigkeiten zu schaffen. Diese Besorgnis herrschte im
Zürcher Rat vor, gegenüber welchem Zwingli nicht durchdrang, sie bestand
aber ebensosehr in Bern. Man ersieht auch hieraus wieder die Schwierigkeiten,

die aus der Sorge um die Festigung der kirchlichen Verhältnisse
bei der weltlichen Obrigkeit hervorgingen, ein Moment, das in der
Beurteilung der Religionspolitik viel stärker in Rechnung zu stellen ist, als es

gewöhnlich geschieht.
Man kennt die Stellungnahme von Bonifaz Amerbach zu Kirchenbann,

Abendmahls- und Predigtzwang. Die Zeugnisse hiefür sind auch hier
aufgenommen. Am 9. I. 1530 schreibt er an Erasmus : « In pontifica hoc
olim tyrannidem, nunc ipsi rerum potiti evangelicum interpretantur »

(s. Nr. 716, vgl. auch 509). Auch der Basler Rat sah sich schließlich
gezwungen, in der Anwendung des Kirchenbanns Milderungen eintreten
zu lassen (s. Nr. 867). Leider ist kaum festzustellen, wie sich Oekolampad
selbst zu dieser Reform gestellt hat.

In den Zusammenhang der Geschichte der Kirchenzucht gehören
auch etliche Protokolle des Ehegerichtes, die hier abgedruckt sind. Sie
veranschaulichen in einigem die Praxis des Ehegerichtes und sind auch
kulturhistorisch teilweise interessant (s. z. B. Nr. 701, p. 389).
Unverkennbar sind die Schwierigkeiten einer konsequenten Rechtsanwendung,
vor allem inbezug auf die Ehescheidung. Oekolampad suchte hier
unbeirrbar am Grundsätzlichen festzuhalten. Er schrieb am 22. I. 1529 an
Haller : « Nam si fenestram divortiis aperuimus, verendum, ne priscis
Judeis plerique plures uxores sortituri sint. Illa contentiosior, haec sump-
tuosior, alia lusca, alia foetidi anhelitus, et quid non in crimen obücietur »

(Nr. 632). Die Praxis ist jedoch extensiv gehandhabt worden. Außer
den bei Köhler, Ehegericht p. 243 genannten Ehescheidungsgründen ist
hier auch gerichtliche Verhängung der Urfehde wegen todeswürdiger
Verbrechen als Ehescheidungsgrund bezeugt (s. z. B. Nr. 656).

Nur beiläufig sei erwähnt, daß in einigen Quellenstücken auch die
Zehntenfrage zu eingehender Erörterung gelangt (Nr. 620, 622). Ebensowenig

können wir näher eingehen auf die Beziehungen Oekolampads zu
Michel Servet, den Täufern B. Hubmeier, K. Schwenckfeld und den Wal-
densern.

Oekolampad starb einige Wochen nach Zwingli. E. St. stellt als

Todestag den 23. November fest. Von Lutheranern wie Katholiken ist
sein Tod mit dem Untergang Zwinglis bei Kappel verquickt und natürlich
als Gottesgericht hingestellt worden. Über den Eindruck der Niederlage
der Reformierten auf Oekolampad liegen etüche Zeugnisse vor. Obwohl
an sich von versöhnlichem Charakter, hat sich Oekolampad in der Ent-

BEVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 5



— 66 -
Scheidung nicht von Zwingli zurückgezogen, ja er hat in dieser wichtigen
Stunde den ihm nahestehenden Rat von Ulm für militärische Hilfe zu
gewinnen versucht. Am bemerkenswertesten für die allgemeine Stimmung
ist der Brief von Joh. Zwick aus Konstanz (Nr. 954).

Die vorliegende Ausgabe bemißt sich in ihrem Wert zunächst an der
Persönlichkeit Oekolampads selbst. Ihr Wert ist ohne Zweifel bedeutender

für die Geschichte der kirchlichen Institutionen und der reformierten
Theologie als für die schweizerische Reformationsgeschichte im weiteren
Sinn. Das will keineswegs heißen, daß sie nicht auch von der katholischen
Forschung beachtet werden müßte. Wir möchten vielmehr wünschen,
daß die katholische Forschung der Schweiz sich stärker mit theologischen
Fragen der Reformation beschäftigte. Davon abgesehen, heben wir
nachdrücklich hervor, daß E. St. mit größter Umsicht und ebenso bewundernswertem

Geschick eine Unsumme von Nachweisen und Kenntnissen in
seinen Erläuterungen vermittelt, so daß allein schon im Hinblick auf den
Kommentar die vorliegende Veröffentlichung ihren besonderen Platz
behaupten wird. Oskar Vasella.

Jakob R. Truog. Die Pfarrer der evangelischen Gemeinden in
Graubünden und seinen ehemaligen Untertanenlanden. Sonderdruck aus den
Jahresberichten 1934-35 der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden. 298 S. Kommissions-Verlag F. Schuler, Chur. Fr. 3.50.

Verzeichnisse von Geistlichen sind bekanntlich sehr brauchbare
Hilfsmittel für die Orts- und Landesgeschichte. Es kann daher nicht
überraschen, daß solche Arbeiten auf protestantischer wie katholischer Seite
immer wieder unternommen werden. Eine der letzten war wohl die
Veröffentlichung von Pfarrer K. Gauß : Basilea reformata (1930). Pfarrer
Truog hat sich nun der Mühe unterzogen, das Verzeichnis der Geistlichen
für die protestantische Landeskirche Graubündens zu bearbeiten. Er war
dafür vorbereitet durch zwei frühere verwandte Veröffentlichungen über
die Bündner Prädikanten von 1599-1901 und die Dekane und Assessoren
der evangelisch-rätischen Synode 1571-1930 (Jahresberichte, 1. c, 1901
und 1930). Beide Arbeiten beruhten ausschließlich auf den Matrikeln der
bündnerischen Synodalprotokolle. So bedeutet das vorliegende Buch eine

Ausweitung nach mehreren Richtungen. Als bedeutendste und ergiebigste
neue Quelle kamen hinzu die Kirchenbücher der Gemeinden sowie sonstige
gedruckte Quellen. Aufgenommen sind ferner die Untertanenlande, wo
die Entwicklung der Kirchgemeinden 1620 bekanntlich jäh unterbrochen
wurde (p. 261-70) und die bestehenden Gemeinden vernichtet wurden.
Verzeichnet werden ferner aus den Synodalprotokollen die Feldprediger.
Endlich setzt die Arbeit mit den Anfängen der Reformation ein und sie

führt bis in die Gegenwart.
Gegenüber dem leider uneinheitlich gegliederten Verzeichnis der

katholischen Geistlichen Graubündens, das J. J. Simonet in denselben
Jahresberichten 1919-21 herausgegeben hat, besitzt dieses Buch den Vorzug,



- 67 -
einfach und übersichtlich angelegt zu sein. Die Gemeinden sind
alphabetisch geordnet und unter den Gemeinden die Geistlichen in zeitlicher
Folge genannt. Zumeist wird die Entstehung der Kirchgemeinde kurz
vermerkt, zwischenhinein werden gelegentlich historische Notizen
eingestreut (vgl. etwa p. 153, 172, 185, 189) und endlich außer den Hauptdaten

der Geistlichen vor allem ihre schriftstellerische Tätigkeit im
allgemeinen mit Sorgfalt verzeichnet, Angaben, die in ihrer Gesamtheit recht
wertvoll sind.

Für jeden, der mit ähnlichen Arbeiten vertraut ist, bleibt es
verständlich, daß Lücken nicht zu vermeiden sind. Wir können Truog daraus
keinen Vorwurf machen, umso weniger als er bedeutenden Fleiß
aufgewendet hat, der ihm den Dank aller sichern muß. Einige Bedenken können
wir indessen nicht unterdrücken.

Wir müssen zunächst bedauern, daß Truog auf Quellenangaben innerhalb

des Textes nahezu ganz verzichtet hat. Uns scheint, daß hier zu
Unrecht am Raum gespart worden ist. Daß eingangs die Quellen genannt
sind, kann selbst für den mit der bündnerischen Kirchengeschichte
Vertrauten nicht ganz genügen. Das gilt besonders für die Anfänge des
Protestantismus, da die Reformationsgeschichte von E. Camenisch infolge
des Mangels an Quellennachweisen für die Forschung wenig brauchbar
ist. Beispiele seien genannt. Truog nennt p. 13 für Avers als ersten Pfarrer
Joh. Rudolf 1519 ff. Campell, Historia Raetica II, 67, nennt Rudolf als
Tradikant, aber nicht das Jahr des Übertritts. Wenn Rudolf schon 1519
genannt ist (wohl nach Nüscheler, dessen Angaben auf z. T. fehlerhaften
Quellen beruhen), so nur als altgläubiger Geistlicher. Solches müßte besser

auseinandergehalten und die verschiedenen Quellen genannt werden (ähnlich

p. 163, wo die Zeitangabe 1523 kaum stimmen dürfte. Campell zählt
Joh. Lutta überhaupt nicht unter den ersten Prädikanten auf). Spreiter
darf p. 171 nicht in dieser Form aufgeführt werden, p. 272 finden sich
Nachträge zu Ulrich Bolt, der auch in der schweizer. Reformationsgeschichte

bekannt ist. Die Angaben über sein Leben sind jedoch u. W.
in keiner der von Truog namhaft gemachten Quellen zu finden.

Wir bedauern ferner, daß Truog oft auf nähere Hinweise verzichtet
hat, die historisch nicht unwichtig sind. Die Ausschlüsse aus der Synode
werden, soweit wir sehen, immer genannt, aber die Motive, die doch in
vielen Fällen nicht unbekannt sind, werden uns meistens vorenthalten
(vgl. p. 150, Joh. Jodocus, der nach 1618 konvertierte ; p. 8, Simon Planta,
der um 1639 zum Katholizismus übertrat, ebda ; Abraham Sephius, der
1664 folgte). Diese und andere Fälle sind bekannt aus den Matrikeln der
Synode. Sie hätten verdient, hier wiedergegeben zu werden, weil sie

zeigen, daß auch die Konversion von Jenatsch keineswegs so isoliert
dasteht. In anderen Fällen wären Angaben wichtig gewesen für die
Beurteilung sittlicher Verhältnisse.

Leider hat Truog auch verzichtet, die pietistisch gesinnten Geistlichen
als solche zu nennen. Auch das muß zum Nachteil der Forschung wie des
Buches gereichen (vgl. etwa p. 125, Nr. 12, Daniel Willi ; p. 244, Nr. 19,
Andr. Gilardon ; dazu Ben. Hartmann, Daniel Willi und die Anfänge des



- 68 —

Pietismus in Graubünden. Aus fünf Jahrhunderten Schweiz.
Kirchengeschichte. Festschrift P. Wernle 1932, p. 178 ff.).

Natürlich hätte sich das Material für statistische Untersuchungen
nach mancher Richtung auswerten lassen. Truog hat es sich versagt.
Man wird ihm das nicht verargen können ; denn es wäre wohl eine zweite,
mühevolle, wenn auch lohnende Arbeit geworden. Wir möchten umso
nachdrücklicher den Dank für das Dargebotene wiederholen.

Oskar Vasella.

Johannes Spörl. Grundformen hochmittelalterlicher
Geschichtsanschauung. 146 S. Max Hueber, München. 1935. RM. 4.80.

Die vorhegenden « Studien zum Weltbild der Geschichtsschreiber des
12. Jahrhunderts » sind eine Vorarbeit zu einer vom Vf. in Angriff genommenen

Geschichte der Geschichtsschreibung des Mittelalters. Die
Zielsetzung des Vfs. läßt die Bedeutsamkeit des geplanten Unternehmens
wie auch der vorliegenden Monographie in helles Licht treten. Es handelt
sich um die, bis heute fehlende, « systematische Erfassung und Darstellung
der treibenden Ideen und stoffgestaltenden Prinzipien, die das einzelne
Geschichtswerk, wie die gesamte Historiographie dieses Zeitalters erfüllen ».

Das 19. Jahrhundert hat die mittelalterlichen Geschichtswerke fast
ausschließlich als « Quellen » behandelt und auf ihren historischen Quellenwert
hin untersucht. Es gilt nun aber, auch den geistesgeschichtlichen Ort
der mittelalterlichen Historiographie herauszuarbeiten, sie als Ausdruck
einer geistigen und politischen Haltung, eines geschichtlichen und kulturellen

Bewußtseins zu verstehen. Soweit dies bisher geschehen ist, hat
man sich einseitig an die spekulativen Geschichtskonstruktionen gehalten,
und dabei ergab sich der Eindruck einer starken Geschlossenheit und
Uniformität des mittelalterlichen Geschichtsdenkens. Sobald man aber
die eigentliche Historiographie in den Kreis der Betrachtung zieht, lockert
sich diese Einheitlichkeit und das Bild wird sehr viel differenzierter. Dies
ist eines der Ergebnisse dieser hochbedeutsamen Arbeit. Man erkennt
aus dieser kurzen Charakterisierung der hier angewandten Methode die
Fruchtbarkeit der Fragestellungen, die Spörl an sein Material heranbringt.
Ein wichtiges Kapitel der Geschichte des mittelalterlichen Geistes liegt
im Wurfe. — Für die Weiterführung dieser Arbeit durch Spörl und andere
möchten wir hier gleich noch einen Gesichtspunkt erwähnen, der, wie
uns scheint, ständige Beachtung verdient : wie weit nämlich einzelne
Geschichtsschreiber nicht bloß ein bestimmtes Geschichtsbewußtsein und
eine bestimmte politische Situation « reflektieren », sondern vielleicht ein
solches geschichtlich-politisch-kulturelles Bewußtsein in entscheidender
Weise geformt haben.

Jedenfalls ist deutlich, daß nicht nur der Historiker, dem die
mittelalterliche Historiographie « Quelle » ist, an den Fragestellungen und
Ergebnissen dieser Arbeiten interessiert ist, sondern auch der Kulturhistoriker,
der Geschichtsschreiber des mittelalterlichen Geistes und nicht zuletzt
auch der Philosoph und der Theologe, der sich mit der Metaphysik und
Theologie der Geschichte befaßt.



- 69 -
Spörl stellt an vier repräsentativen Geschichtsdenkern und

Historikern des 12. Jahrhunderts die charakteristische Differenzierung des
Geschichtsbildes dieser Epoche dar : Anselm von Havelberg (« Der
Entwicklungsgedanke aus der Heilsgeschichte »), Otto von Freising (« Staufische
Reichsmetaphysik »), Ordericus Vitalis (« Die Sendung des Nationalstaates »)

und Johannes von Salisbury (« 'Humanismus' und 'Naturalismus' »). Die
beigefügten Charakterisierungen, den Kapitelüberschriften bei Spörl
entnommen, geben motivisch das jeweilen bestimmende Grundinteresse dieser
Geschichtsschreiber an. Das christliche Weltbild gibt die für alle gemeinsame

Folie der Geschichtsdeutung ab. Innerhalb dieses Rahmens aber
gehen dann die Stellungnahmen weit auseinander. Es sei hier bloß
hingewiesen auf die ganz verschiedene Einschätzung des Mönchtums als eines
Faktors geschichtlichen Fortschrittes, auf die schroff antithetische
Beurteilung des Reichsgedankens und des Kaisertums (Otto v. Freising —
Johann v. Salisbury), auf die wachsende Bedeutung der Normannen und
des nationalstaatlichen Bewußtseins oder endlich auf eine gewisse
Säkularisierung des Staatsgedankens (vgl. die Theorie vom Tyrannenmord bei
Joh. v. Salisbury). Auf Einzelheiten kann hier nicht näher eingegangen
werden. Man sieht aber leicht, daß es sich da durchweg um Themen von
« weltgeschichtlicher » — und auch heute aktueller — Bedeutung handelt.
Was die « Aktualität » betrifft, so sei besonders daran erinnert, daß die
Reichsmetaphysik mit christlichem Vorzeichen in den letzten Jahren eine
gewisse Wiederbelebung im deutschen Kulturkreis erfahren hat ; es ist
nun von größtem Interesse, zu sehen, wie sich namentlich im Westen
Europas im 12. Jahrhundert das geschichtlich-politische Denken mit den,
den Reichsgedanken sprengenden Kräften in durchaus positivem Sinne
auseinandergesetzt hat. Spörl weist mit Recht darauf hin, daß etwa der
von Johann v. Salisbury gegenüber der Universalmonarchie verfochtene
Standpunkt des Einzelstaates dem augustinischen Staatsbegriff näher steht
als die Reichsideologie. Jedenfalls hat die Papst-Kaiser-Monarchie kein
Monopol als « die » christliche oder augustinische Lösung des
Staatsproblems — auch nur auf dem mittelalterlichen Boden.

Daß nicht bloß das heute neu entfachte Interesse für die
Geschichtsmetaphysik, sondern auch die Arbeit des Historikers selber aus der Begegnung

mit den originalen Geschichtsdenkern des Mittelalters mannigfache
Anregung und Bereicherung wird empfangen können, sei zum Schluß als
unsere persönliche Überzeugung und Erwartung ausgesprochen.

O. Bauhofer.

Katholisches Missions-Jahrbuch der Schweiz. II. Jahrg. 1935.
16. Jahrbuch des Akademischen Missionsbundes Freiburg i. Schw.
Selbstverlag. 184 S.

Der vorhegende Band des Jahrbuchs, das sich in den Dienst der
schweizerischen Missionsgeschichte stellt, schließt sich in seiner Anlage
durchaus dem I. Band an, den wir bereits in dieser Zeitschrift angezeigt
haben (s. Bd. XXIX, 1935, p. 75 f.). Inhaltlich bedeutet dieser Band einen



- 70 -
wesentlichen Fortschritt. Er erfaßt zum ersten Mal die Missionstätigkeit
der weiblichen Orden und Kongregationen und versucht, ein Gesamtbild
über diese ausgedehnten Missionen zu vermitteln. Das Wertvollste ist
u. E. die sehr eingehende Statistik über die Unternehmen der Menzinger-
schwestern. Wir erhalten in 23 Tabellen, von Schw. R. Zingg in mühevoller

Arbeit zusammengestellt, nicht allein ein eindrückliches und
möglichst genaues Bild vom Werden der Missionen (1883 waren 5 Schwestern,
1935 aber 714 Schwestern in den Missionen tätig), sondern auch eine
eingehende Untersuchung über die Heimat der Schwestern und über die
verschiedenen Arbeitsgebiete : Schul- und Krankenwesen. Ein Verzeichnis
der Missionsoberinnen darf besonders erwähnt werden. Als Ganzes liegt
eine Arbeit vor, die dauernden Wert besitzt. Was uns über den Bestand
und den Charakter der Missionen anderer Schwesternkongregationen
geboten wird, bedeutet immerhin einen sehr verdienstlichen Anfang in
derselben Richtung. Es liegen Berichte mit einzelnen statistischen Tabellen
vor von Ingenbohl, den Ilanzer Schwestern in China, von Baldegg in
Ostafrika, dem St. Anna-Verein in Britisch-Indien, Heiligkreuz-Cham in der
Mandschurei und den Briger Ursulinen in Südafrika. Außerdem lernen
wir hier in knapper Form die Geschichte der Mission der Benediktinerinnen
zu Yankton im nordamerikanischen Staate Süd-Dakota kennen, einer
Tochtergründung der Benediktinerinnen zu Maria-Rickenbach in
Unterwaiden (1874). Diese Bestrebungen zur Missionierung von Indianern
stehen übrigens in engstem Zusammenhang mit den Klostergründungen
Engelbergs.

Dem Bestreben, systematisch das Material zur Geschichte der
schweizerischen Missionen zu sammeln, dienen die hier vereinigten Berichte über
die Tätigkeit der Kapuziner, Benediktiner und der Gesellschaft Bethlehem
im Jahre 1934. Der Vollständigkeit halber ist ein verkürzter Aufsatz zur
Geschichte der Missionen der Augustiner-Chorherren von St. Maurice
(F. M. Bussard) mitaufgenommen.

Vom übrigen Inhalt heben wir noch hervor die Missionsbibliographie
(p. 158 ff.) und die Bücherbesprechungen (p. 168 ff.), die allerdings auf
breiter Grundlage aufgebaut, wissenschaftliche und rein erzählende
Literatur gemischt anführen. Auch sonst zeigt der Versuch dieses Jahrbuchs,
wie schwer es hält, die Grenzen inbezug auf das für die Missionsgeschichte
Wesentliche jeweilen richtig zu ziehen. Doch darf betont werden, daß
hier ein Organ vorliegt, das wie kein zweites in der Schweiz Aufschluß
über die katholischen Missionen der Schweiz zu vermitteln vermag.

Oskar Vasella.

Walter Muschg : Die Mystik in der Schweiz. 1200-1500. 1935. Verlag
Huber und Co., Frauenfeld und Leipzig.

Zu diesem Buch hat der Rezensent wirklich freudig gegriffen. Er hat
die katholische Mystik immer als eine Erscheinung im religiösen Leben
des Mittelalters aufgefaßt, die voller Sympathie und dankbarer Aufmerksamkeit

auch des modernen Menschen durchaus würdig ist. Nicht als



— 71 -
ob einer mystizistisch angehauchten, vielfach so modernen Erlebnissphäre,
die in einer ekelhaften Sucht nach « Geheimphänomenen » sich äußert, das
Wort zu reden wäre, da solche morbide Sehnsüchte typische Zeichen
eines gefährlichen Afterglaubens und in keiner Weise auch noch vom
Mittelalter her zu nähren sind. Gerade deshalb darf man nicht — auch
als katholischer Mensch nicht — einseitig laudator temporis acti sein
etwa in dem Sinne, daß man aus einer gewissen frommen, aber
unangebrachten Pietät das mystische Phänomen des katholischen Mittelalters
mit einer intangiblen Gloriole umgeben möchte, da wir schließlich, durch
gut katholische Forscher wahrheitsgemäß unterrichtet, längst wissen, daß
viel Krankhaftes und Eingebildetes, Abenteurerhaftes und Fromm-pathologisches

unter der Bezeichnung Mystik mitgegangen ist. Vergleichen
wir bloß die Werke von Brémond (Histoire du sentiment religieux en
France 1916/31) und etwa J. Bernharts Philosophische Mystik des Mittelalters

(1922), sowie vereinzelte Monographien, die sich mit Mystikern
auseinander setzen. — In diesem Sinne haben wir eine auf der vollen
Höhe moderner Kritik stehende Geschichte der schweizerischen Mystik
erwartet, die mit feinem Verständnis die zarte Blüte des religiösen Lebens,
eben die wahre Mystik, zeigt, gereinigt vom verunklärenden Rankenwerk

nebensächlicher, ja direkt falscher und beschmutzender Zugaben.
Die vorliegende « erste Geschichte der mittelalterlichen Mystik auf

Schweizerboden » entspricht leider nicht diesen berechtigten Erwartungen.
Wir sagen leider. Es kann ja einem Schweizerkatholiken keineswegs gleichgültig

sein, wie man mit echt katholischem Gedankengut einer vergangenen
Zeit umgeht.

Der Privatdozent für deutsche Literaturgeschichte an der Zürcher
Universität — und damit sagen wir das Rühmenswerte an diesem Buch —
hat eine Riesenliteratur aus Bibliotheken, Handschriftenkammern und
Archiven zusammengetragen ; das irgendwie Bedeutende im mystischen
Schrifttum der Schweiz, auch der catholica, hat der Verfasser mit großem
Fleiß gesammelt, so daß das Literaturverzeichnis denkbar ergiebig
geworden ist und allein schon eine achtenswerte Leistung darstellt. Nicht
als ob da und dort eine kleine Nachlese ein Ding der Unmöglichkeit wäre,
aber das momentan Erreichbare ist da. Dieses reiche Material ist in einer
interessanten Kapitelfolge meisterlich aufgeschichtet : Ursprünge,
Frühgotischer Stil, Gottesminne, die Bettelorden, Meister Eckhart, die Frauenklöster,

Mystische Poesie, Basel, der Engelbergerprediger, die Klosterreform,

Mystik des Buches, Mystik der Laien, und in wirklich formschöner,
teilweise direkt klassisch geprägter Wortgestalt uns vorgelegt ; erinnern wir
nur an einige Stellen über die Religiosität des hl. Bernhard (57) oder über
Bruder Klaus (385).

Aber gerade hinter dieser schönsprachlichen Formung des Stoffes
kann sich der Eindruck des bloß « Gesammelten » und des mit den
landläufigen protestantischen Urteilen und Vorurteilen « Etiquettierten »

oft nicht ganz verstecken. Der Verfasser hat viele Quellen gesehen, aber
nicht alle voll eingesehen ; denken wir an zwar zitierte, aber nicht
verstandene und nicht gebrauchte katholische Literatur (z. B. Garrigou-



- 72 -
Lagrange's Mystik und christliche Vollendung). Man muß Muschg's Buch
nicht bloß zum sprachlichen Genuß im Lehnstuhl lesen, sondern am
Studiertisch und bei jeder Seite das Literaturverzeichnis nachschlagen
und sich die Mühe nehmen, das zitierte Buch vom Büchergestell
herunterzunehmen, dann kann man ganz Frappierendes erleben. Auf Seite 48
wird der hl. Meinrad in ein ganz nebuloses Symbol verflüchtigt, ähnlich
wie St. Mauritius, Ursus und Viktor und die Stadtheiligen von Zürich ;

ebenso die hl. Ida von Toggenburg. Die alten Heiligenfiguren wirken « als

geistesgeschichtliche, wohl auch kirchenpolitische Gleichnisse, nicht als
Trägerinnen eines individuellen Erlebens, das erst wir Nachgebornen in ihnen
suchen. Ihre Kennzeichen und Abenteuer weisen sinnbildlich in die
heidnische Vorgeschichte des Ortes zurück, dessen Bekehrung sie besiegeln
und an dem sie unverrückbar wie antike Lokalgötter stehen. Nur gleichnishaftes

Denken dringt hinter ihre Hieroglyphengestalt in das Dunkel
hinein, das so seltsam erregend aus den Falten ihres Gewandes hervorblickt

» (47). Diese Zusammenstellung des bestbezeugten hl. Meinrad mit
allerdings sagenhafteren Gestalten ist doch etwas kühn. Aber der Autor
« beweist » : « Als Beispiel kann die Gründungslegende von Einsiedeln
dienen, das im finstern Wald bei einer heilkräftigen Quelle gebaut wurde.
Noch heute sprudelt dieser Brunnen, wundertätig (sie und der Muttergottes

geweiht, aus vielen Röhren vor der Kirche. In frühern Zeiten trug
er den Namen des hl. Meinrad, der einst an dieser Stätte seine Einsiedelei
aufgeschlagen hatte und von Mördern erschlagen worden sein soll
Das viel jüngere Gnadenbild der Gottesmutter hat den Stifter seither
merkwürdig in den Hintergrund gedrängt. Seine Gestalt und sein Märtyrertod

waren mit allzusprechenden Erinnerungen an das Heidentum belastet,
die hier lange nicht zur Ruhe kamen. (M. verkennt hier die Einsiedlerwallfahrt,

die nie dem hl. Meinrad galt, wenigstens primär). Denn um
den finstern Wald, in dem Meinrad gehaust hatte, wurde von den Leuten
von Schwyz ein fast dreihundertjähriger Krieg mit dem Kloster geführt.
Er muß mit seiner Quelle ein altes Heiligtum gewesen sein. Meinrads
gewaltsames Ende bildet die Umwälzungen ab, die sein Auftreten in dieser
Landschaft hervorrief ». (48.) Das heißt man nun Geschichte machen,
und zwar machen nach eigenen Küchenrezepten Im Literaturverzeichnis
stehen für diese schweizerische Heiligenlegende bezeichnenderweise folgende
Werke zum Vergleiche : Murer (aus dem Jahr 1751), Burgener (i860),
Gelpke (1862, ein Protestant) und Stückelberg (1903). Fernerhin speziell
für die obgenannte « Gründungslegende von Einsiedeln » wird angeführt :

O. Ringholz, Geschichte des fürstlichen Benediktinerstiftes U. L. F. von
Einsiedeln I., 25 ff. Diese Zitationsweise riecht dann doch allzusehr an
jene in Scheffels Ekkehard und an die dortige « historische Darstellung »,

und ist sehr geeignet dem von Sachkenntnis unvoreingenommenen Leser
die Meinung beizubringen, die Ansicht des Autors sei aus dem mit Jahr-
und Seitenzahl angegebenen <t Quellenmaterial » herausgeflossen. Gerade
Ringholz bewies unanfechtbar, daß St. Meinrad keineswegs eine bloß
« symbolische Biographie einer Landschaft » darstellt. Verfasser zitiert
übrigens selber die vita Meginrati, und gibt zu, daß sie aus dem 9. Jahrh.



— 73 —

stammt (51), während der Kampf der Schwyzer kein religiöser war, nicht
etwa um einen heiligen Hain und dessen heilkräftige Götterquelle ging,
sondern um die höher gelegenen Weidgänge im Ibergergebiet, somit in der
ersten Phase ein wirtschaftlicher, und später, infolge des Habsburgischen
Eingreifens, ein politischer Kampf war. Zudem brach dieser Krieg
nachweisbar erst gegen Ende des 10. Jahrhunderts aus, also zu einer Zeit wo das
Leben des hl. Meinrad längst biographisch festgelegt war. — Was man
doch alles aus der Geschichte machen kann

Der Hauptfehler des Buches liegt indes im Theologischen und
Philosophischen. Wir vermissen vor allem eine klippe und klare Definition
dessen, wovon Muschg die Geschichte schreiben will. Statt der Definition
gibt er uns ein ganzes Kapitel « Ursprünge », in dem wir aber mehr Sprünge
als Ursprünge sehen. Auch wenn man dieses Kapitel mehrfach liest, weiß
man nachher im Wesentlichen nichts anderes, als daß Mystik aus einem
brodelnden Kessel religiöser Urerfahrung, deren Nebelschwaden gleicherweise

im griechischen Hain, im deutschen Urwald und sogar in der christlichen

Kirche wirbelten, hexenhaft erstand und durch die Iro-schotten,
die Benediktiner, deren vitae sanctorum und sonstige archaische Legenden,
vor allem auch dank des Neuplatonismus ins 12. Jahrhundert hinübergeleitet

wurden, wo dann mit dem frühgotischen Stil die eigentliche
Schilderung des Verfassers beginnt. — Damit ist aber Mystik karrikiert
und von der wahren Religiosität losgerissen und dadurch immer
unverständlicher. Mystik beruht doch vor allem auf dem Evangelium, hier ist
der Ursprung der christlichen Mystik ihrem Wesen nach, wobei nicht
geleugnet ist, daß Nebensächliches aus andern Quellen stammt. Das
evangelische Leben mit Christus, in der Sprache oft aus dem alten Testamente

aufbauend — Christus benützte es ja selber — ist der Nährboden
des mystischen Gotterlebens und der mystischen Gottvereinigung, deren
Sprache weithin von der religiösen Allegorie bestimmt ist. Mystik ist
vor allem blühendes religiöses Leben, genährt vom Blute Christi ; denken
wir an die Vereinigungsgleichnisse Christi selber : Weinstock und Rebe,
Haupt und Glieder ; sie ist die gnadenhafte Verbindung des
erlösungsbedürftigen Menschen mit dem göttlichen Erlöser, der selber von seinem
Innewohnen in der reinen Menschenseele sprach. Ist dieser Zusammenhang

zerrissen, so ist jede Pforte zum Verständnis des Mystischen
zugeriegelt. Deshalb glaubt der Verfasser : « Im ekstatischen (exstasis — Aus-
sichheraustreten) Denken ist alle Mystik enthalten ; noch ihre sublimsten
Abstraktionen sind nur aus jenem nächtigen Schoß gezeugt » (22), und
er macht deshalb, statt eine von allem Unechten und Unwesentlichen
gereinigte Geschichte des Strebens nach wahrer Gottvereinigung zu
schreiben, die ganze Sache doch zu sehr zu einer Geschichte pathologischer,
erotischer, von ihm selbst verspöttelter Absonderheiten. Er ist ohne Zweifel
zu sehr in rein mythologisches Liniengewirr gewisser Entwicklungen
unheilvoll verstrickt, macht aus der hl. Hildegard ein « Riesenweib » der
Vorzeit (108), sieht im allegorischen Verlangen nach der Milch aus den
Brüsten der Gottesmutter (siehe Hoheslied) einen Zusammenhang mit
den ägyptischen Pharaonen, die dieser lactatio auch teilhaftig geworden



- 74 —

sein müssen, weil ein Relief aus Abydos den König Sethos I. darstellt,
wie er von einer Göttin gesäugt wird (ioi), bleibt ferner zu sehr in der
erdhaft-mythologischen Deutung der « Wundenmystik und Bluterotik »

befangen (102), verflüchtigt aber dafür christliche Grunddogmen wie das
von der Hölle, dem Teufel (51), mißversteht ganz gründlich Wesen und
Bedeutung der Scholastik und steht nicht nur damit, sondern mit seiner
ganzen religionsgeschichtlichen Auffassung auf einem völlig veralteten
Standpunkt, sodaß wir alles in allem wirklich das tief-religiöse Einfühlen
und Eigenerleben vermissen, und den Autor öfters in zeitferner Distanz,
uneinlebbar, ja unverständig dem eigenen Problem gegenüber sehen. —
Noch wäre einiges zu einzelnen Persönlichkeiten zu sagen. Tauler ist
sicher als Vorläufer Luthers zu Gunsten des Protestantismus etwas
verzeichnet (104, 283, 285 etc.) ; es ist eben zwischen Reform und Reformation
zu unterscheiden. — Heinrich von Nördlingen (292-94) ist, ohne es
verdient zu haben, zu sehr bespöttelt (als ob Reliquienverehrung nicht mit
echter Mystik vereinbar wäre und im Verhältnis zu seinen Schützlingen
verdächtigt. — Auch das Eckhartproblem ist kaum in allen Teilen richtig
gefaßt. Die neueste Fehde um den Meister ist zwar zitiert, aber nicht
überall genügend zum Durchbruch gelangt. — Der armen Margrit Ebner
(297-99) « scheinheilige Komödie » vorzuwerfen, ist eine nicht beweisbare
Behauptung ; die moderne Seelenerschließung hat uns für hysterisch Kranke
wohlwollendere Erklärungen gegeben. — Auch Bruder Klaus ist religiös
nicht tiefenhaft erfaßt ; sein Einfluß in politischen Dingen geht doch
zuvörderst auf sein religiöses Verhalten zurück und nicht umgekehrt ; und
schließlich glauben wir doch, unsern schlichten Landesvater im Ranft
dem Vorwurf auch « unbewußter kindlicher Eitelkeit » gegenüber in Schutz
nehmen zu sollen. — Damit sei dem Buche Muschgs keineswegs jeder Wert
aberkannt. Wir möchten nicht bestreiten, daß es wichtige Vorarbeit
geleistet hat. Es zeigt jedoch gebieterisch die Notwendigkeit, daß die
katholische Forschung sich dieses schönen, aber unendlich schwierigen
Gebiets annehmen muß. Das vor allem aus grundsätzlich verschiedener
Auffassung der mystischen Bewegung heraus. Wir müssen dies festhalten,
auch wenn wir die geleistete Arbeit anerkennen und sie in manchen Teilen
als dankenswert bezeichnen.

Einsiedeln / Freiburg. P. Ildefons Betschart O. S. B.

Monumenta Conciliorum Generalium Seculi Decimi Quinti : Concilium
Basiliense. Scriptorum tomus quartus. Basileae 1935 315 S. 30 Fr. Verlag :

Öffentliche Bibliothek, Basel.

Im Jahre 1873 hatte E. Birk und dann R. Beer im Auftrage der Wiener
Akademie die Veröffentlichung der : Gesta Synodi Basiliensis von Johannes
de Segobia (f 1458) ins Werk gesetzt. Leider ist dies aber eine unkritische
Ausgabe, ohne Kollationen und Einleitung. Es war nun eine schwierige
und uneigennützige Arbeit von Karl Stehlin (t 1934), C. G. Hieronimus
und G. Boner in dem vorliegenden Bande das Versäumte nachzuholen,



- 73 -
ohne eine eigentliche Neuausgabe machen zu müssen. Zunächst ist
biographisches Material über den Verfasser dieser Konzilsgeschichte zusammengestellt.

Segobia stammt aus Spanien, war Franziskaner und Theologe
zu Salamanca, dann als Anhänger des Gegenpapstes Felix V. während
des Konzils 1440 zum Kardinal erwählt. Seine Schilderung des Basler
Konzils (1431/49) geht nur bis 1443, vielleicht aber bringt uns noch ein
Fund in Spanien, wie die Herausgeber hoffen, den übrigen Teil. Das
vorliegende Werk (S. 29-163) bringt nun die keineswegs belanglosen
Lesevarianten, wobei von den 11 Codices diejenigen von Basel und Escoriai
zu Grunde liegen. Gelegentlich figurieren auch Verweise sachlichen Inhaltes
wie auch gedruckte Literatur. Wesentlich zu einer kritischen Ausgabe
gehört ein Register (S. 165-315), das gut ausgearbeitet ist und nun den
Schlüssel zu Band II und III der Basler Konzilsgeschichte bietet. Daraus
ersieht man auch die Wichtigkeit des Werkes für die schweizerische
Kirchengeschichte. Ganz abgesehen von Papst Felix V. und Basel schlägt hier
die Bistumsgeschichte von Konstanz und Lausanne stark hinein, aber
auch kirchliche Zentren und Klöster wie Chur, Fribourg, Einsiedeln,
Pfäfers, Ittingen, Moutier-Grandval usw. finden Erwähnung.

Das Werk, dem auch handschriftliche Proben beigegeben sind, wurde
im Einverständnis der Wiener Akademie schon 1920 von der Historischen
und Antiquarischen Gesellschaft von Basel in Angriff genommen. Es war
eine entsagungsvolle Arbeit, eine unkritische Textausgabe nachträglich
zu einer kritischen zu machen, verdient aber daher doppelte Anerkennung,
umso mehr als dieser Supplementsband auf der Höhe der modernen
Editionstechnik ist, was man von der Basler Humanistenstadt nicht anders
erwarten konnte. Iso Müller.

Schmidlin Joseph, Papstgeschichte der neuesten Zeit. Band II.
Papsttum und Päpste gegenüber den modernen Strömungen. Pius IX.
und Leo XIII. (1846-1903). Verlag Kösel u. Pustet, München, 1934.

xxviii u. 610 SS.

Le deuxième volume de l'Histoire des Papes des temps modernes de
l'abbé Schmidlin est consacré à Pie IX et à Léon XIII. L'auteur
commence par indiquer ses sources ainsi que la bibliographie de son sujet.
On sait que, pour la période qui s'ouvre avec Pie IX, les archives
vaticanes sont encore fermées, sauf exceptions partielles consenties en faveur
de quelques privilégiés : le P. Granderath, pour son histoire du concile
du Vatican, le comte Soderini, pour sa vie de Léon XIII (3 vol., 1932 et sq.),
et le P. Boudou, pour le deuxième tome de son histoire des rapports entre
la Russie et le Saint-Siège (1922). Les renseignements accessibles sont,
malgré tout, si nombreux, étant donnée la proximité d'événements dont
les plus anciens remontent à moins d'un siècle, qu'il y a nécessairement
entre eux des divergences de détail : l'auteur a pris comme règle d'accepter
dans son texte la version qui lui paraît la meilleure, et d'indiquer les autres
en note. Quant à la bibliographie du sujet, elle est non seulement abon-



- 76 -
damment citée (avec, p. xvi et xvn, une appréciation peu aimable à
l'adresse des historiens de nationalité italienne et française), mais de plus
consciencieusement utilisée tout le long du volume.

M. Schmidlin porte d'abord une appréciation d'ensemble sur les deux
pontificats qu'il se propose d'étudier. Nous avouons que cette introduction

nous a semblé un peu simpliste. Huit chapitres sont consacrés à Pie IX.
L'auteur commence par raconter la vie du futur Pontife, puis, en détail,
le conclave de 1846, où, le deuxième jour déjà, le cardinal Mastaï, qui
fonctionnait comme scrutateur, et qui, blanc d'émotion, chargea son
collègue de continuer le dépouillement, fut élu par 36 voix sur 52 votants.
Celui qui, après lui, avait obtenu le plus de suffrages était le cardinal
Lambruschini, le secrétaire d'Etat plutôt réactionnaire de Grégoire XVI.

Peu de Papes ont été aussi fêtés à leur avènement. On attendait de
Pie IX, après les mesures étroites de son prédécesseur, des réformes
correspondant aux principes généreux qui étaient les siens et aux idées
libérales qu'on lui prêtait. On s'imaginait en particulier, grâce peut-être à

certaines formules tombées de ses lèvres, qu'il était favorable au projet,
caressé par Rosmini et surtout par Gioberti, d'une république italienne
avec Rome comme siège et le Pape comme président. Il gracia du moins,
malgré l'avis contraire du Sacré Collège, tous les condamnés politiques
des régimes précédents et décréta une série d'innovations, au grand déplaisir
en particulier de Metternich, qui crut devoir prédire que le Pape qui débutait

ainsi serait un jour expulsé de sa capitale.
La prédiction se réalisa déjà deux ans plus tard. L'Autriche avait

occupé Ferrare, par protestation contre les mesures jugées trop libérales
de Pie IX. Le parti républicain de Mazzini essaya alors de l'entraîner dans
une guerre contre l'envahisseur ; mais le Pape refusa, et dès lors, au concert

de louanges des premiers temps succéda celui des doléances et des

accusations les plus violentes. Pellegrino Rossi, l'homme aux idées progressistes

et fermes auquel Pie IX avait confié la tâche effective de premier
ministre, fut assassiné (15 novembre 1848). Sommé de former un ministère
démocratique, le Pape refusa, puis céda devant l'émeute et s'enfuit
secrètement à Gaète (le 24 novembre 1848 ; la date n'est pas donnée par
M. Schmidlin), tandis que Mazzini proclamait la république à Rome
(9 fév. 1849) et y multipliait les actes d'un laïcisme allant parfois jusqu'au
sacrilège.

Le Pape appela alors à son secours les princes catholiques. Les Autrichiens

occupèrent les Légations et les Français, sous les ordres du général
Oudinot, après avoir été d'abord refoulés, reprirent Rome aux bandes
de Garibaldi (3 juillet 1849). Pie IX put maintenant rentrer (12 avril 1850),
mais déçu et défiant, il prit désormais des mesures contraires à ses
premières initiatives. C'est alors qu'il choisit comme secrétaire d'Etat le
cardinal Antonelli. M. Schmidlin en parle assez peu. I! n'était que diacre
et sa vie privée n'était pas édifiante. Le Pape n'éprouvait pas d'ailleurs
pour lui de véritable sympathie, mais, étranger lui-même à toute
diplomatie, impressionnable, foncièrement droit, d'une bonté parfois excessive,
hésitant et changeant de caractère et, par ailleurs, assez impulsif, il crut



- 77 -
devoir utiliser l'habileté de son nouveau secrétaire, quitte à en être lui-
même un peu effacé.

Antonelli penchait pour l'Autriche. Cavour, désireux avant tout de

créer l'unité italienne, s'entendit avec Napoléon III. Les troupes piémon-
taises et françaises remportèrent sur les Autrichiens les victoires de Magenta
et de Solferino (1859). Les Romagnes, délivrées, se révoltèrent contre le

Pape pour se donner à Victor-Emmanuel, et les volontaires pontificaux,
que commandait le général Lamoricière, furent battus à Castelfidardo

par les troupes piémontaises. Les Marches et l'Ombrie furent alors, à leur
tour, sur leur propre demande, annexées au nouveau royaume d'Italie
(i860), dont Victor-Emmanuel fut proclamé roi (1861). Les négociations
que tenta Cavour, utilisant à cet effet entre autres le fameux ex-jésuite
Passaglia, se heurtèrent à l'opposition absolue de Pie IX et d'Antonelli.
La mort du ministre italien ne résolut naturellement pas la question. Les
chancelleries européennes se rendaient bien compte qu'il ne fallait pas
songer à arrêter la tendance à l'unité italienne et elles faisaient comprendre
au Pape qu'elles ne pourraient pas indéfiniment le soutenir et lui prêter
main-forte. Napoléon III, qui déclarait ne pas vouloir reconnaître le
nouveau royaume d'Italie tant que la question romaine ne serait pas résolue,
conclut, en 1864, avec les délégués de Victor-Emmanuel, mais à l'insu de
Pie IX, une convention aux termes de laquelle le Pape conserverait ce

qui lui restait actuellement de ses Etats, soit un tiers environ de leur
ancienne étendue. La France en retirerait les troupes qu'elle y entretenait
depuis 1849, et que remplacerait une armée papale de volontaires.

La défaite de l'Autriche à Sadowa (1866) eut comme conséquence la
cession de la Vénétie à l'Italie. C'était une menace de plus pour les Etats
du Pape. De fait, en 1867, les troupes de Garibaldi cherchèrent à les envahir
de nouveau. Le gouvernement italien laissait plus ou moins faire, mais
Napoléon III finit par amener à Civita Vecchia des soldats français, qui
infligèrent une défaite aux Garibaldiens et qui restèrent à Rome jusqu'à
la guerre franco-allemande, soit jusqu'en août 1870. Quelques semaines

après leur départ, les Etats de l'Eglise étaient envahis par 60,000 hommes
(11 septembre). Le 20 du même mois, après la brèche pratiquée à la Porta
Pia par l'artillerie du général Cadorna, le Pape, qui ne disposait que de

10,000 soldats, fit hisser le drapeau blanc : Rome se rendait ; le pouvoir
temporel était désormais supprimé.

M. Schmidlin a intercalé, au milieu du récit de ces événements, un
chapitre sur la manière dont Pie IX concevait l'administration de ses Etats
et sur son activité dans le domaine des arts et de l'archéologie, après quoi
il poursuit la vie de celui qui était devenu désormais le « captif volontaire
du Vatican ». Il expose ensuite longuement les rapports du Pape avec les

différentes nations. Le 6me chapitre est consacré aux Missions, le yme au
concile du Vatican et le 8me et dernier au Jubilé de 1875, et aux fêtes
extraordinaires célébrées sous le pontificat de Pie IX : le i8me centenaire
de saints Pierre et Paul en 1867, les noces d'or sacerdotales du Pape en 1869,
ses 25 ans de pontificat en 1871, ses 50 ans d'épiscopat en 1877.

Pie IX créa 122 cardinaux, et, contrairement à Grégoire XVI,-en



- 78 -
choisit un assez grand nombre à l'étranger. L'auteur parle ensuite des
nombreuses canonisations (52 en tout) et béatifications qui eurent lieu sous
Pie IX, des réformes qu'il opéra dans certains ordres religieux, et enfin de
ses décisions d'ordre dogmatique : la définition de l'Immaculée Conception,
le Syllabus, la condamnation de Günther, des fidéistes et des ontologistes.

6 chapitres sont consacrés au pontificat de Léon XIII. Dans les postes
difficiles de nonce en Belgique et d'évêque de Pérouse que lui avait confiés
Grégoire XVI, il s'était montré habile, disposé aux arrangements et assez
bienveillant pour les libéraux, de telle sorte que Pie IX et Antonelli ne

l'appréciaient pas énormément. Cela n'empêcha pas le Pape, peu après
la mort de ce dernier, de nommer le cardinal Pecci camerlingue, de telle
sorte que ce fut lui qui dut organiser le conclave de 1878, le plus nombreux
dont on ait gardé le souvenir — les cardinaux s'y trouvaient au nombre
de 60 — et aussi l'un des plus courts, puisque au troisième scrutin déjà,
Joachim Pecci, bien qu'il eût objecté son âge avancé (il avait 68 ans), était
élu par 44 suffrages.

Léon XIII était, à bien des points de vue, l'opposé de Pie IX : un
intellectuel, que le peuple appelait le pape des savants, esprit ouvert à

tous les progrès des sciences, tempérament qui n'avait rien de sentimental,
une nature de chef, exigeant pour son entourage, mais tout d'abord pour
lui-même ; il lui arrivait, par exemple, de passer toute une nuit à sa table
de travail, occupé à la rédaction de ses immortelles encycliques.

C'était, d'autre part, un diplomate, le « pape de la paix », comme aime
à l'appeler M. Schmidlin. De ses visées pacifiques, seule l'Italie fut exclue :

il adopta à son égard, de plus en plus, les vues de son prédécesseur, jusqu'à
y mettre un certain entêtement, estime notre auteur, et jusqu'à sacrifier
ou du moins subordonner à cette question des intérêts ecclésiastiques
d'ordre plus général (p. 409). Aussi les relations entre la cour pontificale
et la maison de Savoie furent-elles de plus en plus tendues. A trois
reprises : en 1881, après les menaces qui furent proférées lors du transfert
des cendres de Pie IX à Saint-Laurent-hors-les-murs, puis, huit ans plus
tard, après les odieuses manifestations qui suivirent, à Rome, les élections
de juin 1888 et celles qui accompagnèrent, l'année suivante, l'inauguration
de la statue de Giordano Bruno, et enfin de nouveau en 1891, Léon XIII
songea à quitter Rome et à se réfugier en Autriche ; mais, chaque fois,
François-Joseph s'employa avec succès à l'en dissuader. Un rapprochement

s'ébaucha en 1887 ; toutefois une maladresse de celui qui en était
l'âme, Dom Tosti, Abbé du Mont-Cassin, fit échouer le tout. Le Pape
renforça le non expedit et désavoua ceux qui, comme Mgr Bonomelli, évêque
de Crémone, lancèrent encore des formules de conciliation.

Vis-à-vis de la France par contre, on le sait, Léon XIII, qui redoutait
la rupture du concordat, fit preuve d'une bienveillance et d'une mansuétude

étonnante 1. En Allemagne, lors de son avènement, le conflit avec

1 II n'aurait pas fallu, p. 435, au sujet de la question biblique, placer
Mgr d'Hulst aux côtés du P. Brucker et de M. Vigouroux, pour les opposer à

Mgr Meignan et à Mgr Mignot. De même on s'offusquera de voir, p. 271, au



— 79 —

Rome était arrivé à son point culminant : Bismarck, bien qu'apparemment
vainqueur, était moralement vaincu. Des deux côtés, on désirait la paix.
Les premières démarches en vue d'un rapprochement échouèrent, et le
chancelier en fut très mécontent. Elles aboutirent enfin, en 1887, après

que le Pape eut été choisi comme arbitre dans l'affaire des Carolines, succès

diplomatique qui fut suivi d'une première visite de Guillaume II au Vatican.
Passant ensuite à un sujet dans lequel il s'est surtout spécialisé,

M. Schmidlin décrit l'activité de Léon XIII au point de vue missionnaire
et n'hésite pas à déclarer que celui-ci a plus fait, dans ce domaine, que
son prédécesseur et que son successeur immédiat.

Au cours de son long pontificat, Léon XIII a créé 135 cardinaux.
Il a canonisé plusieurs saints, surtout, note l'auteur, ceux dont l'exemple
avait pour notre époque une portée plus immédiatement pratique. Il opéra
quelques réformes d'ordre liturgique, prit des décisions importantes au

sujet de certains ordres religieux, les Franciscains en particulier. Il trancha
dans le sens de la négative la question de la validité des ordinations anglicanes

et condamna l'américanisme. Il organisa le jubilé de 1899, étendu
l'année suivante à tout l'univers, et eut le bonheur de pouvoir célébrer
une série d'anniversaires de nature personnelle : ses 50 ans de sacerdoce
en 1887, ses 50 ans d'épiscopat en 1893, la 25me année de son règne en

1902, tout autant d'occasions qui valurent à l'illustre vieillard des
félicitations unanimes. Elles n'eurent d'égal que les manifestations de deuil
que suscita, même à la cour d'Italie, la mort du vénérable pontife, enlevé,
le 20 juillet 1903, à l'âge de 94 ans.

M. Schmidlin a voulu, pour plus de clarté, grouper des faits de nature
analogue : l'ordre choisi présente, à côté d'avantages, quelques inconvénients.

Ainsi il eût été préférable de parler du Syllabus avant le concile
du Vatican, et de celui-ci avant le Kulturkampf. De même, ce n'est qu'aux
pages 283-86, soit après l'issue du concile, qu'il est question des dispositions

qui se faisaient jour, dans les différents pays, avant son ouverture.
Dans cette Histoire des Papes qui, comme celle de Pastor, prend les

proportions d'une véritable Histoire de l'Eglise, on doit regretter que
la vie intérieure et profonde du catholicisme ne ressorte pas davantage
au milieu d'enumerations de détails, précieuses sans doute, mais qui ne
concernent malgré tout que des manifestations plus ou moins extérieures.
De l'activité et du rôle d'un Secrétaire d'Etat de l'importance du cardinal
Rampolla, il n'est presque rien dit, alors que, cependant, dans une Histoire
de la Papauté, une appréciation à ce sujet serait plus à sa place que
l'énoncé d'incidents secondaires arrivés dans quelque lointain pays de
la Chrétienté. On souhaiterait également que se dégageât plus vivante
la physionomie des deux pontifes étudiés dans ce volume. Il faut recon-

sujet des débats sur l'infaillibilité, l'épiscopat germanique et spécialement allemand
taxé de beaucoup plus digne que celui de France (die viel würdevollere Mehrheit
der germanischen, vor allem der deutschen... Bischöfe). Notons encore que c'est par
erreur qu'on a imprimé, p. 123, Saint-Brienne : on voulait dire, sans doute,
Saint-Brieuc.



— 8o -
naître par exemple que, dans le livre de M. Mollat : La Question Romaine
de Pie VI à Pie XI, le caractère changeant et indécis de Pie IX, surtout
à partir du jour ou apparurent pour lui les premières difficultés, ressort
mieux que dans le volume de M. Schmidlin. Il est vrai que le travail du
professeur de Strasbourg est plus détaillé, puisqu'il se borne à l'étude
d'un seul problème ; mais inversement, il nous semble que, des quelques
pages consacrées à Léon XIII dans l'Histoire des Papes en un volume de
MM. Seppelt et Löffler, le portrait du grand pape se dégage plus vivant
que chez notre auteur et qu'on y voit mieux se dessiner l'évolution des
conceptions fondamentales du futur pontife.

M. Baumgarten, dans un compte rendu un peu hargneux, qu'il
consacre dans la Theologische Revue (1935, 129 sq.) au livre de M. Schmidlin,
y a relevé (col. 137-39) pas mal d'erreurs de détail. On pourrait en signaler
quelques autres encore : ainsi, en ce qui concerne la Suisse, Mgr Mermillod
fut, en 1873, chassé non pas de Fribourg, mais de Genève, où il remplissait,
avec le titre d'évêque d'Hébron, les fonctions d'auxiliaire de Mgr Marilley
(p. 291). De même, en 1888, M. Decurtins n'était pas encore à Fribourg
(p. 372). Il y a, aux pages 274-75, pas mal d'inexactitudes de chiffres et
de dates au sujet des derniers mois du concile. Elles proviennent peut-
être de ce que l'auteur s'est fié à la table qui figure à la fin de l'Histoire
du Concile du Vatican de Dom Butler, dont il a été question ci-dessus,
tabelle qui renferme les mêmes erreurs, mais qu'un recours au corps du
volume permet de rectifier.

Ce ne sont là que des peccadilles, qu'une nouvelle édition fera disparaître,

et qui s'expliquent aisément quand on songe à la célérité avec
laquelle l'auteur a fait suivre son premier volume de ce deuxième, et de
l'énorme quantité de renseignements de détail qu'il y accumule. Il reconnaît

qu'il a eu recours, pour l'aider, à l'institut pontifical d'histoire. Il
vient, grâce à la même collaboration, de publier le troisième et dernier
volume de son ouvrage, consacré à Pie X et à Benoît XV. Nous en
parlerons dans un des prochains numéros de la Revue.

L. Wceber.

Fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.


	Rezensionen = Comptes rendus

