Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 28 (1934)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

tini Predigers, sein Rodel und die darine begriffene Namen und Personen
in diese gnadenreiche Erzbruderschaft einzuschreiben iibergeben, doch ohne
Nachtheil der Pfarrkirchen.

1705. Da die Andacht des allerheiligsten Rosenkranzes so stark zu-
genommen, das die allhiesige Klosterkirche die Menge des Volkes nicht
mehr fassen konnte, ist die monatliche Prozession aus der Kloster- in die
Pfarrkirche mit dem hochwiirdigsten Gut auf Begehren geistlich- und
weltlicher Obrigkeit eingefiihret worden, wobey das Opfer der Erzbruder-
schaft zu Gutem kommt, ohne das selbe der Pfarrkirche an Kerzen, Glocken-
lauten oder Orgelschlagen oder sonst etwas zu geben hat. Laut der Chronik
am 443. Blat.

Ubrigens muBten dabey alle Jungfrauen in dreyerley Gattung gefirbten
Kleidern ! mit Krianzen und Stiben, andere mit brinnenden Lichtern
erscheinen. Vor dem hochwiirdigen Gut gieng ein Schaar Knaben in Engels-
kleidern mit symbolischen Zeichen. Zween Herren Landaman hielten das
Pluvial. Der Magistrat und das zahlreiche Mannervolk beschloB den Zug.
Dabey wurden auch sechs Fahnen und viele Bilder umgetragen.

Heutiges Tages aber erlischt der Eifer des Volkes immer mehr, so
das man kaum die nothwendigen Personen fiir die Stibe und Bilder
bekommen kann.

Eduard Wymann.

1 Man pflegt noch heute den freudenreichen, schmerzhaften und glorreichen
Rosenkranz durch die weiBe, rote und gelbe Farbe zu versinnbilden.

I

REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

Scheel, D. Dr. Otto. Martin Luther. Vom Katholizismus zur Refor-
mation. Zweiter Band : Im Kloster. 3. u. 4. Auflage. 694 S. Tiibingen,
Mohr, 1930.

Burckhardt, D. Abel Ed. Das Geistproblem bei Huldrych Zwingli.
(Quellen und Abhandlungen zur Schweizerischen Reformationsgeschichte,

VI.) 166 S. Leipzig, Heinsius, 1932.

Lortzing, J. Die Rechtfertigungslehre Luthers im Lichte der Heiligen
Schrift. Reformationsgeschichtliche Abhandlungen. 158 S. Paderborn,
Schéningh. 1932.

Es sind drei vollig verschiedene Arbeiten, die hier zur Besprechung
vorliegen ; nur dem Gegenstand nach sind sie miteinander verwandt, indem
alle das Gebiet der Reformationsgeschichte beschlagen.

1. Scheel gehort zu den reprasentativen Autoren der Lutherforschung.
DaB seine beiden Bdnde iiber Luthers Jugend und Luther im Kloster neu



aufgelegt werden konnten, ist ein Zeichen fiir das lebendige Interesse,
das dem Gegenstand entgegengebracht wird. Der Verfasser macht sich seine
Aufgabe nicht leicht. Es wird wohl wenig Personlichkeiten geben, deren
Jugendgeschichte und Entwicklung so eingehend untersucht worden sind,
wie diejenige Luthers in dem vorliegenden Werk.

Der zweite Band hebt an mit dem Eintritt ins Kloster der Augustiner
in Erfurt. Es ist nicht zu leugnen, ja, es verdient hohe Anerkennung, daB
Scheel sich eine weit- und tiefgehende Kenntnis des Ordenslebens im
Augustiner-Orden und im Augustiner-Kloster zu Erfurt verschafft hat.
Mit zahlreichen Legenden um den Novizen und Kleriker Martin Luther
wird riicksichtslos aufgeraumt, so etwa, daBl ihm die Bibel vorenthalten
worden sei, daB ihn die Vorgesetzten und Mitbriider ungew&hnlich schika-
niert hitten ; auch die spiteren AuBerungen Luthers iiber seine Friihzeit
und die Praxis des Ordenslebens werden einer exakten und eingehenden
Kritik unterzogen.

Mit allen Gegnern seiner ersten Auflage setzt sich Scheel in manchmal
ermiidender Breite und mit peinlichster Beriicksichtigung auch neben-
siachlicher Kleinigkeiten auseinander. Dabei iiberrascht immer wieder die
genaue Kenntnis der Ordenstradition und der geltenden Gesetze und Ver-
ordnungen.

Ahnliches gilt von der Darstellung, die dem Theologiestudium, der
Profe8, der Einfithrung in das Priestertum und der Primiz gewidmet ist.
Freilich bemerkt man schon hier und noch viel mehr in der Behandlung
des « Katholizismus als Religion der rechtfertigenden Gnade und des Leben
schaffenden Glaubens », daB der Verfasser iiber die Voraussetzungen seines
eigenen theologischen Systems nicht hinwegzusehen vermag. Es ist eben
doch so, daB3 die weltanschauliche Stellung, die religiése Uberzeugung, der
« Glaube », die Darstellung weitgehend bestimmt. Eine theologische Aus-
einandersetzung ist hier nicht am Platz; der Anlage des Scheel'schen
Bandes entsprechend, miiBte ein umfangreiches Werk geschrieben werden ;
denn er geht jedem Problem scheinbar bis auf seine letzten und verbor-
gensten Wurzeln nach. So etwa, wenn er den Nachweis versucht, die
katholische Kirche verstehe und werte Paulus falsch. Auf dieser « Grund-
lage » wird dann die gesamte Entwicklung der katholischen Theologie iiber
Augustinus und Thomas bis zu den Autoren, die fiir Luther in hohem
MaBe ausschlaggebend waren, vor allem Biel, gezeichnet. Aber man kommt
um den Eindruck nicht leicht herum, daB es sich um eine systematisch
konstruierte Entwicklung, weniger um den rein historischen Verlauf handelt.

Scheel relativiert zwar selber bis zu einem gewissen Grad seine Ergeb-
nisse, wenn er schreibt : « Nie freilich wird man erwarten diirfen, daB alle,
die der Entwicklung Luthers zum Reformator nachgehen, in allen Einzel-
heiten schlieBlich sich zusammenfinden. » Er fiihrt dies auf die mangel-
haften Zeugnisse und Quellen zuriick, die « oft genug wie lose Blocke da-
stehen, die an den rechten Platz zu stellen selbst bei groBter Behutsamkeit
und sorgfiltigster Uberlegung nicht immer gelingen will ». Auch die andere
Schwierigkeit der Aufgabe ist unbedingt in Erwigung zu ziehen, «daf
wir es in der Hauptsache mit seelischen Zustinden und Entwicklungen zu



tun haben. Zwischen Anfang und Ende kénnen Héhen und Tiefen liegen,
die aus der Logik der Idee oder der ideellen Bewegung zeitlich sicher und
bestimmt einzuordnen unmdglich ist. Anfechtungen und Beruhigungen
kénnen einander unabhiungig von der ideellen Lage abldsen. Neue Stiirme
konnen ausbrechen, auch wenn man glauben mdéchte, daB sie nicht mehr
zu erwarten seien v.

Scheel arbeitet nun sehr scharf die wesentliche Entwicklungslinie « vom
Katholizismus zur Reformation » heraus. Er wird wohl nicht ganz unrecht
haben, wenn er die ernsten Absichten und das ehrliche Streben des
jugendlichen Ordensmannes nach der aszetischen Vollkommenheit stirker
betont als das einzelne Gegner getan haben. Dagegen geht er unseres
Erachtens zu leichtfertig an der Moglichkeit irgendwelcher geistig-seelischer
Abnormalitaten vorbei, so sehr man es auch bedauern mag, da8 von gewissen
Autoren nur das Krankhafte in den Vordergrund gestellt wird. Allgemein
scheint uns die Feststellung Scheels richtig zu sein, daB der Konflikt bei
Luther nicht nur rein pathologischer oder sinnlicher, sondern in erster
Linie geistiger Natur gewesen ist. Die « Anfechtungen des Geistes » waren
Luthers Not. Die protestantische Uberzeugung sieht in deren Uberwindung
ein DurchstoBen der katholischen Rechisordnung und ein Erleuchtet-
werden durch die evangelische oder paulinische Wahrheit, wahrend uns der
Vorgang als ein Verlassen der evangelischen und paulinischen Wahrheit
erscheinen muB.

Damit sei nicht geleugnet, daB, wie Scheel es nachdriicklich erweist,
der Kampf mit groBem sittlichem Ernst gefiihrt worden ist : es war zweifel-
los ein gigantisches Ringen in der Seele Luthers, ein Ringen, das aber
nicht blof auf der theologisch-geistig-seelischen Ebene sich abspielte. Wir
achten unbedingt die warme Uberzeugung des Forschers, wo er etwa von
der apostolischen Sendung Luthers spricht, oder wo er zusammenfassend
die Bedeutung des Turmerlebnisses fiir die folgenden Jahrhunderte wertet.

Wie problematisch aber die Ergebnisse selbst dieser iiberaus griind-
lichen und peinlich sorgfdltigen Untersuchung bleiben, zeigt u. a. ein Satz
aus dem SchluBkapitel : « Zur religiésen Leitidee des Urchristentums zuriick-
lenkend und ihr mit der ganzen Entschlossenheit eines Gott verpflichteten
Gewissens sich anschlieBend, sollte er (Luther) langsam, aber sicher die
mittelalterliche Verbindung des Geistlichen mit dem Weltlichen auflésen
und dadurch auch die sichtbare Welt neu gestalten. Der den Weg vom
katholischen zum reformatorisch-paulinischen Evangelium gefunden hatte,
sollte auch die Grundlage der neuen Welt des Protestantismus legen. »
Vergleichen wir damit das SchluBurteil iiber Luther bei Grisar, der die
Frage nach der GroBe der historischen Personlichkeit Luthers folgender-
maBen beantwortet : « Soll er eine GroBe heiBen, so nenne man ihn eine
negative GroBe », so erscheint uns wahrscheinlich, da8 nur derjenige das
Richtige trifft, der den Wert weder im Positiven noch im Negativen
verabsolutiert.

2. Ganz anders geartet als das umfangreiche, verwirrend griindliche
Werk von Scheel ist die Arbeit von Burckhardt iiber den Schweizer Refor-
mator. Fiir den Aufbau des theologischen Systems und die klare dogmen-



-~ 205 —

geschichtliche Fixierung der zwinglischen Lehre ist eine sorgfiltige Unter-
suchung iiber die Stellung des Reformators zum « Geist » von groer Bedeutung.

Man vermift allerdings eine klare Orientierung iiber die verschiedenen
Inhalte, die sich mit dem Worte « Geist » verbinden. Der Verfasser macht
einen Versuch auf diesem Weg ; aber die vier Kreise, in denen sich nach
ihm Zwinglis Anschauungen vom Geist bewegen, sind wohl zu wenig scharf
umrissen. « Wir haben einmal die reformatorischen, auf die Bibel gegriindeten
Aussagen. Hier steht Zwingli einfach auf den Schultern Luthers. ...
Obschon Zwingli hier seine Belege meist aus der Bibel bezieht, passiert es
ihm doch hiufig, daB er in den Spivitualismus abbiegt. ... Wir werden
auch eine mystische Linie feststellen. ... Als vierte Komponente in der
Geistfrage stoBen wir auf die rationale Linie. Sie verlegt den Gottesgeist
in den Menschengeist hinein. »

Es wird im ganzen Verlauf der Untersuchung nicht recht klar, wo die
genauen Grenzlinien etwa zwischen der spiritualistischen und der reforma-
torisch-biblischen Geistlehre liegen. Formulierungen wie volkstiimlicher
Spiritualismus, spiritualistischer Rationalismus, formeller und materieller
Spiritualismus diirften zweifellos genauer und schirfer erklart werden.

Der Hauptteil der Arbeit ist der genauen Uberpriifung aller einzelnen
Zwinglischriften auf ihre Zugehorigkeit zu einem der vier Kreise gewidmet.
Dabei sind sehr viele wertvolle und lichtstarke Zitate gesammelt, gewandt
und im allgemeinen richtig erkldrt und beurteilt. Methodisch begriilen
wir es auch sehr, daB das Verhaltnis Zwinglis zu seinen Quellen unter-
sucht wird. Seine Bibliothek wird einer eingehenden, aber leider doch nicht
allseitigen Priifung auf das Geistproblem unterzogen. Freilich gelingt es
dem Verfasser nicht immer, wirkliche Abhangigkeiten festzustellen. Mit
groBem FleiB} sind auch hier Zitate aus den klassischen und humanistischen
Autoren gesammelt: aber es macht den Eindruck, iiber dem &duBeren
Umfang des gesammelten Materials, den recht zahlreichen Katalogzetteln
hitte die geistige Durchdringung leiden miissen.

Dazu kommt, daB dem Verfasser ziemlich stark praktische Gesichts-
punkte vorschweben : er moéchte der Theologie unserer Zeit dienen: « Da
das Geistproblem im Grunde nichts anderes ist als die Frage der Moglich-
keit der religiosen Erfahrung, werden sich interessante Streiflichter auf die
heutige Theologie ergeben, wo ja dieses Anliegen sehr heftig diskutiert
wird. » Oder etwa am SchluBl : « Wir miissen Weite des Urteils und weit-
herzige Gesinnung gewinnen kdénnen. Wir wissen, die Bibel allein bringt
das Heil. Aber wir sagen uns, wir miissen uns ernsthaft bemiihen, den
anderen Religionen gerecht zu werden. Es ist fiir unsere Wahrhaftigkeit
sehr heilsam, wenn wir da eine schwankende Stellung einnehmen. Zwingli
kann uns da Lehrmeister werden. Wir diirfen auch zum SchluB} etwas
wie eine Glaubensvernunft postulieren. Eine Ratio, die aus dem Glauben
kommt. Man wende nicht ein, daB unser ganzes Tun bis zum Grabe Siinde
sei. Sicher ist vieles auch im Christen Siinde. Aber es muf3 so etwas geben,
wie einen erleuchteten Verstand, sonst wire unser Glaube eitel. Wir miissen
wohl auf eine einheitliche Dogmatik, welche alles bis aufs letzte ordnet,
verzichten, solange wir auf dem Wege sind. »



ee= 296 ==

Etwas von der unbestimmten und unbestimmbaren Relativitiat dieser
Einstellung zeigt sich fast auf jeder Seite des Buches. Begriffliche, metho-
dische, problemgeschichtliche Klarheit mangelt in weitestem MaB. Als
Beispiel diene der Abschnitt, der von der mystischen und der rationalen
Komponente des Geistproblems bei Zwingli handelt. Wir geben die Stelle
kommentarlos wieder : « Die beiden Geistesrichtungen (Mystik und Ratio-
nalismus) sind sich innerlich nahe verwandt. Allerdings ist die Mystik
iiberschwinglich, braucht hohe Worte, der Rationalismus dagegen ist kiihl
und iiberlegt. Aber beide berufen sich letzten Endes auf einen Identitits-
satz, dal das Innerste im Menschen Gott selber ist. Die Mystik erreicht
das auf vielen Umwegen. Es mul} viel Schutt weggeraumt werden, bis der
alte Bau wieder zum Vorschein kommt. Der Rationalismus wagt den
Schritt zu Gott direkt, indem er die Vernunft als das Géttliche oder Gott
selbst hinstellt, ohne zuerst lange Umschweife zu machen. Wenn wir auf
den Sinn schauen, nicht auf die duBerliche Ausdrucksweise, so haben wir
die gleiche philosophische Erscheinung vor uns. Daher ist es wohl ver-
stiandlich, daB Zwingli von der Mystik ins Rationale hiniiberschreitet.
Aber auch da ist es nicht selbstandige Mystik. Zwingli hat sein Herz immer
beim Evangelium. Mystik ist bei ihm nicht viel mehr als eine fliichtige
Erinnerung oder eine Reminiszenz aus der Lektiire seiner Entwicklungs-
zeit. » Angesichts solcher « Ergebnisse » ersparen wir dem Leser die Auf-
filhrung zahlreicher Unstimmigkeiten in der Einzeluntersuchung. Es sei
aber nochmals betont, daB mancher wertvolle AufschluB iiber die Stellung
Zwinglis zur Vergangenheit, zu Luther, zur Mystik und zum Rationalismus
seiner Epoche vermittelt wird.

3. Lortzing beschlie8t sein Buch mit einem Brief an seine Evangelischen
Briider und Schwestern: Zum Nachdenken fiir nachdenkliche Leser, in
welchem er den Ausspruch wagt: «In der Tat ist Luthers System von
der Geschichte véllig iiberholt ; die heutige Zeit, mit ihren so ganz anders-
artigen Bediirfnissen und Né6ten kann die Theologie des XVI. Jahrhunderts
nicht mehr verstehen. » Klar und eindeutig weist der Verfasser den Weg
zu dem einen Leib und dem einen Geist, zu der einen Herde und dem einen
Hirten. Dem Buch liegt eine Erklirung des Erzbischoéflichen Ordinariates
von Paderborn bei, in dem Werk sei nichts enthalten, « was der katho-
lischen Glaubens- und Sittenlehre widerspricht ».

Das Buch hat zweifellos grofle Vorziige. Es versucht, das Material
moglichst scharf zu ordnen und klar zu sichten. Zuerst wird die Recht-
fertigungslehre Luthers kurz vorgetragen, vielleicht fast zu knapp, um
iiberall ganz das Richtige zu treffen.

Als Wurzel der lutherischen Irrtiimer erscheint die Lehre von der
Alleinwirksamkeit Gottes, die ausfiihrlich aus dem Alten Testament und
in einer kiirzeren Darlegung aus dem Neuen widerlegt wird.

Dann folgt der Hauptteil des Werkes iiber die Rechtfertigung. Dabei
werden offensichtliche Schwierigkeiten in der Rechtfertigungslehre des Alten
Testamentes nicht iibersehen, sondern oft mit iiberzeugender Griindlichkeit
gelost. Bei der Behandlung der neutestamentlichen Rechtfertigungslehre
iiberrascht und erfreut, vor allem im Gegensatz zu #dhnlichen Arbeiten



protestantischer Theologen und Luthers selber, das tiefe Verstindnis fiir
das Mysterium der Kirche und der heiligen Sakramente. In einzelnen
Exkursen werden Spezialfragen erdrtert und traditionelle Vorurteile und
falsche Arbeitsmethoden protestantischer Forscher namhaft gemacht., Wir
haben nur das eine Bedenken, ob man das vorliegende Buch eine historische
Untersuchung nennen kann; es ist mehr dogmatisch-kontroversistischer

Ordnung. Dr. P. Leo Helbling O. S. B.

S. Petrus Canisius Doctor Ecclesiae T. I. : Catechismi latini et germanici.
Pars prima : Catechismi latini. Editionem criticam curavit Fridericus
Streicher, S. ]J. (Societatis Jesu Selecti scriptores a patribus societatis
eiusdem editi II). Monachi Bavariae, sumptibus et typis officinae Salesianae
1033. 4°. 187 et 298 p.

Nachdem der hl. Canisius zum Kirchenvater erklirt wurde, beschloB
die Gesellschaft Jesu eine neue Ausgabe seiner ganzen literarischen Hinter-
lassenschaft mit Einschluf der Hausansprachen an seine Ordensbriider,
wovon bisher nur wenig veréffentlicht ist. Das groBe Unternehmen wird
in wiirdigster Weise erdffnet durch diesen ersten Band der lateinischen
Katechismen. Die Ausgabe besorgte, mit peinlichster Genauigkeit allen
Editionswiinschen entsprechend, der deutsche P. Friedrich Streicher,
der durch seine Studien iiber die Autographe des Kolumbus (1927) schon
gezeigt hat, wie er sich auf solche gelehrte Arbeit versteht, und ais Schrift-
leiter der Geschichte der fiihrenden Vdélker seit mehreren Jahren sich groBe
Verdienste erwirbt.

Ohne Zweifel kommt unter den Schriften des Canisius seinem Kate-
chismus die grote Bedeutung zu. Diese erhellt schon aus dem auBerordent-
lichen Erfolg, den er mit den verschiedenen Redaktionen hatte. Zu seinen
Lebzeiten erschienen 200 Ausgaben. Nach seinem Tode sind sie schwer
zu zdhlen. Im ganzen werden es 500 sein. Wie weit der Katechismus
sich verbreitete, ersieht man daraus, dal er in ungefihr 25 Sprachen
iibersetzt wurde. Eine besondere Bedeutung hatte er fiir die Gebiete
deutscher Sprache, in denen bis zur Unterdriickung der Gesellschaft Jesu
hauptsdchlich durch ihn die katholische Lehre vermittelt wurde. Mancher-
orts gebrauchte man fiir Katechismus schlechthin die Bezeichnung Canisi.

Aber inwieweit kann Canisius die Autorschaft der unter seinem
Namen verbreiteten Katechismen zugewiesen werden ? Diese, nicht ganz
einfach zu beantwortende Frage wird von dem Herausgeber in seinen
Prolegomena, nachdem er eine chronologische Aufzihlung aller Schriften
des Heiligen gegeben hat, ausfiihrlich erértert. Er unterscheidet dabei
die bekannten drei Gruppen : 1. den zuerst verfaBten gréBeren Katechismus
oder « Summa doctrinae christianae » mit seinen beiden Reihen, den vor
dem Konzil von Trient und den nach dem Konzil erschienenen Ausgaben,
2. den darauf folgenden kleinsten Katechismus, lateinisch und deutsch,
3. den zuletzt verfaBten kleineren, lateinisch und deutsch. Die Summa
ist zweifellos im Auftrage des Konigs Ferdinand von Canisius allein verfaBt,



_ 298 ===

wenn auch die ersten Ausgaben seinen Namen nicht tragen. Sie erschien
zuerst im April 1555 in Wien, und es folgten bald neue verbesserte Ausgaben,
die als kaiserlicher Katechismus bezeichnet wurden, nachdem Ferdinand 1556
Kaiser geworden war. GroBere Veranderungen wiesen die nachtridentini-
schen Ausgaben auf, deren erste 1566 zu Koln erschien. Mit der Summa
eng verwandt ist die Zusammenstellung der in ihr enthaltenen Schrift- und
Viter-Zitate, die unter dem Titel « Authoritatum s. scripturae et s. patrum»
in 4 Banden zu Koéln 1569-70 erschien, von dem Nimwegener Jesuiten
P. Busaeus besorgt, aber nicht ohne Beihilfe des Canisius. Seit 1577 wurde
das Werk auch unter dem Titel « Opus catechisticum sive de summa chr.
doctrinae » verbreitet. Da der groBere Katechismus eigentlich nur fiir
Theologen oder Gebildete benutzbar war, so stellte sich bald das Bediirfnis
nach einem einfacheren Katechismus fiir Schiiler ein, wozu auch der Vorgang
Luthers mitwirkte. Dem sollte zunichst ein kurzer Auszug aus dem groBen
Katechismus geniigen, bestimmt fiir die kleinsten Lateinschiiler, der sog.
C. minimus. Braunsberger entdeckte die dlteste Ausgabe als Anhang zu
den 1556 in Ingolstadt erschienenen « Principia grammatices ». Dieser
lateinische Auszug erlebte aber im 16. Jahrhundert nur 3 Ausgaben. Besser
erreichte Canisius seinen Zweck mit der deutschen Ausgabe, die zuerst 1558
zu Dillingen ohne Nennung des Verfassers erschien, spater in anderer
Einteilung dem «Betbuch » oder den « katholischen Kirchengesingen » bei-
gegeben wurde. Den gréten Erfolg hatte Canisius mit dem kleinen Kate-
chismus (C. minor oder parvus), dessen erste lateinische Ausgabe Ende 1558
oder Anfang 1559 in Koln erschien und sogleich in Wien und Antwerpen
nachgedruckt wurde. Er war fiir die Schiiler der Kollegien bestimmt
und bekam erhohten Wert durch die seit 1561 beigefiigten Gebete und
Betrachtungen. Vom Jahre 1568 ab erschien er auch unter dem Titel
« Institutiones christianae pietatis seu parvus C.» oder «Institutiones
et exercitamenta » oder « Exercitamenta » allein. Auch davon wurde bald
eine deutsche Ausgabe, verbunden mit dem «Betbuch », herausgegeben,
die noch zu Lebzeiten des Canisius neunmal aufgelegt wurde. Ein viel
gesuchtes, vollstandiges Exemplar der ersten Auflage von 1560 tauchte
bei der Vorbereitung des Eucharistischen Kongresses in Wien 1911 auf.
Diese deutsche Ausgabe des kleinen Katechismus entsprach besonders
den breiten Schichten des deutschen Volkes, zumal nachdem ihr ein Kalender
und viele Holzschnitte mit mancherlei Ratschligen fiir die Befolgung
des Kirchenjahres beigegeben worden waren. Im Jahre 1589 wurde schlieBlich
noch ein aus 102 schénen Kupferstichen bestehender Bilder-Katechismus
von Plantin in Antwerpen herausgegeben.

P. Streicher druckt dann in seinem Prolegomena die Widmungsbriefe
des Canisius ab, handelt ausfiihrlich iiber die Quellen der Katechismen
und fiigt eine Liste der einzelnen Ausgaben nach chronologischer und
geographischer Verbreitung bei. Besonders wertvoll ist noch die genaueste
Angabe der einzelnen Titel, geordnet nach Stammbidumen der Ausgaben,
und eine Wiedergabe der Signaturen der einzelnen Druckereien. Dies
alles aber vorlaufig nur fiir die lateinischen Katechismen. Die deutschen
Ausgaben will er im 2. Teil des ersten Bandes behandeln und verdffentlichen.



Hier druckt er in seinem Hauptteil die lateinischen Ausgaben ab,
und zwar von der vortridentinischen Summa die erste Ausgabe von 1555
mit den Varianten der nachfolgenden Ausgaben bis 1565, von der nach-
tridentinischen die letzte, von Canisius besorgte aus dem Jahre 1571, von
den kleineren Katechismen auch die letzte von Canisius besorgte Ant-
werpener Ausgabe aus dem Jahre 1574, zuletzt den kleinsten Katechismus
nach der Editio princeps von 1556. Am Schlusse folgt der Bilder-Katechismus
von 1589 mit den schénen Kupferstichen von Plantin. Besondere Aner-
kennung verdient die miihsame Verifizierung der Zitate nach den fiir uns
jetzt. vorliegenden oder leicht zuganglichen Ausgaben.

Gelegentlich bemerkte der Herausgeber, nicht mit Unrecht, daB Cani-
sius nicht als spekulativer Kopf, auch nicht als humanistischer Stilist
oder als kritischer Historiker zu wiirdigen ist. Man hat ihn wohl deshalb
herabgesetzt. Aber wenn wir die Wirkung seiner Katechismen ins Auge
fassen, so sehen wir, wie hier seine Hauptstirke als Christenlehrer zur
Geltung kommt, der am besten wuBte, was fiir die religiose Bildung damals
Not tat und etwas leistete, was niemand zu seiner Zeit so vollbringen
konnte als er mit seiner erzieherischen Begabung. Canisius ist einer der
wenigen, der die Schwiche der Barockkultur iiberwand. Diese Schwiche,
eine erbliche Belastung von der Renaissance her, bestand besonders darin,
daB man wenig Verstindnis fiir soziale Volksbildung hatte und sich aus-
schlieBlich fiir die oberen Schichten interessierte. Mit den fiir die verschie-
denen Bildungsstufen berechneten Katechismen und vor allem mit den
deutschen Ubersetzungen fiillte Canisius ein klaffende Liicke aus. Er
wusste wieder die in den besten Zeiten christlicher Traditionen gepflegte
Einfachheit, oder sagen wir vielleicht fiir « simplicitas » besser Schlichtheit,
zu pflegen. So erklart es sich auch, da er trotz seiner engen Beziehungen
zu den héchsten Spitzen sich verwenden lieB, wie man es haben wollte,
und am allerwenigsten begehrte, eine groBe Rolle zu spielen. Dem ver-
danken wir es, daBB er den Rest seines Lebens in der Schweiz zubrachte,
wo er durch seine Schriften iiber Volksheilige am deutlichsten den Zusammen-
hang mit dem religiosen Leben des Volkes zeigte. Die Schweiz verdiente
es aber dafiir, seine Grabstitte zu bergen. — DaB der Herausgeber mit
seiner gewissenhaften Gelehrsamkeit uns diese Seite des Canisius durch
seinen musterhaft ausgestatteten Band in vollem Lichte vor Augen gestellt
hat, dafiir gebiihrt ihm warmster Dank.

G. Schniirer.

Pastor, Ludwig v. Geschichte der Papste. XVI. Band, 3. Abt.:
Pius VI. (1775-1799) 1.-7. Aufl. (xL- u. 678 SS.) Herder, 1933. 15 M.;
in Leinwand 18.60 M. ; in Halbfranz 21.40 M.

Le conclave de 1774 s’ouvrit le 5 octobre, au Vatican, dans les appar-
tements Borgia. Les cours bourboniennes travaillaient a faire nommer un
pape qui efit la méme ligne de conduite que Clément XIV. Elles pouvaient
compter, dans ce but, sur la moitié des cardinaux, tandis que les autres,
les zelanti, voulaient élire un homme qui fit preuve d’indépendance a



I’égard des rois et des princes. Plusieurs semaines se passérent a attendre
les retardataires. Braschi était I'un des préférés de la part des zelanti ;
sa candidature fut cependant abandonnée, puis reprise, et, le 15 février 1775,
au 265me scrutin, il fut élu a l'unanimité.

I1 était né a Céséne, en 1717. A 17 ans, il avait déja conquis ses grades
de docteur en droit ecclésiastique et civil. Il entra au service de son oncle,
le cardinal-légat de Ferrare; puis, a la mort de ce dernier, Benoit XIV
le choisit comme secrétaire particulier et lui offrit un canonicat a Saint-
Pierre. Braschi, qui songeait au mariage, hésita d’abord, puis, d’entente
avec sa fiancée, qui entra au couvent, il se décida a embrasser l'état
ecclésiastique et fut ordonné prétre. Clément XIV le créa cardinal en 1773,
non pas qu'il I'appréciat personnellement, car Braschi était opposé a la
suppression de la Compagnie de Jésus, mais parce que les cours des
Bourbons, auxquels il avait rendu des services, demandaient pour lui le
chapeau rouge. 7

C’est par estime pour saint Pie V que 1'élu choisit le nom de Pie VI.
Pieux, de vie irréprochable, trés poli, grand travailleur et tenant a faire
lui-méme la besogne, le nouveau Pape était de belle prestance : il papa bello,
disaient les Italiens, qui accueillirent son élection avec enthousiasme.

Robuste, dgé de 57 ans, il était appelé a un long régne. Les débuts
en furent brillants. Pie VI s’intéressait beaucoup aux livres, aux savants,
aux artistes. Il acheta nombre de statues antiques, développa le musée
clémentin, qu’il avait commencé comme trésorier de Clément XIV, et y
ajouta celui qui porte le nom de musée piano. Il s’occupa aussi d’amélio-
rations d’ordre matériel et restaura les finances pontificales. On peut
toutefois lui reprocher d’avoir été un peu vaniteux. De plus, il favorisa
trop sa parenté, surtout un neveu, personnage intéressé et peu aimé, au
point qu'une révolution faillit éclater a4 Bologne, en 1794. Ce fut méme
a cette occasion qu’'apparut pour la premiére fois le drapeau tricolore, soit
le vert de l'espérance associé aux deux couleurs, blanc et rouge, de la ville
de Bologne.

L’esprit philosophique augmentait ses conquétes dans les cours et
dans les milieux intellectuels. Il déteignait méme sur certains membres
du haut clergé. Ricci, neveu du Général des Jésuites, vicaire général de
Florence puis évéque de Pistoie, était I'une de ces victimes. Imbu d’idées
gallicanes, en relations étroites avec les Jansénistes, il était opposé au
pouvoir temporel du Pape, disant que celui-ci était le successeur du pauvre
Pierre et non pas des Césars. Il taxait le culte du Sacré-Ceeur de cardiolatrie.
Non seulement il approuvait, mais il accentuait encore les mesures par
lesquelles, en Toscane, Léopold, frére de Joseph II, restreignait le culte
des saints, limitait le nombre des processions, des autels et des cierges.
Un synode de curés, habilement choisis, fut convoqué a Pistoie. On y
décida de fondre tous les Ordres religieux en un seul : celui de saint Benoit,
et de ne tolérer qu'un couvent par ville. Les évéques, de leur coté, se réunirent
a Florence, mais se déclarérent opposés & ces mesures. L'idée d’un concile
national sombra par le fait méme et le Pape n’eut pas a intervenir. Il allait
sévir, par contre, contre Ricci, quand Léopold fut, & la mort de Joseph II,



appelé a Vienne. Sentant l'opposition s'accentuer contre lui et voyant
Rome condamner 85 propositions du synode de Pistoie, Ricci donna sa
démission. Il se soumit, mais en distinguant, lui aussi, entre le fait et le
droit, et en conservant des relations avec le clergé janséniste et gallican.

En Autriche, ou l'on n’avait pas été trés satisfait de l'élection de
Pie VI, le professeur Martini et 1’abbé Rautenstrauch faisaient campagne
en vue de restreindre les études théologiques aux seules branches d’ordre
pratique et d’introduire la surveillance de I’Etat jusque dans les sacristies.
Marie-Thérése appuyait ces idées, et son fils Joseph II, admis dés 1765
a la régence, partageait ce point de vue, ce qui ne I'empéchait pas d’étre
un catholique pratiquant. Il aurait aimé se réserver la politique religieuse,
mais sa mére s’y refusait, et c’est ce qui amena entre les deux des discussions
assez vives et accentua chez le fils, par réaction, les idées fébroniennes,
dont il était déja passablement imbu.

Marie-Thérése mourut en 1780. En décembre 1781, le Pape écrivit
a Joseph II, pour lui dire qu'il désirait se rencontrer avec lui. Il s’agissait
surtout de régler la question des bénéfices milanais, que I’Empereur preé-
tendait conférer. Certains cardinaux étaient opposés a ce voyage, notam-
ment Bernis, qui disait de Pie VI : « Il a I’ignorance la plus crasse du monde
et des cours »’' Le Pape partit néanmoins, le 27 février 1782, ne prenant
aucun cardinal avec lui, tandis que le peuple romain l’escorta jusqu’'a
plusieurs milles de la Ville éternelle. Pie VI s’arréta quelques jours a Céséne,
sa patrie, continua par Bologne, Ferrare, Venise et Graz. Joseph II vint
le recevoir a Wiener-Neustadt. Le Pape prit place, a droite de I’Empereur,
dans la voiture de gala et entra a4 Vienne aux acclamations d’une foule
accourue de toute 1'Autriche.

Deés le lendemain, tandis que Fébroniens et Joséphistes langaient des
brochures hostiles aux idées romaines, les discussions commencérent, a
raison de plusieurs heures par jour, entre le Pape et I’Empereur. Pie VI
visita la capitale, fit toutes les cérémonies de la Semaine Sainte et, le jour
de Piques, célébra la messe au dome au milieu d’un grandiose apparat.
Le 22 avril, il repartit, par Munich, Augsbourg, Innsbruck. Il se trouvait
a Brixen pour la féte de 1’Ascension, a Venise pour la Pentecote et a Céséne
pour la Féte-Dieu et rentra & Rome apreés une absence de prés de quatre mois.

Du moins quant a son but principal, le voyage n’avait pas eu de résultat.
Au contraire, Joseph II accentua son ingérence dans les questions d’église ;
c’est alors qu’il se mit & fermer les chapelles jugées superflues, qu’il fusionna
toutes les confréries en une seule, détermina le nombre de messes qui
devaient étre célébrées, procéda a une nouvelle répartition des dioceses
— mesure qui, celle-la, se justifiait — supprima plus de 400 couvents,
introduisit le mariage civil, réservant a I’Etat le droit d’établir des empé-
chements matrimoniaux et d’en accorder la dispense. Pie VI lui fit alors
savoir qu’il n’était pas loin de tomber dans I’hérésie, a quoi I’Empereur
répondit, comme précédemment déja, qu’il ne faisait que suivre une voix
intérieure ; puis, brusquement, a la fin de 1782, il arriva a Rome et reprit
avec le Souverain Pontife des discussions au cours desquelles le Pape lui
fit des concessions que l'on peut, en partie, trouver excessives.



En aofit 1786, s’étaient assemblés a Ems, ville balnéaire, qui permettrait
de garder provisoirement secret le but de la réunion, les trois électeurs
ecclésiastiques de I’Empire : les archevéques de Mayence, Tréves et Cologne
— ce dernier, frére de Joseph II — auxquels s’était joint 1'archevéque
de Salzbourg. Les « ponctations » ou points traités en cette circonstance
provoquerent des divergences de vues et des altercations au sujet de I’absti-
nence et des dispenses du bréviaire ; par contre, des décisions furent prises,
réfrénant le luxe dans ’'ornementation des autels, supprimant des confréries,
des bénédictions, des processions et « autres abus superstitieux » Les
annates seraient diminuées, les droits des évéques augmentés, et le placet
épiscopal exigé pour que les décisions des congrégations romaines eussent
force de loi. Les religieux ne devraient plus obéir a un Général étranger
et les bénéfices des terres allemandes seraient réservés aux ressortissants
du pays. Ces conclusions furent envoyées a Joseph II, chargé, comme
chef de I'Eglise d’Allemagne, de les faire agréer par Rome, faute de quoi
elles seraient soumises a un concile national ou a la diéte. Joseph II n’était
pas trés partisan des mesures préconisées, car elles déplagaient, au profit
des évéques, des faveurs que lui voulait réserver a I’Etat. Pour consentir
a la nomination de Dalberg comme coadjuteur de Mayence, le Pape, en
novembre 1789, exigea et obtint la renonciation & un grand nombre des
ponctations et adressa un long mémoire aux archevéques qui les avaient
formulées.

Le Fébronianisme, de son coté, touchait a sa fin. Von Hontheim avait
publié, en 1777, un Febroninus abbreviatus. Pie VI s’étant montré trés
bon a son égard, von Hontheim souscrivit une profession de foi satisfaisante ;
mais son archevéque, homme énergique, lui demanda une rétractation
publique et 1’aveu d’étre I'auteur de Febronius, ce qu’il avait toujours nié
jusqu’alors. Von Hontheim s’exécuta; sur le désir de son archevéque, il
publia une réfutation de son livre, qui parut d’ailleurs sans imprimatur,
car elle renfermait pas mal d’idées gallicanes. Von Hontheim mourut en 1790,
aprés avoir composé lui-méme son épitaphe : Tandem liber, tandem tutus,
tandem aeternus.

Le chapitre 5, de beaucoup le plus long du volume, raconte, avec
force détails, la survivance des Jésuites : en Prusse, ou ils se maintenaient
sous le nom de « Prétres de l'institut scolaire royal » et en Russie, ou
Catherine entendait les protéger malgré Rome, malgré du moins le secrs-
taire d'Etat, tres soucieux de voir strictement observé le bref de la suppres-
sion, afin d’éviter des démélés avec les cours bourboniennes qui déja pro-
testaient avec véhémence. Pie VI, au contraire, qui s’était engagé a respecter
la décision de Clément XIV, n’était, au fond, pas trop mécontent de cette
survivance, bien que sous une forme un peu modifiée, de la Compaguie
et de l'établissement d’un noviciat pour les Jésuites dans I’Empire de
Russie. Si le Pape ne fut pas trés conséquent dans cette affaire, Catherine
manqua de franchise dans sa politique religieuse : grande amie des Encyclo-
pédistes, elle travaillait en faveur des orthodoxes, au détriment des catho-
liques des deux rites, grec et latin, notamment dans la part de lion qu’elle
avait obtenue de la Pologne lors des derniers partages.



En rappelant les diverses phases de la Révolution frangaise, 'auteur
iutilise abondamment les travaux de Sicard, de la Gorce, Madelin, Pisani,
‘Mourret, etc. Pie VI, la encore, du moins au début, hésite et fait des
«concessions. Il est vrai qu’il n’est qu'imparfaitement renseigné et que le
cardinal Bernis s’ingénie a le retenir. Puis le Directoire envoie Bonaparte
cen Italie, entre autre pour s’emparer de Rome, qui est prise, sans résistance,
le 10 février 1798. La république y est proclamée. L’entrée de Bonaparte
dans la péninsule n’a pas été sans actes de cruauté et le Pape, maintenant,
fait preuve d’énergie. Il refuse absolument de révoquer les condamnations
que le Saint-Siege a portées contre les mesures prises en France au cours
de la Révolution. Il refuse également d’abandonner de lui-méme, comme
les envahisseurs le lui proposent, la Ville éternelle. Les cardinaux qui y
sont restés sont arrétés ; les musées sont spoliés. Puis le Saint-Pére, chassé
de Rome, part pour Sienne, et, au bout de quatre mois, pour Florence
ou il séjourne de juillet 1798 a mars 1799. Bien que le Pontife soit main-
tenant a moitié paralysé, les Frangais veulent I’emmener plus loin. Le
voyage est contrarié par les opérations militaires de la France contre la
Toscane et 1’Autriche, qui entrainent des contre-ordres et obligent a des
détours dans Pitinéraire suivi. Le Pape est conduit a Parme, a Turin, puis,
apres le passage des Alpes, a Briangon et a Grenoble, ou la foule I’accueille
avec le méme enthousiasme qu’en Italie. Son état cependant empirait et,
sans l'ordre formel des médecins, le séjour dans ces différentes villes efit
été plus court encore. Enfin, le 14 juillet 1799, l'illustre captif arrive a
Valence, ol « le ci-devant Pape » est déclaré prisonnier du gouvernement
frangais. Sa paralysie s’aggrave ; il recoit les derniers sacrements et il meurt
le 29 aolt 1799, déclarant pardonner a ses ennemis. Jamais il ne s’était
plaint, et toujours il avait envisagé, pour ses successeurs, le retour de jours
meilleurs. Aprés le Concordat seulement, les restes mortels du Pontife
furent, selon son désir, ramenés a Rome. Spina, qui avait été son fidéle
compagnon d’exil, vint les chercher en février 1802, mais le coeur, placé
dans une urne, fut rendu a Valence, a la demande de 1'évéque de cette ville.

Avec cette troisiéme partie du tome 16, le 22me volume de la collection,
se termine 1'Histoire des Papes de Pastor, commencée en 1886. L’auteur,
décédé le 30 septembre 1928, n’a pas eu la consolation de voir son ceuvre
achevée, mais la préparation des pontificats qui restaient a raconter était
suffisamment avancée pour que les derniers volumes aient pu paraitre
sans se faire trop attendre. A partir du tome 6, tous les volumes ont fait
I’objet d'une recension dans notre revue, et il en a été de méme du tome 1
et de la premiere partie du tome 3, qui ont été réédités avec des retouches.
Ecrivant I'histoire des Papes en utilisant en particulier les archives secretes
du Vatican, Pastor devait nécessairement trouver nombre de détails inconnus
et apporter des corrections aux travaux parus jusqu’ici. Le point de vue
adopté efit méme pu sembler exclusif, si l'auteur n’avait pas toujours,
comme on dit, écouté l'autre son de cloche : celui des historiens qui, au
moyen des archives de leurs pays, ont raconté les mémes événements.
En France, on lui a reproché parfois de se montrer partial dans ses juge-
ments sur les hommes politiques de cette nation, et, ainsi qu’il fallait plus



encore s’y attendre, des critiques analogues commencent a étre formulées
également du c6té de I’Espagne. Dans ce dernier volume, il y a (p. 424, 597)
sur la France du XVIIIme siécle et de la Révolution, des appréciations
sans doute sévéres, mais qu'on est bien obligé de reconnaitre fondées. Ce
qu’on peut, par contre, objecter a l'auteur, c’est, vis-a-vis de 1'Autriche,
une bienveillante indulgence, d’ailleurs compréhensible de la part d'un
historien parlant de sa patrie. Quoi qu’il en soit de ces appréciations, Pastor
a accumulé dans ces vingt-deux volumes un tel monceau de faits, reproduit
tant de pieces inédites et utilisé si largement toute la bibliographie ancienne
et moderne, que, dans l'histoire des Papes des quatre siécles qu’il avait
entrepris d’écrire, rien d’essentiel ne sera vraisemblablement a modifier
dans l'avenir. C’est la un résultat dont les catholiques, a la suite des
Pontifes auxquels I'ouvrage a été dédié, lui garderont une vive reconnaissance.

La maison Herder annonce, d’une part, un résumé du monumental
travail de Pastor, et, d’autre part, sa continuation, svit I'histoire des Papes
du XIXme sjgcle, travail qui a été confié au P. Robert Leiber, professeur
d’histoire ecclésiastique a Rome, et lui-méme éléve de 'historien des Papes.
Nous aurons, espérons-le, 1'occasion d’en reparler. X

L. Weber.

Schmidlin, Jos. Papstgeschichte der neuesten Zeit (18oo bis zur
Gegenwart). Band 1: Papsttum und Pdpste im Zeitalter der Restauration
(1800-1846). Verlag Kosel u. Pustet, Miinchen, 1933. XXX u. 708 SS.
(Lexikonformat). Bei Subskription auf das Gesamtwerk (3 Bidnde) kostet
der Band geheftet M. 20, der Leinenband M. 24, der Halblederband M. 27.
Einzeln : Leinenband M. 27, Halblederband M. 3o.

L’abbé Joseph Schmidlin, professeur de missiologie a Munster, apres
avoir été, pendant de longues années, le collaborateur de Pastor dans
l'exploration des archives vaticanes, fut chargé, par celui qu’il appelle
a la fois son maitre et son ami, de poursuivre 1'histoire des Papes a partir
de 1800. Pastor semble avoir changé d’avis deux ans avant sa mort. On
sait du moins que sa veuve a confié aux Jésuites la publication des volumes
qui restaient a paraitre, que ce sont principalement les Peres Kneller,
Wiihr et Kratz qui les ont achevés et que le P. Leiber, comme nous venons
de le dire, s’appréte a nous donner, de son c6té, une histoire des Papes
du XIXme si¢cle. M. Schmidlin, pendant ce temps, travaillait activement
a l'ceuvre qu’il avait commencée et réussit a publier, presque en méme
temps que sortait de presse le dernier volume de Pastor, le premier tome
de son histoire des Papes des temps modernes.

Extérieurement, cette histoire différe notablement de la précédente :
un volume épais au point d’en étre disgracieux, une couverture €carlate, des
caractéres latins substitués aux lettres gothiques, une langue qui ne recule
pas devant les néologismes. Par le contenu, au contraire, c’est exactement
le genre de Pastor : chaque pontificat s’ouvre par une histoire détaillée
du conclave ; vient ensuite I'exposé des relations du Pape avec chacune
des puissances, puis son activité intérieure : réformes entreprises, admi-



nistration de 1’Etat pontifical, nomination de cardinaux, canonisations,
role dans le domaine des arts, des sciences, des missions ; conflits théolo
giques, et enfin une appréciation finale.

A la mort de Pie VI, quelques-uns avaient cru pouvoir prédire la fin
de la Papauté. Le conclave s’ouvrit, le 1er décembre 1799, au couvent
des Bénédictins de l'ile Saint-Georges, a Venise, soit donc en territoire
autrichien. Plusieurs mois se passérent sans résultat, lorsque enfin Consalvi,
secrétaire du conclave, proposa la candidature du cardinal Chiaramonti,
trouvé jusqu’alors trop jeune, et qui fut élu a I'unanimité, le 14 mars 1800.

Le nouveau Pape choisit, par reconnaissance pour son prédécesseur
et parent, le nom de Pie VII. Comme lui, en effet, il était originaire de
Céséne.! Entré chez les Bénédictins en 1758, a 1'dge de 18 ans, il ne tarda
pas a devenir professeur, puis évéque en 1781 et cardinal en 1785. Saint
homme, au caractére trés doux, parfois méme un peu faible, irrésolu et
étroit, il avait donné tous ses biens aux pauvres, au point qu’il ne put
se rendre au conclave que grice a la générosité d'une personne de Rome.
11 fournit immédiatement un travail extraordinaire et entreprit de réformer
la Curie et I’administration de I'Etat pontifical. I1 voulut rentrer a Rome.
Il y arriva, trés fété, le 3 juillet 1800 et nomma cardinal et secrétaire d’Etat
Consalvi, homme aux idées larges, démocratiques et modernes.

L’établissement du concordat avec la France, le couronnement de
Napoléon par le Pape, le conflit qui éclata ensuite entre Pie VII et I'Empe-
reur, la captivité du premier et la chute du second, suivie de la libération
du Pontife et du congreés de Vienne sont des faits trop connus pour qu’il
soit besoin d’insister. Au retour de l'exil, réalisant un projet qu’il avait
envisagé dés le début de son pontificat, Pie VII, en 1814, rétablit la Com-
pagnie de Jésus. Dans un but avant tout historique, il mit en valeur les
monuments de la Rome paienne. 1l entreprit de grands travaux au Vatican,
créa la galerie Chiaramonti, appuya le sculpteur Canova et appela de
I’Ambrosienne a la bibliotheque vaticane, aprés 'avoir délié de ses veeux,
le célebre Jésuite Angelo Mai.

Pie VII mourut le 20 aofit 1823. On lui reprochait d’avoir trop exclu-
sivement €couté Consalvi, et c’est pourquoi, au conclave qui s’ouvrit le
3 septembre, les partisans de 1’ancien secrétaire d’Etat, ceux qu’on pourrait
appeler les libéraux, étaient peu nombreux et le nouveau pape, Annibal
della Genga, fut choisi parmi la fraction plus considérable des zelanti. Sa
candidature fut appuyée par le cardinal Severoli, exclu par le veto de
I’Autriche, et il fut, malgré lui — il alléguait son état de santé — élu le
28 septembre.

I1 prit, par vénération pour saint Léon le Grand, le nom de Léon XII.
Il se mit immédiatement aux réformes, dans un sens trés conservateur.
A coté d’initiatives en matiére d’art qui étonnent un peu de sa part, il
eut incontestablement des étroitesses, de telle sorte que son administration
fut assez impopulaire. C’est lui qui fit reconstruire la basilique incendiée

1 Cest a tort que M. Schmidlin le fait naitre en 1742 : il est né en 1740.
(Cf. Loffler, dans l'ouvrage dont il est parlé ci-dessous, p. 358.)

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 20



._....306....

de Saint-Paul-hors-les-Murs. Il présida le jubilé de 1825, qui attira de
grandes foules a Rome — on n’y compta pas moins de 50,000 étrangers
le jour de la Féte-Dieu. On vit le Pape faire, pieds nus, les visites prescrites
et servir de sa main des pauvres a table. Toujours malade, et méme, peu
de temps aprés son sacre, assez gravement, il mourut, le 10 février 1829,
agé de 69 ans seulement 1.

Au conclave qui s’ouvrit au Quirinal, le 23 février 1829, les partis
étaient les mémes que six ans plus tét, avec cette différence toutefois que
les modérés, par réaction en partie contre le pontificat de Léon XII,
étaient plus nombreux, sans posséder cependant la majorité. Pendant
deux semaines, les voix se partagérent entre les quatre papabili, et ce fut
enfin, le 31 mars, le cardinal Castiglioni qui fut élu. Né en 1761, évéque
en 1800 et cardinal en 1816, Pie VIII appartenait a la famille dont était
sorti saint Pie V. D’'un caractére doux presque jusqu’a l'exceés, il était
d’esprit assez large. Il autorisa le clergé frangais, partisan, dans sa majorité,
de Charles X et de ses principes réactionnaires, a accepter le régime libéral
de Louis-Philippe. Cette reconnaissance, qui n’empécha pas le pouvoir
de prendre contre I’Eglise certaines mesures tracassiéres, eut d’heureuses
conséquences pour la religion, mais divisa malheureusement les catholiques
en libéraux et conservateurs.

La santé du Pontife avait provoqué, dés le début, des inquiétudes.
Son état s’aggrava en automne 1830 et Pie VIII mourut, dans la nuit du
29 au 30 novembre, 4 69 ans, comme son prédécesseur, apreés un pontificat
de vingt mois seulement.

Les 45 cardinaux qui entrérent en conclave au Quirinal, le 14 décem-
bre 1830, appartenaient aux deux mémes tendances opposées que précé-
demment. Le camaldule Cappelari qui finit, bien malgré lui — il tomba
évanoui — par étre élu, le 2 février 1831, prit le nom de Grégoire XVI.
I1 avait 66 ans, regut la consécration épiscopale deux jours aprés sa nomi-
nation et fut accueilli un peu froidement parce qu'on ne le connaissait
guére. Son entourage lui conseillait de quitter Rome, qui semblait peu
stire, la révolution, écho de celle de juillet, ayant éclaté dans le nord de
I'Italie, avec 'appui des membres de la famille napoléonienne qui avaient
trouvé asile dans la péninsule. Le Pape préféra, bien qu’il ne fat guére
austrophile, se recommander a 1’Autriche, pour le cas ol un secours mili-
taire serait nécessaire. De fait, il fallut recourir a 1’aide de ces troupes,
et les rappeler méme une seconde fois, non sans que les Frangais ne se
fussent immiscés de leur c6té a cette affaire, en occupant Ancoéne.

La situation était difficile. Ces interventions de 1'étranger avaient
aigri la population. Silvio Pellico s’était ingénié a discréditer les Autri-
chiens. Mazzini excitait a la révolution. Le prétre Gioberti préconisait
tout au moins la république, une sorte de néo-guelfisme, dans lequel le
Pape jouerait aussi son role. Les carbonari, sorte de francs-magons, se
multipliaient, malgré les condamnations portées contre eux déja par Pie VII.

1 11 avait 63 ans lors de son élection, et non pas 67, comme il est dit 4 la
P 374.



Dans l'administration de I’Etat pontifical, Grégoire XVI se montra
trés conservateur, plus encore depuis le jour ou, sur les instances de
Metternich, il remplaga le secrétaire d’Etat Bernetti, francophile, par
Lambruschini, homme extrémement réactionnaire. Comme Pie VII —
n’oublions pas qu’ils étalent moines tous les deux — et de méme d’ailleurs
que les deux papes intermédiaires, Grégoire XVI se montra étranger a
tout népotisme. Ancien préfet de la Propagande, il fit beaucoup pour
les missions. Il apporta quelques changements au Vatican, enrichit
la bibliothéque, créa Mai cardinal et améliora a Rome nombre de
monuments anciens, méme de 1’époque paienne.

11 entreprit des réformes dans les Ordres religieux. Si ces efforts ne
furent pas toujours couronnés de succes, il eut du moins la satisfaction
de voir, en France, Dom Guéranger rétablir les Bénédictins, et Lacordaire,
les Dominicains. Les Rédemptoristes, dont le fondateur, saint Alphonse,
fut canonisé en 1838, se propageaient, et, plus encore, les Jésuites, sous
I’habile direction de leur Général, le P. Roothaan.

Malgré tout, l'activité réformatrice de Grégoire XVI fut davantage
extérieure et juridique que vitale et profonde. Il condamna Lamennais,
que Metternich dénongait avec une particuliére insistance, et qui, aprés
avoir semblé se soumettre a I’encyclique Mqirari vos, entra, par les Paroles
d’un croyant, en révolte ouverte contre la Papauté. Il réprouva également
certaines theéses de Hermes, décédé depuis quatre ans, et imposa des
rectifications 4 Beautin, qui les accepta. Néanmoins, ici encore l’activité
de Grégoire XVI a été plutét polémique et négative, et I’'on peut regretter
qu’il n’ait pas soutenu des initiatives louables, telles que celle de 1’école
de Tiibingen, les travaux de Mcehler en particulier.

Dans sa préface, M. Schmidlin avait déclaré vouloir allier a un esprit
nettement ecclésiastique une objectivité absolue et arriver, selon son
expression, a un pragmatisme, si possible, plus rigoureux encore que son
prédécesseur. On reconnaitra sans peine qu’il a tenu parole. Aprés une
introduction ou est brossé un tableau du XVIIIme sjécle, avec ses fautes
jusque dans la Curie pontificale, introduction dans laquelle on lit, non sans
un peu d’étonnement, certaines phrases sur les heureuses conséquences
de la Révolution frangaise, taxée de « moyen providentiel » et sur le
maintien, trop largement appuyé par 1'Eglise, « d’institutions vieillies ou
de vestiges du moyen 4age, tels que inquisition, immunités ecclésiastiques,
droit d’asile, dimes, excommunications, censure des livres, monopole
scolaire », on a la satisfaction de trouver, dés la premiére page du pontificat
de Pie VII et jusqu’a la derniére de celui de Grégoire XVI, une objectivité
irréprochable, un sens nettement catholique et, au point de vue politique,
une impartialité absolue.

L’auteur donne également, au début de son livre, la nomenclature
des archives secrétes du Vatican avant tout qui seraient a4 consulter sur
la période moderne de I'histoire des Papes. On se rend vite compte, en
parcourant les notes, qu’il les a relativement peu utilisées. On ne lui en
fera pas un reproche, car on sait que, pour le dernier siécle écoulé, ces
archives ne s’ouvrent pas. C’est dire simplement que bien des explorations



_308 =

de détail restent a entreprendre. L’auteur, en attendant, a fait servir i
sa monumentale synthése toute la littérature, méme la plus récente, sur
les papes de la premiere moitié du XIXme siécle et sur les problémes
auxquels ils ont été mélés; et l'on ne peut qu’admirer 1'étendue de son
information, sur les démélés, par exemple, de Pie VII avec Napoléon,
ou encore, pour citer un probléme qui nous touche de plus prés et qui est
certes complexe : sur la nouvelle délimitation des diocéses suisses aprés
le congreés de Vienne. Evidemment, il y a dans ce grand ouvrage, comme
il y avait chez Pastor, des chapitres peu captivants, ou qui n’intéresseront
guére que les lecteurs des pays mis en cause. On n'y trouvera du moins
pas de développements superflus. Le rétablissement de la Compagnie de
Jésus, par exemple, est raconté en deux pages et demie. Une innovation
appréciable consiste a avoir donné un portrait de chacun des quatre papes.

Ce premier volume sera suivi de deux autres : I'un consacré a Pie IX
et 4 Léon XIII, et le suivant aux trois pontificats du début du XXme siécle.
Les lecteurs de la premiére partie de l'ouvrage les liront certainement
avec non moins d’intérét et les attendent donc avec impatience.

L. Weber.

Reinhard, Ewald. Karl Ludwig von Haller, der « Restaurator der Staats-
wissenschaft ». Miinster 1. W. Wirtschafts- und Sozialwissenschaftlicher
Verlag. 1933. Xv, 225 S.

Verfasser hat sich Jahre lang mit Karl Ludwig v. Haller, dem am
20. Mai 1854 zu Solothurn verstorbenen Enkel des beriihmten Albrecht
v. Haller, beschiaftigt. Schon 1915 verdffentlichte er eine Biographie,
die erste in deutscher Sprache. Dazu kamen verschiedene Aufsatze, unter
anderem in der Schweizerischen Rundschau. Die Enkelin von Karl Ludwig
v. H., Fraulein Maria Deodota v. H., iiberlieB ihm die Hallerschen Tage-
biicher, die von 1822 bis 1830 reichen, mit vielen Briefen, von denen Verf.
schon manche Serien veroffentlichte, wihrend P. Emmanuel Scherer die
Briefe an David und Friedrich Hurter herausgab, nachdem A. Vogt in
dieser Zeitschrift 1907 bereits den Briefwechsel mit Bischof Jenny und dem
Genfer Pfarrer Vuarin edierte. Es ist wohl richtig, daB die wissenschaftlich
interessierte Schweiz, wie der Verf. S. X. bemerkt, bis dahin fiir die Er-
forschung von Karl Ludwig v. H.s Leben und Wirken wenig getan hatte.
Die Berner haben ihn aus der Sammlung ihrer Bernischen Biographien
ausgeschlossen und sich nicht daran erinnern wollen, wie viel Alt-Bernisches
er sein ganzes Leben lang beibehalten hat. Allerdings mit demokratischem
Wesen hatte er nie einen innern Zusammenhang, aber als Sohn des Land-
vogts von Nyon hatte er die Gesinnung des Berner Patriziers voll in sich
aufgenommen. Von ihm erbte er auch katholische Sympathien, so dal3
er, daran ankniipfend, schreiben konnte, er habe «seine wahre Unpartei-
lichkeit von ihm». Diese Bemerkung steht in der Einleitung zu der « Restau-
ration der Staatswissenschaft », jenem sechsbiandigen Werk, das ihm einen
markanten Platz in der Zeit der Restauration gegeben hat. Als die ersten
4 Binde vorlagen, erfolgte sein Ubertritt zur katholischen Kirche, der 1820



auf dem Landhaus des H. Boccard zu Jetschwil im Freiburger Sensebezirk
stattfand. Seine Konversion brachte ihn um viele Aussichten. Es scheiterte
nicht nur eine Berufung nach Berlin, wo konservative Kreise sein Werk
mit groBem Beifall aufgenommen hatten, sondern seiner 6ffentlichen Stellung
in seiner Heimat wurde der Boden entzogen. Er wurde aus seinen Amtern
und Ehrenstellen entlassen und schlieBlich fiir unfihig erkliart, je wieder ein
Amt zu bekleiden. In der Schweiz fand er nur noch unter katholischen
Patriziern Anhang und Anklang. In dem Wien Metternichs genof3 er wohl
viele Sympathien, konnte aber dort die erstrebte Anstellung nicht erhalten.
Dafiir bekam er zu Paris 1824 unter Villeéle im Ministerium fiir auswirtige
Angelegenheiten einen Platz als « Publiciste attaché ». Dort fiihlte er sich
wohl in einem interessanten Kreise von katholischen Intellektuellen
und Konvertiten. Ein weiteres Festwurzeln stand bevor, als Karl X. zur
Regierung kam, der ihm aber noch nicht weit genug ging, weil die Charte
nicht aufgehoben wurde. Die Julirevolution machte allem weiteren Wirken
in Paris ein jihes Ende.

Haller gehort in jene Reihe katholischer Laienpolitiker, die zu Beginn
des 19. Jahrhunderts vom monarchischen Standpunkte aus mit groSem
Idealismus gegen den Liberalismus auftraten und sich fiir die katholische
Kirche und das Papsttum wieder begeisterten. Jos. de Maistre geht ihm
voran. Der Spanier Donoso Cortés folgt ihm unmittelbar nach. Eigenartig
ist, wie H. von seinem alten Patrizier-Standpunkte aus den AnschluB3
an die katholische Kirche sucht und findet, ohne dabei die alten katho-
lischen Lehrtraditionen iiber den Staat zu kennen, die keineswegs seiner
Auffassung entsprachen. Nach ihm unterscheidet sich der Staat vor andern
sogenannten privaten Gesellschaftsverhiltnissen nur durch die Unabhingig-
keit des herrschenden Subjekts, durch hdéhere Macht und Freiheit. Die
Staaten als solche hitten eigentlich gar keinen oder doch keinen gemein-
schaftlichen Zweck. Ihren Ursprung kdénnten sie nur dem allgemeinen
Naturgesetz entnehmen, da8 der Machtigere herrsche. Wie ganz anders
lehrten iiber den Staat die Scholastiker, insbesondere die Spatscholastiker
der Barockzeit! Franz von Vitoria begriindet die Staatsgewalt mit dem
Naturrecht, so daB die staatliche Gemeinschaft eine natiirliche Notwendig-
keit ist, weil die Menschen nur fahig sind, in Gemeinschaft zu leben. Suarez
vertritt sogar gegeniiber dem fiirstlichen Staatsabsolutismus in England,
der unmittelbar auf Gott sich fiir seine Staatskirchenhoheit berufen wollte,
eine gewisse Volkssouveranitit in dem Sinne, dass die konkrete Entstehung
des Staates nicht einfach als Ergebnis blinder Naturgesetze aufzufassen
sei, sondern auch auf ein Dazwischentreten menschlicher Willensentschei-
dungen in irgend einer Form des Gesellschaftsvertrages. So erklirt sich
auch, daB Hallers « Restauration » auf die grundsatzliche Orientierung
der Katholiken nicht weiter eingewirkt hat, und daB sein groBes Werk
nur zeitgeschichtlich noch bewertet wird. Seine im Eingang ausgesprochene
Erwartung, daB sein Werk « die Ordnung Gottes offenbaren, den Frieden
unter den Gelehrten herstellen und durch sie die von den Sophisten ver-
scheuchte Gerechtigkeit auf Erden zuriickfithren » werde, kann nur als Aus-
druck seiner hochgespannten persénlichen Uberzeugung aufgefaBt werden.



Der Verf. unterliBt es nicht, den Staatsbegriff Hallers abzulehnen,
besonders den Begriff seines Staatsrechtes und die Gleichung, Staatsrecht
sei nur eine Summe von Privatrechten. Mit Recht wird aber der unab-
hangige Kritiker eines Rousseau gewiirdigt, der den Mut hatte, zu einer
Zeit Schranken aufzuweisen, als alles ein Heil nur von dem politischen
Liberalismus erwartete, allerdings dabei soweit gehen konnte, daB er gegen
die Vorteile der neuen Eisenbahnen sich skeptisch verhielt. Wenn auch
der Verf. auf eine weitere Kritik des Hallerschen Systems verzichtet, die
heute noch nicht so ganz unaktuell sein koénnte, so ist doch sein Buch
erschopfend fiir alle personlichen Erlebnisse und fiir die zahlreichen Schriften
Hallers, insbesondere fiir manche Fiihrer des schweizerischen Katholizismus
jener Zeit von nicht geringem Wert.

G. Schniirer.

Dietrich von Niem. Dialog iiber Union und Reform der Kirche 1410.
(De modis uniendi et reformandi ecclesiam in concilio universali), mit
einer zweiten Fassung aus dem Jahre 1415, hrg. von Hermann Heimpel
(Quellen zur Geistesgeschichte des Mittelalters und der Renaissance, hrg.
von Walter Goetz, III. Bd.). Leipzig u. Berlin, Teubner. 1933. xxxr1r-120SS.
Geb. M. 4.50; geb. M. 5.80.

Heimpel, der Verfasser des grundlegenden Buches (1932) iiber den
von Finke als « der groBte Journalist des spateren Mittelalters » bezeichneten
Dietrich von Niem (1 1418), schenkt uns im vorliegenden Bande eine
treffliche Ausgabe des wichtigen und vielumstrittenen Reformtraktates aus
den Tagen des Konstanzer Konzils. Die Aufgabe des Herausgebers war
keine leichte. Von den beiden Fassungen von 1410 und 1415 wurde die
dltere zuerst von H. von der Hardt 1696 in seinem « Magnum oecumenicum
Constantiense concilium » abgedruckt, wihrend die Handschrift der spitern
Fassung vor mehreren Jahren von Finke wiederentdeckt worden ist. Bei
von der Hardt ist der Dialog auBlerdem in zwei vollig selbstandige Traktate
« De modis » und « De difficultate » zerlegt ; als Verfasser des erstern nennt
Hardt — wie schon seine, vor kurzem wieder aufgefundene, handschrift-
liche Vorlage aus der ersten Hilfte des XV. Jahrhunderts — Johannes
Gerson, den Kanzler der Pariser Universitit, als Verfasser des letztern
den Kardinal Pierre d’Ailli.

Heimpel weist nun in peinlich genauer Untersuchung den einheitlichen
Aufbau des gesamten Dialoges nach und erbringt zum ersten Mal auf Grund
aller bekannten Handschriften den kaum mehr umzustoBenden Beweis,
dalB Dietrich von Niem der Verfasser ist, wie das schon 1874 Max Lenz,
bloB gestiitzt auf den Druck bei von der Hardt, ausgesprochen hatte. Der
Hauptteil des Bandes von Heimpel bringt den vollstindigen Abdruck
des Dialoges in seinen beiden Fassungen, die zum Vergleiche in iibersicht-
licher Weise nebeneinander gestellt und mit dem nétigen Textapparate
versehen sind.

Georg Boner.



Seppelt, Franz Xaver, und Loffler, Klemens. Papstgeschichte von den
Anfingen bis zur Gegenwart. Miinchen, Kosel und Pustet 1933. 919 Bilder,
xi1, 551 S. geb. M. 5.90.

Vor einem Menschenalter fehlte es noch ganz an einem allgemeinen
Werk iiber Papstgeschichte in deutscher Sprache von einem Katholiken.
Man war zum Ersatz angewiesen auf das Gegenstiick zu F. Gregorovius,
die dreibandige Geschichte der Stadt Rom von A. v. Reumont (1867)
oder auf allgemeine Kirchengeschichten. In den Bahnen Reumonts wollte
noch H. Grisar, S. J. fortfahren, aber viel tiefer schiirfend, mit seinem
Werk « Geschichte Roms und der Papste im Mittelalter », das leider mit
dem 1. Bande (1go1) ein Torso blieb. Hingegen erfiillte weit alle Wiinsche
und Versprechungen L. v. Pastor mit seiner Geschichte der Pipste seit
dem Ausgange des Mittelalters, die mit 16 gezdhlten, in Wirklichkeit
22 Binden das gesteckte Ziel erreichte, bis zum Jahre 1799 jetzt vollendet
vorliegt. Das monumentale Werk fand bald einen Fortsetzer in J. Schmidlin,
der die Papstgeschichte von 1800 bis zur Gegenwart darzustellen begonnen
hat und einen 1. Band, der bis 1846 reicht, 1933 herausbrachte. Gleich-
zeitig hat der Jesuitenpater Robert Leiber eine Fortsetzung Pastors fiir
das 19. Jahrhundert angekiindigt, die Herder herausgeben wird. Die
groBe, vor Pastor noch klaffende Liicke auszufiillen, hat der Breslauer
Kirchengeschichtsprofessor Franz Xaver Seppelt unternommen, indem er
in einem I. Band den Aufstieg des Papsttums von den Anfingen bis zur
Regierungszeit Gregors des GroBen behandelte (1931) und bereits in einem
II. Bande die Darstellung bis zur Mitte des elften Jahrhunderts weiter
fiihrte (1934). Sein ganzes Werk soll 6 Bande umfassen.

Vorher schon hatte Prof. Seppelt in der Sammlung Kosel eine kleine,
recht brauchbare zweibdndige Ubersicht iiber die Papstgeschichte bis
zur franzosischen Revolution (1921) geboten als nachtriaglichen Vorbau
zu einem Bindchen der gleichen Sammlung, in der Klemens Loffler 1911
die Papstgeschichte von der franzosischen Revolution bis zur Gegenwart
behandelt hatte.

Diese beiden, so schon gut bewdhrten Gelehrten konnte der Verlag
Kosel-Pustet fiir ein neues Unternehmen gewinnen, als er sich entschlof,
ein Jubiliumsandenken an das Heilige Jahr dem katholischen Volke in
einem Bande einer Illustrierten Papstgeschichte darzubieten. Sie liegt
hier vor. Leider starb bald nach ihrem Erscheinen der zweite Verfasser
Kl. Loffler als Direktor der Universitdtsbibliothek Kéln am 17. Mirz 1933.
In dem neuen Werke ist der Stoff in derselben Weise unter die beiden
Verfasser verteilt wie in den Bandchen der Sammlung Ko&sel. Die Dar-
stellung fuBt auf guter Kenntnis des Forschungsstandes und zeichnet
sich durch leichte Lesbarkeit aus. Vorausgeschickt ist eine knappe Uber-
sicht iiber die wichtigste Literatur. VermiB8t wird zu den in auBerordentlicher
Fiille beigegebenen (919) Bildern ein Verzeichnis. Fast jede Seite ist
illustriert. Hauptsédchlich sind es Papstbildnisse, dann auch Bilder von
St. Peter, papstl. Gebdauden, Schléssern und Sammlungen, aber auch einige
Bildnisse von weltlichen Herrschern, Wappen, manch interessante Minia-
turen und Zeichnungen. — Angesichts des geringen Preises wird das Buch

wohl die Erwartungen erfiillen, mit denen es hinausging. G. Schitiiver.



Codices latini antiquiores. A palaeographical guide to Latin manu-
scripts prior to the ninth century. Edited by E. A. Lowe. Part 1. The
Vatican City. Folio. 44 pp. 34 collotype plates. Preis L. 2 10 sh. Oxford,
at the Clarendon Press 1934.

Mit groBem Interesse begriiBen wir das seit Jahren von kompetentester
Hand vorbereitete Standardwerk des groBen englischen Meisters abend-
lindischer Palaeographie, E. A. Lowe-Oxford, dieses eminent begabten
Schiilers des auf dem Gebiete der mittelalterlichen Philologie und Palio-
graphie einst bahnbrechend wirkenden Ludwig Traube (f 1907). Dank
eingehendster Beschaftigung mit der an Problemen iiberreichen &lteren
lateinischen Paldographie ist gerade Lowe wie nur ganz wenige dazu berufen,
ein derart umfaflendes und grundlegendes paldographisches Werk wie die
C. L. A. zu schaffen und damit die internationale Wissenschaft vom antiken
und frithmittelalterlichen Buch auf lange hinaus nachhaltig zu férdern
und tiefgehend zu befruchten.

Lowe begann vor iiber 20 Jahren mit einer wichtigen, Probleme der
friihmittelalterlichen Paldographie aufdeckenden, fiir gewisse Teile der
abendlindischen Schriftgeschichte wohl stets fundamental bleibenden Arbeit
iiber zwei hochbedeutsame orthographische Merkmale der vorkarolingischen
Minuskel, die sog. I-longa und das assibilierte und nichtassibilierte ti (das
erstere in actio, das zweite in festinare, z. B.), Untersuchungen, die insbe-
sondere fiir die Datierung der spanischen Handschriften von Bedeutung
wurden und bereits damals durch die klare Methode, die sorgfiltige Verar-
beitung des gewissenhaft und korrekt Beobachteten und die erstaunliche
Monumentenkenntnis charakteristisch waren. !

1914 veroffentlichte Lowe sodann die groBziigige Darstellung der in
ihrer eigenartigen Sonderentwicklung wohl zu den interessantesten abend-
lindischen Schriftarten zdhlenden, in Unteritalien verbreiteten und darum
auch schon friih als « Beneventana » bezeichneten Minuskel. 2 1929 erstand
auch die von Lowe von Anfang an dazu geplante zweibdndige Tafelsamm-
lung, die von jeder dem Verfasser im Laufe der Jahre bekannt gewordenen
« Beneventanischen Hand » Faksimilia bietet 3. Beide sich aufs engste
erginzenden Publikationen sind ein bis jetzt unerreichtes Musterbeispiel
fir die Art wissenschaftlicher Erforschung und Beschreibung einer abend-
laindischen Schriftprovinz. In ihrer Art ist dieses Werk Lowes die erste
Monographie einer solchen groBen Provinz. Leider hat sie keine entspre-
chenden vollwertigen Nachfolger gefunden. Die Forschung hat sich vorerst
mehr der Durcharbeitung einzelner Skriptorien zugewandt und hier ja sehr
Bemerkenswertes geleistet. Zu bedauern bleibt es trotzdem, daB andere
Schriftprovinzen, auch wenn sie nicht so einheitlich sind wie die beneven-
tanische und keineswegs so charakteristisch in ihrer Entwicklung, in ihrer

1 Studia palaeographica, in S.-B. der Bayer. Akad. der Wiss. Phil.-hist. K1
1910,

2 The Beneventan Script. A history of the South-Italian Minuscule. 1914.

8 Scriptura Beneventana. Facsimiles of South-Italian and Dalmatian Mss.
1929.



Erstarrtheit und RegelmiaBigkeit, nicht auch zusammenhidngende Unter-
suchungen erhielten. Wieviel wiare dennoch hier zu tun. Es sei nur an
das groBe Verbreitungsgebiet der merovingischen Minuskel, an dasjenige
der Insulare, der spanischen Schrift usw. erinnert. Auch die am Oberrhein
und Bodensee heimische alemannische Frithminuskel (8.-g. Jh.) wire wohl
wertvoll genug, einmal im Zusammenhang studiert zu werden.

Hatte Lowe in seinem eben zitierten Buche ein sehr anschauliches
Bild von der Schriftkultur ganz Suditaliens wihrend Jahrhunderten ge-
zeichnet, so lenkte er seine Aufmerksamkeit in der Folgezeit auch mehr
der Erforschung einzelner Skriptorien zu. Und da ist es gerade eines der
iltesten und bedeutsamsten, eines Zentrums der abendlindischen Geistes-
kultur schlechthin, Lyon, iiber dessen idlteste Hss. wir ein interessantes und
wertvolles Werk L.owe verdanken. !

Gerade hier trat die eminent starke Beschidftigung Lowes mit unsern
iltesten Hss. in Unziale und Halbunziale in Erscheinung, welch letztere
Lowe als einer ihrer vertrautesten Kenner in der Franz-Ehrle-Festschrift
von 1924 musterhaft zusammengestellt hat, als ein Gegenstiick zu seines
groBen Lehrers vortrefflicher Liste der unzialen Codices. 2

Es wiirde zu weit fiihren, die zahlreichen weiteren Untersuchungen
Lowes anzufithren. Sie sind durchaus der dlteren Paldographie gewidmet,
Ausnahmen kommen vor, wie das mit Roger Fry gemeinsam herausgegebene
Werk English Handwriting. 3

Es ist wohl verstiandlich, da3 Lowe nach solchen Vorarbeiten, wenn
man sie so nennen will, an die Verwirklichung einer der groBartigsten
paldographischen Forderungen heranschritt, an die ja vor vielen Jahren
der leider frith verstorbene hochbegabte P. liebaert auch gedacht, an die
Schaffung einer simtliche vor 8oo entstandenen lateinischen Hss. umfassen-
den Tafelsammlung. Ein faszinierender Gedanke so unendlich kiihn und
groflartig, eine bewundernswert hervorragende Tat ihre Ausfiihrung.

Lowes Werk wendet sich an den Palidographen, in allererster Linie.
Die Miniaturen der spatantiken und friithmittelalterlichen Hss. sind, wenn
auch nicht vollzdhlig so doch in reichster Anzahl seit langer Zeit dem
Forscher und Liebhaber gut zuganglich. Anders die Hss. als paldographische
Denkmaler, denn nur ein gewisser Prozentsatz der alteren Hss. weist Minia-
turen auf und auch hier erfolgt dann die Auswahl gewéhnlich nach kunst-

! Codices Lugdunenses antiquissimi. Le scriptorium de Lyon, la plus ancienne
ecole calligraphique de France. Lyon 1924.

2 A Hand-List of Half-Uncial Mss, in Studi e Testi, 40, 1924. Die Traube’sche
Liste im ersten Band seiner « Vorlesungen und Abhandlungen », hg. von
Paul Lehmann. Vgl. dazu ferner die von Lowe und E. K. Rand veroffentlichte
Publikation iiber eine bedeutsame Unzialhs. der Pierpont Morgan Library in
New York: « A sixth-century Fragment of the letters of Pliny the younger »
Carnegie Institution. Publication no 304. Washington 1922. Ich verweise auch
auf seine « List of the oldest extant Mss. of S. Augustine ... », in Studi Ago-
stiniani, 193I.

3 English Handwriting. 1926 erschienen als Tract 23 der Society for pure
English.



== 314 =

historischen Prinzipien. Aber gerade die vielen altesten Hss., diese einzigen
Vermittler des antiken und friihchristlichen Kulturgutes verdienen besser
als schon auch gekannt zu werden. Sie, diese paldographische Seite, ist
es, der wir auch heute unsere vollste Aufmerksamkeit zuwenden miissen,
ganz abgesehen davon, daB sie seit Traube von den verschiedensten Ge-
lehrten tatkraftig durchforscht wird. Hier harren noch Probleme wich-
tigster Art ihrer Losung, die bei weitem nicht nur der Paliographie und
Philologie von Nutzen und nur fiir sie von Interesse sind, sondern ganz
im Gegenteil fiir die Gesamterkenntnis der &dlteren abendlindischen Kultur-
und Geistesgeschichte von groBer Wichtigkeit sind. Auf diese Bedeutung
der ilteren lateinischen Paldographie fiir den Historiker, der wenn er sich
iiberhaupt mit Paldographie beschaftigt, sie gemeinhin nur als ein Mittel
zum Zweck, als notwendiges Riistzeug zum Lesenlernen von Hss. und
Urkunden betrachtet, selten oder nie aber als ein historisch gewordenes
Kulturgut von hohem Reiz mit eigenen Gesetzen, mit eigenen Evolutionen
und Revolutionen, auf diese Bedeutung muB stets hingewiesen, sie muB
unterstrichen und die Forderung nach einer besseren und griindlicheren
Vertiefung in die Probleme der Schriftgeschichte, nach einer neuen Be-
trachtungsweise dieses Gutes betont werden.

Die C.L. A. erscheinen in 10 selbstindigen Teilen. In ihnen wird
erstmals das gesamte literarische (d. h. nicht urkundliche) Hss.-material
aus der Zeit vor dem IX. Jh. samtlicher in Betracht fallender Sammlungen
der Erde, also von Agypten (Papyri), Belgien, Dinemark, Deutschland,
Frankreich, GroBbritannien und Irland, Holland, Italien, Yugoslavien,
Luxemburg, Osterreich, RuBland, Schweden, Schweiz, Spanien, Tschecho-
slovakei, U.S. A., gleichviel ob Fragment oder voll erhaltener Codex, ob
auf Papyrus oder Pergament, gleichviel welcher Schriftart unterschiedslos
dem Forscher in Faksimile mit vorziiglicher Beschreibung der einzelnen
Codices und reichen bibliographischen Angaben zu jedem Manuskript ge-
boten. Ein Inventar unsever dltesten und wertvollsten Texte jedes Wissen-
schafisgebietes, wie wiv ein solches bis anhin noch nie zur Verfiigung hatten.
Darum eines der unentbehrlichsten Handbiicher jeder Bibliothek, die den
Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erhebt. Kein Luxus, sondern eine der
notwendigsten Handwerkzeuge, insbesondere fiir den Philologen. Gliick-
licherweise ist der Preis des Bandes, dank der groBziigigen Unterstiitzung
durch die Rockefeller-Foundation und dem Wirken der Union académique
internationale, dem American Council of Learned Societies und der Carnegie
Institution of Washington, unter deren Auspizien die C. L. A. erscheinen,
in erschwinglichen Grenzen gehalten. Jeder Teil ist auch einzeln kauflich.

Der an wertvollen Hss. auBerordentlich reichen Vatikanischen Samm-
lung ist der erste Teil des groBziigigen Unternehmens gewidmet. Dank
dem Entgegenkommen der obersten Leitung ist es Lowe moglich geworden,
simtliche vor 8oo entstandene Hss. der Vaticana usw. ohne Ausnahme
hier, iibrigens zum erstenmal, zu vereinigen. Die Bedeutung gerade dieses
Faszikels ist deshalb ganz besonders groB.

Es sind zunichst drei Hss. des Archivio della Basilica di S. Pietro
(no. 1a-c, 2, 3 bei Lowe). Den groBten Teil d. h. nahezu die Halfte der



beschriebenen Codices (4-62) stellen sodann die eigentlichen Vaticani.
Weniger umfangreich ist die Collection der Barberiniani (no. 63-65), und
der Ottoboniant (no. 66-67), reichhaltiger die der Palatini (no. 68a-99)
und Reginenses (no. 100-115), wozu noch Vaticanus Urbinas latinus 293
(Fragment) und Vat. Urb. lat. 1154 kommen. Die Wichtigkeit dieser
klassischen Sammlung an lateinischen Hss. ist bekannt, in wenigen Worten
kann sie iibrigens kaum angedeutet werden. DafB sich darunter Unica wie
Ciceros De Republica und die Briefe Frontos, daB sich hier die &ltesten
Hss. von Cicero, Livius, Terenz, Vergil befinden und auBerordentlich
wichtige Palimpsest-Hss., meist aus Bobbio, dem uralten Zentrum Nord-
italiens, dazu zahlreiche hochbedeutsame patristische Codices, seinur erwihnt.

Die Anlage des Werkes ist praktisch. Man hidtte ohne Zweifel die
einzelnen Hss. auch anders anordnen kénnen, z. B. nach der Schriftart
oder chronologisch. Allein, zugestanden sei, daB wir diese Verfahren nicht
fiir absolut praktisch halten, da sich immer wieder UnregelmiBigkeiten
einschleichen. Wir sind eben nicht so weit, alles in ein System zu zwingen.
Wir betrachten dies auch gar nicht als einen Fortschritt. Dem Philologen,
der sich nur wenig mit Paldographie beschaftigt, dem Theologen usw. ist
aber gewiB3 besser gedient mit einer allgemein giiltigen und brauchbaren
Anordnung, wie sie die C. L. A. aufweisen. Die Einreihung der einzelnen
Hss. geschieht hier nach ihrer laufenden Signatur, der beschreibende Text
ersetzt damit gewissermaBen ein kurzes Inventar dieser Hss. Die knappe
und prazise Beschreibung der Hss. entbehrt keiner wesentlichen Bestand-
teile. Wir finden : Standortsbezeichnung, Angabe des Inhaltes, Umfanges
der Hss., GroBe der Bliatter und des Schriftspiegels, der Zeilenzahl, Linierung
und Lagen, Kustoden, Kolophone, Ornamentik, Punktierung, Kiirzungen,
Schriftcharaktere, Schreibstoffe, Tinte, Ursprungsorte, Bibliotheksgeschichte
sowie im Anhang zu jeder Hs. eine ausgezeichnet ausgewihlte Bibliographie
mit Literatur- und Faksimilenachweisen.

Als Fiihrer durch die klassischen lateinischen Hss. des Vatikans wie
als Faksimilesammlung besitzt das Werk E. A. Lowes den Charakter der
Unentbehrlichkeit wie sie nur wenigen Tafelwerken #hnlicher Bedeutung
zukommen diirfte.

Ausfiithrungen in paldographischer Hinsicht behalten wir uns einer
Besprechung spiaterer Lieferungen an dieser Stelle vor, liegt uns doch
jetzt namentlich daran, die Leser dieser Zeitschrift auf dieses auch fiir
uns Schweizer so grundlegend wichtige und wegweisende Werk aufmerksam
zu machen und zu dessen eingehendem Studium dringend zu raten.

Basel. Dr. A. Bruckner.

Folletéte, Eugéne. Rauracia Sacra ou Dictionnaire historique du clergé
catholique jurassien. Deuxiéme partie : Le clergé régulier. Porrentruy,
Bonne Presse du Jura, 1934, 64 p. 8°. (Extrait des Actes de la Société juras-
sienne d’Emulation, année 1933.)

Nous avons rendu compte, I'année derniére (Revue, t. XXVII, p. 76),
de la premiére partie, consacrée au clergé séculier, de la Rawuracia Sacra.



T 316 S

Mgr Folletéte, complétant son travail, nous en donne aujourd’hui la seconde
moitié : le catalogue du clergé régulier issu du Jura bernois depuis 1789
jusqu’a nos jours. C’est I'époque, tout d’abord, des derniéres années des
abbayes de Bellelay et de Lucelle, puis de la suppression, lors de la Révo-
lution francaise, des couvents de Capucins et enfin de I’expulsion, au milieu
du siécle dernier, des Jésuites et des Rédemptoristes. C'est dire que, a
part les Capucins, seuls tolérés actuellement dans le Jura, la plupart des
religieux, dont on nous donne ici la liste, ont vécu ou vivent encore comme
en exil dans d’autres parties de la Suisse ou a l’étranger; et c’est ce qui
constituait la particuliére difficulté du présent travail, puisque c’'était en
dehors du Jura bernois qu’il fallait se procurer la plupart des renseigne-
ments biographiques nécessaires. C’est la raison aussi pour laquelle 'auteur
a renoncé a publier un catalogue des religieuses jurassiennes : a part, en
effet, les Ursulines, les Annonciades et les Hospitalieres de Porrentruy
et de Delémont, elles sont disséminées, hors de leur pays natal, entre un
nombre si considérable d’Ordres ou de Congrégations, qu’il serait impossible,
en essayant de dresser leur liste, de ne pas commettre des oublis.

Comme pour la premiere partie, le catalogue suit 'ordre alphabétique,
donnant pour chaque religieux son nom de famille, son nom en religion
et, entre parenthéses, son prénom de baptéme. Vient ensuite un bref
currviculum vitae, avec indication, s’'il y a lieu, des travaux publiés par le
religieux en question ; enfin, dans une sorte de table, tous ces noms sont
donnés a nouveau, groupés cette fois-ci par Congrégation monastique.
Celles-ci sont au nombre de 28 : c’est dire I'étendue des recherches que
l'auteur a di s’imposer pour établir ce catalogue. Grace a Mgr Folletéte,
nous possédons maintenant, pour le clergé séculier et régulier du Jura
de I'époque moderne, un répertoire facile & consulter, trés soigneusement
dressé et que l'on pourra donc utiliser en toute sécurité.

L. Weber.

P. Léon Veuthey. Un grand éducateur, le Pére Girard (1765-1850).
Paris, de Boccard. 1934. Gr. in 8°, 324 pages. 25 fr. frangais.

« Uberall Auseinandersetzungen iiber die kommende Aufnahme der
Jesuiten, iiber das Patriziat, iiber die Schulen von Freiburg und den Lehr-
plan des Pater Gregor ». So schreibt Kaplan Johann Peter Marro in Jaun
am 13. September 1818 in seinen Tagebuchnotizen. Das ist ein echtes
Stimmungsbildchen aus jener bewegten Zeit der Restauration, aus welcher
Pater Gregor Girard als groBer Erzieher hervorragt. Um seine neuen
Ideen in Dingen der Erziehung und des Unterrichts, um seine kiihnen
Pline wogten die Tagesmeinungen und warfen ihre Wellen bis ins hinterste
Bergdorf. Nicht einmal an seinem Grabe hielt das Parteigezinke inne,
sodaB sein Andenken bis auf heute ob dieser ungewollten Verkettung mit
allerlei Streitfragen der Zeit uns nie ganz schattenfrei zu Gesichte kam.
Einem seiner Mitbriider, Hochw. P. Leo Veuthey, der hundert Jahre
spater im gleichen Kloster zu Freiburg mit unermiidlichem Forscherflei3
und wissenschaftlichem Vorgehen das ganze Schrifttum des P. Girard



selbst und alles, was iiber ihn geschrieben worden ist, sichtete, kommt das
Verdienst zu, das Bild des groBen Erziehers aus dem Getiimmel des Zeit-
haders herausgeholt und von den Entstellungen sowohl seiner Freunde wie
auch seiner Feinde befreit zu haben. Die Schattenseiten, die aus seinem
eigenen Wesen sich ergeben, beliflt er ihm und glaubt, selbst durch
Hervorheben derselben biile die hohe Gestalt des groBen Mannes nichts
an Wiirde und Uberlegenheit cin.

Nicht die LEinzelheiten eines an 85 Jahre reichenden Menschenlebens
zu schildern, stellte sich P. Veuthey zum Ziele, sondern das unvergleichliche
Erziehungswerk eines Mannes ins richtige Licht zu stellen, der wohl sden
durfte, dem es aber vorenthalten blieb, die volle Ernte zu schauen, der
bahnbrechend neuen Ideen Eingang verschaffte zu einer Zeit, welche sie
noch nicht in ganzem Umfange aufzunehmen und auszuwerten fahig war.

«Sohn seiner Mutter » — mit dieser Kapiteliiberschrift beginnt der
Verfasser den Lebenslauf des beriihmten Pidagogen. In der Tat leitete
P. Girard sein erzieherisches Koénnen von seiner Mutter her, die er als
eine « gescheite, tdtige und frohliche Frau » zeichnet, die inmitten ihrer
15 Kinder ihm als Vorbild des Erziehers und Lehrers diente. Deshalb
auch beginnt er spiter seinen « erziehenden Sprachkurs » mit dem Abschnitt :
« Wie die Mutter ihren Kindern die Sprache lebrt». Grund und Quell der
Erziehungskunst der Mutter und der Erfolg ihres ungekiinstelten Unter-
richtes ist die Liebe zu ihren Kindern. Hier liegt auch der Schliissel zum
Erfolg in P. Girards padagogischer Tatigkeit : « Wenn euch am Fortschritt
eurer Schiiler gelegen ist, so sichert euch ihre Liebe ... alles GroBe und
Schéne im Himmel und auf Erden ist das Werk der Liebe» (Souvenirs,
Emulation, p. 37). Er verglich diese Mutterschule voll Leben und Selbst-
tatigkeit mit der passiven Schule seiner Zeit, welcher er « nichts Anziehendes
abzugewinnen wulte, nicht dem Inhalte, nicht der Form nach» Als
Kind seiner Zeit, Zeit der Garung — Jean Girard zdhlte 16 Jahre, als 1781
Nikolaus Chenaux die Freiburger Bauern gegen die Stadt heranmarschieren
lieB — suchte der wissensdurstige Jiingling nach neuen Wegen. Fir den
Sprachunterricht fand er die neue Richtung, indem er das damalige,
mechanische Lehrverfahren, unter welchem er viel gelitten hatte, ins
Gegenteil umstellte und als Grundsatz die Forderung pragte : « Die Sprache
muB3 man nicht durch die Grammatik lernen, sondern die Grammatik
durch die Sprache ». Nach dieser Richtlinie lernte er im Noviziatsjahre zu
Luzern die lateinische Sprache nochmals von Grund auf im téglichen
Verkehr mit den Klassikern selbst. Durch das Studium der Philosophie,
ein Jahr in Offenburg und ein Jahr in Uberlingen, sollten seine bisherigen
Ansichten iiber Erziehung und Unterricht die nétige Klarung und die
sichernde Unterlage erhalten. Aber auch hier mulite er sich durch zahl-
lose Enttduschungen hindurchringen. Hatte Lockes Philosophie, die nur
auf Stoff und Niitzlichkeit abstellte, den jungen Frater Gregor mit Ekel
erfiillt, so glaubte er in den Gedankengingen eines Wolf, dessen bewei-
sende Methode ihm gefiel, den erlésenden und richtigen Weg gefunden zu
haben. Und doch muBte er spater erkennen, daB er, wie so viele andere,
irregefiihrt worden sei, und daB8 Wolfs Rationalismus noch lange in



__318.....

seinen Ideen Spuren hinterlassen habe. Selbst beim Studium der Theologie
in Wiirzburg machte er harte Stunden des inneren Kampfes durch. Erst
als er sich in die heiligen Evangelien vertiefte — den Text wuBte er seit
dem Noviziatsjahr auswendig — kam er innerlich zur Ruhe, denn auch auf
diesem Gebiete ging fiir ihn die geschichtliche Tatsache der Systemati-
sierung des theologischen Wissens voran. So hatte er auch seine Priifungs-
these in Wiirzburg aufgebaut. Das blieb ihm Richtlinie fiir sein ganzes
ferneres Arbeiten. Die vierjahrige Studienzeit in der Hauptstadt des
Frankenlandes iibte iibrigens auf sein Streben und seine Lebenspliane
einen starken Einflu aus. Der Umstand, daB er gerade in Wiirzburg, im
Mittelpunkt der damaligen Aufklirung und des religiosen Freigeistes seine
Geistesbildung geholt hatte, ist sicherlich mit in Rechnung zu stellen, wenn
man das MiBtrauen erkliren will, dem P. Girard in seiner Heimat haupt-
sdchlich beim Landklerus begegnete.

Im Jahre 1788 in Freiburg zum Priester geweiht, muflte er gleich
nach Uberlingen an den Bodensee ziehen als Philosophielehrer am dortigen
Gymnasium. Da war er in seinem « Element». Nach einem Jahre schon
wurde er ins Kloster seiner Heimatstadt berufen als Prediger in der
Franziskanerkirche, sowie als Professor der Philosophie und Moral bei den
Klerikern des Klosters. In dieser Stellung hatte er sich mit den Geistes-
richtungen seiner Zeit zu beschiftigen. Hier erst machte er Bekanntschaft
mit Kants « Kritik der reinen Vernunft» und « Kritik der praktischen
Vernunft ». Wenn er den Philosophen von Konigsberg auch nur zum
Vergleich heranzog, und zum Zwecke, dessen falsche Lehren zu wider-
legen, so wurde P. Girard gleichwohl immer wieder beschuldigt, als huldige
er kantischen Grundsiatzen. Mehrmals sah er sich gezwungen, o6ffentlich
sich zu rechtfertigen. Girards heller Geist offnete sich jeder neuen Idee,
nicht um sie alsogleich unbesehen aufzunehmen, sondern um sie zu priifen
und gegebenenfalls ihr eine gute Seite abzugewinnnen. Besonders verfolgte
er die padagogischen Fragen seiner Zeit und gab zur Reform des Unterrichts-
wesens, wie 1799 Minister Stapfer sie vorhatte, auch einen Plan ein:
« Projet d’éducation publique pour la république hélvétique». Dieser
Unterrichtsplan erntete groBes Lob und lenkte die Aufmerksamkeit der
Offentlichkeit auf den Verfasser. Stapfer wollte ihn in seiner Nihe haben
und berief ihn ins Archiv des Kultusministeriums. Als er jedoch nie zur
Aufbauarbeit herangezogen wurde, legte er sein Amt nieder. Auf das
Anerbieten Stapfers, P. Girard mochte in Bern eine katholische Pfarrei
griinden und als erster Pfarrer sie leiten, lie3 er sich von seinen kirchlichen
Obern ernennen und arbeitete iiber vier Jahre mit groBem Erfolg in der
Seelsorge, hochgeschatzt auch von der protestantischen Bevolkerung der
Aarestadt. !

Von seinen Ordensobern nach Freiburg zuriickberufen, stand er hier
dem Kloster vor, als nach dem Sturz der helvetischen Republik die Schul-
kammer der Stadt an die Franziskaner das Gesuch stellte, die Leitung

1 Vgl. die erweiterte Darstellung des V{. in dieser Zeitschrift, 27. Bd., 1933,
p. 201 ff. 255 ff.



e 319 i

der franzosischen Primarschulen zu iibernehmen. Damit erfiillte sich ein
langjahriger Wunsch des P. Girards : Die Jugenderziehung und das Unter-
richtswesen seiner Vaterstadt durch Umgestaltung zu heben. Nicht mit
fertiger Wissenschaft und Methode sei P. Girard an seine groBe Aufgabe
herangetreten, sagt P. Veuthey, und nicht mit vorgefaten Grundsitzen, die
er einfach anzuwenden hitte, sondern aus der tiglichen Erfahrung wird
sein Wissen sich ergeben, und die Grundsitze oder Richtlinien werden aus
der praktischen Arbeit sich ableiten lassen. In diesen Jahren von 1804-1823
finden wir P. Girard in seinem eigentlichen Arbeitsfeld, an der Spitze
ergebener Lehrer, die seine Anleitungen mit ganzer Hingabe befolgten,
umgeben von einer stets steigenden Kinderschar, die ihn verehrte wie
einen Vater. Sein hohes Ziel, das er immer und iiberall anstrebte, war
die Erziehung des jungen Menschen. Um diesen Kernpunkt seines Lehr-
planes muBten alle andern Facher der Schule dienend sich verhalten. Die
Muttersprache betrachtete er als erstes und wichtigstes Werkzeug der
Bildung ; sie sollte selbst die sittliche und religiése Bildung vermitteln :
« Lasset den Sprachunterricht der Bildung der jungen Geister dienen und
diese der Veredlung des Herzens». Alles schligt ins Gebiet der Sprache
ein, sie driickt alles aus, « was der Mensch denkt, fiihlt, liebt, wiinscht,
will, tut und leidet ». Von innen heraus sollte das Kind gebildet, nicht
nur von aulen mit Wissen versorgt werden. Nach P. Girard ist im Kinde
alles Wissen in Form des Vermdgens vorhanden, das nur auf den giinstigen
Zeitpunkt wartet, durch liebe Fiihrung geweckt zu werden und in den
Bereich der duBern Wirklichkeit zu treten. In der Knospe seien ja auch
schon Bliite und Frucht vorhanden ; sie 6ffne sich, sobald die nétige
Wirme und das gewiinschte Licht hinzukommen. Diesen Dienst, das
schlafende Wissen im Kinde zu wecken, kénne zum Teil schon ein Schiiler
iibernehmen, der selber bereits vorangeschritten ist. So kam P. Girard
zur wechselseitigen Lehrweise, die von Lacaster in London begriindet
und systematisiert worden war. In den Hinden des Freiburger Piadagogen
nahm allerdings dieses Verfahren eigengeprdagte Formen an. Aus der Beur-
teilung jener Zeit zu schlieBen, erzielte der geniale Schulmann mit dem
wechselseitigen Schulsystem so hervorragende Erfolge, daB die Jugend
gerne in die Schule ging, da3 die Eltern die Arbeit der Erzieher schitzten,
daB der Ruf von Freiburgs Schulen ganz Europa aufhorchen lieB8. Erzieher
und Schulminner aus den verschiedensten Landern kamen nach Freiburg,
um die Schulfiihrung P. Girards persénlich in Augenschein zu nehmen
und zu studieren. Es bahnten sich Beziehungen mit den Nachbarlindern
an, die sich dort zur Férderung des Schulwesens auswirkten. In Frankreich
drang der groBe Bahnbrecher besonders mit seinen Ideen durch mittelst
seines Werkes : « L'enseignement régulier de la langue maternelle », das
sogar von der Akademie von Paris mit einem Preis von 6ooo Franken
bedacht wurde, wihrend dessen Verfasser das Kreuz der Ehrenlegion
erhielt. Selbst sein Riicktritt von der Leitung der Schulen Freiburgs, der
1823 durch die Zeitverhdltnisse ihm geboten schien, vermochte nicht,
seinen Ruf in die Klosterzelle von Luzern einzusperren, wie er es hoffte.
Auch dort fanden ihn Schulreformer wie Frobel und andere ; auch hier



— 320 —

iibertrug man ihm die Leitung der Primarschulen, spiater die Professur
der Philosophie am Gymnasium und wihlte ihn in den Erziehungsrat,
wo er seinen ganzen Einflufl zur Férderung des Schulwesens geltend machen
konnte durch Ausarbeiten von Reglementen und Lehrplanen. Diese schul-
reformatorische Tatigkeit hat P. Girards Namen auch in der deutschen
Schweiz und dariiber hinaus in deutschen LLanden heimisch gemacht, zumal
er die deutsche Sprache zu handhaben verstand wie die franzésiche. So
war der grof3e Erzieher an der Sprachengrenze des Uechtlandes der richtige
Ideentriger, der in beiden umfangreichen Kulturgebieten seine Gedanken
ungehindert ausstreuen und befruchten konnte.

P. Girards Ideen sind auch heute noch zeitgemaB. Wer P. Veutheys
Buch iiber den groBen Erzieher P. Girard gelesen hat, wird ohne Zweifel
mit Herrn Staatsrat Dr. J. Piller, Erziehungsdirektor des Kt. Freiburg,
einiggehen, der sein treffliches Vorwort mit den Worten schlieit : « Moge
dieses Buch den vollen Erfolg haben, den es verdient. Moge es eine
Siihnetat sein fiir die Vergangenheit, eine Lehre fiir die Zukunft und in der
gegenwartigen Zeit den Hauptgedanken P. Girards wieder in Erinnerung
bringen : Die notwendige Verbundenheit des Untervichts, dev Ervziehung und
der Religion zur Bildung dev Jugend. Moge es endlich dazu beitragen, daB
die schone Gestalt des P. Girard besser bekannt werde, daf3 sie in ihrem
vollen Lichte und mit ihrer ganzen Zugkraft des Beispiels in Erscheinung
trete ».

A. Schuwey.

- dy

Fribourg (Suisse). — Imprimerie St-Paul



	Rezensionen = Comptes rendus

