
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 28 (1934)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 292 —

tini Predigers, sein Rodel und die darine begriffene Namen und Personen
in diese gnadenreiche Erzbruderschaft einzuschreiben übergeben, doch ohne
Nachtheil der Pfarrkirchen.

1705. Da die Andacht des allerheiligsten Rosenkranzes so stark
zugenommen, das die allhiesige Klosterkirche die Menge des Volkes nicht
mehr fassen konnte, ist die monatliche Prozession aus der Kloster- in die
Pfarrkirche mit dem hochwürdigsten Gut auf Begehren geistlich- und
weltlicher Obrigkeit eingeführet worden, wobey das Opfer der Erzbruderschaft

zu Gutem kommt, ohne das selbe der Pfarrkirche an Kerzen, Glockenläuten

oder Orgelschlagen oder sonst etwas zu geben hat. Laut der Chronik
am 443. Blat.

Übrigens mußten dabey alle Jungfrauen in dreyerley Gattung gefärbten
Kleidern ' mit Kränzen und Stäben, andere mit brinnenden Lichtern
erscheinen. Vor dem hochwürdigen Gut gieng ein Schaar Knaben in
Engelskleidern mit symbolischen Zeichen. Zween Herren Landaman hielten das
Pluvial. Der Magistrat und das zahlreiche Mannervolk beschloß den Zug.
Dabey wurden auch sechs Fahnen und viele Bilder umgetragen.

Heutiges Tages aber erlischt der Eifer des Volkes immer mehr, so
das man kaum die nothwendigen Personen für die Stäbe und Bilder
bekommen kann.

Eduard Wymann.

1 Man pflegt noch heute den freudenreichen, schmerzhaften und glorreichen
Rosenkranz durch die weiße, rote und gelbe Farbe zu versinnbilden.

-SX3-

REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

Scheel, D. Dr. Otto. Martin Luther. Vom Katholizismus zur
Reformation. Zweiter Band : Im Kloster. 3. u. 4. Auflage. 694 S. Tübingen,
Mohr, 1930.

Burckhardt, D. Abel Ed. Das Geistproblem bei Huldrych Zwingli.
(Quellen und Abhandlungen zur Schweizerischen Reformationsgeschichte,
VI.) 166 S. Leipzig, Heinsius, 1932.

Lortzing, J. Die Rechtfertigungslehre Luthers im Lichte der Heiligen
Schrift. Reformationsgeschichtliche Abhandlungen. 158 S. Paderborn,
Schöningh. 1932.

Es sind drei völlig verschiedene Arbeiten, die hier zur Besprechung
vorliegen ; nur dem Gegenstand nach sind sie miteinander verwandt, indem
alle das Gebiet der Reformationsgeschichte beschlagen.

1. Scheel gehört zu den repräsentativen Autoren der Lutherforschung.
Daß seine beiden Bände über Luthers Jugend und Luther im Kloster neu



— 293 —

aufgelegt werden konnten, ist ein Zeichen für das lebendige Interesse,
das dem Gegenstand entgegengebracht wird. Der Verfasser macht sich seine

Aufgabe nicht leicht. Es wird wohl wenig Persönlichkeiten geben, deren
Jugendgeschichte und Entwicklung so eingehend untersucht worden sind,
wie diejenige Luthers in dem vorliegenden Werk.

Der zweite Band hebt an mit dem Eintritt ins Kloster der Augustiner
in Erfurt. Es ist nicht zu leugnen, ja, es verdient hohe Anerkennung, daß
Scheel sich eine weit- und tiefgehende Kenntnis des Ordenslebens im
Augustiner-Orden und im Augustiner-Kloster zu Erfurt verschafft hat.
Mit zahlreichen Legenden um den Novizen und Kleriker Martin Luther
wird rücksichtslos aufgeräumt, so etwa, daß ihm die Bibel vorenthalten
worden sei, daß ihn die Vorgesetzten und Mitbrüder ungewöhnlich schikaniert

hätten ; auch die späteren Äußerungen Luthers über seine Frühzeit
und die Praxis des Ordenslebens werden einer exakten und eingehenden
Kritik unterzogen.

Mit allen Gegnern seiner ersten Auflage setzt sich Scheel in manchmal
ermüdender Breite und mit peinlichster Berücksichtigung auch
nebensächlicher Kleinigkeiten auseinander. Dabei überrascht immer wieder die
genaue Kenntnis der Ordenstradition und der geltenden Gesetze und
Verordnungen.

Ähnliches gilt von der Darstellung, die dem Theologiestudium, der
Profeß, der Einführung in das Priestertum und der Primiz gewidmet ist.
Freilich bemerkt man schon hier und noch viel mehr in der Behandlung
des « Katholizismus als Religion der rechtfertigenden Gnade und des Leben
schaffenden Glaubens », daß der Verfasser über die Voraussetzungen seines
eigenen theologischen Systems nicht hinwegzusehen vermag. Es ist eben
doch so, daß die weltanschauliche Stellung, die religiöse Überzeugung, der
<( Glaube », die Darstellung weitgehend bestimmt. Eine theologische
Auseinandersetzung ist hier nicht am Platz ; der Anlage des Scheel'schen
Bandes entsprechend, müßte ein umfangreiches Werk geschrieben werden ;

denn er geht jedem Problem scheinbar bis auf seine letzten und
verborgensten Wurzeln nach. So etwa, wenn er den Nachweis versucht, die
katholische Kirche verstehe und werte Paulus falsch. Auf dieser « Grundlage

» wird dann die gesamte Entwicklung der katholischen Theologie über
Augustinus und Thomas bis zu den Autoren, die für Luther in hohem
Maße ausschlaggebend waren, vor allem Biel, gezeichnet. Aber man kommt
um den Eindruck nicht leicht herum, daß es sich um eine systematisch
konstruierte Entwicklung, weniger um den rein historischen Verlauf handelt.

Scheel relativiert zwar selber bis zu einem gewissen Grad seine Ergebnisse,

wenn er schreibt : « Nie freilich wird man erwarten dürfen, daß alle,
die der Entwicklung Luthers zum Reformator nachgehen, in allen Einzelheiten

schließlich sich zusammenfinden. » Er führt dies auf die mangelhaften

Zeugnisse und Quellen zurück, die « oft genug wie lose Blöcke
dastehen, die an den rechten Platz zu stellen selbst bei größter Behutsamkeit
und sorgfältigster Überlegung nicht immer gelingen will ». Auch die andere
Schwierigkeit der Aufgabe ist unbedingt in Erwägung zu ziehen, « daß
wir es in der Hauptsache mit seelischen Zuständen und Entwicklungen zu



— 294 —

tun haben. Zwischen Anfang und Ende können Höhen und Tiefen liegen,
die aus der Logik der Idee oder der ideellen Bewegung zeitlich sicher und
bestimmt einzuordnen unmöglich ist. Anfechtungen und Beruhigungen
können einander unabhängig von der ideellen Lage ablösen. Neue Stürme
können ausbrechen, auch wenn man glauben möchte, daß sie nicht mehr
zu erwarten seien ».

Scheel arbeitet nun sehr scharf die wesentliche Entwicklungslinie « vom
Katholizismus zur Reformation » heraus. Er wird wohl nicht ganz unrecht
haben, wenn er die ernsten Absichten und das ehrliche Streben des

jugendlichen Ordensmannes nach der aszetischen Vollkommenheit stärker
betont als das einzelne Gegner getan haben. Dagegen geht er unseres
Erachtens zu leichtfertig an der Möglichkeit irgendwelcher geistig-seelischer
Abnormalitäten vorbei, so sehr man es auch bedauern mag, daß von gewissen
Autoren nur das Krankhafte in den Vordergrund gestellt wird. Allgemein
scheint uns die Feststellung Scheels richtig zu sein, daß der Konflikt bei
Luther nicht nur rein pathologischer oder sinnlicher, sondern in erster
Linie geistiger Natur gewesen ist. Die « Anfechtungen des Geistes » waren
Luthers Not. Die protestantische Überzeugung sieht in deren Überwindung
ein Durchstoßen der katholischen Rechtsordnung und ein Erleuchtetwerden

durch die evangelische oder paulinische Wahrheit, während uns der
Vorgang als ein Verlassen der evangelischen und paulinischen Wahrheit
erscheinen muß.

Damit sei nicht geleugnet, daß, wie Scheel es nachdrücklich erweist,
der Kampf mit großem sittlichem Ernst geführt worden ist : es war zweifellos

ein gigantisches Ringen in der Seele Luthers, ein Ringen, das aber
nicht bloß auf der theologisch-geistig-seelischen Ebene sich abspielte. Wir
achten unbedingt die warme Überzeugung des Forschers, wo er etwa von
der apostolischen Sendung Luthers spricht, oder wo er zusammenfassend
die Bedeutung des Turmerlebnisses für die folgenden Jahrhunderte wertet.

Wie problematisch aber die Ergebnisse selbst dieser überaus gründlichen

und peinlich sorgfältigen Untersuchung bleiben, zeigt u. a. ein Satz
aus dem Schlußkapitel : « Zur religiösen Leitidee des Urchristentums
zurücklenkend und ihr mit der ganzen Entschlossenheit eines Gott verpflichteten
Gewissens sich anschließend, sollte er (Luther) langsam, aber sicher die
mittelalterliche Verbindung des Geistlichen mit dem Weltlichen auflösen
und dadurch auch die sichtbare Welt neu gestalten. Der den Weg vom
katholischen zum reformatorisch-paulinischen Evangelium gefunden hatte,
sollte auch die Grundlage der neuen Welt des Protestantismus legen. »

Vergleichen wir damit das Schlußurteil über Luther bei Grisar, der die
Frage nach der Größe der historischen Persönlichkeit Luthers folgendermaßen

beantwortet : « Soll er eine Größe heißen, so nenne man ihn eine

negative Größe », so erscheint uns wahrscheinlich, daß nur derjenige das

Richtige trifft, der den Wert weder im Positiven noch im Negativen
verabsolutiert.

2. Ganz anders geartet als das umfangreiche, verwirrend gründliche
Werk von Scheel ist die Arbeit von Burckhardt über den Schweizer
Reformator. Für den Aufbau des theologischen Systems und die klare dogmen-



— 295 —

geschichtliche Fixierung der zwinglischen Lehre ist eine sorgfältige
Untersuchung über die Stellung des Reformators zum « Geist » von großer Bedeutung.

Man vermißt allerdings eine klare Orientierung über die verschiedenen
Inhalte, die sich mit dem Worte « Geist » verbinden. Der Verfasser macht
einen Versuch auf diesem Weg ; aber die vier Kreise, in denen sich nach
ihm Zwinglis Anschauungen vom Geist bewegen, sind wohl zu wenig scharf
umrissen. « Wir haben einmal die reformatorischen, auf die Bibel gegründeten
Aussagen. Hier steht Zwingli einfach auf den Schultern Luthers.
Obschon Zwingli hier seine Belege meist aus der Bibel bezieht, passiert es

ihm doch häufig, daß er in den Spiritualismus abbiegt. Wir werden
auch eine mystische Linie feststellen. Als vierte Komponente in der
Geistfrage stoßen wir auf die rationale Linie. Sie verlegt den Gottesgeist
in den Menschengeist hinein. »

Es wird im ganzen Verlauf der Untersuchung nicht recht klar, wo die

genauen Grenzlinien etwa zwischen der spiritualistischen und der
reformatorisch-biblischen Geistlehre liegen. Formulierungen wie volkstümlicher
Spiritualismus, spiritualistischer Rationalismus, formeller und materieller
Spiritualismus dürften zweifellos genauer und schärfer erklärt werden.

Der Hauptteil der Arbeit ist der genauen Überprüfung aller einzelnen
Zwinglischriften auf ihre Zugehörigkeit zu einem der vier Kreise gewidmet.
Dabei sind sehr viele wertvolle und lichtstarke Zitate gesammelt, gewandt
und im allgemeinen richtig erklärt und beurteilt. Methodisch begrüßen
wir es auch sehr, daß das Verhältnis Zwinglis zu seinen Quellen untersucht

wird. Seine Bibliothek wird einer eingehenden, aber leider doch nicht
allseitigen Prüfung auf das Geistproblem unterzogen. Freilich gelingt es

dem Verfasser nicht immer, wirkliche Abhängigkeiten festzustellen. Mit
großem Fleiß sind auch hier Zitate aus den klassischen und humanistischen
Autoren gesammelt : aber es macht den Eindruck, über dem äußeren
Umfang des gesammelten Materials, den recht zahlreichen Katalogzetteln
hätte die geistige Durchdringung leiden müssen.

Dazu kommt, daß dem Verfasser ziemlich stark praktische Gesichtspunkte

vorschweben : er möchte der Theologie unserer Zeit dienen : « Da
das Geistproblem im Grunde nichts anderes ist als die Frage der Möglichkeit

der religiösen Erfahrung, werden sich interessante Streiflichter auf die
heutige Theologie ergeben, wo ja dieses Anliegen sehr heftig diskutiert
wird. » Oder etwa am Schluß : « Wir müssen Weite des Urteils und
weitherzige Gesinnung gewinnen können. Wir wissen, die Bibel allein bringt
das Heil. Aber wir sagen uns, wir müssen uns ernsthaft bemühen, den
anderen Religionen gerecht zu werden. Es ist für unsere Wahrhaftigkeit
sehr heilsam, wenn wir da eine schwankende Stellung einnehmen. Zwingli
kann uns da Lehrmeister werden. Wir dürfen auch zum Schluß etwas
wie eine Glaubensvernunft postulieren. Eine Ratio, die aus dem Glauben
kommt. Man wende nicht ein, daß unser ganzes Tun bis zum Grabe Sünde
sei. Sicher ist vieles auch im Christen Sünde. Aber es muß so etwas geben,
wie einen erleuchteten Verstand, sonst wäre unser Glaube eitel. Wir müssen
wohl auf eine einheitliche Dogmatik, welche alles bis aufs letzte ordnet,
verzichten^ solange wir auf dem Wege sind. »



— 296 —

Etwas von der unbestimmten und unbestimmbaren Relativität dieser
Einstellung zeigt sich fast auf jeder Seite des Buches. Begriffliche, methodische,

problemgeschichtliche Klarheit mangelt in weitestem Maß. Als
Beispiel diene der Abschnitt, der von der mystischen und der rationalen
Komponente des Geistproblems bei Zwingli handelt. Wir geben die Stelle
kommentarlos wieder : « Die beiden Geistesrichtungen (Mystik und
Rationalismus) sind sich innerlich nahe verwandt. Allerdings ist die Mystik
überschwänglich, braucht hohe Worte, der Rationalismus dagegen ist kühl
und überlegt. Aber beide berufen sich letzten Endes auf einen Identitätssatz,

daß das Innerste im Menschen Gott selber ist. Die Mystik erreicht
das auf vielen Umwegen. Es muß viel Schutt weggeräumt werden, bis der
alte Bau wieder zum Vorschein kommt. Der Rationalismus wagt den
Schritt zu Gott direkt, indem er die Vernunft als das Göttliche oder Gott
selbst hinstellt, ohne zuerst lange Umschweife zu machen. Wenn wir auf
den Sinn schauen, nicht auf die äußerliche Ausdrucksweise, so haben wir
die gleiche philosophische Erscheinung vor uns. Daher ist es wohl
verständlich, daß Zwingli von der Mystik ins Rationale hinüberschreitet.
Aber auch da ist es nicht selbständige Mystik. Zwingli hat sein Herz immer
beim Evangelium. Mystik ist bei ihm nicht viel mehr als eine flüchtige
Erinnerung oder eine Reminiszenz aus der Lektüre seiner Entwicklungszeit.

» Angesichts solcher « Ergebnisse » ersparen wir dem Leser die
Aufführung zahlreicher Unstimmigkeiten in der Einzeluntersuchung. Es sei
aber nochmals betont, daß mancher wertvolle Aufschluß über die Stellung
Zwinglis zur Vergangenheit, zu Luther, zur Mystik und zum Rationalismus
seiner Epoche vermittelt wird.

3. Lortzing beschließt sein Buch mit einem Brief an seine Evangelischen
Brüder und Schwestern : Zum Nachdenken für nachdenkliche Leser, in
welchem er den Ausspruch wagt : « In der Tat ist Luthers System von
der Geschichte völlig überholt ; die heutige Zeit, mit ihren so ganz andersartigen

Bedürfnissen und Nöten kann die Theologie des XVI. Jahrhunderts
nicht mehr verstehen. » Klar und eindeutig weist der Verfasser den Weg
zu dem einen Leib und dem einen Geist, zu der einen Herde und dem einen
Hirten. Dem Buch liegt eine Erklärung des Erzbischöflichen Ordinariates
von Paderborn bei, in dem Werk sei nichts enthalten, « was der
katholischen Glaubens- und Sittenlehre widerspricht ».

Das Buch hat zweifellos große Vorzüge. Es versucht, das Material
möglichst scharf zu ordnen und klar zu sichten. Zuerst wird die
Rechtfertigungslehre Luthers kurz vorgetragen, vielleicht fast zu knapp, um
überall ganz das Richtige zu treffen.

Als Wurzel der lutherischen Irrtümer erscheint die Lehre von der
Alleinwirksamkeit Gottes, die ausführlich aus dem Alten Testament und
in einer kürzeren Darlegung aus dem Neuen widerlegt wird.

Dann folgt der Hauptteil des Werkes über die Rechtfertigung. Dabei
werden offensichtliche Schwierigkeiten in der Rechtfertigungslehre des Alten
Testamentes nicht übersehen, sondern oft mit überzeugender Gründlichkeit
gelöst. Bei der Behandlung der neutestamentlichen Rechtfertigungslehre
überrascht und erfreut, vor allem im Gegensatz zu ähnlichen Arbeiten



— 297 —

protestantischer Theologen und Luthers selber, das tiefe Verständnis für
das Mysterium der Kirche und der heiligen Sakramente. In einzelnen
Exkursen werden Spezialfragen erörtert und traditionelle Vorurteile und
falsche Arbeitsmethoden protestantischer Forscher namhaft gemacht. Wir
haben nur das eine Bedenken, ob man das vorliegende Buch eine historische
Untersuchung nennen kann ; es ist mehr dogmatisch-kontroversistischer
°rdmmS- Dr. P. Leo Helbling O. S. B.

S. Petrus Canisius Doctor Ecclesiae T. I. : Catechismi latini et germanici.
Pars prima : Catechismi latini. Editionem criticam curavit Fridericus
Streicher, S. J. (Societatis Jesu Selecti scriptores a patribus societatis
eiusdem editi II). Monachi Bavariae, sumptibus et typis officinae Salesianae

1933- 4°- l87 et 298 p.

Nachdem der hl. Canisius zum Kirchenvater erklärt wurde, beschloß
die Gesellschaft Jesu eine neue Ausgabe seiner ganzen literarischen
Hinterlassenschaft mit Einschluß der Hausansprachen an seine Ordensbrüder,
wovon bisher nur wenig veröffentlicht ist. Das große Unternehmen wird
in würdigster Weise eröffnet durch diesen ersten Band der lateinischen
Katechismen. Die Ausgabe besorgte, mit peinlichster Genauigkeit allen
Editionswünschen entsprechend, der deutsche P. Friedrich Streicher,
der durch seine Studien über die Autographe des Kolumbus (1927) schon
gezeigt hat, wie er sich auf solche gelehrte Arbeit versteht, und ais Schriftleiter

der Geschichte der führenden Völker seit mehreren Jahren sich große
Verdienste erwirbt.

Ohne Zweifel kommt unter den Schriften des Canisius seinem
Katechismus die größte Bedeutung zu. Diese erhellt schon aus dem außerordentlichen

Erfolg, den er mit den verschiedenen Redaktionen hatte. Zu seinen
Lebzeiten erschienen 200 Ausgaben. Nach seinem Tode sind sie schwer
zu zählen. Im ganzen werden es 500 sein. Wie weit der Katechismus
sich verbreitete, ersieht man daraus, daß er in ungefähr 25 Sprachen
übersetzt wurde. Eine besondere Bedeutung hatte er für die Gebiete
deutscher Sprache, in denen bis zur Unterdrückung der Gesellschaft Jesu
hauptsächlich durch ihn die katholische Lehre vermittelt wurde. Mancherorts

gebrauchte man für Katechismus schlechthin die Bezeichnung Canisi.
Aber inwieweit kann Canisius die Autorschaft der unter seinem

Namen verbreiteten Katechismen zugewiesen werden Diese, nicht ganz
einfach zu beantwortende Frage wird von dem Herausgeber in seinen
Prolegomena, nachdem er eine chronologische Aufzählung aller Schriften
des Heiligen gegeben hat, ausführlich erörtert. Er unterscheidet dabei
die bekannten drei Gruppen : 1. den zuerst verfaßten größeren Katechismus
oder « Summa doctrinae christianae » mit seinen beiden Reihen, den vor
dem Konzil von Trient und den nach dem Konzil erschienenen Ausgaben,
2. den darauf folgenden kleinsten Katechismus, lateinisch und deutsch,
3. den zuletzt verfaßten kleineren, lateinisch und deutsch. Die Summa
ist zweifellos im Auftrage des Königs Ferdinand von Canisius allein verfaßt,



— 298 —

wenn auch die ersten Ausgaben seinen Namen nicht tragen. Sie erschien
zuerst im April 1555 in Wien, und es folgten bald neue verbesserte Ausgaben,
die als kaiserlicher Katechismus bezeichnet wurden, nachdem Ferdinand 1556
Kaiser geworden war. Größere Veränderungen wiesen die nachtridentini-
schen Ausgaben auf, deren erste 1566 zu Köln erschien. Mit der Summa
eng verwandt ist die Zusammenstellung der in ihr enthaltenen Schrift- und
Väter-Zitate, die unter dem Titel « Authoritatum s. scripturae et s. patrum»
in 4 Bänden zu Köln 1569-70 erschien, von dem Nimwegener Jesuiten
P. Busaeus besorgt, aber nicht ohne Beihilfe des Canisius. Seit 1577 wurde
das Werk auch unter dem Titel « Opus catechisticum sive de summa chr.
doctrinae » verbreitet. Da der größere Katechismus eigentlich nur für
Theologen oder Gebildete benutzbar war, so stellte sich bald das Bedürfnis
nach einem einfacheren Katechismus für Schüler ein, wozu auch der Vorgang
Luthers mitwirkte. Dem sollte zunächst ein kurzer Auszug aus dem großen
Katechismus genügen, bestimmt für die kleinsten Lateinschüler, der sog.
C. minimus. Braunsberger entdeckte die älteste Ausgabe als Anhang zu
den 1556 in Ingolstadt erschienenen « Principia grammatices ». Dieser
lateinische Auszug erlebte aber im 16. Jahrhundert nur 3 Ausgaben. Besser
erreichte Canisius seinen Zweck mit der deutschen Ausgabe, die zuerst 1558
zu Dillingen ohne Nennung des Verfassers erschien, später in anderer
Einteilung dem < Betbuch » oder den « katholischen Kirchengesängen »

beigegeben wurde. Den größten Erfolg hatte Canisius mit dem kleinen
Katechismus (C. minor oder parvus), dessen erste lateinische Ausgabe Ende 1558
oder Anfang 1559 in Köln erschien und sogleich in Wien und Antwerpen
nachgedruckt wurde. Er war für die Schüler der Kollegien bestimmt
und bekam erhöhten Wert durch die seit 1561 beigefügten Gebete und
Betrachtungen. Vom Jahre 1568 ab erschien er auch unter dem Titel
« Institutiones christianae pietatis seu parvus C. » oder « Institutiones
et exercitamenta » oder « Exercitamenta » allein. Auch davon wurde bald
eine deutsche Ausgabe, verbunden mit dem « Betbuch », herausgegeben,
die noch zu Lebzeiten des Canisius neunmal aufgelegt wurde. Ein viel
gesuchtes, vollständiges Exemplar der ersten Auflage von 1560 tauchte
bei der Vorbereitung des Eucharistischen Kongresses in Wien 1911 auf.
Diese deutsche Ausgabe des kleinen Katechismus entsprach besonders
den breiten Schichten des deutschen Volkes, zumal nachdem ihr ein Kalender
und viele Holzschnitte mit mancherlei Ratschlägen für die Befolgung
des Kirchenjahres beigegeben worden waren. Im Jahre 1589 wurde schließlich
noch ein aus 102 schönen Kupferstichen bestehender Bilder-Katechismus
von Plantin in Antwerpen herausgegeben.

P. Streicher druckt dann in seinem Prolegomena die Widmungsbriefe
des Canisius ab, handelt ausführlich über die Quellen der Katechismen
und fügt eine Liste der einzelnen Ausgaben nach chronologischer und
geographischer Verbreitung bei. Besonders wertvoll ist noch die genaueste
Angabe der einzelnen Titel, geordnet nach Stammbäumen der Ausgaben,
und eine Wiedergabe der Signaturen der einzelnen Druckereien. Dies
alles aber vorläufig nur für die lateinischen Katechismen. Die deutschen
Ausgaben will er im 2. Teil des ersten Bandes behandeln und veröffentlichen.



- 299 —

Hier druckt er in seinem Hauptteil die lateinischen Ausgaben ab,
und zwar von der vortridentinischen Summa die erste Ausgabe von 1555
mit den Varianten der nachfolgenden Ausgaben bis 1565, von der nach-
tridentinischen die letzte, von Canisius besorgte aus dem Jahre 1571, von
den kleineren Katechismen auch die letzte von Canisius besorgte
Antwerpener Ausgabe aus dem Jahre 1574, zuletzt den kleinsten Katechismus
nach der Editio princeps von 1556. Am Schlüsse folgt der Bilder-Katechismus
von 1589 mit den schönen Kupferstichen von Plantin. Besondere
Anerkennung verdient die mühsame Verifizierung der Zitate nach den für uns
jetzt vorliegenden oder leicht zugänglichen Ausgaben.

Gelegentlich bemerkte der Herausgeber, nicht mit Unrecht, daß Canisius

nicht als spekulativer Kopf, auch nicht als humanistischer Stilist
oder als kritischer Historiker zu würdigen ist. Man hat ihn wohl deshalb
herabgesetzt. Aber wenn wir die Wirkung seiner Katechismen ins Auge
fassen, so sehen wir, wie hier seine Hauptstärke als Christenlehrer zur
Geltung kommt, der am besten wußte, was für die religiöse Bildung damals
Not tat und etwas leistete, was niemand zu seiner Zeit so vollbringen
konnte als er mit seiner erzieherischen Begabung. Canisius ist einer der
wenigen, der die Schwäche der Barockkultur überwand. Diese Schwäche,
eine erbliche Belastung von der Renaissance her, bestand besonders darin,
daß man wenig Verständnis für soziale Volksbildung hatte und sich
ausschließlich für die oberen Schichten interessierte. Mit den für die verschiedenen

Bildungsstufen berechneten Katechismen und vor allem mit den
deutschen Übersetzungen füllte Canisius ein klaffende Lücke aus. Er
wusste wieder die in den besten Zeiten christlicher Traditionen gepflegte
Einfachheit, oder sagen wir vielleicht für « simplicitas » besser Schlichtheit,
zu pflegen. So erklärt es sich auch, daß er trotz seiner engen Beziehungen
zu den höchsten Spitzen sich verwenden ließ, wie man es haben wollte,
und am allerwenigsten begehrte, eine große Rolle zu spielen. Dem
verdanken wir es, daß er den Rest seines Lebens in der Schweiz zubrachte,
wo er durch seine Schriften über Volksheilige am deutlichsten den Zusammenhang

mit dem religiösen Leben des Volkes zeigte. Die Schweiz verdiente
es aber dafür, seine Grabstätte zu bergen. — Daß der Herausgeber mit
seiner gewissenhaften Gelehrsamkeit uns diese Seite des Canisius durch
seinen musterhaft ausgestatteten Band in vollem Lichte vor Augen gestellt
hat, dafür gebührt ihm wärmster Dank.

G. Schnürer.

Pastor, Ludwig v. Geschichte der Päpste. XVI. Band, 3. Abt. :

Pius VI. (1775-1799) 1-7. Aufl. (xl- u. 678 SS.) Herder, 1933. 15 M. ;

in Leinwand 18.60 M. ; in Halbfranz 21.40 M.

Le conclave de 1774 s'ouvrit le 5 octobre, au Vatican, dans les
appartements Borgia. Les cours bourboniennes travaillaient à faire nommer un
pape qui eût la même ligne de conduite que Clément XIV. Elles pouvaient
compter, dans ce but, sur la moitié des cardinaux, tandis que les autres,
les zelanti, voulaient élire un homme qui fît preuve d'indépendance à



— 300 —

l'égard des rois et des princes. Plusieurs semaines se passèrent à attendre
les retardataires. Braschi était l'un des préférés de la part des zelanti ;

sa candidature fut cependant abandonnée, puis reprise, et, le 15 février 1775,
au 2Ó5me scrutin, il fut élu à l'unanimité.

Il était né à Cesène, en 1717. A 17 ans, il avait déjà conquis ses grades
de docteur en droit ecclésiastique et civil. Il entra au service de son oncle,
le cardinal-légat de Ferrare ; puis, à la mort de ce dernier, Benoît XIV
le choisit comme secrétaire particulier et lui offrit un canonicat à Saint-
Pierre. Braschi, qui songeait au mariage, hésita d'abord, puis, d'entente
avec sa fiancée, qui entra au couvent, il se décida à embrasser l'état
ecclésiastique et fut ordonné prêtre. Clément XIV le créa cardinal en 1773,
non pas qu'il l'appréciât personnellement, car Braschi était opposé à la
suppression de la Compagnie de Jésus, mais parce que les cours des

Bourbons, auxquels il avait rendu des services, demandaient pour lui le
chapeau rouge.

C'est par estime pour saint Pie V que l'élu choisit le nom de Pie VI.
Pieux, de vie irréprochable, très poli, grand travailleur et tenant à faire
lui-même la besogne, le nouveau Pape était de belle prestance : il papa bello,
disaient les Italiens, qui accueillirent son élection avec enthousiasme.

Robuste, âgé de 57 ans, il était appelé à un long règne. Les débuts
en furent brillants. Pie VI s'intéressait beaucoup aux livres, aux savants,
aux artistes. U acheta nombre de statues antiques, développa le musée

clementin, qu'il avait commencé comme trésorier de Clément XIV, et y
ajouta celui qui porte le nom de musée piano. U s'occupa aussi d'améliorations

d'ordre matériel et restaura les finances pontificales. On peut
toutefois lui reprocher d'avoir été un peu vaniteux. De plus, il favorisa
trop sa parenté, surtout un neveu, personnage intéressé et peu aimé, au
point qu'une révolution faillit éclater à Bologne, en 1794. Ce fut même
à cette occasion qu'apparut pour la première fois le drapeau tricolore, soit
le vert de l'espérance associé aux deux couleurs, blanc et rouge, de la ville
de Bologne.

L'esprit philosophique augmentait ses conquêtes dans les cours et
dans les milieux intellectuels. Il déteignait même sur certains membres
du haut clergé. Ricci, neveu du Général des Jésuites, vicaire général de
Florence puis évêque de Pistoie, était l'une de ces victimes. Imbu d'idées
gallicanes, en relations étroites avec les Jansénistes, il était opposé au
pouvoir temporel du Pape, disant que celui-ci était le successeur du pauvre
Pierre et non pas des Césars. Il taxait le culte du Sacré-Cœur de cardiolâtrie.
Non seulement il approuvait, mais il accentuait encore les mesures par
lesquelles, en Toscane, Leopold, frère de Joseph II, restreignait le culte
des saints, limitait le nombre des processions, des autels et des cierges.
Un synode de curés, habilement choisis, fut convoqué à Pistoie. On y
décida de fondre tous les Ordres religieux en un seul : celui de saint Benoît,
et de ne tolérer qu'un couvent par ville. Les évêques, de leur côté, se réunirent
à Florence, mais se déclarèrent opposés à ces mesures. L'idée d'un concile
national sombra par le fait même et le Pape n'eut pas à intervenir. U allait
sévir, par contre, contre Ricci, quand Leopold fut, à la mort de Joseph II,



— 301 —

appelé à Vienne. Sentant l'opposition s'accentuer contre lui et voyant
Rome condamner 85 propositions du synode de Pistoie, Ricci donna sa
démission. Il se soumit, mais en distinguant, lui aussi, entre le fait et le

droit, et en conservant des relations avec le clergé janséniste et gallican.
En Autriche, où l'on n'avait pas été très satisfait de l'élection de

Pie VI, le professeur Martini et l'abbé Rautenstrauch faisaient campagne
en vue de restreindre les études théologiques aux seules branches d'ordre
pratique et d'introduire la surveillance de l'Etat jusque dans les sacristies.
Marie-Thérèse appuyait ces idées, et son fils Joseph II, admis dès 1765
à la régence, partageait ce point de vue, ce qui ne l'empêchait pas d'être
un catholique pratiquant. U aurait aimé se réserver la politique religieuse,
mais sa mère s'y refusait, et c'est ce qui amena entre les deux des discussions
assez vives et accentua chez le fils, par réaction, les idées fébroniennes,
dont il était déjà passablement imbu.

Marie-Thérèse mourut en 1780. En décembre 1781, le Pape écrivit
à Joseph II, pour lui dire qu'il désirait se rencontrer avec lui. Il s'agissait
surtout de régler la question des bénéfices milanais, que l'Empereur
prétendait conférer. Certains cardinaux étaient opposés à ce voyage, notamment

Bernis, qui disait de Pie VI : « Il a l'ignorance la plus crasse du monde
et des cours ». Le Pape partit néanmoins, le 27 février 1782, ne prenant
aucun cardinal avec lui, tandis que le peuple romain l'escorta jusqu'à
plusieurs milles de la Ville éternelle. Pie VI s'arrêta quelques jours à Cesène,

sa patrie, continua par Bologne, Ferrare, Venise et Graz. Joseph II vint
le recevoir à Wiener-Neustadt. Le Pape prit place, à droite de l'Empereur,
dans la voiture de gala et entra à Vienne aux acclamations d'une foule
accourue de toute l'Autriche.

Dès le lendemain, tandis que Fébroniens et Joséphistes lançaient des

brochures hostiles aux idées romaines, les discussions commencèrent, à
raison de plusieurs heures par jour, entre le Pape et l'Empereur. Pie VI
visita la capitale, fit toutes les cérémonies de la Semaine Sainte et, le jour
de Pâques, célébra la messe au dôme au milieu d'un grandiose apparat.
Le 22 avril, il repartit, par Munich, Augsbourg, Innsbruck. Il se trouvait
à Brixen pour la fête de l'Ascension, à Venise pour la Pentecôte et à Cesène

pour la Fête-Dieu et rentra à Rome après une absence de près de quatre mois.
Du moins quant à son but principal, le voyage n'avait pas eu de résultat.

Au contraire, Joseph II accentua son ingérence dans les questions d'église ;

c'est alors qu'il se mit à fermer les chapelles jugées superflues, qu'il fusionna
toutes les confréries en une seule, détermina le nombre de messes qui
devaient être célébrées, procéda à une nouvelle répartition des diocèses

— mesure qui, celle-là, se justifiait — supprima plus de 400 couvents,
introduisit le mariage civil, réservant à l'Etat le droit d'établir des
empêchements matrimoniaux et d'en accorder la dispense. Pie VI lui fit alors
savoir qu'il n'était pas loin de tomber dans l'hérésie, à quoi l'Empereur
répondit, comme précédemment déjà, qu'il ne faisait que suivre une voix
intérieure ; puis, brusquement, à la fin de 1782, il arriva à Rome et reprit
avec le Souverain Pontife des discussions au cours desquelles le Pape lui
fit des concessions que l'on peut, en partie, trouver excessives.



— 302 —

En août 1786, s'étaient assemblés à Ems, ville balnéaire, qui permettrait
de garder provisoirement secret le but de la réunion, les trois électeurs
ecclésiastiques de l'Empire : les archevêques de Mayence, Trêves et Cologne
— ce dernier, frère de Joseph II — auxquels s'était ioint l'archevêque
de Salzbourg. Les « ponctations » ou points traités en cette circonstance
provoquèrent des divergences de vues et des altercations au sujet de l'abstinence

et des dispenses du bréviaire ; par contre, des décisions furent prises,
réfrénant le luxe dans l'ornementation des autels, supprimant des confréries,
des bénédictions, des processions et « autres abus superstitieux ». Les
annates seraient diminuées, les droits des évêques augmentés, et le placet
episcopal exigé pour que les décisions des congrégations romaines eussent
force de loi. Les religieux ne devraient plus obéir à un Général étranger
et les bénéfices des terres allemandes seraient réservés aux ressortissants
du pays. Ces conclusions furent envoyées à Joseph II, chargé, comme
chef de l'Eglise d'Allemagne, de les faire agréer par Rome, faute de quoi
elles seraient soumises à un concile national ou à la diète. Joseph II n'était
pas très partisan des mesures préconisées, car elles déplaçaient, au profit
des évêques, des faveurs que lui voulait réserver à l'Etat. Pour consentir
à la nomination de Dalberg comme coadjuteur de Mayence, le Pape, en
novembre 1789, exigea et obtint la renonciation à un grand nombre des

ponctations et adressa un long mémoire aux archevêques qui les avaient
formulées.

Le Fébronianisme, de son côté, touchait à sa fin. Von Hontheim avait
publié, en 1777, un Febroninus abbreviatus. Pie VI s'étant montré très
bon à son égard, von Hontheim souscrivit une profession de foi satisfaisante ;

mais son archevêque, homme énergique, lui demanda une rétractation
publique et l'aveu d'être l'auteur de Febronius, ce qu'il avait toujours nié
jusqu'alors. Von Hontheim s'exécuta ; sur le désir de son archevêque, il
publia une réfutation de son livre, qui parut d'ailleurs sans imprimatur,
car elle renfermait pas mal d'idées gallicanes. Von Hontheim mourut en 1790,
après avoir composé lui-même son épitaphe : Tandem libet, tandem tutus,
tandem aeternus.

Le chapitre 5, de beaucoup le plus long du volume, raconte, avec
force détails, la survivance des Jésuites : en Prusse, où ils se maintenaient
sous le nom de « Prêtres de l'institut scolaire royal », et en Russie, où
Catherine entendait les protéger malgré Rome, malgré du moins le secrétaire

d'Etat, très soucieux de voir strictement observé le bref de la suppression,

afin d'éviter des démêlés avec les cours bourboniennes qui déjà
protestaient avec véhémence. Pie VI, au contraire, qui s'était engagé à respecter
la décision de Clément XIV, n'était, au fond, pas trop mécontent de cette
survivance, bien que sous une forme un peu modifiée, de la Compagnie
et de l'établissement d'un noviciat pour les Jésuites dans l'Empire de
Russie. Si le Pape ne fut pas très conséquent dans cette affaire, Catherine
manqua de franchise dans sa politique religieuse : grande amie des Encyclopédistes,

elle travaillait en faveur des orthodoxes, au détriment des catholiques

des deux rites, grec et latin, notamment dans la part de lion qu'elle
avait obtenue de la Pologne lors des derniers partages.



— 303 —

En rappelant les diverses phases de la Révolution française, l'auteur
i utilise abondamment les travaux de Sicard, de la Gorce, Madelin, Pisani,
Mourret, etc. Pie VI, là encore, du moins au début, hésite et fait des
concessions. Il est vrai qu'il n'est qu'imparfaitement renseigné et que le

cardinal Bernis s'ingénie à le retenir. Puis le Directoire envoie Bonaparte
en Italie, entre autre pour s'emparer de Rome, qui est prise, sans résistance,
le io février 1798. La république y est proclamée. L'entrée de Bonaparte
dans la péninsule n'a pas été sans actes de cruauté et le Pape, maintenant,
fait preuve d'énergie. Il refuse absolument de révoquer les condamnations
que le Saint-Siège a portées contre les mesures prises en France au cours
de la Révolution. Il refuse également d'abandonner de lui-même, comme
les envahisseurs le lui proposent, la Ville éternelle. Les cardinaux qui y
sont restés sont arrêtés ; les musées sont spoliés. Puis le Saint-Père, chassé
de Rome, part pour Sienne, et, au bout de quatre mois, pour Florence
où il séjourne de juillet 1798 à mars 1799. Bien que le Pontife soit
maintenant à moitié paralysé, les Français veulent l'emmener plus loin. Le

voyage est contrarié par les opérations militaires de la France contre la
Toscane et l'Autriche, qui entraînent des contre-ordres et obligent à des
détours dans l'itinéraire suivi. Le Pape est conduit à Parme, à Turin, puis,
après le passage des Alpes, à Briançon et à Grenoble, où la foule l'accueille
avec le même enthousiasme qu'en Italie. Son état cependant empirait et,
sans l'ordre formel des médecins, le séjour dans ces différentes villes eût
été plus court encore. Enfin, le 14 juillet 1799, l'illustre captif arrive à

Valence, où « le ci-devant Pape » est déclaré prisonnier du gouvernement
français. Sa paralysie s'aggrave ; il reçoit les derniers sacrements et il meurt
le 29 août 1799, déclarant pardonner à ses ennemis. Jamais il ne s'était
plaint, et toujours il avait envisagé, pour ses successeurs, le retour de jours
meilleurs. Après le Concordat seulement, les restes mortels du Pontife
furent, selon son désir, ramenés à Rome. Spina, qui avait été son fidèle

compagnon d'exil, vint les chercher en février 1802, mais le cœur, placé
dans une urne, fut rendu à Valence, à la demande de l'évêque de cette ville.

Avec cette troisième partie du tome 16, le 22me volume de la collection,
se termine l'Histoire des Papes de Pastor, commencée en 1886. L'auteur,
décédé le 30 septembre 1928, n'a pas eu la consolation de voir son œuvre
achevée, mais la préparation des pontificats qui restaient à raconter était
suffisamment avancée pour que les derniers volumes aient pu paraître
sans se faire trop attendre. A partir du tome 6, tous les volumes ont fait
l'objet d'une recension dans notre revue, et il en a été de même du tome 1

et de la première partie du tome 3, qui ont été réédités avec des retouches.
Ecrivant l'histoire des Papes en utilisant en particulier les archives secrètes
du Vatican, Pastor devait nécessairement trouver nombre de détails inconnus
et apporter des corrections aux travaux parus jusqu'ici. Le point de vue
adopté eût même pu sembler exclusif, si l'auteur n'avait pas toujours,
comme on dit, écouté l'autre son de cloche : celui des historiens qui, au

moyen des archives de leurs pays, ont raconté les mêmes événements.
En France, on lui a reproché parfois de se montrer partial dans ses
jugements sur les hommes politiques de cette nation, et, ainsi qu'il fallait plus



— 304 —

encore s'y attendre, des critiques analogues commencent à être formulées
également du côté de l'Espagne. Dans ce dernier volume, il y a (p. 424, 597)
sur la France du XVIIIme siècle et de la Révolution, des appréciations
sans doute sévères, mais qu'on est bien obligé de reconnaître fondées. Ce

qu'on peut, par contre, objecter à l'auteur, c'est, vis-à-vis de l'Autriche,
une bienveillante indulgence, d'ailleurs compréhensible de la part d'un
historien parlant de sa patrie. Quoi qu'il en soit de ces appréciations, Pastor
a accumulé dans ces vingt-deux volumes un tel monceau de faits, reproduit
tant de pièces inédites et utilisé si largement toute la bibliographie ancienne
et moderne, que, dans l'histoire des Papes des quatre siècles qu'il avait
entrepris d'écrire, rien d'essentiel ne sera vraisemblablement à modifier
dans l'avenir. C'est là un résultat dont les catholiques, à la suite des
Pontifes auxquels l'ouvrage a été dédié, lui garderont une vive reconnaissance.

La maison Herder annonce, d'une part, un résumé du monumental
travail de Pastor, et, d'autre part, sa continuation, soit l'histoire des Papes
du XIXme siècle, travail qui a été confié au P. Robert Leiber, professeur
d'histoire ecclésiastique à Rome, et lui-même élève de l'historien des Papes.
Nous aurons, espérons-le, l'occasion d'en reparler.

L. Wœber.

Schmidlin, Jos. Papstgeschichte der neuesten Zeit (1800 bis zur
Gegenwart). Band 1 : Papsttum und Päpste im Zeitaltet der Restautation
(1800-1846). Verlag Kösel u. Pustet, München, 1933. xxx u. 708 SS.

(Lexikonformat). Bei Subskription auf das Gesamtwerk (3 Bände) kostet
der Band geheftet M. 20, der Leinenband M. 24, der Halblederband M. 27.
Einzeln : Leinenband M. 27, Halblederband M. 30.

L'abbé Joseph Schmidlin, professeur de missiologie à Munster, après
avoir été, pendant de longues années, le collaborateur de Pastor dans
l'exploration des archives vaticanes, fut chargé, par celui qu'il appelle
à la fois son maître et son ami, de poursuivre l'histoire des Papes à partir
de 1800. Pastor semble avoir changé d'avis deux ans avant sa mort. On
sait du moins que sa veuve a confié aux Jésuites la publication des volumes
qui restaient à paraître, que ce sont principalement les Pères Kneller,
Wühr et Kratz qui les ont achevés et que le P. Leiber, comme nous venons
de le dire, s'apprête à nous donner, de son côté, une histoire des Papes
du XIXme siècle. M. Schmidlin, pendant ce temps, travaillait activement
à l'œuvre qu'il avait commencée et réussit à publier, presque en même

temps que sortait de presse le dernier volume de Pastor, le premier tome
de son histoire des Papes des temps modernes.

Extérieurement, cette histoiie diffère notablement de la précédente :

un volume épais au point d'en être disgracieux, une couverture écarlate, des
caractères latins substitués aux lettres gothiques, une langue qui ne recule

pas devant les néologismes. Par le contenu, au contraire, c'est exactement
le genre de Pastor : chaque pontificat s'ouvre par une histoire détaillée
du conclave ; vient ensuite l'exposé des relations du Pape avec chacune
des puissances, puis son activité intérieure : réformes entreprises, admi-



— 305 —

nistration de l'Etat pontifical, nomination de cardinaux, canonisations,
rôle dans le domaine des arts, des sciences, des missions ; conflits théolo
giques, et enfin une appréciation finale.

A la mort de Pie VI, quelques-uns avaient cru pouvoir prédire la fin
de la Papauté. Le conclave s'ouvrit, le Ier décembre 1799, au couvent
des Bénédictins de l'île Saint-Georges, à Venise, soit donc en territoire
autrichien. Plusieurs mois se passèrent sans résultat, lorsque enfin Consalvi,
secrétaire du conclave, proposa la candidature du cardinal Chiaramonti,
trouvé jusqu'alors trop jeune, et qui fut élu à l'unanimité, le 14 mars 1800.

Le nouveau Pape choisit, par reconnaissance pour son prédécesseur
et parent, le nom de Pie VII. Comme lui, en effet, il était originaire de
Cesène.1 Entré chez les Bénédictins en 1758, à l'âge de 18 ans, il ne tarda
pas à devenir professeur, puis évêque en 1781 et cardinal en 1785. Saint
homme, au caractère très doux, parfois même un peu faible, irrésolu et
étroit, il avait donné tous ses biens aux pauvres, au point qu'il ne put
se rendre au conclave que grâce à la générosité d'une personne de Rome.
Il fournit immédiatement un travail extraordinaire et entreprit de réformer
la Curie et l'administration de l'Etat pontifical. Il voulut rentrer à Rome.
Il y arriva, très fêté, le 3 juillet 1800 et nomma cardinal et secrétaire d'Etat
Consalvi, homme aux idées larges, démocratiques et modernes.

L'établissement du concordat avec la France, le couronnement de

Napoléon par le Pape, le conflit qui éclata ensuite entre Pie VII et l'Empereur,

la captivité du premier et la chute du second, suivie de la libération
du Pontife et du congrès de Vienne sont des faits trop connus pour qu'il
soit besoin d'insister. Au retour de l'exil, réalisant un projet qu'il avait
envisagé dès le début de son pontificat, Pie VII, en 1814, rétablit la
Compagnie de Jésus. Dans un but avant tout historique, il mit en valeur les
monuments de la Rome païenne. Il entreprit de grands travaux au Vatican,
créa la galerie Chiaramonti, appuya le sculpteur Canova et appela de
l'Ambrosienne à la bibliothèque vaticane, après l'avoir délié de ses vœux,
le célèbre Jésuite Angelo Mai.

Pie VII mourut le 20 août 1823. On lui reprochait d'avoir trop
exclusivement écouté Consalvi, et c'est pourquoi, au conclave qui s'ouvrit le
3 septembre, les partisans de l'ancien secrétaire d'Etat, ceux qu'on pourrait
appeler les libéraux, étaient peu nombreux et le nouveau pape, Annibal
della Genga, fut choisi parmi la fraction plus considérable des zelanti. Sa

candidature fut appuyée par le cardinal Severoli, exclu par le veto de

l'Autriche, et il fut, malgré lui — il alléguait son état de santé — élu le
28 septembre.

Il prit, par vénération pour saint Léon le Grand, le nom de Léon XII.
Il se mit immédiatement aux réformes, dans un sens très conservateur.
A côté d'initiatives en matière d'art qui étonnent un peu de sa part, il
eut incontestablement des étroitesses, de telle sorte que son administration
fut assez impopulaire. C'est lui qui fit reconstruire la basilique incendiée

1 C'est à tort que M. Schmidlin le fait naître en 1742 : il est né en 1740.
(Cf. Lôfflei, dans l'ouvrage dont il est parlé ci-dessous, p. 358.)

REVUfc D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 20



— 3o6 —

de Saint-Paul-hors-les-Murs. Il présida le jubilé de 1825, qui attira de
grandes foules à Rome — on n'y compta pas moins de 50,000 étrangers
le jour de la Fête-Dieu. On vit le Pape faire, pieds nus, les visites prescrites
et servir de sa main des pauvres à table. Toujours malade, et même, peu
de temps après son sacre, assez gravement, il mourut, le 10 février 1829,
âgé de 69 ans seulementl.

Au conclave qui s'ouvrit au Quirinal, le 23 février 1829, les partis
étaient les mêmes que six ans plus tôt, avec cette différence toutefois que
les modérés, par réaction en partie contre le pontificat de Léon XII,
étaient plus nombreux, sans posséder cependant la majorité. Pendant
deux semaines, les voix se partagèrent entre les quatre papabili, et ce fut
enfin, le 31 mars, le cardinal Castiglioni qui fut élu. Né en 1761, évêque
en 1800 et cardinal en 1816, Pie VIII appartenait à la famille dont était
sorti saint Pie V. D'un caractère doux presque jusqu'à l'excès, il était
d'esprit assez large. Il autorisa le clergé français, partisan, dans sa majorité,
de Charles X et de ses principes réactionnaires, à accepter le régime libéral
de Louis-Philippe. Cette reconnaissance, qui n'empêcha pas le pouvoir
de prendre contre l'Eglise certaines mesures tracassières, eut d'heureuses
conséquences pour la religion, mais divisa malheureusement les catholiques
en libéraux et conservateurs.

La santé du Pontife avait provoqué, dès le début, des inquiétudes.
Son état s'aggrava en automne 1830 et Pie VIII mourut, dans la nuit du
29 au 30 novembre, à 69 ans, comme son prédécesseur, après un pontificat
de vingt mois seulement.

Les 45 cardinaux qui entrèrent en conclave au Quirinal, le 14 décembre

1830, appartenaient aux deux mêmes tendances opposées que
précédemment. Le camaldule Cappelari qui finit, bien malgré lui — il tomba
évanoui — par être élu, le 2 février 1831, prit le nom de Grégoire XVI.
Il avait 66 ans, reçut la consécration episcopale deux jours après sa
nomination et fut accueilli un peu froidement parce qu'on ne le connaissait
guère. Son entourage lui conseillait de quitter Rome, qui semblait peu
sûre, la révolution, écho de celle de juillet, ayant éclaté dans le nord de

l'Italie, avec l'appui des membres de la famille napoléonienne qui avaient
trouvé asile dans la péninsule. Le Pape préféra, bien qu'il ne fût guère
austrophile, se recommander à l'Autriche, pour le cas où un secours militaire

serait nécessaire. De fait, il fallut recourir à l'aide de ces troupes,
et les rappeler même une seconde fois, non sans que les Français ne se
fussent immiscés de leur côté à cette affaire, en occupant Ancóne.

La situation était difficile. Ces interventions de l'étranger avaient
aigri la population. Silvio Pellico s'était ingénié à discréditer les
Autrichiens. Mazzini excitait à la révolution. Le prêtre Gioberti préconisait
tout au moins la république, une sorte de néo-guelfisme, dans lequel le
Pape jouerait aussi son rôle. Les carbonari, sorte de francs-maçons, se

multipliaient, malgré les condamnations portées contre eux déjà par Pie VII.

1 II avait 63 ans lors de son élection, et non pas 67, comme il est dit à la

P- 374-



— 307 —

Dans l'administration de l'Etat pontifical, Grégoire XVI se montra
très conservateur, plus encore depuis le jour où, sur les instances de

Metternich, il remplaça le secrétaire d'Etat Bernetti, francophile, par
Lambruschini, homme extrêmement réactionnaire. Comme Pie VII —
n'oublions pas qu'ils étaient moines tous les deux — et de même d'ailleurs
que les deux papes intermédiaires, Grégoire XVI se montra étranger à

tout népotisme. Ancien préfet de la Propagande, il fit beaucoup pour
les missions. Il apporta quelques changements au Vatican, enrichit
la bibliothèque, créa Mai cardinal et améliora à Rome nombre de

monuments anciens, même de l'époque païenne.
Il entreprit des réformes dans les Ordres religieux. Si ces efforts ne

furent pas toujours couronnés de succès, il eut du moins la satisfaction
de voir, en France, Dom Guéranger rétablir les Bénédictins, et Lacordaire,
les Dominicains. Les Rédemptoristes, dont le fondateur, saint Alphonse,
fut canonisé en 1838, se propageaient, et, plus encore, les Jésuites, sous

l'habile direction de leur Général, le P. Roothaan.
Malgré tout, l'activité réformatrice de Grégoire XVI fut davantage

extérieure et juridique que vitale et profonde. Il condamna Lamennais,
que Metternich dénonçait avec une particulière insistance, et qui, après
avoir semblé se soumettre à l'encyclique Mirari vos, entra, par les Paroles
d'un croyant, en révolte ouverte contre la Papauté. Il réprouva également
certaines thèses de Hermès, décédé depuis quatre ans, et imposa des

rectifications à Beautin, qui les accepta. Néanmoins, ici encore l'activité
de Grégoire XVI a été plutôt polémique et négative, et l'on peut regretter
qu'il n'ait pas soutenu des initiatives louables, telles que celle de l'école
de Tübingen, les travaux de Mœhler en particulier.

Dans sa préface, M. Schmidlin avait déclaré vouloir allier à un esprit
nettement ecclésiastique une objectivité absolue et arriver, selon son
expression, à un pragmatisme, si possible, plus rigoureux encore que son
prédécesseur. On reconnaîtra sans peine qu'il a tenu parole. Après une
introduction où est brossé un tableau du XVIIIme siècle, avec ses fautes
jusque dans la Curie pontificale, introduction dans laquelle on lit, non sans
un peu d'étonnement, certaines phrases sur les heureuses conséquences
de la Révolution française, taxée de « moyen providentiel » et sur le

maintien, trop largement appuyé par l'Eglise, « d'institutions vieillies ou
de vestiges du moyen âge, tels que inquisition, immunités ecclésiastiques,
droit d'asile, dîmes, excommunications, censure des livres, monopole
scolaire », on a la satisfaction de trouver, dès la première page du pontificat
de Pie VII et jusqu'à la dernière de celui de Grégoire XVI, une objectivité
irréprochable, un sens nettement catholique et, au point de vue politique,
une impartialité absolue.

L'auteur donne également, au début de son livre, la nomenclature
des archives secrètes du Vatican avant tout qui seraient à consulter sur
la période moderne de l'histoire des Papes. On se rend vite compte, en

parcourant les notes, qu'il les a relativement peu utilisées. On ne lui en
fera pas un reproche, car on sait que, pour le dernier siècle écoulé, ces
archives ne s'ouvrent pas. C'est dire simplement que bien des explorations



— 3o8 -
de détail restent à entreprendre. L'auteur, en attendant, a fait servir à
sa monumentale synthèse toute la littérature, même la plus récente, sur
les papes de la première moitié du XIXme siècle et sur les problèmes
auxquels ils ont été mêlés ; et l'on ne peut qu'admirer l'étendue de son
information, sur les démêlés, par exemple, de Pie VII avec Napoléon,
ou encore, pour citer un problème qui nous touche de plus près et qui est
certes complexe : sur la nouvelle délimitation des diocèses suisses après
le congrès de Vienne. Evidemment, il y a dans ce grand ouvrage, comme
il y avait chez Pastor, des chapitres peu captivants, ou qui n'intéresseront
guère que les lecteurs des pays mis en cause. On n'y trouvera du moins
pas de développements superflus. Le rétablissement de la Compagnie de
Jésus, par exemple, est raconté en deux pages et demie. Une innovation
appréciable consiste à avoir donné un portrait de chacun des quatre papes.

Ce premier volume sera suivi de deux autres : l'un consacré à Pie IX
et à Léon XIII, et le suivant aux trois pontificats du début du XXme siècle.
Les lecteurs de la première partie de l'ouvrage les liront certainement
avec non moins d'intérêt et les attendent donc avec impatience.

L. Wcebet.

Reinhard, Ewald. Earl Ludwig von Haller, der « Restaurator der
Staatswissenschaft ». Münster i. W. Wirtschafts- und Sozialwissenschaftlicher
Verlag. 1933. xv, 225 S.

Verfasser hat sich Jahre lang mit Karl Ludwig v. Haller, dem am
20. Mai 1854 zu Solothurn verstorbenen Enkel des berühmten Albrecht
v. Haller, beschäftigt. Schon 1915 veröffentlichte er eine Biographie,
die erste in deutscher Sprache. Dazu kamen verschiedene Aufsätze, unter
anderem in der Schweizerischen Rundschau. Die Enkelin von Karl Ludwig
v. H, Fräulein Maria Deodota v. H, überließ ihm die Hallerschen
Tagebücher, die von 1822 bis 1830 reichen, mit vielen Briefen, von denen Verf.
schon manche Serien veröffentlichte, während P. Emmanuel Scherer die
Briefe an David und Friedrich Hurter herausgab, nachdem A. Vogt in
dieser Zeitschrift 1907 bereits den Briefwechsel mit Bischof Jenny und dem
Genfer Pfarrer Vuarin edierte. Es ist wohl richtig, daß die wissenschaftlich
interessierte Schweiz, wie der Verf. S. X. bemerkt, bis dahin für die
Erforschung von Karl Ludwig v. H.s Leben und Wirken wenig getan hatte.
Die Berner haben ihn aus der Sammlung ihrer Bernischen Biographien
ausgeschlossen und sich nicht daran erinnern wollen, wie viel Alt-Bernisches
er sein ganzes Leben lang beibehalten hat. Allerdings mit demokratischem
Wesen hatte er nie einen innern Zusammenhang, aber als Sohn des Landvogts

von Nyon hatte er die Gesinnung des Berner Patriziers voll in sich
aufgenommen. Von ihm erbte er auch katholische Sympathien, so daß

er, daran anknüpfend, schreiben konnte, er habe « seine wahre Unparteilichkeit

von ihm ». Diese Bemerkung steht in der Einleitung zu der « Restauration

der StaatsWissenschaft », jenem sechsbändigen Werk, das ihm einen
markanten Platz in der Zeit der Restauration gegeben hat. Als die ersten
4 Bände vorlagen, erfolgte sein Übertritt zur katholischen Kirche, der 1820



— 309 —

auf dem Landhaus des H. Boccard zu Jetschwil im Freiburger Sensebezirk
stattfand. Seine Konversion brachte ihn um viele Aussichten. Es scheiterte
nicht nur eine Berufung nach Berlin, wo konservative Kreise sein Werk
mit großem Beifall aufgenommen hatten, sondern seiner öffentlichen Stellung
in seiner Heimat wurde der Boden entzogen. Er wurde aus seinen Ämtern
und Ehrenstellen entlassen und schließlich für unfähig erklärt, je wieder ein
Amt zu bekleiden. In der Schweiz fand er nur noch unter katholischen
Patriziern Anhang und Anklang. In dem Wien Metternichs genoß er wohl
viele Sympathien, konnte aber dort die erstrebte Anstellung nicht erhalten.
Dafür bekam er zu Paris 1824 unter Villèle im Ministerium für auswärtige
Angelegenheiten einen Platz als « Publiciste attaché ». Dort fühlte er sich
wohl in einem interessanten Kreise von katholischen Intellektuellen
und Konvertiten. Ein weiteres Festwurzeln stand bevor, als Karl X. zur
Regierung kam, der ihm aber noch nicht weit genug ging, weil die Charte
nicht aufgehoben wurde. Die Julirevolution machte allem weiteren Wirken
in Paris ein jähes Ende.

Haller gehört in jene Reihe katholischer Laienpolitiker, die zu Beginn
des 19. Jahrhunderts vom monarchischen Standpunkte aus mit großem
Idealismus gegen den Liberalismus auftraten und sich für die katholische
Kirche und das Papsttum wieder begeisterten. Jos. de Maistre geht ihm
voran. Der Spanier Donoso Cortes folgt ihm unmittelbar nach. Eigenartig
ist, wie H. von seinem alten Patrizier-Standpunkte aus den Anschluß
an die katholische Kirche sucht und findet, ohne dabei die alten
katholischen Lehrtraditionen über den Staat zu kennen, die keineswegs seiner
Auffassung entsprachen. Nach ihm unterscheidet sich der Staat vor andern
sogenannten privaten Gesellschaftsverhältnissen nur durch die Unabhängigkeit

des herrschenden Subjekts, durch höhere Macht und Freiheit. Die
Staaten als solche hätten eigentlich gar keinen oder doch keinen
gemeinschaftlichen Zweck. Ihren Ursprung könnten sie nur dem allgemeinen
Naturgesetz entnehmen, daß der Mächtigere herrsche. Wie ganz anders
lehrten über den Staat die Scholastiker, insbesondere die Spätscholastiker
der Barockzeit Franz von Vitoria begründet die Staatsgewalt mit dem
Naturrecht, so daß die staatliche Gemeinschaft eine natürliche Notwendigkeit

ist, weil die Menschen nur fähig sind, in Gemeinschaft zu leben. Suarez
vertritt sogar gegenüber dem fürstlichen Staatsabsolutismus in England,
der unmittelbar auf Gott sich für seine Staatskirchenhoheit berufen wollte,
eine gewisse Volkssouveränität in dem Sinne, dass die konkrete Entstehung
des Staates nicht einfach als Ergebnis blinder Naturgesetze aufzufassen
sei, sondern auch auf ein Dazwischentreten menschlicher Willensentscheidungen

in irgend einer Form des GesellschaftsVertrages. So erklärt sich
auch, daß Hallers « Restauration » auf die grundsätzliche Orientierung
der Katholiken nicht weiter eingewirkt hat, und daß sein großes Werk
nur zeitgeschichtlich noch bewertet wird. Seine im Eingang ausgesprochene
Erwartung, daß sein Werk « die Ordnung Gottes offenbaren, den Frieden
unter den Gelehrten herstellen und durch sie die von den Sophisten
verscheuchte Gerechtigkeit auf Erden zurückführen » werde, kann nur als
Ausdruck seiner hochgespannten persönlichen Überzeugung aufgefaßt werden.



— 310 —

Der Verf. unterläßt es nicht, den Staatsbegriff Hallers abzulehnen,
besonders den Begriff seines Staatsrechtes und die Gleichung, Staatsrecht
sei nur eine Summe von Privatrechten. Mit Recht wird aber der
unabhängige Kritiker eines Rousseau gewürdigt, der den Mut hatte, zu einer
Zeit Schranken aufzuweisen, als alles ein Heil nur von dem politischen
Liberalismus erwartete, allerdings dabei soweit gehen konnte, daß er gegen
die Vorteile der neuen Eisenbahnen sich skeptisch verhielt. Wenn auch
der Verf. auf eine weitere Kritik des Hallerschen Systems verzichtet, die
heute noch nicht so ganz unaktuell sein könnte, so ist doch sein Buch
erschöpfend für alle persönlichen Erlebnisse und für die zahlreichen Schriften
Hallers, insbesondere für manche Führer des schweizerischen Katholizismus
jener Zeit von nicht geringem Wert.

G. Schnürer.

Dietrich von Niem. Dialog über Union und Reform der Kirche 1410.
(De modis uniendi et reformandi ecclesiam in concilio universali), mit
einer zweiten Fassung aus dem Jahre 1415, hrg. von Hermann Heimpel
(Quellen zur Geistesgeschichte des Mittelalters und der Renaissance, hrg.
von Walter Goetz, III. Bd.). Leipzig u. Berlin, Teubner. 1933. XXXII-120SS.
Geb. M. 4.50; geb. M. 5.80.

Heimpel, der Verfasser des grundlegenden Buches (1932) über den
von Finke als « der größte Journalist des späteren Mittelalters » bezeichneten
Dietrich von Niem (j" 1418), schenkt uns im vorliegenden Bande eine
treffliche Ausgabe des wichtigen und vielumstrittenen Reformtraktates aus
den Tagen des Konstanzer Konzils. Die Aufgabe des Herausgebers war
keine leichte. Von den beiden Fassungen von 1410 und 1415 wurde die
ältere zuerst von H. von der Hardt 1696 in seinem « Magnum oecumenicum
Constantiense concilium » abgedruckt, während die Handschrift der spätem
Fassung vor mehreren Jahren von Finke wiederentdeckt worden ist. Bei
von der Hardt ist der Dialog außerdem in zwei völlig selbständige Traktate
« De modis » und « De difficultate » zerlegt ; als Verfasser des erstem nennt
Hardt — wie schon seine, vor kurzem wieder aufgefundene, handschriftliche

Vorlage aus der ersten Hälfte des XV. Jahrhunderts — Johannes
Gerson, den Kanzler der Pariser Universität, als Verfasser des letztern
den Kardinal Pierre d'Ailli.

Heimpel weist nun in peinlich genauer Untersuchung den einheitlichen
Aufbau des gesamten Dialoges nach und erbringt zum ersten Mal auf Grund
aller bekannten Handschriften den kaum mehr umzustoßenden Beweis,
daß Dietrich von Niem der Verfasser ist, wie das schon 1874 Max Lenz,
bloß gestützt auf den Druck bei von der Hardt, ausgesprochen hatte. Der
Hauptteil des Bandes von Heimpel bringt den vollständigen Abdruck
des Dialoges in seinen beiden Fassungen, die zum Vergleiche in übersichtlicher

Weise nebeneinander gestellt und mit dem nötigen Textapparate
versehen sind.

Georg Boner.



— 311 —

Seppelt, Franz Xaver, und Löfiler, Klemens. Papstgeschichte von den
Anfängen bis zur Gegenwart. München, Kösel und Pustet 1933. 919 Bilder.
xii, 551 S. geb. M. 5.90.

Vor einem Menschenalter fehlte es noch ganz an einem allgemeinen
Werk über Papstgeschichte in deutscher Sprache von einem Katholiken.
Man war zum Ersatz angewiesen auf das Gegenstück zu F. Gregorovius,
die dreibändige Geschichte der Stadt Rom von A. v. Reumont (1867)
oder auf allgemeine Kirchengeschichten. In den Bahnen Reumonts wollte
noch H. Grisar, S. J. fortfahren, aber viel tiefer schürfend, mit seinem
Werk « Geschichte Roms und der Päpste im Mittelalter », das leider mit
dem 1. Bande (1901) ein Torso blieb. Hingegen erfüllte weit alle Wünsche
und Versprechungen L. v. Pastor mit seiner Geschichte der Päpste seit
dem Ausgange des Mittelalters, die mit 16 gezählten, in Wirklichkeit
22 Bänden das gesteckte Ziel erreichte, bis zum Jahre 1799 jetzt vollendet
vorliegt. Das monumentale Werk fand bald einen Fortsetzer in J. Schmidlin,
der die Papstgeschichte von 1800 bis zur Gegenwart darzustellen begonnen
hat und einen 1. Band, der bis 1846 reicht, 1933 herausbrachte. Gleichzeitig

hat der Jesuitenpater Robert Leiber eine Fortsetzung Pastors für
das 19. Jahrhundert angekündigt, die Herder herausgeben wird. Die
große, vor Pastor noch klaffende Lücke auszufüllen, hat der Breslauer
Kirchengeschichtsprofessor Franz Xaver Seppelt unternommen, indem er
in einem I. Band den Aufstieg des Papsttums von den Anfängen bis zur
Regierungszeit Gregors des Großen behandelte (1931) und bereits in einem
II. Bande die Darstellung bis zur Mitte des elften Jahrhunderts weiter
führte (1934). Sein ganzes Werk soll 6 Bände umfassen.

Vorher schon hatte Prof. Seppelt in der Sammlung Kösel eine kleine,
recht brauchbare zweibändige Übersicht über die Papstgeschichte bis
zur französischen Revolution (1921) geboten als nachträglichen Vorbau
zu einem Bändchen der gleichen Sammlung, in der Klemens Löffler igrr
die Papstgeschichte von der französischen Revolution bis zur Gegenwart
behandelt hatte.

Diese beiden, so schon gut bewährten Gelehrten konnte der Verlag
Kösel-Pustet für ein neues Unternehmen gewinnen, als er sich entschloß,
ein Jubiläumsandenken an das Heilige Jahr dem katholischen Volke in
einem Bande einer Illustrierten Papstgeschichte darzubieten. Sie liegt
hier vor. Leider starb bald nach ihrem Erscheinen der zweite Verfasser
Kl. Löffler als Direktor der Universitätsbibliothek Köln am 17. März 1933.
In dem neuen Werke ist der Stoff in derselben Weise unter die beiden
Verfasser verteilt wie in den Bändchen der Sammlung Kösel. Die
Darstellung fußt auf guter Kenntnis des Forschungsstandes und zeichnet
sich durch leichte Lesbarkeit aus. Vorausgeschickt ist eine knappe Übersicht

über die wichtigste Literatur. Vermißt wird zu den in außerordentlicher
Fülle beigegebenen (919) Bildern ein Verzeichnis. Fast jede Seite ist
illustriert. Hauptsächlich sind es Papstbildnisse, dann auch Bilder von
St. Peter, päpstl. Gebäuden, Schlössern und Sammlungen, aber auch einige
Bildnisse von weltlichen Herrschern, Wappen, manch interessante Miniaturen

und Zeichnungen. — Angesichts des geringen Preises wird das Buch
wohl die Erwartungen erfüllen, mit denen es hinausging. q Schnürer



— 312 —

Codices latini antiquiores. A palaeographical guide to Latin manuscripts

prior to the ninth century. Edited by E. A. Lowe. Part i. The
Vatican City Folio. 44 pp. 34 collotype plates. Preis L. 2 10 sh. Oxford,
at the Clarendon Press 1934.

Mit großem Interesse begrüßen wir das seit Jahren von kompetentester
Hand vorbereitete Standardwerk des großen englischen Meisters
abendländischer Palaeographie, E. A. Lowe-Oxiord, dieses eminent begabten
Schülers des auf dem Gebiete der mittelalterlichen Philologie und Paläo-
graphie einst bahnbrechend wirkenden Ludwig Traube (f 1907). Dank
eingehendster Beschäftigung mit der an Problemen überreichen älteren
lateinischen Paläographie ist gerade Lowe wie nur ganz wenige dazu berufen,
ein derart umfaßendes und grundlegendes paläographisches Werk wie die
C. L. A. zu schaffen und damit die internationale Wissenschaft vom antiken
und frühmittelalterlichen Buch auf lange hinaus nachhaltig zu fördern
und tiefgehend zu befruchten.

Lowe begann vor über 20 Jahren mit einer wichtigen, Probleme der
frühmittelalterlichen Paläographie aufdeckenden, für gewisse Teile der
abendländischen Schriftgeschichte wohl stets fundamental bleibenden Arbeit
über zwei hochbedeutsame orthographische Merkmale der vorkarolingischen
Minuskel, die sog. I-longa und das assibilierte und nichtassibilierte ti (das
erstere in actio, das zweite in festinare, z. B.), Untersuchungen, die
insbesondere für die Datierung der spanischen Handschriften von Bedeutung
wurden und bereits damals durch die klare Methode, die sorgfältige
Verarbeitung des gewissenhaft und korrekt Beobachteten und die erstaunliche
Monumentenkenntnis charakteristisch waren. 1

1914 veröffentlichte Lowe sodann die großzügige Darstellung der in
ihrer eigenartigen Sonderentwicklung wohl zu den interessantesten
abendländischen Schriftarten zählenden, in Unteritalien verbreiteten und darum
auch schon früh als « Beneventana » bezeichneten Minuskel. 2 1929 erstand
auch die von Lowe von Anfang an dazu geplante zweibändige Tafelsammlung,

die von jeder dem Verfasser im Laufe der Jahre bekannt gewordenen
« Beneventanischen Hand » Faksimilia bietet 3. Beide sich aufs engste
ergänzenden Publikationen sind ein bis jetzt unerreichtes Musterbeispiel
für die Art wissenschaftlicher Erforschung und Beschreibung einer
abendländischen Schriftprovinz. In ihrer Art ist dieses Werk Lowes die erste

Monographie einer solchen großen Provinz. Leider hat sie keine entsprechenden

vollwertigen Nachfolger gefunden. Die Forschung hat sich vorerst
mehr der Durcharbeitung einzelner Skriptorien zugewandt und hier ja sehr
Bemerkenswertes geleistet. Zu bedauern bleibt es trotzdem, daß andere
Schriftprovinzen, auch wenn sie nicht so einheitlich sind wie die beneven-
tanische und keineswegs so charakteristisch in ihrer Entwicklung, in ihrer

1 Studia palaeographica, in S.-B. der Bayer. Akad. der Wiss. Phil.-hist. Kl.
1910.

2 The Beneventan Script. A history of the South-Italian Minuscule. 1914.
3 Scriptura Beneventana. Facsimiles of South-Italian and Dalmatian Mss.

1929.



— 313 —

Erstarrtheit und Regelmäßigkeit, nicht auch zusammenhängende
Untersuchungen erhielten. Wieviel wäre dennoch hier zu tun. Es sei nur an
das große Verbreitungsgebiet der merovingischen Minuskel, an dasjenige
der Insulare, der spanischen Schrift usw. erinnert. Auch die am Oberrhein
und Bodensee heimische alemannische Frühminuskel (8.-9. Jh.) wäre wohl
wertvoll genug, einmal im Zusammenhang studiert zu werden.

Hatte Lowe in seinem eben zitierten Buche ein sehr anschauliches
Bild von der Schriftkultur ganz Süditaliens während Jahrhunderten
gezeichnet, so lenkte er seine Aufmerksamkeit in der Folgezeit auch mehr
der Erforschung einzelner Skriptorien zu. Und da ist es gerade eines der
ältesten und bedeutsamsten, eines Zentrums der abendländischen Geisteskultur

schlechthin, Lyon, über dessen älteste Hss. wir ein interessantes und
wertvolles Werk Lowe verdanken. 1

Gerade hier trat die eminent starke Beschäftigung Lowes mit unsern
ältesten Hss. in Unziale und Halbunziale in Erscheinung, welch letztere
Lowe als einer ihrer vertrautesten Kenner in der Franz-Ehrle-Festschrift
von 1924 musterhaft zusammengestellt hat, als ein Gegenstück zu seines

großen Lehrers vortrefflicher Liste der unzialen Codices. 2

Es würde zu weit führen, die zahlreichen weiteren Untersuchungen
Lowes anzuführen. Sie sind durchaus der älteren Paläographie gewidmet,
Ausnahmen kommen vor, wie das mit Roger Fry gemeinsam herausgegebene
Werk English Handwriting. 3

Es ist wohl verständlich, daß Lowe nach solchen Vorarbeiten, wenn
man sie so nennen will, an die Verwirklichung einer der großartigsten
paläographischen Forderungen heranschritt, an die ja vor vielen Jahren
der leider früh verstorbene hochbegabte P. I.iebaert auch gedacht, an die
Schaffung einer sämtliche vor 800 entstandenen lateinischen Hss. umfassenden

Tafelsammlung. Ein faszinierender Gedanke so unendlich kühn und
großartig, eine bewundernswert hervorragende Tat ihre Ausführung.

Lowes Werk wendet sich an den Paläographen, in allererster Linie.
Die Miniaturen der spätantiken und frühmittelalterlichen Hss. sind, wenn
auch nicht vollzählig so doch in reichster Anzahl seit langer Zeit dem
Forscher und Liebhaber gut zugänglich. Anders die Hss. als paläographische
Denkmäler, denn nur ein gewisser Prozentsatz der älteren Hss. weist Miniaturen

auf und auch hier erfolgt dann die Auswahl gewöhnlich nach kunst-

1 Codices Lugdunenses antiquissimi. Le scriptorium de Lyon, la plus ancienne
école calligraphique de France. Lyon 1924.

2 A Hand-List of Half-Uncial Mss, in Studi e Testi, 40, 1924. Die Traube'sche
Liste im ersten Band seiner « Vorlesungen und Abhandlungen », hg. von
Paul Lehmann. Vgl. dazu ferner die von Lowe und E. K. Rand veröffentlichte
Publikation über eine bedeutsame Unzialhs. der Pierpont Morgan Library in
New York : « A sixth-century Fragment of the letters of Pliny the younger »

Carnegie Institution. Publication no 304. Washington 1922. Ich verweise auch
auf seine « List of the oldest extant Mss. of S. Augustine », in Studi
Agostiniani, 1931.

3 English Handwriting. 1926 erschienen als Tract 23 der Society for pure
English.



— '314 -
historischen Prinzipien. Aber gerade die vielen ältesten Hss., diese einzigen
Vermittler des antiken und frühchristlichen Kulturgutes verdienen besser
als schon auch gekannt zu werden. Sie, diese paläographische Seite, ist
es, der wir auch heute unsere vollste Aufmerksamkeit zuwenden müssen,
ganz abgesehen davon, daß sie seit Traube von den verschiedensten
Gelehrten tatkräftig durchforscht wird. Hier harren noch Probleme
wichtigster Art ihrer Lösung, die bei weitem nicht nur der Paläographie und
Philologie von Nutzen und nur für sie von Interesse sind, sondern ganz
im Gegenteil für die Gesamterkenntnis der älteren abendländischen Kultur-
und Geistesgeschichte von großer Wichtigkeit sind. Auf diese Bedeutung
der älteren lateinischen Paläographie für den Historiker, der wenn er sich
überhaupt mit Paläographie beschäftigt, sie gemeinhin nur als ein Mittel
zum Zweck, als notwendiges Rüstzeug zum Lesenlemen von Hss. und
Urkunden betrachtet, selten oder nie aber als ein historisch gewordenes
Kulturgut von hohem Reiz mit eigenen Gesetzen, mit eigenen Evolutionen
und Revolutionen, auf diese Bedeutung muß stets hingewiesen, sie muß
unterstrichen und die Forderung nach einer besseren und gründlicheren
Vertiefung in die Probleme der Schriftgeschichte, nach einer neuen
Betrachtungsweise dieses Gutes betont werden.

Die C. L. A. erscheinen in io selbständigen Teilen. In ihnen wird
erstmals das gesamte literarische (d. h. nicht urkundliche) Hss.-material
aus der Zeit vor dem IX. Jh. sämtlicher in Betracht fallender Sammlungen
der Erde, also von Ägypten (Papyri), Belgien, Dänemark, Deutschland,
Frankreich, Großbritannien und Irland, Holland, Italien, Yugoslavien,
Luxemburg, Österreich, Rußland, Schweden, Schweiz, Spanien, Tschecho-
slovakei, U. S. A., gleichviel ob Fragment oder voll erhaltener Codex, ob
auf Papyrus oder Pergament, gleichviel welcher Schriftart unterschiedslos
dem Forscher in Faksimile mit vorzüglicher Beschreibung der einzelnen
Codices und reichen bibliographischen Angaben zu jedem Manuskript
geboten. Ein Inventar unserer ältesten und wertvollsten Texte jedes
Wissenschaftsgebietes, wie wir ein solches bis anhin noch nie zur Verfügung hatten.
Darum eines det unentbehrlichsten Handbücher jeder Bibliothek, die den
Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erhebt. Kein Luxus, sondern eine der
notwendigsten Handwerkzeuge, insbesondere für den Philologen.
Glücklicherweise ist der Preis des Bandes, dank der großzügigen Unterstützung
durch die Rockefeller-Foundation und dem Wirken der Union académique
internationale, dem American Council of Learned Societies und der Carnegie
Institution of Washington, unter deren Auspizien die C. L. A. erscheinen,
in erschwinglichen Grenzen gehalten. Jeder Teil ist auch einzeln käuflich.

Der an wertvollen Hss. außerordentlich reichen Vatikanischen Sammlung

ist der erste Teil des großzügigen Unternehmens gewidmet. Dank
dem Entgegenkommen der obersten Leitung ist es Lowe möglich geworden,
sämtliche vor 800 entstandene Hss. der Vaticana usw. ohne Ausnahme
hier, übrigens zum erstenmal, zu vereinigen. Die Bedeutung gerade dieses
Faszikels ist deshalb ganz besonders groß.

Es sind zunächst drei Hss. des Archivio della Basilica di S. Pietro
(no. ia-c, 2, 3 bei Lowe). Den größten Teil d. h. nahezu die Hälfte der



— 315 —

beschriebenen Codices (4-62) stellen sodann die eigentlichen Vaticani.
Weniger umfangreich ist die Collection der Barberiniani (no. 63-65), und
der Ottoboniani (no. 66-67), reichhaltiger die der Palatini (no. 68a-99)
und Reginenses (no. 100-115), wozu noch Vaticanus Urbinas latinus 293
(Fragment) und Vat. Urb. lat. 1154 kommen. Die Wichtigkeit dieser
klassischen Sammlung an lateinischen Hss. ist bekannt, in wenigen Worten
kann sie übrigens kaum angedeutet werden. Daß sich darunter Unica wie
Ciceros De Republica und die Briefe Frontos, daß sich hier die ältesten
Hss. von Cicero, Livius, Terenz, Vergil befinden und außerordentlich
wichtige Palimpsest-Hss., meist aus Bobbio, dem uralten Zentrum
Norditaliens, dazu zahlreiche hochbedeutsame patristische Codices, sei nur erwähnt.

Die Anlage des Werkes ist praktisch. Man hätte ohne Zweifel die
einzelnen Hss. auch anders anordnen können, z. B. nach der Schriftart
oder chronologisch. Allein, zugestanden sei, daß wir diese Verfahren nicht
für absolut praktisch halten, da sich immer wieder Unregelmäßigkeiten
einschleichen. Wir sind eben nicht so weit, alles in ein System zu zwängen.
Wir betrachten dies auch gar nicht als einen Fortschritt. Dem Philologen,
der sich nur wenig mit Paläographie beschäftigt, dem Theologen usw. ist
aber gewiß besser gedient mit einer allgemein gültigen und brauchbaren
Anordnung, wie sie die C. L. A. aufweisen. Die Einreihung der einzelnen
Hss. geschieht hier nach ihrer laufenden Signatur, der beschreibende Text
ersetzt damit gewissermaßen ein kurzes Inventar dieser Hss. Die knappe
und präzise Beschreibung der Hss. entbehrt keiner wesentlichen Bestandteile.

Wir finden : Standortsbezeichnung, Angabe des Inhaltes, Umfanges
der Hss., Größe der Blätter und des Schriftspiegels, der Zeilenzahl, Linierung
und Lagen, Kustoden, Kolophone, Ornamentik, Punktierung, Kürzungen,
Schriftcharaktere, Schreibstoffe, Tinte, Ursprungsorte, Bibliotheksgeschichte
sowie im Anhang zu jeder Hs. eine ausgezeichnet ausgewählte Bibliographie
mit Literatur- und Faksimilenachweisen.

Als Führer durch die klassischen lateinischen Hss. des Vatikans wie
als Faksimilesammlung besitzt das Werk E. A. Lowes den Charakter der
Unentbehrlichkeit wie sie nur wenigen Tafelwerken ähnlicher Bedeutung
zukommen dürfte.

Ausführungen in paläographischer Hinsicht behalten wir uns einer
Besprechung späterer Lieferungen an dieser Stelle vor, liegt uns doch

jetzt namentlich daran, die Leser dieser Zeitschrift auf dieses auch für
uns Schweizer so grundlegend wichtige und wegweisende Werk aufmerksam
zu machen und zu dessen eingehendem Studium dringend zu raten.

Basel. Dr. A. Bruckner.

Folletète, Eugène. Rauracia Sacra ou Dictionnaire historique du clergé
catholique jurassien. Deuxième partie : Le clergé régulier. Porrentruy,
Bonne Presse du Jura, 1934, 64 p. 8°. (Extrait des Actes de la Société
jurassienne d'Emulation, année 1933.)

Nous avons rendu compte, l'année dernière (Revue, t. XXVII, p. 76),
de la première partie, consacrée au clergé séculier, de la Rauracia Sacra.



- 3i6 -
Mgr Folletète, complétant son travail, nous en donne aujourd'hui la seconde
moitié : le catalogue du clergé régulier issu du Jura bernois depuis 1789
jusqu'à nos jours. C'est l'époque, tout d'abord, des dernières années des
abbayes de Bellelay et de Lucelle, puis de la suppression, lors de la Révolution

française, des couvents de Capucins et enfin de l'expulsion, au milieu
du siècle dernier, des Jésuites et des Rédemptoristes. C'est dire que, à

part les Capucins, seuls tolérés actuellement dans le Jura, la plupart des

religieux, dont on nous donne ici la liste, ont vécu ou vivent encore comme
en exil dans d'autres parties de la Suisse ou à l'étranger ; et c'est ce qui
constituait la particulière difficulté du présent travail, puisque c'était en
dehors du Jura bernois qu'il fallait se procurer la plupart des renseignements

biographiques nécessaires. C'est la raison aussi pour laquelle l'auteur
a renoncé à publier un catalogue des religieuses jurassiennes : à part, en
effet, les Ursulines, les Annonciades et les Hospitalières de Porrentruy
et de Delémont, elles sont disséminées, hors de leur pays natal, entre un
nombre si considérable d'Ordres ou de Congrégations, qu'il serait impossible,
en essayant de dresser leur liste, de ne pas commettre des oublis.

Comme pour la première partie, le catalogue suit l'ordre alphabétique,
donnant pour chaque religieux son nom de famille, son nom en religion
et, entre parenthèses, son prénom de baptême. Vient ensuite un bref
curriculum vitae, avec indication, s'il y a lieu, des travaux publiés par le

religieux en question ; enfin, dans une sorte de table, tous ces noms sont
donnés à nouveau, groupés cette fois-ci par Congrégation monastique.
Celles-ci sont au nombre de 28 : c'est dire l'étendue des recherches que
l'auteur a dû s'imposer pour établir ce catalogue. Grâce à Mgr Folletète,
nous possédons maintenant, pour le clergé séculier et régulier du Jura
de l'époque moderne, un répertoire facile à consulter, très soigneusement
dressé et que l'on pourra donc utiliser en toute sécurité.

L. Wœber.

P. Léon Veuthey. Un grand éducateur, le Père Girard (1765-1850).
Paris, de Boccard. 1934- Gr. in 8°, 324 pages. 25 fr. français.

« Überall Auseinandersetzungen über die kommende Aufnahme der
Jesuiten, über das Patriziat, über die Schulen von Freiburg und den Lehrplan

des Pater Gregor ». So schreibt Kaplan Johann Peter Marro in Jaun
am 13. September 1818 in seinen Tagebuchnotizen. Das ist ein echtes
Stimmungsbildchen aus jener bewegten Zeit der Restauration, aus welcher
Pater Gregor Girard als großer Erzieher hervorragt. Um seine neuen
Ideen in Dingen der Erziehung und des Unterrichts, um seine kühnen
Pläne wogten die Tagesmeinungen und warfen ihre Wellen bis ins hinterste
Bergdorf. Nicht einmal an seinem Grabe hielt das Parteigezänke inne,
sodaß sein Andenken bis auf heute ob dieser ungewollten Verkettung mit
allerlei Streitfragen der Zeit uns nie ganz schattenfrei zu Gesichte kam.
Einem seiner Mitbrüder, Hochw. P. Leo Veuthey, der hundert Jahre
später im gleichen Kloster zu Freiburg mit unermüdlichem Forscherfleiß
und wissenschaftlichem Vorgehen das ganze Schrifttum des P. Girard



— 317 —

selbst und alles, was über ihn geschrieben worden ist, sichtete, kommt das
Verdienst zu, das Bild des großen Erziehers aus dem Getümmel des
Zeithaders herausgeholt und von den Entstellungen sowohl seiner Freunde wie
auch seiner Feinde befreit zu haben. Die Schattenseiten, die aus seinem
eigenen Wesen sich ergeben, beläßt er ihm und glaubt, selbst durch
Hervorheben derselben büße die hohe Gestalt des großen Mannes nichts
an Würde und Überlegenheit ein.

Nicht die Einzelheiten eines an 85 Jahre reichenden Menschenlebens
zu schildern, stellte sich P. Veuthey zum Ziele, sondern das unvergleichliche
Erziehungswerk eines Marines ins richtige Licht zu stellen, der wohl säen

durfte, dem es aber vorenthalten blieb, die volle Ernte zu schauen, der
bahnbrechend neuen Ideen Eingang verschaffte zu einer Zeit, welche sie
noch nicht in ganzem Umfange aufzunehmen und auszuwerten fähig war.

« Sohn seiner Mutter » — mit dieser Kapitelüberschrift beginnt der
Verfasser den Lebenslauf des berühmten Pädagogen. In der Tat leitete
P. Girard sein erzieherisches Können von seiner Mutter her, die er als
eine « gescheite, tätige und fröhliche Frau » zeichnet, die inmitten ihrer
15 Kinder ihm als Vorbild des Erziehers und Lehrers diente. Deshalb
auch beginnt er später seinen « erziehenden Sprachkurs » mit dem Abschnitt :

« Wie die Mutter ihren Kindern die Sprache lehrt ». Grund und Quell der
Erziehungskunst der Mutter und der Erfolg ihres ungekünstelten
Unterrichtes ist die Liebe zu ihren Kindern. Hier liegt auch der Schlüssel zum
Erfolg in P. Girards pädagogischer Tätigkeit : « Wenn euch am Fortschritt
eurer Schüler gelegen ist, so sichert euch ihre Liebe alles Große und
Schöne im Himmel und auf Erden ist das Werk der Liebe » (Souvenirs,
Emulation, p. 37). Er verglich diese Mutterschule voll Leben und
Selbsttätigkeit mit der passiven Schule seiner Zeit, welcher er « nichts Anziehendes
abzugewinnen wußte, nicht dem Inhalte, nicht der Form nach ». Als
Kind seiner Zeit, Zeit der Gärung — Jean Girard zählte 16 Jahre, als 1781
Nikolaus Chenaux die Freiburger Bauern gegen die Stadt heranmarschieren
ließ — suchte der wissensdurstige Jüngling nach neuen Wegen. Für den

Sprachunterricht fand er die neue Richtung, indem er das damalige,
mechanische Lehrverfahren, unter welchem er viel gelitten hatte, ins
Gegenteil umstellte und als Grundsatz die Forderung prägte : « Die Sprache
muß man nicht durch die Grammatik lernen, sondern die Grammatik
durch die Sprache ». Nach dieser Richtlinie lernte er im Noviziatsjahre zu
Luzern die lateinische Sprache nochmals von Grund auf im täglichen
Verkehr mit den Klassikern selbst. Durch das Studium der Philosophie,
ein Jahr in Offenburg und ein Jahr in Überlingen, sollten seine bisherigen
Ansichten über Erziehung und Unterricht die nötige Klärung und die
sichernde Unterlage erhalten. Aber auch hier mußte er sich durch zahllose

Enttäuschungen hindurchringen. Hatte Lockes Philosophie, die nur
auf Stoff und Nützlichkeit abstellte, den jungen Frater Gregor mit Ekel
erfüllt, so glaubte er in den Gedankengängen eines Wolf, dessen beweisende

Methode ihm gefiel, den erlösenden und richtigen Weg gefunden zu
haben. Und doch mußte er später erkennen, daß er, wie so viele andere,
irregeführt worden sei, und daß Wolfs Rationalismus noch lange in



- 3i8 -
seinen Ideen Spuren hinterlassen habe. Selbst beim Studium der Theologie
in Würzburg machte er harte Stunden des inneren Kampfes durch. Erst
als er sich in die heiligen Evangelien vertiefte — den Text wußte er seit
dem Noviziatsjahr auswendig — kam er innerlich zur Ruhe, denn auch auf
diesem Gebiete ging für ihn die geschichtliche Tatsache der Systematisierung

des theologischen Wissens voran. So hatte er auch seine Prüfungsthese

in Würzburg aufgebaut. Das blieb ihm Richtlinie für sein ganzes
ferneres Arbeiten. Die vierjährige Studienzeit in der Hauptstadt des
Frankenlandes übte übrigens auf sein Streben und seine Lebenspläne
einen starken Einfluß aus. Der Umstand, daß er gerade in Würzburg, im
Mittelpunkt der damaligen Aufklärung und des religiösen Freigeistes seine
Geistesbildung geholt hatte, ist sicherlich mit in Rechnung zu stellen, wenn
man das Mißtrauen erklären will, dem P. Girard in seiner Heimat
hauptsächlich beim Landklerus begegnete.

Im Jahre 1788 in Freiburg zum Priester geweiht, mußte er gleich
nach Überlingen an den Bodensee ziehen als Philosophielehrer am dortigen
Gymnasium. Da war er in seinem « Element ». Nach einem Jahre schon
wurde er ins Kloster seiner Heimatstadt berufen als Prediger in der
Franziskanerkirche, sowie als Professor der Philosophie und Moral bei den
Klerikern des Klosters In dieser Stellung hatte er sich mit den
Geistesrichtungen seiner Zeit zu beschäftigen. Hier erst machte er Bekanntschaft
mit Kants « Kritik der reinen Vernunft » und « Kritik der praktischen
Vernunft ». Wenn er den Philosophen von Königsberg auch nur zum
Vergleich heranzog, und zum Zwecke, dessen falsche Lehren zu widerlegen,

so wurde P. Girard gleichwohl immer wieder beschuldigt, als huldige
er kantischen Grundsätzen. Mehrmals sah er sich gezwungen, öffentlich
sich zu rechtfertigen. Girards heller Geist öffnete sich jeder neuen Idee,
nicht um sie alsogleich unbesehen aufzunehmen, sondern um sie zu prüfen
und gegebenenfalls ihr eine gute Seite abzugewinnnen. Besonders verfolgte
er die pädagogischen Fragen seiner Zeit und gab zur Reform des Unterrichtswesens,

wie 1799 Minister Stapfer sie vorhatte, auch einen Plan ein :

« Projet d'éducation publique pour la république helvétique ». Dieser
Unterrichtsplan erntete großes Lob und lenkte die Aufmerksamkeit der
Öffentlichkeit auf den Verfasser. Stapfer wollte ihn in seiner Nähe haben
und berief ihn ins Archiv des Kultusministeriums. Als er jedoch nie zur
Aufbauarbeit herangezogen wurde, legte er sein Amt nieder. Auf das
Anerbieten Stapfers, P. Girard möchte in Bern eine katholische Pfarrei
gründen und als erster Pfarrer sie leiten, ließ er sich von seinen kirchlichen
Obern ernennen und arbeitete über vier Jahre mit großem Erfolg in der
Seelsorge, hochgeschätzt auch von der protestantischen Bevölkerung der
Aarestadt. *

Von seinen Ordensobern nach Freiburg zurückberufen, stand er hier
dem Kloster vor, als nach dem Sturz der helvetischen Republik die
Schulkammer der Stadt an die Franziskaner das Gesuch stellte, die Leitung

1 Vgl. die erweiterte Darstellung des Vf. in dieser Zeitschrift, 27. Bd., 1933,
p. 201 ff. 255 ff.



— 319 —

der französischen Primarschulen zu übernehmen. Damit erfüllte sich ein

langjähriger Wunsch des P. Girards : Die Jugenderziehung und das
Unterrichtswesen seiner Vaterstadt durch Umgestaltung zu heben. Nicht mit
fertiger Wissenschaft und Methode sei P. Girard an seine große Aufgabe
herangetreten, sagt P. Veuthey, und nicht mit vorgefaßten Grundsätzen, die
er einfach anzuwenden hätte, sondern aus der täglichen Erfahrung wird
sein Wissen sich ergeben, und die Grundsätze oder Richtlinien werden aus
der praktischen Arbeit sich ableiten lassen. In diesen Jahren von 1804-1823
finden wir P. Girard in seinem eigentlichen Arbeitsfeld, an der Spitze
ergebener Lehrer, die seine Anleitungen mit ganzer Hingabe befolgten,
umgeben von einer stets steigenden Kinderschar, die ihn verehrte wie
einen Vater. Sein hohes Ziel, das er immer und überall anstrebte, war
die Erziehung des jungen Menschen. Um diesen Kernpunkt seines
Lehrplanes mußten alle andern Fächer der Schule dienend sich verhalten. Die
Muttersprache betrachtete er als erstes und wichtigstes Werkzeug der
Bildung ; sie sollte selbst die sittliche und religiöse Bildung vermitteln :

« Lasset den Sprachunterricht der Bildung der jungen Geister dienen und
diese der Veredlung des Herzens ». Alles schlägt ins Gebiet der Sprache
ein, sie drückt alles aus, « was der Mensch denkt, fühlt, liebt, wünscht,
will, tut und leidet ». Von innen heraus sollte das Kind gebildet, nicht
nur von außen mit Wissen versorgt werden. Nach P. Girard ist im Kinde
alles Wissen in Form des Vermögens vorhanden, das nur auf den günstigen
Zeitpunkt wartet, durch liebe Führung geweckt zu werden und in den
Bereich der äußern Wirklichkeit zu treten. In der Knospe seien ja auch
schon Blüte und Frucht vorhanden ; sie öffne sich, sobald die nötige
Wärme und das gewünschte Licht hinzukommen. Diesen Dienst, das
schlafende Wissen im Kinde zu wecken, könne zum Teil schon ein Schüler
übernehmen, der selber bereits vorangeschritten ist. So kam P. Girard
zur wechselseitigen Lehrweise, die von Lacaster in London begründet
und systematisiert worden war. In den Händen des Freiburger Pädagogen
nahm allerdings dieses Verfahren eigengeprägte Formen an. Aus der
Beurteilung jener Zeit zu schließen, erzielte der geniale Schulmann mit dem
wechselseitigen Schulsystem so hervorragende Erfolge, daß die Jugend
gerne in die Schule ging, daß die Eltern die Arbeit der Erzieher schätzten,
daß der Ruf von Freiburgs Schulen ganz Europa aufhorchen ließ. Erzieher
und Schulmänner aus den verschiedensten Ländern kamen nach Freiburg,
um die Schulführung P. Girards persönlich in Augenschein zu nehmen
und zu studieren. Es bahnten sich Beziehungen mit den Nachbarländern
an, die sich dort zur Förderung des Schulwesens auswirkten. In Frankreich
drang der große Bahnbrecher besonders mit seinen Ideen durch mittelst
seines Werkes : « L'enseignement régulier de la langue maternelle », das

sogar von der Akademie von Paris mit einem Preis von 6000 Franken
bedacht wurde, während dessen Verfasser das Kreuz der Ehrenlegion
erhielt. Selbst sein Rücktritt von der Leitung der Schulen Freiburgs, der
1823 durch die Zeitverhältnisse ihm geboten schien, vermochte nicht,
seinen Ruf in die Klosterzelle von Luzern einzusperren, wie er es hoffte.
Auch dort fanden ihn Schulreformer wie Fröbel und andere ; auch hier



— 320 —

übertrug man ihm die Leitung der Primarschulen, später die Professur
der Philosophie am Gymnasium und wählte ihn in den Erziehungsrat,
wo er seinen ganzen Einfluß zur Förderung des Schulwesens geltend machen
konnte durch Ausarbeiten von Reglementen und Lehrplänen. Diese schul-
reformatorische Tätigkeit hat P. Girards Namen auch in der deutschen
Schweiz und darüber hinaus in deutschen Landen heimisch gemacht, zumal
er die deutsche Sprache zu handhaben verstand wie die französiche. So

war der große Erzieher an der Sprachengrenze des Uechtlandes der richtige
Ideenträger, der in beiden umfangreichen Kulturgebieten seine Gedanken
ungehindert ausstreuen und befruchten konnte.

P. Girards Ideen sind auch heute noch zeitgemäß. Wer P. Veutheys
Buch über den großen Erzieher P. Girard gelesen hat, wird ohne Zweifel
mit Herrn Staatsrat Dr. J. Piller, Erziehungsdirektor des Kt. Freiburg,
einiggehen, der sein treffliches Vorwort mit den Worten schließt : « Möge
dieses Buch den vollen Erfolg haben, den es verdient. Möge es eine
Sühnetat sein für die Vergangenheit, eine Lehre für die Zukunft und in der
gegenwärtigen Zeit den Hauptgedanken P. Girards wieder in Erinnerung
bringen : Die notwendige Verbundenheit des Unterrichts, der Erziehung und
der Religion zur Bildung der Jugend. Möge es endlich dazu beitragen, daß
die schöne Gestalt des P. Girard besser bekannt werde, daß sie in ihrem
vollen Lichte und mit ihrer ganzen Zugkraft des Beispiels in Erscheinung
trete ».

A. Schuwey.

Fribourg {Suisse). — Imprimerie Si-Paul


	Rezensionen = Comptes rendus

