
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 28 (1934)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN. —COMPTES RENDUS.

H. Denzinger et 3. B. Umberg, S. J. Enchiridion Symbolorum,
Definitionum et Declarationum de rebus fidei et morum. Editio 18-20.

In 8° (xxxil-658 et [72] pp.) Fribourg-en-Brisgau, Herder, r932 ; 5.40 M.;
reliure toile 6.70 M.

M. J. Rouet de Journel, S. J. Enchiridion patristicum. Loci SS. Patrum,
Doctorum, Scriptorum ecclesiasticorum. Editio 8-9 (xxvm-804 pp.);
6.60 M. et 8 M.

M. J. Rouët de Journel, S. J. et J. Dutilleul, S. J. Enchiridion asceticum.
Loci Patrum et Scriptorum ecclesiasticorum ad ascesim spectantes (xxxvi-
666 pp). 1930; 8 M. et 9.40 M.

C. Kirch, S. J. Enchiridion Fontium Historiae ecclesiasticae antiquae.
Editio quarta, aucta et emendata (xxxn-644 pp.). 1923 ; 8 M. et 9.40 M.

Des différents Enchiridia publiés par la maison Herder, l'aîné, celui
de Denzinger continue à être le plus demandé, puisque le voici arrivé
à sa i8me-20me édition (cf. t. XXII de cette revue, p. 313). Une douzaine
de textes ont été allongés, une quarantaine supprimés et 110 par contre
ajoutés, dont 72 récents, empruntés principalement aux dernières
encycliques de S. S. Pie XI (Divini illius tnagisterii de 1929, Casti connubii
de 1930 et Quadragesimo anno de 1931). Les 28 pages de l'appendice ont
disparu, leur contenu ayant été inséré maintenant à la place exigée par
la chronologie. L'ancienne numérotation a néanmoins été conservée, les

textes nouvellement intercalés dans le cours de l'ouvrage portant une
lettre à la suite de leur numéro, de telle sorte que ceux-ci se suivent avec
parfois une lacune, mais surtout avec des dédoublements. L'index
systématique a été remanié et augmenté : au lieu que, jusqu'ici, entre le chapitre
De virtutibus et celui des Sacrements, on avait placé, sous le titre Religio
et cultus, différentes questions de morale, concernant le seul premier
commandement, les huit préceptes du Décalogue ont maintenant chacun leur
rubrique, et deux autres paragraphes ont été ajoutés, au chapitre XIII,
sur la Perfection chrétienne. 11 n'y en a point, par contre, pour les commandements

de l'Eglise, les textes concernant le jeûne ayant été placés, assez

arbitrairement, dans le 4me commandement de Dieu. On a supprimé, comme
étant de peu d'utilité, les chiffres placés en marge, entre parenthèses, qui
renvoyaient à la numérotation des premières éditions ; par contre, des

références nouvelles ont été ajoutées, signalant, en particulier, les décisions
des Acta Sanctae Sedis, et l'on a employé des caractères plus petits pour
les textes de nature plutôt historique : ceux qui ont trait, par exemple,
à la description ou à la condamnation d'une erreur doctrinale. Comme

on le voit, alors que, depuis 1911 (2me édition), l'Enchiridion de Denzinger-
Bannwart, en plus de la mise à jour, avait simplement été enrichi de quel-



— 225 —

ques textes placés en appendice, cette nouvelle édition est une véritable
refonte de l'ouvrage, réalisée par le P. Umberg, qui, depuis de nombreuses
années, s'en occupe, puisque non seulement il a succédé au P. Bannwart,
mais qu'il avait déjà été son collaborateur, lors du premier remaniement
du volume de Denzinger.

De l'Enchiridion patristicum du P. Rouët de Journel, il a déjà été
parlé ici à plus d'une reprise (Revue t. VI, p. 236, lors de la ire édition,
t. XI, p. 80 au sujet de la 2me ; t. XXVI, p. 240, à propos de la 6me et 7me).
La 8me-9me édition n'apporte que très peu de changements à la précédente :

un texte du pseudo-Denys a été corrigé ; dans le fameux passage de saint
Irénée Adv. Haer. III, 3, 2, après les mots ab his qui sunt undique, on a
ajouté, entre parenthèses, la correction proposée, avec beaucoup de
vraisemblance, par Dom Morin : qui praesunt ecclesiis. Dans deux pages de
supplément, on donne, entre autres, quelques variantes de l'Apologétique
de Tertullien d'après l'édition de Waltzing et quelques corrections de
VAncoratus de saint Epiphane d'après le Corpus de Berlin. Il faudra enlever
à saint Basile, pour la restituer, avec beaucoup de probabilité, à Evagre
le Pontique, la fameuse lettre 8 : à part, en effet, les Analecta Bollandiana,
qui ne se déclarèrent pas entièrement convaincus, les critiques ont été
unanimes à souscrire à la thèse de Melcher (1923).

Le même P. Rouët de Journel, avec la collaboration de plusieurs
confrères, mais spécialement du P. Dutilleul, a enrichi la collection d'un
Enchiridion asceticum, comprenant, depuis les origines jusqu'à saint Jean
Damascène, les textes les plus caractéristiques, en matière de doctrine
ascétique et mystique. M. Hugo Koch, dans ses Quellen zur Geschichte
der Askese und des Mönchtums in det alten Kitche, dont nous avons rendu
compte l'an dernier (t. XXVII, p. 160) s'arrête à saint Benoît, mais,
conformément au titre de son livre, fait aussi la part de l'histoire de l'ascétisme,
en publiant en particulier des règles ou des constitutions monastiques.
Ici, par contre, c'est de doctrine exclusivement que l'on s'occupe. L'ordonnance

du volume est la même que pour les autres ouvrages de la collection.
On a simplement ajouté en deux mots, en caractères italiques, en tête
de chaque paragraphe, son contenu essentiel. Le livre se termine par deux
tables : un index systématique, groupant par matière les textes cités, et
l'autre, alphabétique, signalant tout à la fois les noms des auteurs, les
titres de leurs ouvrages dont le présent volume donne des extraits et la
matière à laquelle ces passages se rapportent. On a, moins que dans
l'Enchiridion patristicum, utilisé les éditions critiques récentes autres que le

Corpus de Berlin ou celui de Vienne. Ainsi, pour Tertullien, on cite Migne
pour les livres que n'a pas édités encore le CSEL. La raison en est
vraisemblablement que l'on a été moins préoccupé de citer le texte critique
le meilleur, que celui qui serait le plus accessible à qui voudrait connaître
le passage tout entier. Dans l'Enchiridion patristicum, la secunda Clementis
figure sous le titre : S. Clemens romanus, Epistula ad Corinthios II,
circa 150, suscription à tout le moins bizarre, pour ne pas dire contradictoire,
mais qui indique du moins suffisamment que la lettre n'est pas du pape

BEVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 15



— 226 —

saint Clément dont on a, plus haut, presque en tête du volume, donné des
extraits de la lettre aux Corinthiens. Ici au contraire, le traité figure, sans
la moindre restriction, comme deuxième épître aux Corinthiens du pape
saint Clément. De même, le De Virginitate publié sous le nom de saint
Athanase, lui est attribué sans hésitation, tandis que, dans l'Enchiridion
patristicum une note formule une réserve. Inversement, le De Virginitate
dit de saint Basile est, conformément à la thèse du P. Cavallera, restitué
à Basile d'Ancyre, attribution qui n'est pas indiscutable.

L'Enchiridion fontium historiae ecclesiasticae antiquae du P. Kirch
est naturellement celui qui, par le contenu, doit nous intéresser le plus.
Aussi, bien que la dernière édition parue, la 4me, qui nous a été adressée
en même temps que les autres volumes analysés ci-dessus, remonte à 1923,
nous tenons à la signaler à nos lecteurs, spécialement aux professeurs et élèves
de facultés de théologie, pour lesquels ce recueil représente non seulement
un précieux répertoire, mais surtout un manuel idéal pour des travaux
de séminaire. Une première édition avait paru en 1910 (cf. Revue, t. VI,
p. 158) ; une deuxième et troisième, dans laquelle une centaine de numéros
avaient été ajoutés et d'autres complétés, sortit de presse en 1914. La
4me s'est enrichie à son tour d'une cinquantaine de textes insérés au cours
du volume, mais sans qu'ait été modifiée la numérotation de l'édition
précédente. On a, par contre, supprimé, comme faisant double emploi
avec l'index alphabétique, les chiffres de la marge intérieure qui renvoyaient
à des textes de contenu analogue. Chaque numéro porte un titre indiquant
l'essentiel de ce qu'on y trouvera, ce qui oblige parfois à citer à deux endroits
différents, dans les pages consacrées à un auteur, un même ouvrage.

Dans son enchiridion, le premier qui ait paru après celui de Denzinger,
Kirch avait toute latitude de choisir librement parmi les textes rentrant
de près ou de loin dans l'histoire ecclésiastique. C'est ainsi qu'il en avait
accueilli concernant la liturgie, la hiérarchie, les sacrements, la morale
ou la discipline. Son recueil, en d'autres termes, ainsi qu'il le déclarait
dans la préface de la première édition, devenait une sorte de Chrestomathie
patristique. C'est naturellement à l'Enchiridion patristicum qu'est dévolue
maintenant la tâche de présenter les textes se rapportant à la théologie
historique, et rien n'empêche que d'autres volumes ne paraissent encore
dans la suite : après I'enchiridion asccticum, un ouvrage consacré à la morale,
un autre encore à la liturgie, etc. C'est dans ce dernier que seraient à leur
place des passages tels que les chapitres 65 et 67 de la première Apologie
de saint Justin, donnés in extenso dans Kirch, mais d'une manière beaucoup
trop incomplète dans Rouët de Journel ; de même les extraits des
catéchèses de saint Cyrille de Jérusalem, qui figurent pour l'instant dans les
deux ; la Traditio apostolica d'Hippolyte, dont ni l'un ni l'autre, par contre,
ne donnent une seule ligne. Parce que la collection a été lancée avant que
le plan d'ensemble ne fût fixé, et que, peu à peu seulement, le succès des
premiers volumes en a fait naître de nouveaux, la délimitation n'est pas
nettement établie entre les différents recueils. Kirch avait déjà emprunté
quelques numéros à Denzinger. Le P. Rouët de Journel l'a fait sur une



— 227 —

beaucoup plus large échelle vis-à-vis de l'enchiridion d'histoire ecclésiastique.

Nombre de textes sont publiés à double. C'est le cas surtout pour
les premiers siècles : la Didache, saint Clément, saint Ignace, saint Irénée,
Tertullien, Origene, saint Cyprien tout particulièrement, alors que pour
ce dernier, au sujet du baptême des hérétiques, on aurait pu, au lieu de

se répéter, citer des passages hautement significatifs, tels que le discours
d'ouverture du concile de septembre 256, ou de plus larges extraits de

la lettre de Firmilien de Cesaree. Certains textes reproduits dans Rouët
de Journel devraient se trouver dans Kirch : ainsi les N°« 25, 753, T353, tous
ceux qui ont trait à la venue de saint Pierre à Rome ou à la liste de ses

premiers successeurs. L.'Enchiridion patristicum est préoccupé de donner
le plus de textes possible, quitte à réduire la citation au minimum. Dans
Kirch, au contraire, le passage est plus souvent reproduit in extenso, et
c'est précisément, nous semble-t-il, l'avantage de ces collections de mettre
le contexte sous les yeux du lecteur, ce qu'un manuel de théologie ne peut
évidemment pas faire. Certains chapitres des œuvres des Pères, certaines
lettres, par exemple, se trouvent disséminées par lambeaux entre les trois
enchiridia. Nous préférerions les trouver en entier dans un seul, les autres
se contentant, au besoin, d'y renvoyer. C'est inviter les étudiants en
théologie à se procurer la collection au complet, mais ils n'auraient
certainement pas à s'en repentir, car ils y trouveront, pour la prédication, pour
des conférences ou des cercles d'études, pour l'examen de questions
controversées, une mine abondante de textes empruntés aux éditions les plus
récentes. Ajoutons, en terminant, que la présentation typographique de

ces divers recueils est excellente. Grâce au choix d'un papier plus mince,
l'épaisseur des volumes, malgré l'augmentation des matières, loin de
s'accroître, a au contraire diminué (il y aura toutefois un progrès à réaliser
encore pour l'enchiridion asceticum) et enfin, ce qui est particulièrement
appréciable, leur prix a été assez notablement abaissé au cours de ces
dernières années.

L. Wœber.

Das Pîarr-Archiv von W. Schnyder. Die Pfarr-Chronik von P. Diebolder.
Praktische Anleitungen. 43 S. Geb. Fr. 1,50. Erw. Sonderausg. aus der
« Schweiz. Kirchenzeitung » 1933. Verlag Räber u. Co., Luzern.

Ein kleines, sehr nützliches Büchlein, das sich vorab an die Pfarrer
wendet. W. Schnyder gibt eine knappe Einführung in Bedeutung und
Charakter eines Pfarr-Archivs, umschreibt die verschiedenen in Betracht
fallenden Quellenarten und erörtert auch seine vortreffliche praktische
Anleitung zur Ordnung eines Pfarr-Archivs, unter Beigabe eines geeigneten
Ordnungsplanes. Endlich verweist Schnyder auf die Verwaltungs- und
Benutzungsvorschriften, wobei er die Bestimmungen der Synodalstatuten
der Diözese St. Gallen von 1932 heranzieht. Kurz und klar wird alles
geboten, was in praktischer Hinsicht zu wissen notwendig ist. Es muss
auch hier gesagt sein, daß leider noch viele Pfarr-Archive sich in einem
bedauerlichen Zustand befinden. Umso dankbarer darf man Kan. Schnyder,



— 228 —

der sich selbst sehr um die Ordnung der Archive bemüht, dafür sein, daß er
diese Anleitungen, die zugleich eine erneute Mahnung sind, geschrieben hat.

P. Diebolder wiU den Pfarrer einführen in die Art, wie er die
Geschichte seiner Pfarrei abzufassen hat. Wenn diese Anleitung in möglichst
umfassenden Fragebogen gegeben wird, so ist das sehr zu begrüßen. Wenn
nur zunächst das Interesse überhaupt geweckt wird. Dafür eignet sich
die Führung einer Pfarrchronik, für welche Diebolder wieder die
wesentlichsten Momente hervorhebt. Manche Geistliche hätten die Muße, um
sich in die Pfarrei- und Ortsgeschichte einzuführen. Daß diese sehr lebendig
gestaltet werden kann, zeigt schon diese kurze Anleitung von P. Diebolder,
der selbst seit Jahren als Pfarrer viel für die sarganserländische
Heimatgeschichte getan hat.

O. Vasella.

Heussi, Dr. Karl. Kompendium der Kirchengeschichte. 8. verbesserte
Auflage. XI1-519 SS. Tübingen, Mohr. 1933.

Der 7. Auflage folgt bereits nach 3 Jahren eine neue verbesserte Auflage,
ein Beweis, daß sich dieses Handbuch bei den protestantischen Theologen
einer großen Wertschätzung erfreut ; für dieselben bietet es auch große
Vorteile ; die Vorzüge der 7. Auflage zeichnen auch die vorliegende aus,
die mit Recht eine verbesserte genannt wird. — Schwierige Fragen führt
der Verfasser klugerweise als Probleme auf, ohne eine Losung zu geben,
z. B. bei der Persönlichkeit des Erlösers. — Bei den Literaturangaben
wird auch die katholische berücksichtigt — aber der Geist ist streng
protestantisch und hie und da sehr einseitig ; so werden z. B. die Arbeiten
von Janssen und Denifle als « blind parteiische Kirchengeschichtsforschung »

hingestellt Von der Lage der Kirche im « Dritten Reich » sagt derVerfasser
zurückhaltend : « Mit dem Erstarken der politischen Partei der
Nationalsozialisten wuchs auch die kirchenpolitische völkische Strömung mächtig
an und suchte nun unter der Bezeichnung « Deutsche Christen » auf dem
Wege über die kirchlichen Wahlen kirchlichen Einfluß zu gewinnen » (S. 484) ;

über die Lage der katholischen Kirche und über das mit Rom geschlossene
Konkordat wird nichts gesagt. „..,», ~ ^.86 P. M. Knar O. P.

Jordan, Dr Jos. A travers les siècles. T. I : De. l'Antiquité à la Révolution
française. (Collection d'enseignement pratique.) Fribourg, Fragnière Frères.

1933- 5°2 P- 8 fr. 50.

Le passé de mon pays. Esquisse de l'évolution politique, économique
et sociale de la Suisse, 2me édition revue et augmentée. Fribourg,
Imprimerie St-Paul. 1932. 212 p. 3 fr. 50.

« Les établissements d'instruction secondaire de nos contrées romandes,

remarque M. J. Jordan dans la préface d'A travers les siècles, n'ont pas
de manuel d'histoire générale qui réserve à la Suisse sa véritable place,
en mettant en évidence le rôle qu'elle a joué dans le monde et les influences



— 229 —

qu'elle a subies ; de même, ils n'en possèdent pas qui exposent le développement

économique parallèlement à l'histoire politique et à l'évolution de
la civilisation. » C'est pour répondre à ce très réel besoin que l'auteur a
écrit ce nouveau manuel d'histoire, qu'il caractérise lui-même en ces mots,
placés en sous-titre à la première page : « Ce qu'un Suisse voit d'intéressant
dans l'histoire du monde civilisé, de son pays en particulier, au point de

vue politique, économique, social, religieux et artistique. » L'ouvrage
comprendra deux volumes : le premier, seul paru à cette date, nous conduit
depuis l'antiquité jusque vers la fin du XVIIIme siècle, tandis que le second,

qui sortira de presse l'année prochaine, poursuivra cette histoire depuis
la Révolution française jusqu'à nos jours, avec plus de développement,
comme l'énoncé du contenu le laisse deviner et en entrant dans plus de
détails.

Songeant tout d'abord à ses élèves de l'Ecole de commerce du Collège
Saint-Michel, à Fribourg, M. Jordan a consacré quelques pages à l'histoire
économique de chacune des époques étudiées. Il présente en petit texte ces

paragraphes, que pourront omettre les élèves des gymnases ou des écoles

normales. Il a, de plus, imprimé en italiques ou même en caractères gras
les phrases sur lesquelles il a voulu attirer l'attention ou qui forment comme
le résumé de tout un chapitre. La présentation est de la sorte fort claire
et le livre parfaitement adapté à son but, qui est d'être un manuel pour
les classes secondaires, suffisamment complet, sans cependant descendre
dans les détails ni dans la discussion des faits controversés. Il suffit
d'ailleurs de parcourir le volume pour constater que la rédaction adoptée
et que les formules choisies ne l'ont pas été sans sérieuse réflexion, de
manière à donner aux élèves une synthèse impartiale, s'inspirant nettement,
dans les appréciations, de l'esprit catholique, mais n'hésitant pas, d'autre
part, à reconnaître les taches ou les points faibles de certaines périodes.
Au lieu de multiples illustrations : portraits, châteaux ou maisons
historiques, etc., M. Jordan n'a inséré dans son livre que des cartes : les unes
dessinées par M. le Dr Gaston Michel, professeur de géographie au Collège
Saint-Michel, les autres empruntées à divers manuels. Ces cartes,
nombreuses et très claires, ajoutent grandement à la valeur de l'ouvrage et
contribueront à le faire apprécier par d'autres que des étudiants de collège.

Conçu exactement d'après les mêmes principes — avec toutefois les
cartes en moins — Le Passé de mon Pays, du même auteur, parvenu déjà
à sa deuxième édition, est un manuel d'histoire suisse ou, plus exactement,
une esquisse de l'histoire de notre pays, dans laquelle M. Jordan, comme
il le dit lui-même, au lieu de se borner à la politique et au récit des batailles,
a tenu à faire ressortir aussi la transformation de la société et de sa
civilisation, et s'est appesanti surtout sur la période moderne, qui nous intéresse
de plus près, expliqua l'époque à laquelle nous vivons et contribue à la
formation civique et sociale dont la jeunesse a actuellement tant besoin.

Pour nous conformer au désir exprimé par l'auteur, voici, en nous
bornant à l'histoire religieuse, quelques corrections que nous nous permettons
de lui suggérer en vue d'une réédition. A travers les siècles, p. yi : Constantin
n'a certainement reçu le baptême que quelques mois avant sa mort, soit



— 230 —

en 337, et non pas déjà en 321. — P. 87 : Même à l'époque des persécutions,
le service religieux ordinaire, le culte eucharistique du dimanche en
particulier, n'a jamais eu lieu dans les catacombes ; tout au plus, y a-t-on célébré
des services funèbres et, à partir du milieu du IIIme siècle, l'anniversaire
d'un martyr qui y était enterré. — P. 120 : La fondation du couvent de
Saint-Gall est due en réalité à saint Othmar et se place donc un siècle environ
après la mort du disciple de saint Colomban dont il a immortalisé le nom.
— P. 256 : Il semble tout à fait invraisemblable que le siège episcopal de
Windisch ait été transféré à Constance, qui n'appartenait ni à la même
civitas ni même à la même province que Vindonissa. — P. 264 : Il n'est
pas tout à fait exact de dire que, parmi les Papes du Grand Schisme,
Grégoire XII, le pape de Rome, ait le premier donné sa démission : son
désistement fut prononcé, par son mandataire, le 4 juillet 1415, à la
XIVme session du concile de Constance, tandis que la démission de
Jean XXIII, suspendu déjà par le Concile le 14 mai, avait été obtenue
— ou arrachée — dix jours plus tard et sa déposition proclamée le 29 mai,
à la XIIme session. — Le Passé de mon Pays, p. 23 : Saint Bernard de
Menthon étant mort en 1081, la fondation de l'hospice du Grand Saint-
Bernard ne saurait être placée en 920. — P. 24 : Le couvent de Disentis
ne semble dater que du milieu du VIIIme siècle, et il ne faut pas prêter à
saint Benoît l'intention de fonder l'Ordre des Bénédictins : il ne rédigea
sa règle, à proprement parler, que pour le Mont-Cassin. — P. 25 : Ce n'est
pas au XIIImc siècle que les moines des Ordres mendiants devinrent
les « dévoués auxiliaires du clergé paroissial ». Ce dernier, tout d'abord,
et encore au XIVme siècle, s'opposa en général énergiquement à cette
collaboration, taxée d'accaparement intéressé. — P. 97 : Ni saint François
de Sales, ni sainte Jeanne de Chantai n'ont songé à l'instruction des jeunes
filles comme but proposé à l'Institut des Visitandines — remarque ne
visant nullement, est-il besoin de le dire, à critiquer les couvents de la
Visitation qui se sont, dans la suite, adonnés à cette bienfaisante activité.

L. Wcebet.

Schmid Bernhard. Das Zisterzienserkloster Frienisberg. Bern,
Buchdruckerei Baumann. 1933. Bd. I. 192 S. (1933).

Frienisberg liegt im Kt. Bern, Gemeinde Seedorf. Das Kloster wurde
1131-1138 von Lützel aus gegründet, 1528 säkularisiert. Im XIII.
Jahrhundert erlebte die Abtei einen raschen Aufschwung. Die « grauen Mönche »

hatten Besitzungen im Rebgelände des Bielersees bis auf die ersten Höhen
des Jura.

Die Quellen für die hier behandelte Zeit von 1138-1300 waren in den
Fontes rerum Bernensium, Bd. I u. II, größtenteils schon herausgegeben.
Wesentlich neue Resultate liegen zwar nicht vor, hingegen ist nun das
Material in umfassender Weise zusammengestellt und vor allem sind bisher
unbeachtete Zusammenhänge klar gelegt worden. Neben den wirtschaftlichen

und rechtlichen Verhältnissen ist insbesondere das Zisterzienser-



— 231 —

mönchtum weitläufig zur Darstellung gekommen (vgl. S. 27-56). An sich
bieten die historischen Quellen über Frienisberg wenig allgemein typisch
Zisterziensisches. Verf. wertet durch weitgehende Analogien die gesamte
Mönchsgeschichte aus. Daraus wird man ihm insofern keinen Vorwurf
machen, als das Buch, wie ausdrücklich (S. iv) betont wird, für protestantische

Leser, denen Einrichtungen und Gebräuche der katholischen Kirche
fremd sind, bestimmt ist. Die allgemeinen Linien des damaligen Mönchtums
sind gut gezeichnet und Schmid ist, da schon seit Jahren in der bernischen
Stadt- und Hochschulbibliothek tätig, mit der Literatur sehr vertraut.
Hoffentlich folgt bald der zweite Band über die Jahre 1300-1528 samt
Vorsteherliste, einer topographischen Karte der Klosterbesitzungen sowie
dem Register.

/50 Müller.

Henggeler Rudolf. Profeßbuch der fürstlichen Benediktinerabtei
Unserer Lieben Frau von Einsiedeln. Im Selbstverlag des Stiftes.

Vor uns liegt der 3. Band des Monasticon Benedictinum Helvetiae.
Das Buch ist die Ehrengabe der historischen Wissenschaft an das
altehrwürdige Kloster Einsiedeln, verfaßt von einem seiner eigenen Söhne. Als
Einleitung dient eine kurze Darstellung der Gründungsgeschichte des

Klosters, verbunden mit dem Exkurs über die Quellen zum Leben des
hl. Meinrad, sowie ein Abschnitt über die Geschichtsschreibung im Stifte
Einsiedeln. Das eigentliche Profeßbuch umfaßt : I. die Äbte von Einsiedeln

; II. die Professen bis 1526 ; III. die Professen seit 1526 ; in einem
Anhang werden noch die Nonnen des Benediktinerinnenklosters Fahr
aufgezählt, weil dieses Kloster im XII. Jahrhundert von Einsiedeln errichtet
wurde und seither unter dem Abt von Einsiedeln gestanden ist.

Die Anerkennung, die den ersten beiden Bänden des Mon. Ben. Helv.
gezollt wurde, gebührt in vollem Maß auch diesem dritten Band. Es ist
das Werk desselben bewundernswerten Bienenfleißes, derselben nie erlahmenden

Kraft, desselben augenfälligen Spürsinnes. Die biographischen Notizen
über die einzelnen Mitglieder des Klosters umfassen alles irgendwie Erreichbare

und Wünschenswerte. Wenn einer schriftstellerisch tätig gewesen
war, werden alle seine Arbeiten angeführt. Ein Kloster, das über alle,
die ihm seit 1000 Jahren angehörten, so ausführlich und nahezu lückenlos
Bescheid geben kann, ist zu beneiden. Wir können uns wohl vorstellen,
daß die heutigen und späteren Einsiedler Mönche mit großer Spannung
in diesem « Ahnenbuch » lesen werden. Aber auch für den Fernerstehenden,
sei er Geistlicher oder Laie, ist es von Reiz, in einem solchen Buche zu
blättern. Es ließe sich manches sagen vom Reichtum und der Fülle des

Stoffes, aber darauf kommt es hier nicht in erster Linie an. Wir fragen
nach dem Wert des Werkes für die Geschichte. Und dieser ist bedeutend,
vor allem für die Geschichte des Klosters und des Landes, darüber hinaus
auch für die heute wieder aufgekommene Familienforschung und Stammeskunde.

Der einleitende Abschnitt über die Gründungsgeschichte ist zwar kurz



— 232 —

gehalten, könnte aber ohne Schaden des Ganzen noch mehr zusammengezogen

werden. Wenigstens sollten einzelne Stellen, z. B. der Exkurs über
das Todesjahr Meinrads (S. 12) in einer Anmerkung untergebracht werden,
damit der Fluß der Erzählung nicht leidet. S. 12 heißt es : « Aus der
Lebensbeschreibung scheint hervorzugehen, daß noch andere fromme Männer
in dieser Gegend lebten. » Der Ausdruck « scheint » ist unberechtigt, da
ja die Tatsache angegeben wird : « necnon et aliis religiosis viris. » S. 13 :

« Erst 1073 erscheint zum ersten Male der deutsche Name Einsiedeln. »

Wo erscheint dieser Name zum ersten Male Vielleicht in den im
vorhergehenden Satz ganz allgemein erwähnten « Kaiserurkunden des X. und
XI. Jahrhunderts » Aber in welcher von diesen Urkunden Es werden
wohl später S. 29 verschiedene Urkundenangaben erwähnt ; aber man
wünscht schon hier einen genauen Hinweis. Noch an einigen andern Stellen
wäre genauere Quellenangabe erwünscht. Die Liebe zum eigenen Heim
war es wohl, die den R. P. Henggeler bewogen hat, eine so überreiche
Literatur, wie sie SS. 29-58 zusammengestellt ist, aufzusuchen und
aufzuzählen. Ein sehr großer Teil der angeführten Arbeiten dürfte und sollte
weggelassen werden, weil sie weder etwas Neues vermitteln noch das Alte
in besonders anziehender Form wiedergeben. Der Verf. sagt selbst S. 21 :

« Nur wenige Erscheinungen machen auf streng wissenschaftlichen Charakter
Anspruch. » Warum ist aus dieser Einsicht nicht die Konsequenz gezogen
worden Dem Werke ist eine größere Zahl guter Illustrationen (Äbte,
Bischöfe und Klosteransichten) beigegeben. Papier und Druck aus der
Graphischen Werkstätte Eberhard Kalt-Zehnder in Zug sind vortrefflich.
Wir schließen unsere Besprechung mit dem Wunsche, daß es dem verdienten
Verf. vergönnt sein möge, nicht nur die noch fehlenden Profeßbücher für
die schweizerischen Benediktinerklöster herauszugeben, sondern auch die
von seinem Ordensbruder P. Odilo Ringholz angefangene Geschichte des
Klosters Einsiedeln weiterzuführen.

Paul Hildebrand.

Veit, Dr. Ludwig Andreas. Die Kirch» im Zeitalter d"s Individualismus ;
2. Hälfte : Im Zeichen d"S h<rrsch°nden Individualismus, 1800 bis zur Gegenwart.

(Kirchengeschichte, herausgegeben von J. P. Kirsch. IV. Band,
2. Hälfte.) xi-515 SS. Freiburg, Herder. 1933.

Der 4. Band der bekannten Kirchengeschichte von J. P. Kirsch liegt
nun vollständig vor, und es wäre sehr zu wünschen, daß auch der 2. und
3. Band bald folgen würden.

Die vorliegende 2. Hälfte des 4. Bandes behandelt die Zeit von 1800
bis zur Gegenwart und charakterisiert diese als die Zeit des herrschenden
Individualismus.

Im 1. Buch (S. 4-32) kommt zur Darstellung die « Episode der Napoleonischen

Diktatur in Staat und Kirche », welche die folgende Entwicklung
stark beeinflußte.

Das 2. Buch (S. 33-224) gibt einen ausgezeichneten Überblick über
die Lage der Kirche inmitten des ganzen modernen Lebens ; die Kirche



— 233 —

muß sich auseinandersetzen mit den staatlichen Umwälzungen — mit
Indifierentismus, Liberalismus, Philosophismus, Sozialismus und
Kommunismus ; in diesem Rahmen wird das ganze äußere und innere Leben
der Kirche eingehend geschildert.

Daran schließt sich im 3. Buch (S. 225-427) die Geschichte der
katholischen Kirche in den einzelnen Ländern : die Kirche in Europa,
Amerika, Afrika, Asien, Australien und Ozeanien ; in interessanter Weise
werden die kirchlichen Verhältnisse in den Staatenschöpfungen des
Weltkrieges dargestellt und hier auch die Vatikanstadt und die Lösung der
römischen Frage behandelt.

Abschließend bringt das 4. Buch (S. 428-485) die Geschichte des
Protestantismus, der Orthodoxen Kirche und des neuzeitlichen Sektenwesens.

Die weise beschränkten Literaturangaben werden durch den
beigegebenen wertvollen Anhang : « Zur wissenschaftlichen Handbibliothek für
den katholischen Kirchenhistoriker der neuesten Zeit » (S. 490-494)
vervollständigt ; ein gutes Register erleichtert die Benützung des Werkes.

Man muß Veit aufrichtig dankbar sein, daß er uns in so kurzer Zeit
die Neubearbeitung der Kirchengeschichte von Hergenröther-Kirsch und
damit das beste und ausführlichste Handbuch der neuesten Zeit gegeben
hat, und zwar wie der Verfasser mit Recht sagt « ein wissenschaftlich
wohlfundiertes Lesebuch der Kirchengeschichte, das nicht, wie üblich,
sich am Schluß zur Gesamtbetrachtung erhebt, sondern in großer Synthese
zur Durchschau der Zeiträume schreitet, um so den Gebildeten in das
Verständnis der Zeit zu führen ». (Vorwort.)

Wenn bei der Darstellung der Kirche im neuen Italien auch das
Verhältnis von Faschismus und Kirche besprochen wird, hätte man gerne
auch etwas gehört über Kirche und Nationalsozialismus — Wenn bei der
Übersicht über die katholischen Hochschulen und Universitäten gesagt
wird : « Als Ansatz einer katholischen Universität in Deutschland kann
die Universität Salzburg gelten », so ist wohl der Wunsch berechtigt,
daß Salzburg immer in Oesterreich bleibt und seine Universität eine
katholische, deutsche aber österreichische Schöpfung sei und bleibe —
Und beim Hinweis auf die literarische Tätigkeit der katholischen Universitäten

und ihre Publikationen hätte Freiburg i. d. Schweiz auch eine

Erwähnung verdient (s. S. 168).
Im übrigen kann man nur wünschen, daß diese beste Kirchengeschichte

der neuesten Zeit den verdienten Erfolg habe und noch manche verbesserte
Auflage erlebe. _ „ „ _ _6 P. M. Knar O. P.

Gustav Schnürer und J. M. Ritz, Sankt Kümmernis und Volto Santo.

Forschungen zur Volkskunde, herausgegeben von Georg Schreiber, Heft 13

bis 15, mit r24 Abbildungen. Verlag L. Schwann, Düsseldorf 1934.

Im Jahre 1902 veröffentlichte Schnürer eine Arbeit über die Kümmernisbilder

als Kopien des Volto Santo von Lucca. Seither ging er noch in
9 weiteren Aufsätzen den Spuren der hl. Kümmernis nach, und heute legt



— 234 —

er den ganzen Fragenkomplex in einem stattlichen, mit vielen Bildern
geschmückten Buche in abschließender Form vor.

Der Inhalt des Buches ist folgender. In Lucca kommt am Ende des
VIII. Jahrhunderts die Verehrung eines eigenartigen Kruzifixes auf, das
782 aus Spanien herübergebracht worden war und das noch heute sehr
verehrt wird. An einem hölzernen Kreuz hängt eine 2 y2 m hohe, bärtige
Erlöserfigur. Die Luccheser haben den Volto Santo (Vultus Sanctus), wie
sie die Figur nennen, mit kostbaren Stoffen und Schmuck bekleidet und
ihm eine reiche Krone aufs Haupt gesetzt, denn es ist das Bild des « Rex
tremendae maiestatis ». Durch Kaufleute, Pilger, Soldaten und Studenten,
die nach und von Lucca kamen, wurde die Verehrung des Volto Santo
verbreitet, Kopien davon nach verschiedenen Ländern gebracht und dort
wieder kopiert mit Variationen. An einem Ort, wo solch eine Kopie des
Volto Santo war, verlor sich mit der Zeit die Kenntnis von der Herkunft
und der Bedeutung des Bildes. An den gekreuzigten Erlöser dachte man
nicht mehr, weil man längst gewohnt war, ihn sich nackt, nur mit einem
Lendenschurz bekleidet, vorzustellen. Das betreffende Bild aber wies eine
lange, bis zu den Füßen reichende Tunika mit Ärmeln auf. Es mußte also
wohl eine weibliche Heilige sein. Aber der Bart und die Krone Hier
schießt nun die Volksphantasie ins Kraut und findet schließlich folgende
Legende. Ein heidnischer König hatte eine schöne Tochter. Ein fremder,
heidnischer Prinz warb um sie. Die Umworbene aber war Christin, wollte
den Heiden nicht heiraten und bat Christus, ihr zu helfen, damit sie die
Jungfräulichkeit bewahre. Und ein Wunder geschah. Über Nacht wuchs
der Jungfrau ein Bart, der ihr schönes Antlitz entstellte. Der Vater, über
diese Entstellung erschrocken und über das Bekenntnis zum Christentum
erbost, ließ seine Tochter kreuzigen. Also : das Bild stellte eine Königstochter

dar, der durch Christi Gnade zum Schutze ihrer Reinheit ein Bart
gewachsen war, und die sich für Christus hatte kreuzigen lassen. Wer zu
dieser Heiligen betete, wurde von Sorgen befreit ; daher nannte man sie
im Niederdeutschen Sinte Ontkommer, die Heilige, die « entkümmert »

von Kummer entlastet. Oder man nannte sie auch die tapfere, die starke
Jungfrau, Virgo fortis, woraus Wilgefortis wurde. Aus Ontkommer wird
Onkommer, Ohnkummer, dann fällt die Vorsilbe weg, es bleibt noch
Commere, Commerina usw. ; in Deutschland finden wir Kumeria und besonders
Kümmernis. Auch der Name Liberata kam auf als Übersetzung zu
Ohnkummer.

An einem andern Orte, an dem man das Volto Santo-Bild auch nicht
mehr recht verstand, wegen des Bartes aber doch an eine männliche Person
glaubte, meinte man, es sei das Bild irgend eines Heiligen, der dem
bedrängten Beter in der Not helfe, und nannte ihn Helper (Helfer), Huipe,
Gehülfe ; so kam man also zu einem hl. Helper oder auch Sanctus Helpericus.
Soviel behauptet und beweist Schnürer : weil man das Bild des Volto Santo
von Lucca nicht mehr verstand, schuf die Volksphantasie eine hl.
Kümmernis und einen hl. Helper. Und die Verehrung dieser beiden Heiligen
fand weite Verbreitung.

Die älteste schriftliche Erwähnung der hl. Onkommer oder Wilgefortis



— 235 —

begegnet uns in einer Urkunde der Kollegiatkirche zu Cleve vom 20. Mai
r4i9. Ein Vergleich der älteren Legendentexte ergibt, daß alle aus dem
XV. Jahrhundert stammen ; alle haben ihre Wurzeln in den deutschen
Gegenden der Niederlande. Der Ursprung des Kümmerniskultes ist in der
hoUändischen Hafenstadt Steenbergen zu suchen. Von dort aus fanden
das Bild und die Legende der hl. Kümmernis Verbreitung auch außerhalb
der niederländischen Grenzen, besonders in Süddeutschland. Für dieses
Gebiet spielte eine besondere Rolle Neufahrn bei Freising. Wie kam die
Legende nach Deutschland Der bis jetzt allein bekannte Kanal sind
die Martyrologien. Mit der skizzierten Legende von der hl. Kümmernis
verbreitete sich auch die Sage vom Spielmannswunder. Ein fahrender
Musikant, der in Verehrung vor dem Heiligenbild kniet und spielt, erhält
zum Lohn für sein frommes Spiel von der Heiligen einen ihrer silbernen
Schuhe zugeworfen. Dieses Spielmannswunder gehört ursprünglich zum
Kranz von Legenden, der sich um den Volto Santo gebildet hatte.

Da Lucca für das Bild der hl. K. Ausgangspunkt ist, wird man es
begreifen, daß Schnürer sich auch um den Volto Santo sehr interessiert und
sowohl der Herkunft des geschnitzten Bildes als auch den ältesten Legenden
darüber nachgeht. Nach den Abhandlungen über die Legenden der bärtigen
Königstochter, über die verschiedenen Namen der Heiligen, über die
Salvator- oder Gehilfenbilder, über den Volto Santo und seine Legende und
über das Spielmannswunder folgen noch zwei sehr ausführliche Kapitel
über die Ausbreitung des Volto Santo- und Kümmerniskultes. Das Material
stammt aus den Niederlanden, aus Deutschland, Österreich, Böhmen,
Italien, Frankreich, England, Spanien, Polen, Kroatien. Auch die Schweiz
liefert verschiedene wertvolle Objekte.

Die ganze Beweisführung ist sehr solid fundiert. Die Untersuchung
der ältesten Legenden sowohl für die hl. K. wie für den V. S. bietet Schnürer
reichlich Gelegenheit, seine Akribie in der Textvergleichung zu zeigen.
In mustergültiger Weise wird das Abhängigkeitsverhältnis der einzelnen
Manuskripte voneinander geprüft, ihre Glaubwürdigkeit untersucht, jedes
Wort nach allen Regeln der Philologie unter die Lupe genommen, sogar
Tonfall und Reim finden Beachtung. Wo ein neuer Name, ein neuer Begriff
auftaucht, geht Schnürer ihm nach. Es finden sich viele reizvolle Einzelheiten,

die nicht im engsten Sinn zum Kümmernisproblem gehören, die
aber im Rahmen dieses Buches doch nicht unangebracht sind. Wir erinnern
nur an den Bedeutungswandel im Wort Volto di Lucca bis zu godelureau
(S. 199), an den Exkurs über die mittelalterlichen Spielleute (161) oder
an Dante und die Geldwechsler von Lucca (181 f.).

Es sind ganz unwesentliche Sachen, die man an diesem Werke aussetzen
könnte. Bei der Trennung der Arbeit in eine Untersuchung über die Legenden

und eine solche über die Ausbreitung des Kultus unterliefen gelegentlich

unnötige Wiederholungen, z. B. die Notiz über Wichmans von Tongerloo,
S. ir und S. 253. Da sehr viele Bilder angeführt und beschrieben werden,
fragt man sich, ob nicht des Guten zu viel geschehen sei, ob es nicht genügt
hätte, wenn weniger Bilder so detailliert beschrieben worden wären. Wer
S. r6i gelesen hat, daß die lockeren fahrenden Spielleute überall zu finden



— 236 —

und auf den Pfalzen der Könige, der Fürsten und Bischöfe und in den
Refektorien der Klöster meist willkommen gewesen seien, stutzt etwas,
wenn es dann auf S. 162 heißt : « Dort, wo man auf strenge Zucht und
Sitte hielt, wollte man aber von den Spielleuten nichts wissen. » Schnürer
zeichnet nicht allein als Herausgeber. Sein Mitarbeiter ist Dr. J. M. Ritz,
Konservator in München. Schnürer erwähnt im Vorwort dankbar die
Zusammenarbeit. Einzelne Abschnitte lassen sich ganz klar als Arbeit des
einen oder andern Verfassers ausscheiden ; so ist ohne weiteres die
Untersuchung über die schriftlichen Quellen Schnürer zuzuschreiben, während
der Abschnitt über die Kruzifixbilder (S. 147 ff.) als sehr wertvoller Beitrag
des Mitarbeiters anzusehen ist, und bei der Auswahl und Anordnung der
vielen Bilder hatte sicher der zukünftige Kunsthistoriker ein gewichtiges
Wort. Aber manchmal ist die Ausscheidung des Anteils beider Herren
doch unmöglich. Für den Kritiker liegt in dieser Unsicherheit der
Beurteilung etwas Unbefriedigendes.

Daß es eine Notwendigkeit war, die Entstehung des Kümmerniskultes
aus der Verehrung des Volto Santo an Hand eines reichen, wohlgesichteten
Materials mit überzeugender Klarheit nachzuweisen, zeigen die verschiedenen

falschen Deutungen, die bis in die jüngste Zeit hinein auftauchten.
Die heidnische Mythologie der Juden, Ägypter, Römer, Kelten und
Germanen wurde zur Erklärung beigezogen (vgl. S. 4 f.). Uns persönlich
scheint es der Mühe wert zu sein, solche Ansichten zu widerlegen, obwohl
wir sie nicht für sehr gefährlich halten, weil es gelehrte Konstruktionen
sind und in der Phantasie und im Gemute des Volkes keine Nahrung finden
— wenn nicht germanisch-mythologische Ideen durch behördlichen Zwang
verbreitet werden. Indessen ist es wohl auch wichtig, gegen falsche, absolut
unkritische Anschauungen im christlichen Volke selbst aufzutreten, um
die Würde Gottes und die richtige Heiligenverehrung zu wahren. Wir
brauchen nicht zu Erfindungen zu greifen, wo wir doch eine Fülle herrlicher
Heiligengestalten haben, die auf sicherem Boden stehen. Daß der Schritt
vom Volto Santo zur hl. Kümmernis ein Abstieg war, wird niemand leugnen.
Das Studium dieses Buches, einer sehr wertvollen Bereicherung der hagio-
graphischen Literatur, ruft einem verständnisvollen, modernen Werk über
den Heiligenkult im allgemeinen, im besonderen über die Psychologie der
Heiligenverehrung. Das ist es, was Schnürer auch empfindet, und was er
S. 313 schön sagt : « Es lockt, zu den letzten Gründen für diese Tatsachen
hinabzusteigen, die Seelenlage zu erkennen, aus der heraus solche geschichtliche

Erscheinungen möglich wurden ».

Paul Hildebrand.


	Rezensionen = Comptes rendus

