
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 28 (1934)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 149 —

Joa. Jo. Ca. Emanuel Cisat, Lucernas.
Jo. Theodoricus Baumgarter, Lauffenburgensis.
Jo. Ludovicus Pfleger, Lucernas.
Josephus Leodigarius Kraft, Lucernas.
Michael Lothenbacher, Lucernas.
Petrus Maler, Meienbergensis.
Petrus Zircher, Tuginas.
Petrus Fux, Valesius.
Renwardtus Schlegell, Lucernas.
Rudolvus Aburi, Schwitensis.
Sabinus Glatfelder, Lucernas.
Udalricus Ammon, Bincensis.
Wolfigangus Aetlin, Lucernas.
Ursus Faber, Solothoranus.

Hi très sequentes non absolverunt Logicam : Andreas Erni enim
ingressus est ordinem Capucinorum.

Michael Lothenbacher vero iter Romam suscepit. 1

J. Theodoricus Baumgarter denique, febri correptus, in patriam rediit.
Die Zahl von 32 Studenten der Logik ist recht ansehnlich ; 1656 stieg

sie sogar auf 37.
Eduard Wymann.

1 Andere Studenten, die von Luzern nach Rom gingen oder von dort nach
Luzern kamen, haben wir verzeichnet im Geschichtsfreund, Bd. 85, S. 288 ff
Catalogus discipulorum, qui 1588 et sequentibus Societatis Jesu Gymnasium
Lucernae frequentarunt.

REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

P. Albuin Thaler. Geschichte des bündnerischen Münstertales. 677 S.

1931 o. O.

Diese Monographie, in deren Mittelpunkt entsprechend seiner Bedeutung

das altehrwürdige Benediktinerinnenstift Münster steht, ist, wenn wir
nicht irren, aus Aufsätzen entstanden, die P. Albuin Thaler als Seelsorger
in Valcava (Münstertal) im Pfarrblatt erscheinen ließ. Das erklärt die Anlage
des Buches, lässt manche seiner Mängel begreiflich erscheinen und erhöht
trotz aller Unzulänglichkeiten des Werkes die Achtung vor der Leistung.

Dem Verfasser konnte es natürlich nicht daran liegen, die Darstellung
in allem auf neuem Material aufzubauen. Namentlich für die Frühzeit
stützt er sich auf Literatur ganz verschiedenen Ranges, aber das erklärt
sich wieder aus den ungünstigen äußern Verhältnissen, in denen er arbeiten
mußte. Was ihm aber in Lokalarchiven zur Verfügung stand, hat Thaler
gewissenhaft benützt und reichlich zitiert. Das gilt namentlich für die



- 150 —

letzten Jahrhunderte ; denn Thaler verfolgt die Schicksale des Tales von
der Gründung des Klosters bis in das erste Jahrzehnt unseres Jahrhunderts.

Wohl zum Verständnis seines ursprünglichen Leserkreises flicht Thaler
starke Teile bündnerischer Geschichte ein. Das gilt besonders von der
Zeit bis auf das 17. Jahrhundert einschliesslich. Daher zuweilen eine
übermäßige Breite. Für die Epoche der Reformation tritt die volkstümliche

Art der Darstellung besonders augenfällig hervor und dem entspricht
ein leicht polemischer Ton. Das kommt auch daher, daß der Verf. sich
hier auf die heute etwas überholten Arbeiten von J. Fetz stützt. Dagegen
sind manche neuere Untersuchungen unbenutzt geblieben, weshalb die
Ereignisse nicht immer zutreffend geschildert sind. Für die Zeit der
katholischen Reform ist hervorzuheben die Tätigkeit der Kapuziner, die im
Münstertal seit dieser Zeit immer einen hervorragenden Anteil an den
Geschicken des Tales gehabt haben. Neben den Ausführungen über manche
harte konfessionelle Auseinandersetzungen, stehen Darlegungen
kulturhistorischer Natur.

Zu Ende des 17. Jahrhunderts war das Kloster wirtschaftlich stark
mitgenommen und innerlich reformbedürftig. Im 18. Jahrhundert dagegen
standen Kloster und Tal mitten in politischen Wirrnissen, die um die
Herrschaft über das Tal entbrannt waren. Für die Darstellung dieser
Ereignisse fließen dem Verf. die Quellen viel reichlicher, und sein Werk
besitzt für diese Teile größern Eigenwert. Ähnliches gilt auch von den
folgenden Epochen. Das letzte Jahrhundert brachte dem Kloster abermals
schwere Bedrängnisse. Es kamen die Jahre der willkürlichen Eingriffe
seitens der Regierung und des Corpus Catholicum. Die damaligen
rechtswidrigen Bestimmungen betr. Unterstellung der Vermögensverwaltung und
der Aufnahme der Novizinnen stehen noch heute in Kraft. Schulkämpfe,
konfessionelle Streitigkeiten u. ä. m. fehlten nicht. Thaler schildert auch
den Anteil eines Mannes, des Münstertalers Paul Foffa, der in der Geschichte
des bündnerischen Archivwesens einen unrühmlichen Namen besitzt. Foffa
hatte als bischöflicher Verwalter wichtige Bestände des bischöflichen
Archivs in widerrechtlicher Weise in das Ausland verkauft. Sein Gegenstück
ist der berühmteste Sohn des Tales P. Theodosius Florinthoni, wie ihn der
Verf. nennt, der auch an der Geschichte des Klosters nicht unbeteiligt ist.

Die Darstellung leidet etwas an Breite und am Mangel an systematischem

Aufbau des Stoffes. Aber das soll nicht hindern, dem Verf. das
Verdienst voll zuzuerkennen, die Tal- und Klostergeschichte dem Volke
nahe gebracht zu haben und dem Forscher wertvolle Materialien zu
vermitteln. O. Vasella.

Pastor Ludwig v. Geschichte der Päpste. XVI. Band, 2. Abt. :

Klemens XIV. (1769-1774). 1.-7. Aufl. (x-440 S.). Herder, 1932. 9.40 M.,
in Leinwand 13 M. ; in Halbfranz 15.80 M.

Le deuxième volume du tome XVI de l'Histoire des Papes est consacré
tout entier à Clément XIV, soit donc presque exclusivement à la suppression
de la Compagnie de Jésus, qui fut l'événement principal de ce pontificat.



— 151 —

Laurent Ganganelli, né près de Rimini, en 1705, d'un père qui était
médecin, entra à l'âge de 15 ans chez les Cordeliers. Il fut, à partir de 1731,
professeur de philosophie et de théologie dans divers collèges de l'Ordre,
et recteur en fin de compte de celui de Saint-Bonaventure à Rome. Il devint
consulteur de l'Inquisition en 1746, poste qui, normalement, devait le
conduire au cardinalat, ce qui lui fit, à deux reprises, refuser la charge
de Général des Conventuels.

Il était l'ami des Jésuites, et c'est même pour cette raison que
Clément XIII, en 1759, le créa cardinal. Le Pape cependant n'eut guère
recours à ses services, car l'ayant vu, en plus d'une circonstance, contrecarrer

ses desseins, il se méfiait un peu de lui. De fait, Ganganelli n'était
pas très franc de caractère. Ses confrères eux-mêmes — il continuait,
comme cardinal, à résider avec eux, aux Saints-Apôtres — n'avaient pas
grande confiance en lui. Cela ne l'empêchait pas d'avoir une ambition :

il aspirait à la tiare (l'état maladif de Clément XIII permettait d'y songer)
et, dans ce but, se détourna des Jésuites, car il devenait chaque jour plus
évident que les cours bourboniennes n'agréeraient point comme pape
quelqu'un qui fût partisan de la Compagnie de Jésus ou qui se déclarerait
l'adversaire des idées modernes.

Clément XIII mourut le 2 février 1769. Le conclave s'ouvrit le 15 du
même mois. Ricci, le Général des Jésuites, était allé, en pleurant, supplier
les cardinaux de nommer un pape favorable à la Compagnie. Au milieu
de mars, 1' empereur Joseph II arriva à Rome, y fit, non sans piété, ses

dévotions, rendit visite au conclave et ne cacha point qu'il ne verrait pas
de mauvais œil la suppression des Jésuites. Tel n'était pas l'avis de la
majorité des cardinaux ; aussi les Puissances avaient-elles pris leurs mesures

pour en exclure plus de la moitié, cas échéant, de l'élévation au Souverain
Pontificat. Les cardinaux étrangers se firent attendre assez longtemps,
en particulier les deux Espagnols, qui n'arrivèrent qu'à la fin avril,
autorisant enfin le conclave, par leur présence, à prendre une détermination.

Quoique cela ait été affirmé, on n'alla point toutefois jusqu'à exiger
la suppression de la Compagnie comme condition de l'éligibilité. Ganganelli
lui-même, suivant les interlocuteurs auxquels il s'adressait, avait pour
les Jésuites des paroles favorables ; et ce fut lui qui finit par être nommé,
à l'unanimité, le 19 mai.

L'élu, qui n'était que prêtre, fut consacré évêque le 28 mai et choisit
le nom de Clément XIV. Il était de naturel assez gai ; il prenait de l'exercice,
faisant en particulier de l'équitation à Castel Gandolfo. Il donnait des
audiences toute la journée, ne laissant guère parler ses visiteurs, il est
vrai, et passait ensuite une partie de ses nuits à écrire : il tenait, en effet,
à mener lui-même, dans le plus grand secret, toutes les négociations, se

montrant méfiant à l'égard des cardinaux, qui le lui rendaient en arrivant
intentionnellement en retard aux manifestations solennelles ou en n'y
paraissant pas du tout. Le Secrétaire d'Etat lui-même était complètement
évincé par le conventuel Bontempi, que Clément XIV s'était choisi comme
secrétaire particulier.

Le nouveau pape voulait avant tout entretenir de bons rapports avec



- 152 —

les Puissances. Au Portugal, la nonciature, supprimée sous le pontificat
précédent, à la suite de l'expulsion des Jésuites, fut rétablie, ce qui provoqua
chez Clément XIV une expansion de joie qui n'allait pas sans naïveté.
Il fit de nombreuses concessions à Pombal et créa son frère cardinal. La
bulle In caena Domini ayant été vivement attaquée par les esprits avancés
et par les monarques, Clément XIV s'abstint de la promulguer le Jeudi-
Saint, comme le faisaient tous les Papes, la trouvant, déclara-t-il, contraire
à la discipline des premiers siècles.

Tout ceci permettait de conclure qu'on s'acheminait vers la suppression
de la Compagnie de Jésus. Les Etats qui en avaient déjà banni les membres

y poussaient énergiquement. Ce fut la France qui, par l'intermédiaire du
cardinal de Bemis, en fit, la première, la demande officielle au Pape : non
pas qu'elle y tînt plus que d'autres pays ; au contraire, plus tard, après
l'exil de Choiseul, grâce à l'influence en particulier de la fille de Louis XV,
entrée au Carmel, on y vit se dessiner, dans l'épiscopat et chez un grand
nombre de fidèles, un mouvement de sympathie pour les fils de saint Ignace.
En réalité, pour l'instant, le ministre du roi très chrétien tenait avant
tout à régler la question d'Avignon au profit de la France, qui s'en était
emparée sous Clément XIII, lors de l'affaire du duc de Parme, et, pour
éviter une brouille avec l'Espagne, il se prêtait à appuyer cette dernière
dans son vœu le plus cher. La démarche du cardinal français mécontenta
plutôt le Pape. Il laissa cependant entendre que, si la même demande lui
était adressée par les autres nations et par le clergé séculier, il se sentirait
mieux appuyé. En attendant, il prit contre les Jésuites diverses mesures
destinées à fournir déjà quelques concessions à leurs ennemis : il leur enleva
certaines faveurs traditionnelles ; il leur ôta le séminaire romain et interdit
tout ministère aux membres de la Compagnie déportés dans les Etats de
l'Eglise. C'était laisser entendre qu'il préparait la suppression de l'Ordre,
mais qu'il fallait lui laisser le temps d'y mettre des formes. En novembre

1769, il en fit même, par écrit, la promesse à Charles III d'Espagne.
Dans ses moments d'abattement, Clément XIV se donnait du courage

en se rappelant Sixte Quint, Conventuel comme lui. Il eut bientôt auprès
de lui un autre excitateur, celui-là vivant, dans la personne du nouvel
ambassadeur d'Espagne, Monnino, diplomate habile, partisan convaincu
des idées laïques et violent adversaire des Jésuites. La décision dernière
se faisait néanmoins encore attendre. Le Pape parlait maintenant de laisser
s'éteindre la Compagnie en lui interdisant d'accepter des novices. Monnino
revenait alors à la charge ; il finit même par présenter au Pape, en septembre

1772, un projet, qu'il avait rédigé lui-même, de la bulle de suppression.
Clément XIV cependant, malgré l'impatience grandissante des monarques,
reculait encore. Il estimait prématurées des mesures décisives, qui ne
feraient qu'augmenter la résistance de ceux qu'elles frapperaient. Bontempi,
entre temps, avait été gagné par l'or espagnol. Monnino devenait toujours
plus incisif. Enfin, tout en exigeant le silence le plus absolu (qui ne fut,
malgré tout, pas strictement observé), Clément XIV donna l'ordre de
confectionner la bulle, en prenant le projet de Monnino comme base. En
janvier 1773, le bref était prêt ; le Pape n'y fit que quelques retouches



— 153 —

de forme et en envoya un exemplaire au roi d'Espagne. Celui-ci devait
ensuite demander à Marie-Thérèse son consentement. Elle répondit —
c'était au moment où se préparait le mariage de sa fille Marie-Antoinette
avec Louis XVI — que, tout en n'ayant rien à reprocher aux Jésuites
(auxquels elle avait confié l'éducation de tous ses enfants), elle accepterait
la suppression si le Pape la décrétait. Celui-ci s'attendait à une certaine
résistance de la part de la cour de Vienne, et, à vrai dire, la souhaitait
même un peu. Il hésita encore quelques mois, redoutant l'impression que
produirait la mesure qu'on voulait lui arracher ; puis enfin, en juin 1773,
il signa le fameux bref Dominus ac Redemptor, qui prononçait la suppression
de la Compagnie de Jésus. Le Sacré Collège n'avait pas été consulté, pas
plus d'ailleurs que les évêques et les dignitaires ecclésiastiques, mais une
congrégation fut créée pour s'occuper, dans le plus grand secret, de
l'exécution de la sentence.

Daté du 21 juillet, le bref parut le 16 août 1773. L'activité des Jésuites

y est décrite d'une façon assez partiale : le bien qu'ils ont accompli est
passé sous silence, tandis que les torts qu'on leur reprochait sont, au
contraire, accentués 1 : la Compagnie a souffert de luttes intestines ; elle
est, d'autre part, entrée en conflit avec d'autres Ordres religieux, avec
le clergé séculier, avec les universités et avec les Princes, dont quelques-uns,
connus cependant pour leurs sentiments religieux et pour leur bienveillance
envers les Jésuites les ont déjà expulsés de leurs Etats. La Compagnie,
au surplus, ne répond plus à son but et rend impossible le rétablissement
de la paix dans l'Eglise. Pour ces raisons, concluait le Pape, et pour d'autres
encore que je garde pour moi, je supprime la Compagnie. Suivaient des
décisions pratiques, empruntées au projet de Monnino : l'interdiction d'en
appeler de cette sentence ou de chercher à justifier l'Ordre de Saint-Ignace,
aussi bien oralement que par écrit.

Le bref fut apporté tout d'abord au Gesù, au Général Ricci, qui avait
persisté jusqu'au bout à ne pas croire que la suppression se réaliserait et
qui ne recourut jamais, comme moyen de défense, à d'autres armes qu'à
la prière. « Acceptez-vous le bref » lui fut-il demandé, conformément
à l'ordre de Clément XIV lui-même. « Tout ce que le Pape décide, répondit
le Général, doit être sacré pour tous, sans qu'il y faille de consentement. »

Des prélats, suivis d'une escorte armée, communiquèrent le bref aux
différentes maisons des Jésuites à Rome. Seules, trois de leurs églises restèrent
ouvertes : le service religieux y était assuré par des Conventuels et par
des prêtres séculiers.

1 L'auteur reconnaît comme fondés, du moins quant à un certain nombre
de membres de la Compagnie de Jésus, les reproches suivants : leur exclusivisme,
leur immixtion dans des affaires politiques et des erreurs d'ordre financier (p. 213).
On peut regretter qu'il n'analyse et ne résume pas plus longuement le bref lui-
même, notamment le paragraphe 22. Il ne l'aura pas fait pour cette raison, sans
doute, que le bref a déjà été imprimé et traduit ; mais après que toute sa préparation

a été racontée avec tant de détails, il eût été assez indiqué, semble-t-il,
de le mettre plus intégralement sous les yeux des lecteurs.



- 154 —

Les adversaires de la Compagnie étaient parvenus à leurs fins. A
Lisbonne, en présence du Nonce, un Te Deum fut chanté et, trois nuits
de suite, la ville fut illuminée. Le roi, Joseph Ier, et Charles III d'Espagne
adressèrent à Clément XIV des lettres qui lui firent verser des larmes
d'attendrissement. Hélas pendant l'année qui lui restait encore à vivre,
il put se convaincre que l'assaut livré à la Compagnie de Jésus n'était
qu'un prélude et que des menaces se faisaient jour maintenant contre les
autres congrégations religieuses, bien plus, contre l'Eglise elle-même. La
question d'Avignon et de Bénévent, elle aussi, était loin d'être résolue.
Le Pape n'avait pas osé en exiger la restitution avant la promulgation
du bref Dominus ac Redemptor, pour ne pas sembler procéder à un odieux
marchandage ; mais la France et Naples ne voulaient pas, de leur côté,
paraître payer la suppression de la Compagnie en rendant, immédiatement
après, au Souverain Pontife ses propriétés. Les choses finirent par s'arranger,
mais non sans difficultés.

En Autriche, Marie-Thérèse plaignait les Jésuites. Une décision de
la Congrégation de ne pas leur permettre d'enseigner ou d'exercer le ministère

sans permission de Rome resta lettre morte, de même d'ailleurs que
dans les autres pays de langue allemande. Frédéric II qui, par éducation,
était loin d'être favorable aux Jésuites, mais qui les appréciait néanmoins
comme savants et surtout comme éducateurs, déclara vouloir les protéger.
C'était, de sa part, en même temps une manière de se faire bien voir des

sujets catholiques dont s'était augmentée la Prusse depuis le partage de
la Pologne. Il s'opposa donc à ce que le bref fût publié dans ses Etats et
y offrit un asile au Général, qui le remercia avec émotion. Frédéric chercha
un moyen de laisser subsister chez lui les Jésuites, sous une forme un peu
différente de l'ancienne, et écrivit dans ce but au Pape, qui dut le ménager
et fit examiner le problème. Quant au Général, l'offre se trouva superflue :

par décision de Clément XIV, Ricci et ses assistants furent enfermés au
Château Saint-Ange et soumis à dure captivité, qui reste, déclare notre
auteur, une des hontes de cette prison. Le Pape, sans doute, ne sut pas
tout ce qui s'y passait ; mais il aurait dû se montrer plus ferme vis-à-vis
de Monnino, qui s'opposa, encore sous Pie VI, à la libération de Ricci,
lequel mourut, comme plusieurs de ses compagnons, en captivité, sous
un régime, il est vrai, adouci par le nouveau Pontife.

Clément XIV a été diversement apprécié : les uns ont loué sa largeur
de vues, tandis que d'autres lui ont reproché sa faiblesse. Pastor — c'est
de sa main qu'ont encore été écrites les parties essentielles de ce volume
— n'en donne pas, on l'a vu, un portrait flatteur et s'abstient de mettre
en relief la douceur et les qualités de cœur que certains historiens ont cru
devoir souligner chez le pape Ganganelli. Après s'être borné, dans les

premières pages, à rapporter des témoignages de contemporains, comme
s'il voulait éviter de se prononcer lui-même, notre auteur termine son
livre par une appréciation sévère : Clément XIV, déclare-t-il, a été l'un
des papes les plus faibles que l'on connaisse, et qui, dans les mesures qu'il
a prises, s'est plus d'une fois contredit. Sans doute, à ne considérer que
ses relations avec les Puissances et en les comparant avec ce qu'elles étaient



— 155 —

à la mort de son prédécesseur, on pourrait être tenté de croire qu'un progrès
avait été réalisé. De fait, le pauvre Ganganelli — car il est certainement
à plaindre — a été le jouet d'habiles diplomates. Il a dû souffrir du vide
qu'il sentait autour de lui. Le peuple romain, lui aussi, ne l'aimait pas,
le trouvant trop dépendant de l'étranger, et plus d'urte fois, ainsi lors de
la restitution d'Avignon, témoigna, par son attitude, qu'il ne s'intéressait
guère à ses apparents succès.

Il n'y eut du moins pas de népotisme chez Clément XIV. Il aimait
les livres et enrichit la bibliothèque vaticane. Il acheta plusieurs statues
de l'époque païenne et fit construire au Vatican le musée des antiques
qui porte encore son nom. Il s'intéressait aux Missions, mais celles-ci ont
nécessairement souffert du départ des Jésuites. Le Pape eut du moins
la joie — ce fut l'une des rares de son pontificat — de recevoir dans le
giron de l'Eglise le patriarche nestorien Siméon.

Clément XIV souffrait d'une maladie de la peau. Il avait toujours
craint une mort prochaine. Redoutant un coup de main de la part de ses

ennemis, il s'entourait parfois d'une escorte militaire et faisait examiner
ses aliments. Il alla jusqu'à acheter, assez cher, à un Anglais, un contrepoison

d'une efficacité jugée infaillible. Mécontent de voir les Jésuites
protégés en Prusse et en Russie, éprouvant malgré tout des remords de les

avoir supprimés, se montrant affecté par les prophéties qui circulaient
sur sa mort et auxquelles il avait, de tout temps, prêté une oreille
superstitieuse, il devint irascible. Son état empira. Il fallut renoncer aux moyens
employés pour essayer de détromper le malade. On lui donna l'Extrême-
Onction le 2i septembre 1774 au soir et il mourut le lendemain. Le cadavre
étant devenu noir et s'étant rapidement décomposé, on parla, naturellement,
mais absolument à tort, d'empoisonnement. Bontempi jugea prudent de

quitter sans retard le palais apostolique. Contrairement à ce qui arrivait
d'habitude, on eut de la peine de trouver quelqu'un pour l'oraison funèbre ;

le secrétaire des brefs latins, qui finit par accepter cette tâche, ne souffla
mot, dans son discours, sur l'ordre du cardinal camerlingue, de la suppression
des Jésuites. Le Pape défunt n'aurait même pas eu de monument sans
l'initiative d'un personnage qu'il avait, jadis, aidé et qui commanda à

Canova, alors jeune, le marbre que l'on voit à l'église des Saints-Apôtres.
C'est là que, de Saint-Pierre, où il avait été enterré, le corps de Clément XIV
fut conduit, secrètement, en 1802, par ordre de Pie VII, le pape qui devait,
douze ans plus tard, rétablir la Compagnie de Jésus.

De Pie VII et de ses successeurs, jusqu'à Grégoire XVI inclusivement,
le pontificat vient d'être raconté par M. Joseph Schmidlin, professeur à
Münster. Il nous restera, avant d'en parler, à présenter le dernier volume
de l'Histoire des Papes de Pastor : la troisième partie du tome XVI,
consacrée à Pie VI. L. Wœber.

Aus fünf Jahrhunderten schweizerischer Kirchengeschichte. Festschrift
zum 60. Geburtstag von Paul Wernle, hgg. von der theologischen Fakultät
der Universität Basel. Basel, Helbing u. Lichtenhahn, 1932. vin-474 SS.

Geb. Fr. 8.



- 156 -
Die Festschrift, die die theologische Fakultät von Basel ihrem bedeutenden

Mitglied widmet, deutet schon in ihrem zeitlich weitausgreifenden
Rahmen auf die hervorragende Lebensarbeit des besonders um die
protestantische Kirchengeschichte der Schweiz hochverdienten Forschers hin.
Wir müssen es uns* freilich, entgegen ursprünglicher Absicht, gerade aus
diesem Grunde versagen, jeden Beitrag in gleicher Ausführlichkeit
anzuzeigen.

Heben wir zunächst zwei Beiträge zur schweizerischen
Bildungsgeschichte hervor. Julius Schweizer eröffnet die Reihe der Studien mit
einem Aufsatz : « Zur Vorgeschichte der Basler Universität ^432-48) ».

Er gibt eine scharf präzisierte Schilderung der Vorgänge, die sich an die
Errichtung des Studium generale im Anschluss an das Basler Konzil
anknüpfen. U. E. ist allerdings sein Hauptgedanke, die Konzilsuniversität
sei vom Kampf des Papstes gegen das Konzil abhängig gewesen, für die
Anfänge wenigstens etwas überspitzt. Eberhard Vischer führt uns mit
der Geschichte des Collegium Alumnorum in die reformierten
Bildungsbestrebungen Basels ein. Die Entwicklung der Anstalt wird bis zu ihrer
endgültigen Aufhebung (1843) aufgezeigt. r533 aus den Mitteln
freiwerdender Pensionen von Mönchen und Geistlichen gegründet, bleibt
das Collegium wie andere analoge Gründungen ein eindeutiges Zeugnis
für den Willen, den Nachwuchs an Prädikanten für die reformierte Kirche
zu sichern. Für die Stiftung darf man daher als wesentliches Motiv nicht
so sehr das Bestreben erblicken, das Wissen zu heben. Ihre Eigenart erhielt
die Basler Schulanstalt durch den Beschluß des Rates, daß bis 8 Fremde
in das Stipendiatenhaus aufgenommen werden sollten. Schwierigkeiten,
die Disziplin zu erhalten, auch die Versuche, die lutherische Richtung
zur Geltung zu bringen, die 1582 durch Ratsbeschluß endgültig verun-
möglicht wurden, zeigen die Nachteile und Gefahren, die der großzügigen
Bestimmung des Rates entsprangen. Es sei auch hingewiesen auf die
Darstellung des inneren Lebens der Anstalt, vor allem auf den Abschnitt
über die Studenten, weil dieser einen bemerkenswerten Einblick in den
Besuch auswärtiger Studenten gibt.

Für die ältere Reformationsgeschichte bringen zwei andere Aufsätze
Nützliches. W. Köhler gibt eine gute Zusammenfassung der feststellbaren
Beziehungen Zwinglis zu Italien, vornehmlich auf Grund des Briefwechsels
Zwinglis. Daß der erste Bündner Katechismus auf den zürcherischen
Katechismus von Leo Jud und auf Einflüsse des St. Galler Katechismus
zurückgeht, ist das Hauptergebnis der Untersuchung von E. Camenisch,
Der 1. evangelische Bündner Katechismus von 1537, den der Vf. auf Grund
der Erkenntnis der Vorlagen rekonstruiert. Die zwei wichtigsten Einfluß-
gebiete der bündnerischen Reformation trafen hier in der religiösen Publizistik

zusammen, in der die Katechismusliteratur einen ganz bedeutenden
Raum einnimmt. Peter Barth zeigt sehr deutlich, wie Calvins Lehre vom
Staat als providentieller Lebensordnung die Möglichkeit schafft, die
Staatsordnung zu verändern, sofern Staatsgewalt und Staatsinteresse sich
widersprechen. Calvin deutet die Befreiung auf dem Wege der Revolution durch
die über dem Weltgeschehen stehende Providentia dei. Die Stabilität der



- 157 -
staatlichen Ordnung beruht bei Calvin in ihrer Notwendigkeit für die
menschliche Gesellschaft, die Gehorsamspflicht gegenüber der staatlichen
Gewalt aber in der « vocatio ». Letztlich trägt aber die Gesamtheit der
providentiellen ordinationes den Charakter des Provisorischen im Hinblick
auf die promissio dei des jenseitigen Lebens. Das bleibt entscheidend.
L. Aubert legt die Verhandlungen dar, die zwischen Neuenburg und besonders
Bern um die Unterzeichnung des Consensus helveticus 1675-84 geführt
worden sind. Die Forderung Berns nach einer persönlichen Verpflichtung
aller Pastoren lehnt Neuenburg ab, um inneren Konflikten zu entgehen.
Der Entscheid Neuenbürgs vom 4. Aug. 1681 mußte bis 1848 von jedem
Pastor unterzeichnet werden.

Für die inneren Spannungen in der reformierten Kirche, bedingt
durch den inneren Zwiespalt in der Frage der Autorität, ist B. Hartmanns
warm geschriebene Studie über Daniel Willi und die Anfänge des Pietismus
in Graubünden sehr lehrreich. Sie beruht teilweise auf Material lokaler
Archive. Daniel Willis Persönlichkeit (um 1696 geb.) ist aufs engste
verknüpft mit den Anfängen des Pietismus. Mehr als einmal tritt er in Gegensatz

zur bündnerischen Synode. Aber in allen krisenhaften Konflikten
hielten die politisch führenden Familien, die vorwiegend im pietistischen
Lager standen, ihre schützende Hand über Willi. Bemerkenswert ist,
daß 1737 der Churer Rat eine Inquisition bei den Pfarrern hinsichtlich
ihrer Lehreinstellung anordnet, Dekan Ulr. Bavier aber entschiedenen
Widerstand leistet. Gerade die größeren Gemeinden wie Chur, Thusis
und Maienfeld waren Herde des Pietismus, für dessen Entwicklung die
Schule in Halle besonders wichtig wurde. Willi selbst, der während längeren
Jahren sich ins Lehramt zurückgezogen hatte, gelang es, das Vertrauen
der Synode zurückzuerobern. 1742 zum Pfarrer zu St. Regula in Chur
berufen, starb er 1755 als ein Mann ungewöhnlichen Ansehens. Ein Gegenstück

zu Willi bildet der Berner Prediger David Müslin (1747-1826), dessen

Haltung zum Christentum Hr. Hoffmann in einer knapp gefaßten Studie
untersucht. Müslins Aufklärung kennzeichnet sich im wesentlichen als
vernünftige Orthodoxie, als rationaler Supranaturalismus. Es ist Uber-
gangstheologie. Mit aufklärerischen Formen verbindet er wieder entgegengesetzte

Züge : Pessimismus, starke Jenseitssehnsucht. In späteren Jahren
treten die supranaturalen Momente überhaupt stärker hervor.

Zur Geschichte der Basler Kirche nennen wir zunächst den Aufsatz
von K. Gauß der, in einer zuweilen minutiösen Schilderung die
Reformtätigkeit der Kirche des Baselbiets in der Zeit der Mediation und Restauration

aufzeigt (öffentliche Zucht, Fürsorgewesen, Kirchengebäude, Kirchengesang,

Revision der Kirchen- und Schulordnung u. a. m.). Mit Recht
darf Gauß betonen, daß die Männer, gegen die sich die kommenden
Revolutionswirren wenden werden, keineswegs ohne Verdienst gerade für das
Schul- und Armenwesen geblieben sind. Aus E. Stähelins Studie über die
Basler Kirche in den Basler Revolutionswirren von 1830-33 steigt mit
Wucht die Problematik einer Staatskirche auf, sobald die Formen des
Staates tiefgehenden Wandlungen anheimgegeben sind. Humanistischliberales

Wesen verbunden mit einem autoritativen Patriarchalismus,



- 158 -
vernünftige Orthodoxie, Formen idealistischer Theologie, ein von der
Freiheitsideologie getragener Liberalismus sind die Konstituanten eines
im Ideengehalt durchaus uneinheitlichen Organismus, in den die stürmische
Bewegung der Regeneration hineinstößt. Die Bewegung mündete zunächst
in den Aufstand vom Jan. 1831. Sofort sah sich die dem Staat aufs engste
verbundene Kirche in den Kampf verstrickt und vor die Entscheidung
gestellt. Für die Basler Theologen gab es jetzt nur eines : seid Untertan
der Obrigkeit. Besonders schwer fiel die Entscheidung den Geistlichen der
Landschaft, die etwas zögernd sich auf die Seite der Stadt stellten. Die
Gefolgschaft des Volkes blieb ihnen zum besten Teil versagt. Im März 1832
entzog die Stadt der Landschaft die Verwaltung, Pfarrer und Lehrer sollten
jedoch im Amte bleiben. Daraus für diese schwere innere Konflikte
entsprangen. Nur zwei Pfarrer hielten dem Lande die Treue. Das Land
behalf sich mit Leuten ohne Ordination. Die Meinung der Stadt blieb
auch jetzt geschlossen : der Obrigkeit gehorsam zu bleiben. Der Auszug
der Städter vom Aug. 1833 mißlang. Wer nicht schon geflohen war, wurde
jetzt vertrieben, keiner konnte je zurückkehren. Die Gruppe dieser Flüchtigen

hat den konservativ-liberalen Typus einer pietistisch-humanistischen
Christlichkeit herausgebildet. Die Stellungnahme der Geistlichen zu
Stadt und zu Land gibt Stähelin Anlaß zu grundsätzlicheren Erwägungen.
Er findet den Fehler der Theologen jener Zeit darin, daß sie die Sache
Gottes mit den fragwürdigen Ordnungen der menschlichen Geschichte
unbedenklich identifiziert hatten. An der Einordnung in den Staat lag
nicht alles. Nur ein bestimmtet Glaube hätte u. E. den auch hinter solchen
fragwürdigen Ordnungen stehenden Glauben überwinden können. Welches
dieser bestimmte Glaube ist, scheint uns eine unvermeidliche Frage.

Otto E. Sttasset zeichnet die religiöse Haltung eines bernischen
Bauerntheologen, Joseph Burckhalters, eines der besten Freunde Jer. Gotthelfs.
Für die Gotteserkenntnis ist Burkhalter neben allen Verstandesüberlegungen
und vernünftigen Spekulationen der Glaube, den er als Ahnen und Gefühl
auffaßt, unerläßlich. Diese Doppelung der Erkenntnisquelle trennt
Burkhalter vom Pietismus, aber auch vom Rationalismus. Paul Burckhardt
veröffentlicht Briefe aus dem Nachlaß von A. E. Biedermann (1819-1885),
dessen rationalistische Haltung im Mittelpunkt leidenschaftlicher
Auseinandersetzungen steht. Vorangeschickt ist den Briefen ein Verzeichnis
der Korrespondenten. K. Pfisterer umreißt die Geschichte der protestantischen

Hilfsvereine auf dem Gebiete der Schweiz, die Zeugnis einer
weitverzweigten Organisation mit einer beachtenswerten Tätigkeit ist. —
Ähnlich wie E. Stähelins Studie klingen auch die Darlegungen Rud. Liechten-
hahns über die soziale Frage vor der Schweiz. Predigergesellschaft stark
an die heutige Zeit an, in der Schwere wie in der Tragweite der Problematik.
Was hier an Äußerungen protestantischer Pfarrer vorliegt, sind nicht
immer neue Gedanken, aber oft starke Wahrheiten, die nicht veralten.
Neben tieferem Verständnis für die soziale Frage steht auch das andere :

Verkennung des Menschlichen und seiner Triebkräfte. Im Ganzen hat
aber kein schlechter Geist geweht. Wenn es auch keine dauernde Ruhe
gab, so wurde das soziale Problem doch erst gegen Ende des 19. Jahr-



- 159 —

hunderts brennender empfunden. Eine nicht unwichtige Feststellung. —
Die Rolle der Zeitung « Evangile et Liberté » (1880-94) im waadtländischen
Kampfe gegen rationale Theologie und gegen Staatskirche zeigt R. Guisan
in seinem Aufsatz. —¦ Die Festschrift beschließt das übliche Verzeichnis
der Veröffentlichungen des Jubilaren, besorgt von Ph. Schmidt. Als erfreu
liehe Zugabe vermerken wir aber das Register.

O. Vasella.

t Prof. Dr. Emil Dürr.

Ein tragischer Unglücksfall hat mitten aus reicher und rastloser Tätigkeit

einen Mann herausgerissen, der unser treues Gedenken verdient.
Emil Dürr, Professor der allgemeinen und schweizerischen Geschichte an
der Universität Basel, ist am 12. Februar gestorben. Seine wissenschaftlichen

Verdienste sind in weiten Freundeskreisen bereits gewürdigt worden.
Wir wollen nicht alles wiederholen. Indessen darf hier hervorgehoben
werden, daß Prof. Dürr der Herausgeber eines für die Reformationsgeschichte

der Schweiz sehr wichtigen Werkes gewesen ist : der Aktensammlung

zur Geschichte der Basler Reformation, deren II. Band er in Zusammenarbeit

mit Staatsarchivar Dr. P. Roth letzten Herbst noch vollenden
durfte. Durch die Herausgabe dieses Quellenwerkes hat sich Dürr um
die schweizerische Kirchengeschichte ganz besonders verdient gemacht.
Nicht zuletzt haben wir ihm dafür dankbar zu sein. Kaum ein schweizerisches

Werk dieser Art enthält so bedeutende katholische Äußerungen
zur Reformation. Wir wollen aber auch Dürrs nahe Mitarbeit an der Gesamtausgabe

der Werke Jakob Burckhardts nicht vergessen. Vor etwa Jahresfrist

erschien von ihm redigiert ein Band, enthaltend die Vorträge
Burckhardts. Er war es auch, der die « Historischen Fragmente » veröffentlicht
hat, die u. a. einen tiefen Einblick in Burckhardts Anschauungen über
die Reformation vermitteln.

Dürrs umfassende Forscherliebe galt in den letzten Jahren auch der
Topographie der Städte. Dabei nahm er sich der Siedelungsgeschichte der
Klöster an. Von hier aus ist vielleicht seine Forschung zur Klostergeschichte
gelenkt worden, für die er Schüler gewonnen hat. Wenn er von ganz andern
Voraussetzungen ausgehend solchem Gebiete sich zugewendet hat, so lag
das wohl besonders am Menschen Dürr.

Prof. Dürr war ein durchaus edler Charakter. Feind aller Überheblichkeit

ist ihm, dem Bäckerssohn, ein ursprüngliches, kerngesundes Wesen
eigen gewesen. Ihn beseelte ein starkes Empfinden für alles Menschliche.
Das führte ihn zu den Menschen hin, mochten sie auch verschiedener Denkart

sein. So gewann er andere Menschen für sich und diese hinwiederum
näherten sich ihm. Wir durften es persönlich erleben. Es war uns stets
Freude, herzliche Freude, diesem Mann mit dem kräftigen Kopf, dem
breitkrämpigen Hut und dem ursprünglichen Lachen, das gerades und
offenes Wesen kündete, zu begegnen. Er war nicht unserer Weltanschauung
und doch waltete eine innere Gemeinschaft. Er war aus einer anderen


	Rezensionen = Comptes rendus

