Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 28 (1934)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Joa. Jo. Ca. Emanuel Cisat, Lucernas.
Jo. Theodoricus Baumgarter, Lauffenburgensis.
Jo. Ludovicus Pfleger, Lucernas.
Josephus Leodigarius Kraft, Lucernas.
Michael Lothenbacher, Lucernas.
Petrus Maler, Meienbergensis.

Petrus Zircher, Tuginas.

Petrus Fux, Valesius.

Renwardtus Schlegell, Lucernas.
Rudolvus Aburi, Schwitensis.

Sabinus Glatfelder, Lucernas.
Udalricus Ammon, Bincensis.
Wolfigangus Aetlin, Lucernas.

Ursus Faber, Solothoranus.

Hi tres sequentes non absolverunt Logicam: Andreas Erni enim
ingressus est ordinem Capucinorum.
Michael Lothenbacher vero iter Romam suscepit. !
J. Theodoricus Baumgarter denique, febri correptus, in patriam rediit.
Die Zahl von 32 Studenten der Logik ist recht ansehnlich ; 1656 stieg
sie sogar auf 37.
Eduard Wymann.

1 Andere Studenten, die von Luzern nach Rom gingen oder von dort nach
Luzern kamen, haben wir verzeichnet im Geschichtsfreund, Bd. 83, S. 288 ff
Catalogus discipulorum, qui 1588 et sequentibus Societatis Jesu Gymnasium
Lucernae frequentarunt.

REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS,

P. Albuin Thaler. Geschichte des biindnerischen Miinstertales. 677 S.
1931 0. O.

Diese Monographie, in deren Mittelpunkt entsprechend seiner Bedeu-
tung das altehrwiirdige Benediktinerinnenstift Miinster steht, ist, wenn wir
nicht irren, aus Aufsitzen entstanden, die P. Albuin Thaler als Seelsorger
in Valcava (Miinstertal) im Pfarrblatt erscheinen lieB. Das erklirt die Anlage
des Buches, lisst manche seiner Mingel begreiflich erscheinen und erhoht
trotz aller Unzulidnglichkeiten des Werkes die Achtung vor der Leistung.

Dem Verfasser konnte es natiirlich nicht daran liegen, die Darstellung
in allem auf neuem Material aufzubauen. Namentlich fiir die Friihzeit
stiitzt er sich auf Literatur ganz verschiedenen Ranges, aber das erkldrt
sich wieder aus den ungiinstigen duBern Verhaltnissen, in denen er arbeiten
muBte. Was ihm aber in Lokalarchiven zur Verfiigung stand, hat Thaler
gewissenhaft beniitzt und reichlich zitiert. Das gilt namentlich fiir die



letzten Jahrhunderte; denn Thaler verfolgt die Schicksale des Tales von
der Griindung des Klosters bis in das erste Jahrzehnt unseres Jahrhunderts.

Wohl zum Verstindnis seines urspriinglichen Leserkreises flicht Thaler
starke Teile biindnerischer Geschichte ein. Das gilt besonders von der
Zeit bis auf das 17. Jahrhundert einschliesslich. Daher zuweilen eine
iibermédBige Breite. Fiir die Epoche der Reformation tritt die volkstiim-
liche Art der Darstellung besonders augenfillig hervor und dem entspricht
ein leicht polemischer Ton. Das kommt auch daher, daB der Verf. sich
hier auf die heute etwas iiberholten Arbeiten von J. Fetz stiitzt. Dagegen
sind manche neuere Untersuchungen unbeniitzt geblieben, weshalb die
Ereignisse nicht immer zutreffend geschildert sind. Fiir die Zeit der katho-
lischen Reform ist hervorzuheben die Téatigkeit der Kapuziner, die im
Miinstertal seit dieser Zeit immer einen hervorragenden Anteil an den
Geschicken des Tales gehabt haben. Neben den Ausfithrungen i{iber manche
harte konfessionelle Auseinandersetzungen, stehen Darlegungen kultur-
historischer Natur.

Zu Ende des 17. Jahrhunderts war das Kloster wirtschaftlich stark
mitgenommen und innerlich reformbediirftig. Im 18. Jahrhundert dagegen
standen Kloster und Tal mitten in politischen Wirrnissen, die um die
Herrschaft iiber das Tal entbrannt waren. Fiir die Darstellung dieser
Ereignisse flieBen dem Verf. die Quellen viel reichlicher, und sein Werk
besitzt fiir diese Teile groBern LEigenwert. Ahnliches gilt auch von den
folgenden Epochen. Das letzte Jahrhundert brachte dem Kloster abermals
schwere Bedringnisse. Es kamen die Jahre der willkiirlichen Eingriffe
seitens der Regierung und des Corpus Catholicum. Die damaligen rechts-
widrigen Bestimmungen betr. Unterstellung der Vermégensverwaltung und
der Aufnahme der Novizinnen stehen noch heute in Kraft. Schulkidmpfe,
konfessionelle Streitigkeiten u. &. m. fehlten nicht. Thaler schildert auch
den Anteil eines Mannes, des Miinstertalers Paul Foffa, der in der Geschichte
des biindnerischen Archivwesens einen unrithmlichen Namen besitzt. Foffa
hatte als bischoflicher Verwalter wichtige Bestinde des bischéflichen
Archivs in widerrechtlicher Weise in das Ausland verkauft. Sein Gegenstiick
ist der berithmteste Sohn des Tales P. Theodosius Florinthéni, wie ihn der
Verf. nennt, der auch an der Geschichte des Klosters nicht unbeteiligt ist.

Die Darstellung leidet etwas an Breite und am Mangel an systema-
tischem Aufbau des Stoffes. Aber das soll nicht hindern, dem Verf. das
Verdienst voll zuzuerkennen, die Tal- und Klostergeschichte dem Volke
nahe gebracht zu haben und dem Forscher wertvolle Materialien zu
vermitteln. 0. Vasella.

Pastor Ludwig v. Geschichte der Pipste. XVI. Band, 2. Abt.:
Klemens XIV. (1769-1774). I1.-7. Aufl. (X-440 S.). Herder, 1932. 9.40 M.,
in Leinwand 13 M.; in Halbfranz 15.80 M.

Le deuxiéme volume du tome XVI de I’Histoire des Papes est consacré
tout entier a Clément XIV, soit donc presque exclusivement a la suppression
de la Compagnie de Jésus, qui fut I’événement principal de ce pontificat.



Laurent Ganganelli, né prés de Rimini, en 1705, d'un pére qui était
médecin, entra a I'dge de 15 ans chez les Cordeliers. Il fut, a partir de 1731,
professeur de philosophie et de théologie dans divers colleges de 1'Ordre,
et recteur en fin de compte de celui de Saint-Bonaventure a Rome. Il devint
consulteur de 1'Inquisition en 1746, poste qui, normalement, devait le
conduire au cardinalat, ce qui lui fit, a deux reprises, refuser la charge
de Général des Conventuels.

I1 était I'ami des Jésuites, et c'est méme pour cette raison que
Clément XIII, en 1759, le créa cardinal. Le Pape cependant n’eut guére
recours a ses services, car l'ayant vu, en plus d’une circonstance, contre-
carrer ses desseins, il se méfiait un peu de lui. De fait, Ganganelli n’était
pas trés franc de caractére. Ses confréres eux-mémes — il continuait,
comme cardinal, & résider avec eux, aux Saints-Apoétres — n’avaient pas
grande confiance en lui. Cela ne l'empéchait pas d’avoir une ambition :
il aspirait a la tiare (I'état maladif de Clément XIII permettait d'y songer)
et, dans ce but, se détourna des Jésuites, car il devenait chaque jour plus
évident que les cours bourboniennes n’agréeraient point comme pape
quelqu’un qui fat partisan de la Compagnie de Jésus ou qui se déclarerait
I’adversaire des idées modernes.

Clément XIII mourut le 2 février 1769. Le conclave s’ouvrit le 15 du
méme mois. Ricci, le Général des Jésuites, était all¢, en pleurant, supplier
les cardinaux de nommer un pape favorable a la Compagnie. Au milieu
de mars, I’ empereur Joseph II arriva a Rome, y fit, non sans piété, ses
dévotions, rendit visite au conclave et ne cacha point qu’il ne verrait pas
de mauvais ceil la suppression des Jésuites. Tel n’était pas l'avis de la
majorité des cardinaux ; aussi les Puissances avaient-elles pris leurs mesures
pour en exclure plus de la moitié, cas échéant, de 1'élévation au Souverain
Pontificat. Les cardinaux étrangers se firent attendre assez longtemps,
en particulier les deux Espagnols, qui n’arrivérent qu’a la fin avril,
autorisant enfin le conclave, par leur présence, a prendre une détermi-
nation. Quoique cela ait été affirmé, on n’alla point toutefois jusqu’a exiger
la suppression de la Compagnie comme condition de 1'éligibilité. Ganganelli
lui-méme, suivant les interlocuteurs auxquels il s’adressait, avait pour
les Jésuites des paroles favorables ; et ce fut lui qui finit par étre nommsé,
a l'unanimité, le 19 mai.

L’élu, qui n’était que prétre, fut consacré évéque le 28 mai et choisit
le nom de Clément X1IV. Il était de naturel assez gai ; il prenait de I’exercice,
faisant en particulier de l'équitation a Castel Gandolfo. Il donnait des
audiences toute la journée, ne laissant guére parler ses visiteurs, il est
vrai, et passait ensuite une partie de ses nuits a écrire : il tenait, en effet,
a mener lui-méme, dans le plus grand secret, toutes les négociations, se
montrant méfiant a 1'égard des cardinaux, qui le lui rendaient en arrivant
intentionnellement en retard aux manifestations solennelles ou en n'y
paraissant pas du tout. Le Secrétaire d’Etat lui-méme était complétement
évincé par le conventuel Bontempi, que Clément XIV s’était choisi comme
secrétaire particulier.

Le nouveau pape voulait avant tout entretenir de bons rapports avec



les Puissances. Au Portugal, la nonciature, supprimée sous le pontificat
précédent, a la suite de I’expulsion des Jésuites, fut rétablie, ce qui provoqua
chez Clément XIV une expansion de joie qui n’allait pas sans naiveté.
I1 fit de nombreuses concessions a Pombal et créa son frére cardinal. La
bulle In caena Domini ayant été vivement attaquée par les esprits avancés
et par les monarques, Clément XIV s’abstint de la promulguer le Jeudi-
Saint, comme le faisaient tous les Papes, la trouvant, déclara-t-il, contraire
a la discipline des premiers siécles.

Tout ceci permettait de conclure qu’on s’acheminait vers la suppression
de la Compagnie de Jésus. Les Etats qui en avaient déja banni les membres
y poussaient énergiquement. Ce fut la France qui, par l'intermédiaire du
cardinal de Bernis, en fit, la premiére, la demande officielle au Pape : non
pas qu’elle y tint plus que d'autres pays; au contraire, plus tard, aprés
I’exil de Choiseul, grace a l'influence en particulier de la fille de Louis XV,
entrée au Carmel, on y vit se dessiner, dans 1’épiscopat et chez un grand
nombre de fidéles, un mouvement de sympathie pour les fils de saint Ignace.
En réalité, pour l'instant, le ministre du roi trés chrétien tenait avant
tout & régler la question d’Avignon au profit de la France, qui s’en était
emparée sous Clément XIII, lors de l'affaire du duc de Parme, et, pour
éviter une brouille avec I'Espagne, il se prétait a appuyer cette derniére
dans son vceu le plus cher. La démarche du cardinal frangais mécontenta
plutot le Pape. Il laissa cependant entendre que, si la méme demande lui
était adressée par les autres nations et par le clergé séculier, il se sentirait
mieux appuyé. En attendant, il prit contre les Jésuites diverses mesures
destinées a fournir déja quelques concessions a leurs ennemis : il leur enleva
certaines faveurs traditionnelles ; il leur 6ta le séminaire romain et interdit
tout ministére aux membres de la Compagnie déportés dans les Etats de
I’Eglise. C’était laisser entendre qu’il préparait la suppression de 1'Ordre,
mais qu’il fallait lui laisser le temps d'y mettre des formes. En novem-
bre 1769, il en fit méme, par écrit, la promesse a Charles 1II d’Espagne.

Dans ses moments d’abattement, Clément XIV se donnait du courage
en se rappelant Sixte Quint, Conventuel comme lui. Il eut bientét auprés
de lui un autre excitateur, celui-la vivant, dans la personne du nouvel
ambassadeur d’Espagne, Monnino, diplomate habile, partisan convaincu
des idées laiques et violent adversaire des Jésuites. La décision derniére
se faisait néanmoins encore attendre. Le Pape parlait maintenant de laisser
s’éteindre la Compagnie en lui interdisant d’accepter des novices. Monnino
revenait alors 4 la charge ; il finit méme par présenter au Pape, en septem-
bre 1772, un projet, qu’il avait rédigé lui-méme, de la bulle de suppression.
Clément XIV cependant, malgré I'impatience grandissante des monarques,
reculait encore. Il estimait prématurées des mesures décisives, qui ne
feraient qu’augmenter la résistance de ceux qu’elles frapperaient. Bontempi,
entre temps, avait été gagné par l'or espagnol. Monnino devenait toujours
plus incisif. Enfin, tout en exigeant le silence le plus absolu (qui ne fut,
malgré tout, pas strictement observé), Clément XIV donna l'ordre de
confectionner la bulle, en prenant le projet de Monnino comme base. En
janvier 1773, le bref était prét; le Pape n'y fit que quelques retouches



de forme et en envoya un exemplaire au roi d’Espagne. Celui-ci devait
ensuite demander a Marie-Thérése son consentement. Elle répondit —
c’était au moment ou se préparait le mariage de sa fille Marie-Antoinette
avec Louis XVI — que, tout en n’ayant rien a reprocher aux Jésuites
(auxquels elle avait confié 'éducation de tous ses enfants), elle accepterait
la suppression si le Pape la décrétait. Celui-ci s’attendait & une certaine
résistance de la part de la cour de Vienne, et, & vrai dire, la souhaitait
méme un peu. Il hésita encore quelques mois, redoutant I'impression que
produirait la mesure qu’on voulait lui arracher; puis enfin, en juin 1773,
il signa le fameux bref Dominus ac Redemptor, qui pronongait la suppression
de la Compagnie de Jésus. Le Sacré Collége n’avait pas été consulté, pas
plus d’ailleurs que les évéques et les dignitaires ecclésiastiques, mais une
congrégation fut créée pour s’occuper, dans le plus grand secret, de
I’exécution de la sentence.

Daté du 21 juillet, le bref parut le 16 aofit 1773. L’activité des Jésuites
y est décrite d’'une fagon assez partiale : le bien qu’ils ont accompli est
passé sous silence, tandis que les torts qu’on leur reprochait sont, au
contraire, accentués?! : la Compagnie a souffert de luttes intestines; elle
est, d’autre part, entrée en conflit avec d’autres Ordres religieux, avec
le clergé séculier, avec les universités et avec les Princes, dont quelques-uns,
connus cependant pour leurs sentiments religieux et pour leur bienveillance
envers les Jésuites (?), les ont déja expulsés de leurs Etats. La Compagnie,
au surplus, ne répond plus a son but et rend impossible le rétablissement
de la paix dans I’Eglise. Pour ces raisons, concluait le Pape, et pour d’autres
encore que je garde pour moi, je supprime la Compagnie. Suivaient des
décisions pratiques, empruntées au projet de Monnino : l'interdiction d’en
appeler de cette sentence ou de chercher a justifier I'Ordre de Saint-Ignace,
aussi bien oralement que par écrit.

Le bref fut apporté tout d’abord au Gesl, au Général Ricci, qui avait
persisté jusqu’au bout a ne pas croire que la suppression se réaliserait et
qui ne recourut jamais, comme moyen de défense, & d’autres armes qu’a
la priére. « Acceptez-vous le bref ? » lui fut-il demandé, conformément
a l'ordre de Clément XIV lui-méme. « Tout ce que le Pape décide, répondit
le Général, doit étre sacré pour tous, sans qu’il y faille de consentement. »
Des prélats, suivis d’une escorte armée, communiquérent le bref aux diffé-
rentes maisons des Jésuites a Rome. Seules, trois de leurs églises restérent
ouvertes : le service religieux y était assuré par des Conventuels et par
des prétres séculiers.

1 I’auteur reconnait comme fondés, du moins quant & un certain nombre
de membres de la Compagnie de Jésus, les reproches suivants : leur exclusivisme,
leur immixtion dans des affaires politiques et des erreurs d’ordre financier (p. 213).
On peut regretter qu’il n’analyse et ne résume pas plus longuement le bref lui-
méme, notamment le paragraphe 22. Il ne I'aura pas fait pour cette raison, sans
doute, que le bref a déja été imprimé et traduit ; mais aprés que toute sa prépa-
ration a été racontée avec tant de détails, il eit été assez indiqué, semble-t-il,
de le mettre plus intégralement sous les yeux des lecteurs.



Les adversaires de la Compagnie étaient parvenus a leurs fins. A
Lisbonne, en présence du Nonce, un Te Deum fut chanté et, trois nuits
de suite, la ville fut illuminée. Le roi, Joseph I¢r, et Charles ITI d’Espagne
adressérent a Clément XIV des lettres qui lui firent verser des larmes
d’attendrissement. Hélas ! pendant I’année qui lui restait encore & vivre,
il put se convaincre que l'assaut livré a la Compagnie de Jésus n’était
qu'un prélude et que des menaces se faisaient jour maintenant contre les
autres congrégations religieuses, bien plus, contre 1I'Eglise elle-méme. La
question d’Avignon et de Bénévent, elle aussi, était loin d’étre résolue.
Le Pape n’avait pas osé en exiger la restitution avant la promulgation
du bref Dominus ac Redemptor, pour ne pas sembler procéder & un odieux
marchandage ; mais la France et Naples ne voulaient pas, de leur coté,
paraitre payer la suppression de la Compagnie en rendant, immédiatement
apres, au Souverain Pontife ses propriétés. Les choses finirent par s’arranger,
mais non sans difficultés.

En Autriche, Marie-Thérése plaignait les Jésuites. Une décision de
la Congrégation de ne pas leur permettre d’enseigner ou d’exercer le minis-
tére sans permission de Rome resta lettre morte, de méme d’ailleurs que
dans les autres pays de langue allemande. Frédéric II qui, par éducation,
était loin d’étre favorable aux Jésuites, mais qui les appréciait néanmoins
comme savants et surtout comme éducateurs, déclara vouloir les protéger.
C’était, de sa part, en méme temps une maniere de se faire bien voir des
sujets catholiques dont s’était augmentée la Prusse depuis le partage de
la Pologne. Il s’opposa donc a ce que le bref fit publié dans ses Etats et
y offrit un asile au Général, qui le remercia avec émotion. Frédéric chercha
un moyen de laisser subsister chez lui les Jésuites, sous une forme un peu
différente de ’ancienne, et écrivit dans ce but au Pape, qui dut le ménager
et fit examiner le probléme. Quant au Général, 'offre se trouva superflue :
par décision de Clément XIV, Ricci et ses assistants furent enfermés au
Chateau Saint-Ange et soumis a dure captivité, qui reste, déclare notre
auteur, une des hontes de cette prison. Le Pape, sans doute, ne sut pas
tout ce qui s’y passait; mais il aurait dG se montrer plus ferme vis-a-vis
de Monnino, qui s’opposa, encore sous Pie VI, a la libération de Ricci,
lequel mourut, comme plusieurs de ses compagnons, en captivité, sous
un régime, il est vrai, adouci par le nouveau Pontife.

Clément XIV a été diversement apprécié : les uns ont loué sa largeur
de vues, tandis que d’autres lui ont reproché sa faiblesse. Pastor — c’est
de sa main qu’ont encore été écrites les parties essentielles de ce volume
— n’en donne pas, on l’a vu, un portrait flatteur et s’abstient de mettre
en relief la douceur et les qualités de cceur que certains historiens ont cru
devoir souligner chez le pape Ganganelli. Aprés s’étre borné, dans les
premieres pages, a rapporter des témoignages de contemporains, comme
s’il voulait éviter de se prononcer lui-méme, notre auteur termine son
livre par une appréciation sévére : Clément XIV, déclare-t-il, a été I'un
des papes les plus faibles que I'on connaisse, et qui, dans les mesures qu'’il
a prises, s’est plus d’une fois contredit. Sans doute, & ne considérer que
ses relations avec les Puissances et en les comparant avec ce qu’elles étaient



— ISS —

a la mort de son prédécesseur, on pourrait étre tenté de croire qu’un progrés
avait été réalisé. De fait, le pauvre Ganganelli — car il est certainement
a plaindre — a été le jouet d’habiles diplomates. Il a dt souffrir du vide
qu’il sentait autour de lui. Le peuple romain, lui aussi, ne l'aimait pas,
le trouvant trop dépendant de 1'étranger, et plus d’ufie fois, ainsi lors de
la restitution d’Avignon, témoigna, par son attitude, qu’il ne s’intéressait
guére a ses apparents succes.

I1 n’y eut du moins pas de népotisme chez Clément XIV, Il aimait
les livres et enrichit la bibliothéque vaticane. Il acheta plusieurs statues
de l'époque paienne et fit construire au Vatican le musée des antiques
qui porte encore son nom. Il s’intéressait aux Missions, mais celles-ci ont
nécessairement souffert du départ des Jésuites. Le Pape eut du moins
la joie — ce fut l'une des rares de son pontificat — de recevoir dans le
giron de I’Eglise le patriarche nestorien Siméon.

Clément XIV souffrait d’une maladie de la peau. Il avait toujours
craint une mort prochaine. Redoutant un coup de main de la part de ses
ennemis, il s’entourait parfois d’'une escorte militaire et faisait examiner
ses aliments. Il alla jusqu’a acheter, assez cher, a un Anglais, un contre-
poison d’une efficacité jugée infaillible. Mécontent de voir les Jésuites
protégés en Prusse et en Russie, éprouvant malgré tout des remords de les
avoir supprimés, se montrant affecté par les prophéties qui circulaient
sur sa mort et auxquelles il avait, de tout temps, prété une oreille supers-
titieuse, il devint irascible. Son état empira. Il fallut renoncer aux moyens
employés pour essayer de détromper le malade. On lui donna I’Extréme-
Onction le 21 septembre 1774 au soir et il mourut le lendemain. Le cadavre
étant devenu noir et s’étant rapidement décomposé, on parla, naturellement,
mais absolument a tort, d’empoisonnement. Bontempi jugea prudent de
quitter sans retard le palais apostolique. Contrairement a ce qui arrivait
d’habitude, on eut de la peine de trouver quelqu’un pour l’oraison funébre ;
le secrétaire des brefs latins, qui finit par accepter cette tiche, ne souffla
mot, dans son discours, sur I’ordre du cardinal camerlingue, de la suppression
des Jésuites. Le Pape défunt n’aurait méme pas eu de monument sans
I'initiative d’un personnage qu’il avait, jadis, aidé et qui commanda a
Canova, alors jeune, le marbre que 'on voit a 1'église des Saints-Apotres.
C’est 1a que, de Saint-Pierre, ol il avait été enterré, le corps de Clément XIV
fut conduit, secrétement, en 1802, par ordre de Pie VII, le pape qui devait,
douze ans plus tard, rétablir la Compagnie de Jésus.

De Pie VII et de ses successeurs, jusqu’'a Grégoire XVI inclusivement,
le pontificat vient d’étre raconté par M. Joseph Schmidlin, professeur a
Miinster. Il nous restera, avant d’en parler, a présenter le dernier volume
de I'Histoive des Papes de Pastor : la troisieme partie du tome XVI,
consacrée a Pie VI. L. Wber.

Aus fiinf Jahrhunderten schweizerischer Kirchengeschichte. Festschrift
zum 60. Geburtstag von Paul Wernle, hgg. von der theologischen Fakultit

der Universitit Basel. Basel, Helbing u. Lichtenhahn, 1932. vIir-474 SS.
Geb. Fr. 8.



r— 1'56 I

Die Festschrift, die die theologische Fakultit von Basel ihrem bedeuten-
den Mitglied widmet, deutet schon in ihrem zeitlich weitausgreifenden
Rahmen auf die hervorragende Lebensarbeit des besonders um die prote-
stantische Kirchengeschichte der Schweiz hochverdienten Forschers hin.
Wir miissen es uns®freilich, entgegen urspriinglicher Absicht, gerade aus
diesem Grunde versagen, jeden Beitrag in gleicher Ausfiihrlichkeit
anzuzeigen.

Heben wir zundchst zwei Beitrage zur schweizerischen Bildungs-
geschichte hervor. Julius Schweizer erdffnet die Reihe der Studien mit
einem Aufsatz : «Zur Vorgeschichte der Basler Universitit (1432-48) ».
Er gibt eine scharf prazisierte Schilderung der Vorgédnge, die sich an die
Errichtung des Studium generale im Anschluss an das Basler Konzil
ankniipfen. U. E. ist allerdings sein Hauptgedanke, die Konzilsuniversitit
sei vom Kampf des Papstes gegen das Konzil abhingig gewesen, fiir die
Anfinge wenigstens etwas iiberspitzt. Eberhard Vischer fiihrt uns mit
der Geschichte des Collegium Alumnorum in die reformierten Bildungs-
bestrebungen Basels ein. Die Entwicklung der Anstalt wird bis zu ihrer
endgiiltigen Aufhebung (1843) aufgezeigt. 1533 aus den Mitteln frei-
werdender Pensionen von Monchen und Geistlichen gegriindet, bleibt
das Collegium wie andere analoge Griindungen ein eindeutiges Zeugnis
fiir den Willen, den Nachwuchs an Priadikanten fiir die reformierte Kirche
zu sichern. Fiir die Stiftung darf man daher als wesentliches Motiv nicht
so sehr das Bestreben erblicken, das Wissen zu heben. Ihre Eigenart erhielt
die Basler Schulanstalt durch den BeschluB des Rates, daB bis 8 Fremde
in das Stipendiatenhaus aufgenommen werden sollten. Schwierigkeiten,
die Disziplin zu erhalten, auch die Versuche, die lutherische Richtung
zur Geltung zu bringen, die 1582 durch RatsbeschluB endgiiltig verun-
moglicht wurden, zeigen die Nachteile und Gefahren, die der groBziigigen
Bestimmung des Rates entsprangen. Es sei auch hingewiesen auf die
Darstellung des inneren Lebens der Anstalt, vor allem auf den Abschnitt
iiber die Studenten, weil dieser einen bemerkenswerten Einblick in den
Besuch auswértiger Studenten gibt.

Fiir die altere Reformationsgeschichte bringen zwei andere Aufsitze
Niitzliches. W. Kéhler gibt eine gute Zusammenfassung der feststellbaren
Beziehungen Zwinglis zu Italien, vornehmlich auf Grund des Briefwechsels
Zwinglis. DaB der erste Biindner Katechismus auf den ziircherischen
Katechismus von Leo Jud und auf Einfliisse des St. Galler Katechismus
zuriickgeht, ist das Hauptergebnis der Untersuchung von E. Camenisch,
Der 1. evangelische Biindner Katechismus von 1537, den der V{. auf Grund
der Erkenntnis der Vorlagen rekonstruiert. Die zwei wichtigsten Einflu3-
gebiete der biindnerischen Reformation trafen hier in der religiésen Publi-
zistik zusammen, in der die Katechismusliteratur einen ganz bedeutenden
Raum einnimmt. Peter Barth zeigt sehr deutlich, wie Calvins Lehre vom
Staat als providentieller Lebensordnung die Moglichkeit schafft, die Staats-
ordnung zu verandern, sofern Staatsgewalt und Staatsinteresse sich wider-
sprechen. Calvin deutet die Befreiung auf dem Wege der Revolution durch
die iiber dem Weltgeschehen stehende providentia dei. Die Stabilitit der



— I57 —

staatlichen Ordnung beruht bei Calvin in ihrer Notwendigkeit fiir die
menschliche Gesellschaft, die Gehorsamspflicht gegeniiber der staatlichen
Gewalt aber in der «vocatio». Letztlich trigt aber die Gesamtheit der
providentiellen ordinationes den Charakter des Provisorischen im Hinblick
auf die promissio dei des jenseitigen Lebens. Das bleibt entscheidend.
L. Aubert legt die Verhandlungen dar, die zwischen Neuenburg und besonders
Bern um die Unterzeichnung des Consensus helveticus 1675-84 gefiihrt
worden sind. Die Forderung Berns nach einer persénlichen Verpflichtung
aller Pastoren lehnt Neuenburg ab, um inneren Konflikten zu entgehen.
Der Entscheid Neuenburgs vom 4. Aug. 1681 muBlte bis 1848 von jedem
Pastor unterzeichnet werden.

Fiir die inneren Spannungen in der reformierten Kirche, bedingt
durch den inneren Zwiespalt in der Frage der Autoritit, ist B. Hartmanns
warm geschriebene Studie iiber Daniel Willi und die Anfinge des Pietismus
in Graubiinden sehr lehrreich. Sie beruht teilweise auf Material lokaler
Archive. Daniel Willis Persénlichkeit (um 1696 geb.) ist aufs engste ver-
kniipft mit den Anfingen des Pietismus. Mehr als einmal tritt er in Gegen-
satz zur biindnerischen Synode. Aber in allen krisenhaften Konflikten
hielten die politisch filhrenden Familien, die vorwiegend im pietistischen
Lager standen, ihre schiitzende Hand iiber Willi. Bemerkenswert ist,
daB 1737 der Churer Rat eine Inquisition bei den Pfarrern hinsichtlich
ihrer Lehreinstellung anordnet, Dekan Ulr. Bavier aber entschiedenen
Widerstand leistet. Gerade die groBeren Gemeinden wie Chur, Thusis
und Maienfeld waren Herde des Pietismus, fiir dessen Entwicklung die
Schule in Halle besonders wichtig wurde. Willi selbst, der wahrend langeren
Jahren sich ins Lehramt zuriickgezogen hatte, gelang es, das Vertrauen
der Synode zuriickzuerobern. 1742 zum Pfarrer zu St. Regula in Chur
berufen, starb er 1755 als ein Mann ungewohnlichen Ansehens. Ein Gegen-
stiick zu Willi bildet der Berner Prediger David Miislin (1747-1826), dessen
Haltung zum Christentum Hy. Hoffmann in einer knapp gefaBten Studie
untersucht. Miislins Aufklarung kennzeichnet sich im wesentlichen als
verniinftige Orthodoxie, als rationaler Supranaturalismus. Es ist Uber-
gangstheologie. Mit aufkliarerischen Formen verbindet er wieder entgegen-
gesetzte Ziige : Pessimismus, starke Jenseitssehnsucht. In spiteren Jahren
treten die supranaturalen Momente iiberhaupt stirker hervor.

Zur Geschichte der Basler Kirche nennen wir zunichst den Aufsatz
von K. Gauf der, in einer zuweilen minutiosen Schilderung die Reform-
tatigkeit der Kirche des Baselbiets in der Zeit der Mediation und Restau-
ration aufzeigt (6ffentliche Zucht, Fiirsorgewesen, Kirchengebiude, Kirchen-
gesang, Revision der Kirchen- und Schulordnung u. a. m.). Mit Recht
darf GauBl betonen, daB die Méanner, gegen die sich die kommenden Revolu-
tionswirren wenden werden, keineswegs ohne Verdienst gerade fiir das
Schul- und Armenwesen geblieben sind. Aus E. Stdhelins Studie iiber die
Basler Kirche in den Basler Revolutionswirren von 1830-33 steigt mit
Wucht die Problematik einer Staatskirche auf, sobald die Formen des
Staates tiefgehenden Wandlungen anheimgegeben sind. Humanistisch-
liberales Wesen verbunden mit einem  autoritativen Patriarchalismus,



_158_

verniinftige Orthodoxie, Formen idealistischer Theologie, ein von der
Freiheitsideologie getragener Liberalismus sind die Konstituanten eines
im Ideengehalt durchaus uneinheitlichen Organismus, in den die stiirmische
Bewegung der Regeneration hineinst68t. Die Bewegung miindete zunichst
in den Aufstand vom Jan. 1831. Sofort sah sich die dem Staat aufs engste
verbundene Kirche in den Kampf verstrickt und vor die Entscheidung
gestellt. Fiir die Basler Theologen gab es jetzt nur eines: seid untertan
der Obrigkeit. Besonders schwer fiel die Entscheidung den Geistlichen der
Landschaft, die etwas zogernd sich auf die Seite der Stadt stellten. Die
Gefolgschaft des Volkes blieb ihnen zum besten Teil versagt. Im Mirz 1832
entzog die Stadt der Landschaft die Verwaltung, Pfarrer und Lehrer sollten
jedoch im Amte bleiben. Daraus fiir diese schwere innere Konflikte ent-
sprangen. Nur zwei Pfarrer hielten dem Lande die Treue. Das Land
behalf sich mit Leuten ohne Ordination. Die Meinung der Stadt blieb
auch jetzt geschlossen : der Obrigkeit gehorsam zu bleiben. Der Auszug
der Stadter vom Aug. 1833 miBlang. Wer nicht schon geflohen war, wurde
jetzt vertrieben, keiner konnte je zuriickkehren. Die Gruppe dieser Fliich-
tigen hat den konservativ-liberalen Typus einer pietistisch-humanistischen
Christlichkeit herausgebildet. Die Stellungnahme der Geistlichen zu
Stadt und zu Land gibt Stdhelin AnlaBl zu grundsitzlicheren Erwigungen.
Er findet den Fehler der Theologen jener Zeit darin, daB sie die Sache
Gottes mit den fragwiirdigen Ordnungen der menschlichen Geschichte
unbedenklich identifiziert hatten. An der Einordnung in den Staat lag
nicht alles. Nur ein bestimmier Glaube hdtte u. E. den auch hinter solchen
fragwiirdigen Ordnungen stehenden Glauben iiberwinden kénnen. Welches
dieser bestimmte Glaube ist, scheint uns eine unvermeidliche Frage.

Otto E. Strasser zeichnet die religiose Haltung eines bernischen Bauern-
theologen, Joseph Burckhalters, eines der besten Freunde Jer. Gotthelfs.
Fiir die Gotteserkenntnis ist Burkhalter neben allen Verstandesiiberlegungen
und verniinftigen Spekulationen der Glaube, den er als Ahnen und Gefiihl
auffaft, unerldBlich. Diese Doppelung der Erkenntnisquelle trennt Burk-
halter vom Pietismus, aber auch vom Rationalismus. Paul Burckhardt
verodffentlicht Briefe aus dem NachlaB von A. E. Biedermann (1819-1883),
dessen rationalistische Haltung im Mittelpunkt leidenschaftlicher Aus-
einandersetzungen steht. Vorangeschickt ist den Briefen ein Verzeichnis
der Korrespondenten. K. Pfisterer umrei8t die Geschichte der protestan-
tischen Hilfsvereine auf dem Gebiete der Schweiz, die Zeugnis einer weit-
verzweigten Organisation mit einer beachtenswerten Titigkeit ist. —
Ahnlich wie E. Stahelins Studie klingen auch die Darlegungen Rud. Liechten-
hahns iiber die soziale Frage vor der schweiz. Predigergesellschaft stark
an die heutige Zeit an, in der Schwere wie in der Tragweite der Problematik.
Was hier an AuBerungen protestantischer Pfarrer vorliegt, sind nicht
immer neue Gedanken, aber oft starke Wahrheiten, die nicht veralten.
Neben tieferem Verstindnis fiir die soziale Frage steht auch das andere :
Verkennung des Menschlichen und seiner Triebkrifte. Im Ganzen hat
aber kein schlechter Geist geweht. Wenn es auch keine dauernde Ruhe
gab, so wurde das soziale Problem doch erst gegen Ende des 19. Jahr-



hunderts brennender empfunden. Eine nicht unwichtige Feststellung. —
Die Rolle der Zeitung « Evangile et Liberté » (1880-94) im waadtliandischen
Kampfe gegen rationale Theologie und gegen Staatskirche zeigt R. Guisan
in seinem Aufsatz. — Die Festschrift beschliet das iibliche Verzeichnis
der Veroffentlichungen des Jubilaren, besorgt von Pk. Schmidi. Als erfreu
liche Zugabe vermerken wir aber das Register.

0. Vasella.

t Prof. Dr. Emil Diirr.

Ein tragischer Ungliicksfall hat mitten aus reicher und rastloser Tatig-
keit einen Mann herausgerissen, der unser treues Gedenken verdient.
Emil Diirr, Professor der allgemeinen und schweizerischen Geschichte an
der Universitit Basel, ist am 12. Februar gestorben. Seine wissenschaft-
lichen Verdienste sind in weiten Freundeskreisen bereits gewiirdigt worden.
Wir wollen nicht alles wiederholen. Indessen darf hier hervorgehoben
werden, daB Prof. Diirr der Herausgeber eines fiir die Reformations-
geschichte der Schweiz sehr wichtigen Werkes gewesen ist : der Aktensamm-
lung zur Geschichte der Basler Reformation, deren II. Band er in Zusammen-
arbeit mit Staatsarchivar Dr. P. Roth letzten Herbst noch vollenden
durfte. Durch die Herausgabe dieses Quellenwerkes hat sich Diirr um
die schweizerische Kirchengeschichte ganz besonders verdient gemacht.
Nicht zuletzt haben wir ihm dafiir dankbar zu sein. Kaum ein schweize-
risches Werk dieser Art enthilt so bedeutende katholische AuBerungen
zur Reformation. Wir wollen aber auch Diirrs nahe Mitarbeit an der Gesamt-
ausgabe der Werke Jakob Burckhardts nicht vergessen. Vor etwa Jahres-
frist erschien von ihm redigiert ein Band, enthaltend die Vortrige Burck-
hardts. Er war es auch, der die « Historischen Fragmente » veroffentlicht
hat, die u. a. einen tiefen Einblick in Burckhardts Anschauungen iiber
die Reformation vermitteln.

Diirrs umfassende Forscherliebe galt in den letzten Jahren auch der
Topographie der Stadte. Dabei nahm er sich der Siedelungsgeschichte der
Kloster an. Von hier aus ist vielleicht seine Forschung zur Klostergeschichte
gelenkt worden, fiir die er Schiiler gewonnen hat. Wenn er von ganz andern
Voraussetzungen ausgehend solchem Gebiete sich zugewendet hat, so lag
das wohl besonders am Menschen Diirr.

Prof. Diirr war ein durchaus edler Charakter. Feind aller Uberheblich-
keit ist ihm, dem Bickerssohn, ein urspriingliches, kerngesundes Wesen
eigen gewesen. Ihn beseelte ein starkes Empfinden fiir alles Menschliche.
Das fiihrte ihn zu den Menschen hin, mochten sie auch verschiedener Denk-
art sein. So gewann er andere Menschen fiir sich und diese hinwiederum
néherten sich ihm. Wir durften es personlich erleben. Es war uns stets
Freude, herzliche Freude, diesem Mann mit dem kriftigen Kopf, dem
breitkrampigen Hut und dem urspriinglichen Lachen, das gerades und
offenes Wesen kiindete, zu begegnen. Er war nicht unserer Weltanschauung
und doch waltete eine innere Gemeinschaft. Er war aus einer anderen



	Rezensionen = Comptes rendus

