
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 28 (1934)

Rubrik: Kleinere Beiträge = Mélanges

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINERE BEITRÄGE. — MÉLANGES.

Zur Geschichte des Konstanzer Konzils.
Die Quellen des Konstanzer Konzils, dieser bedeutendsten

Kirchenversammlung des Mittelalters, die von 1414-1418 dauerte, werden immer
mehr erschlossen. Das größte Verdienst hieran gebührt Professor Heinrich
Finke in Freiburg i. Br., der bereits in mehreren Bänden Akten des Konzils
veröffentlicht hat. Viele seiner Schüler haben durch ihre Doktorarbeiten
wertvolle Vorarbeiten oder Ergänzungen dazu geliefert. Eine solche ganz
vorzügliche Arbeit ist die vorliegende von Paul Arendt : Die Predigten
des Konstanzer Konzils. Ein Beitrag zur Predigt- und Kirchengeschichte
des ausgehenden Mittelalters (Herder u. Co. Freiburg i. Br., 1933, gr. 8°,
xi-267 SS., 5 Mark). Während bei andern Konzilien das Predigtmaterial
nur sehr mangelhaft überliefert ist, tritt uns hier in gegen 200 Predigten
eine gewaltige und lebensvolle Stoffülle entgegen, die in ihrer Bedeutung
kaum zu überschätzen ist, weil unter ihnen sich Geistesprodukte
bedeutendster Männer der Zeit befinden.

Von diesem gewaltigen Material ist manches gedruckt, vor allem in
Finkes Acta, der in den Bänden 2 und 4 die Predigten in kürzern oder
längern Auszügen wiedergibt. Allerdings sind darin nur wenige Predigten
ganz oder fast vollständig abgedruckt und solche rein religiös-theologischen
Charakters treten stark zurück. In den ersten Kapiteln behandelt der
Verfasser, nachdem er kurz über die Quellenlage orientiert hat, die äußern
Umstände, Form, Hilfsmittel und Stoflquellen der Predigten, so einen
hellen Blick gewährend in die Geschichte der Homiletik und Theologie
der Zeit, vor allem aber in das Geschehen des Konzils. Die Predigtsprache
war in der Regel lateinisch, da sie ja vor einer internationalen Gesellschaft
gehalten wurden, aber auch solche in den Sprachen der vertretenen Nationen
fehlen nicht ganz. Unter den Predigern finden wir die ersten, erfahrensten
und bedeutendsten Persönlichkeiten, Führer der Kirche und der Wissenschaft,

Männer der Politik, Prälaten und Ordensobere, Studierte und
Graduierte, Männer aller Nationen, Italiener, Franzosen, Spanier,
Engländer, Polen und Deutsche. Der feinste von allen ist Johannes Gerson,
der Kanzler der Pariser Universität, aber auch ein Konstanzer Domherr,
Johannes Poling, fehlt nicht. Der überwiegende Teil der Predigten sind
gelehrte, nicht Volkspredigten, bestimmt für den am Konzil teilnehmenden
Klerus. Sie waren mitunter recht lang, es gibt darunter solche von
2-3 Stunden.

Die Konzilspredigt zeigt den Typ der kunstvoll gebauten scholastischen
Gelehrtenpredigt, mit den Divisionen und Subdivisionen des Stoffes, den
Distinktionen, Definitionen, Quästionen und Syllogismen, den mehr
schulmäßigen als erbaulichen Untersuchungen, den abstrakten, unfruchtbaren



— 142 —

Reflexionen, dem Prunken mit profanem Wissen und Zitaten aus allen
möglichen Gebieten, besonders häufig aus der Heiligen Schrift und den
Vätern, den Kanones und Dekreten des Kirchenrechtes, den Philosophen
und Theologen, den Klassikern des Altertums und den Schriftstellern des
Frühhumanismus. Die thematische Predigt (über einen bestimmten Gegenstand)

herrscht vor gegenüber der Homilie (Schrifterklärung und
Auslegung). Neben viel Trockenem und Langweiligem findet sich auch viel
Belebendes .und Interessantes, anschauliche und poetische Schilderungen,
Bilder und Vergleiche.

Alle Predigten stimmen in einem großen Gedankenkreis überein : im
Konzil mit seinen drei großen der Lösung harrenden Aufgaben, und hier
wieder besonders in der einen Aufgabe : reformatio ecclesiae in capite et
membris, und das oft in einem kaum mehr zu überbietenden Realismus,
mit einer so eingehenden Schilderung der kirchlichen Mißstände, die uns
staunen läßt, daß die Zuhörerschaft solches ertrug. Dogmatische Fragen
kamen natürlich auch zur Behandlung, aber mehr nur so nebenher.
Dogmengeschichtlich interessant ist die Stellung zur damaligen Streitfrage
der Conceptio immaculata, auch das mystische Element fehlt nicht ganz,
ja atmet in jeder Predigt Gersons ; daneben zahlreiche Gelegenheitspredigten

zu wichtigen Ereignissen auf dem Konzil. Sie vermitteln uns
ein getreues Spiegelbild des Konzils mit seinen Zuständen, Stimmungen und
Anschauungen, Hoffnung, Schmerz, Enttäuschung und Ärger, oft in den
heftigsten Ausdrücken, aber auch in maßlosem Lob und Schmeichelei.

Durch das Schisma waren die Schäden der Kirche ins grellste Licht
getreten, der Papst war zu einem Parteihaupt herabgesunken. Die
Ursache des Schismas wiederum sehen die meisten Zeitgenossen im Verfall des

kirchlichen Lebens, vorab des Klerus, und dieser ist wieder zur Hauptsache
durch das Papsttum selbst verschuldet, das die große Gewaltenfülle
überspannt oder mißbraucht hat. All dieses hatte das Konzil zu heilen. Darum
das Auftauchen der Lehre von der Superiorität des Konzils, die konziliare
Theorie, die vom größten Teil der Prediger verfochten wird. Aber auch
die Anhänger der Papsttheorie fehlen nicht, besonders am Anfang und
dann wieder nach der Papstwahl Martins V. Die Predigten spiegeln diesen
Großkampf deutlich wieder. Aber auch auf ihrem Höhepunkte, nach der
Flucht Johannes XXIII., wo der Papst mit den härtesten und schärfsten
Beiwörtern beschimpft wird, wird der Primat als göttliche Einsetzung von
keinem geleugnet, wenn auch stark eingeschränkt. Der Papst ist neben
Christus, dem eigentlichen Haupt der Kirche, nur das caput secundum,
dessen Ehe mit der Kirche nicht unlöslich ist. Wie er sich von ihr trennen
kann, so diese sich von ihm. Er ist ein Teil des Konzils, wenn auch der
höchste ; dieses kann ihn richten, strafen, selbst absetzen. Unter Martin V.
wird die Lehre der Superiorität des Papstes wieder die allgemeine.

Die Aufhebung des Schismas, die Wiederherstellung der kirchlichen
Einheit und des Friedens unter einem Hirten der Völker, ist die Sehnsucht
aller Prediger. Die Union ist die erste und wichtigste der drei Aufgaben
des Konzils. Mit beredten Worten wird das Schisma als das größte Unglück
geschildert mit seinen verderblichen Folgen für die Kirche. Alle die Unions-



— 143 —

kämpfe leuchten in den Predigten durch, aber in allen als Sehnsucht nach
einem würdigen und heiligen Papst. Wichtig war auch die Reinhaltung
des Glaubens, die sich hauptsächlich in der Verurteilung von Hus und
Hieronymus von Prag äußert. Der hartnäckige und verstockte Häretiker
gefährdet Kirche und Staat, Häresie ist schlimmer als Laster. Darum die
Strenge und Härte, ja Brutalität und Grausamkeit in Verfolgung der Ketzer.

Das Hauptthema der Predigten betrifft die kirchliche Reform. Der
Verfasser sagt, es gebe kaum eine Predigt, in welcher der Reformgedanke
nicht wenigstens kurz berührt würde. Das Auftreten vieler Prediger
erinnere an die Propheten des Alten Bundes : « Mit einer Freimütigkeit
und Offenheit, die man heute wohl kaum ertragen würde, verbreiten sie
sich über die zahlreichen Mißstände in der Kirche, da wird nichts
verschwiegen, nichts beschönigt, sondern die Dinge werden mit dem rechten
Namen genannt und die Laster als solche gebrandmarkt, ganz gleich, ob
es den Zuhörern gefällt oder nicht ; furchtlos machen sie selbst vor den
Großen der Kirche nicht Halt, auch diese bekommen bittere Worte zu hören.
So sind die Prediger das ständig mahnende Gewissen des Konzils. »

Durch alle Predigten geht die Ansicht, daß an allem Übel der Kirche
der Klerus schuld ist, und zwar vor allem der höhere, besonders aber die
römische Kurie. « Die Steuerleute haben das Schifflein der Kirche in Not
gebracht. » Alle Klagen, die wir in der frühern und spätem Zeit immer
und immer wieder hören, ertönen auch jetzt. Die Übelstände im kirchlichen
Ämterwesen : die Habsucht ist die « radix omnium malorum », die Pfründenjägerei,

das Streben nach Macht, Ansehen und besserer Pfründe, deren
Vergebung an Ungeeignete und Unwürdige, Schacher und Simonie,
Pfründenkumulation, Verwandtenbegünstigung — alles für Geld Simonisten gibt es

unzählige, viel mehr als Ketzer und Schismatiker, klagte Stefan von Prag ;

die Ordinarien gelten fast alle als simonistisch, sie werden aber noch von
der Kurie übertroffen, behauptet Peter Pulka ; dort ist der Sitz des

Verderbens, sagt Vitalis von Toulon, vom Haupte ging das Verderben
auf die Glieder über. Nicht nach Tugend und Wissenschaft fragt man,
sondern nach Geld. Darum die Zurücksetzung der Doktoren und Graduierten

vor Reichen, wenn sie noch so dumm und unwissend sind. Die
höhern Prälaten sind verweltlicht, habsüchtig, trag, unwissend und unsittlich,

halten keine Residenzpflicht, schieben oft die Weihen jahrelang hinaus,
bekümmern sich um nichts als um die Einnahmen aus dem Bistum, leben
in Saus und Braus. « Unwissende Prälaten sind Götzenbilder auf der
Kathedra » ; «ja wie gekrönte Esel » (Vitalis von Toulon).

Ihnen eifert nach der niedere Klerus. Er ist ebenso unwissend und
trag : blinde Wächter, stumme Hunde, schlafende Hirten, ihr Leben steht
mit ihren Lehren im Widerspruch. Ihre Bildung ist zu ungenügend, als daß
sie das Volk vor falschen, ketzerischen Lehren bewahren könnten. Theobald
von Sachsen behauptet, manche könnten nicht einmal die Konsekrationsworte

und den Kanon der Messe übersetzen. Diese Unwissenheit trete
auch auf dem Konzil zu Tage, wo viele Prälaten nicht einmal genügend
lateinisch verstünden, sodaß die Synode fast so viele Dolmetscher haben
sollte, als es Sprachen gibt. Andere, die noch Sinn für Wissenschaft hätten,



— 144 —

geben leider dem kanonischen Recht den Vorzug vor der Theologie oder
treiben humanistische Studien aus eitler Ruhmbegierde. Der Gottesdienst
wird vernachlässigt, die Sakramente schlecht verwaltet, dagegen geben
sie den Laien schlechtes Beispiel. Von Würde und Andacht keine Spur,
alles ist reine, geschäftsmäßige Äußerlichkeit geworden. Die Sakramente
werden an Unwürdige und Exkommunizierte vielfach gegen Geld gespendet,
auch Ablaßbriefe werden verkauft und der Handel mit Reliquien scheint
stark zu blühen. Kirchliche Zensuren werden ebenfalls oft zum
Gelderwerb mißbraucht. Der priesterliche Lebenswandel gibt ebenfalls Anlaß
genug zur Klage und Rüge, und hier steUen sie vielfach auf konkrete
Verhältnisse am Konzil ab: Vernachlässigung des Gebetes, des Gottesdienstes
oder sie benehmen sich dabei ungeziemend, schwatzen, lachen, schlafen
während den Predigten, denken nicht an Buße und Bekehrung, gehen nicht
oder nur selten zur Beicht, um in ihren Sünden dahinleben zu können.
Viele Prälaten ersticken förmlich in Stolz, Hochmut und prunkvoller
Kleidung. Peter Pulka schildert einen solchen Kurialen : sein Haupt
scheint einem Priester (Tonsur), sein Rumpf einem Ritter und seine Beine
einem Schauspieler zu gehören. Dazu umgeben sie sich mit leichtfertiger
Gesellschaft von Frauen und Mädchen, Spaßmachern, Sängern und
Musikanten, ergeben sich reichen Gastmählern und Gelagen. Mit dem Zölibat
steht es gar nicht gut. Über die Konzilsverhältnisse stimmen die Prediger
mit den Chronisten überein, sodaß man ihre Behauptungen, die sich sicher
oft mit Übertreibungen und Verallgemeinerungen vermengen, nicht ohne
weiteres von der Hand weisen kann. An allen diesen Übeln und Schatten
haben auch die Klöster beider Geschlechter reichen Anteil.

Die Prediger rufen unermüdlich zur Reform auf, da sonst noch
schlimmere Übel für die Kirche zu erwarten sind. Mit konkreten Vorschlägen
treten sie jedoch nur selten hervor, da sie diese dem Konzil und seinen
Kommissionen überlassen wollen. Sie fordern strenge Bestrafung der Schuldigen,

besonders der Simonie. Aber mehrfach sprechen sie es aus : Eine
innere Erneuerung und Reform ohne Selbsteinkehr und Ablegung der
Fehler ist nicht möglich. « Wie könnt ihr hoffen, daß die Menschen euere
Synodal-Dekrete beobachten werden, wenn ihr es nicht erreichen könnt,
daß sie die Gebote Gottes halten » (Peter Pulka). Als Hauptmittel der
Reform wird die öftere Abhaltung von allgemeinen und partikulären Synoden
empfohlen, der Papst muß die Mißstände an der Kurie und der kirchlichen
Verwaltung abstellen. Wichtig ist die bessere Bildung des hohen und
niedern Klerus. Über das Wie machen sie leider keine näheren Angaben ;

sie sagen nur, die Bischöfe sollen für bessern Unterricht des Klerus sorgen
und dessen zu große Zahl muß beschränkt werden. Dem niedern Klerus
wird Gehorsam gegen seine Obern empfohlen. Wenn auch die Prediger der
sittlichen Führung des Klerus keine gute Note erteilen, so gehen sie doch
nirgends so weit, daß sie den Zölibat als unmögliche Forderung abtun
und für die Priesterehe eintreten, ein Beweis, wie der Verfasser mit Recht
hervorhebt, daß die sittlichen Zustände im Klerus doch nicht ganz trostlos
sein konnten, vielmehr bezeichnen sie den Zöbbat als Ruhm und Krone
des Priestertums. Zahlreich sind die Klagen über den Mangel an ernstlichem



- 145 —

Reformwillen bei den hohen Prälaten. Dann herrschte wieder Uneinigkeit
über die Reform selbst, was, wie und wieviel und was zuerst getan werden
soll, ob zuerst Papstwahl oder Reform. In Tat und Wahrheit kam die
Reform wenig voran. « Kein Stand will zuerst die Hand an seine eigene
Reform legen, jeder will sie nur auf Kosten des anderen Standes ; das
allgemeine Wohl soll hinter den partikulären Interessen zurückstehen »,

klagt einmal Dietrich von Münster.
Ein kurzes, aber sehr treffsicheres Kapitel ist der Beurteilung und dem

Wert der Predigten gewidmet. Für die ersten Herausgeber von der Hardt
und Walch waren die Predigten nur soweit wertvoll, wie sie die Schäden
der Kirche aufdeckten und gegen Prälaten, Kurie und Papsttum mit derber
Offenheit polterten. Für spätere Zeiten hingegen ist diese Freiheit und
Derbheit in der Kritik zu kraß, formlos, abgeschmackt und wäre heute
nicht mehr erträglich. Überaus wichtig sind sie, weil sie uns Einblicke
gewähren in die Verhältnisse des Konzils, die uns sonst unbekannt bleiben
würden. In Form, Sprache, Stil und Methode sind uns diese Predigten
ungewohnt, aber sie zeigen in ihren Vorzügen und Nachteilen die Eigenart
der Spätscholastik mit ihrer nüchternen, verstandesmäßigen Zerfaserung,
Einteilungswut und Überspitzung des Systems, daneben stehen oft auch
leerer Wortschwall, Spielerei, rhetorische Kunststücke, Häufung von Zitaten,
Aufzählungen, Analysen, Erklärungen und Beweise.

Staunenswert und doch hoch anzuschlagen ist die furchtlose
Freimütigkeit der Prediger, die nichts verschweigen und nichts beschönigen,
sondern die Dinge beim rechten Namen nennen und auch vor den Großen
der Kirche nicht haltmachen. Das spricht für ihren hohen sittlichen Ernst
und apostolischen Eifer. Der großen Gefahr der Übertreibung, Maßlosigkeit
und Verallgemeinerung entgehen sie so nicht immer, was ihrem Wert als
subjektiven Quellen für die Schilderung der Zeitumstände etwelchen Eintrag

tut. Wo die Prediger in ihrer Darstellung jedoch übereinstimmen,
bestimmte kirchliche Verhältnisse oder gar einzelne Vorkommnisse im
Auge haben, werden wir ihre Glaubwürdigkeit anerkennen müssen. Auch
auf dem Gebiete der Kunst herrschte eine ähnliche Offenheit und erstaunliche

Unerschrockenheit. Sehen wir doch auf einem Bilde der Kölner
Malerschule Päpste, Bischöfe, Priester, Mönche und Nonnen unter den
Verdammten in der Hölle. Diese unerbittliche Kritik und Wahrheit gegenüber

den höchsten kirchlichen Stellen haben die Angegriffenen damals ertragen.
Aus dem Gesagten ergibt sich, daß wir es bei Arendts Buch mit einem

ganz hervorragenden und hochwillkommenen Beitrag zur Theologie, zur
Gelehrtenpredigt und zur spätmittelalterlichen Kirchengeschichte überhaupt
zu tun haben. Ungeheurer Fleiß, Gewandtheit, gepaart mit Exaktheit
und wissenschaftlicher Strenge, haben aus einem ebenso reichen wie spröden
Material eine Arbeit geformt, die trotz des Reichtums an Zitaten und
Zusammenstellungen geschlossen und einheitlich erscheint. Das Buch zeichnet

sich außer durch seine Zurückhaltung in den Schlußfolgerungen auch
durch eine schöne Sprache und leichte Lesbarkeit aus. Eine Arbeit, die
unser Wissen ergänzt, bereichert und vertieft.

Frauenfeld. Karl Schoenenberger.

BEVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 10



— 146 —

Une révolution à Delémont.

Elle eut lieu à la « vêprée » du 10 septembre 1627. Trois cent sept
années se sont donc écoulées, mais son souvenir en a été minutieusement
conservé dans les procès-verbaux du conseil de Delémont1.

La scène principale se passe dans la grand'rue, sur la place du Virât
et dans la cour du Château. Deux documents intéressants, l'un en
parchemin miniature, daté de 1487, représentant l'incendie de Delémont et
conservé à la Bourgeoisie, l'autre une gravure de Mérian de Bâle — un
Mérillat de Courroux 2 — et déposé au Musée jurassien, sont les seuls

vestiges de ce fameux Virât, sujet de notre « révolution delémontaine ».

Le Virât était une cage cylindrique, posée verticalement, haute de
deux mètres environ et d'un mètre de diamètre. Elle était sur pivot et
pouvait, par conséquent, tourner — d'où son nom, le Virât, du verbe patois,
virer. Cette cage servait à châtier les personnes coupables de délits de basse

justice. On plaçait les condamnés, debout, dans la cage et les gamins de
la ville s'amusaient à la faire tourner le plus vite possible : une distraction
des gosses de l'époque. Mentionnons quelques exemples.

Le 18 septembre 1600, Jean-Henri Plumatte qui a frappé avec une
clef Walther Mérillat et Georges du Noyer est mis au Virât. Défense lui
a été faite de se battre désormais et de se servir de clefs, « efforces »,

poignards ou autres objets dangereux 3. Paul Hennef, pour « les propos
excessifs tenus et proférés », le vendredi après le dimanche de Quasimodo
de l'an 1603, contre Claude Champos, est châtié par le Virât i. François
Baumolder qui « a blasphémé le nom de Dieu » au cours d'un souper chez

François Hechemann est envoyé au Virât le 4 novembre 1605 5.

Le Virât servait surtout de correction pour ceux et celles qui s'en
« allaient à la maraude », aux pommes, aux poires, aux fruits sauvages, etc.
Les voleurs étaient, aux yeux du conseil, aussi coupables que ceux qui
« tenaient le sac ». Renaud Billier, qui, le 10 septembre 1627, a volé des

pommes dans le « cloz » de Louis Mellifer, pendant que ses camarades,
Nicolas Courvoiserat et Jacques de Beurte, faisaient le guet, sera enfermé
dans la prison des bourgeois et ses compagnons mis en la cage 6. Les belles
Delémontaines n'en étaient pas exemptes. Le 27 août 1629, la fille de Gérie
Nicol, accusée d'avoir dérobé des pommes et du pain, est conduite au
Virât « et sérieusement fouettée après 7 ».

Nous disions donc que le 10 septembre 1627, la tranquille bourgade
fortifiée de Delémont fut en proie à une vive agitation. Vers les trois heures
de l'après-midi, le serviteur du conseil, Albert Fridelat, porteur d'un mandat
d'arrêt, frappait à la porte de Perrin Billier. Fridelat avait l'ordre de
conduire Billier au Virât, car ce dernier « avait cueilli des fruits d'autrui ».

Malheureusement, le père Billier aida son fils à résister aux commandements
du conseil ; ils chassèrent le serviteur de Messieurs à coups de triques. Albert

1 P. 447 v à 453 v. 2 P. 20. 3 P. 20. 4 P. 38 v, 39.
6 P. 56 v. 6 P. 447. ' P. 37.



- 147 —

Fridelat, un œil poché, se sauve, en quête de renfort. Il rencontre Stoffel
Babé et lui ordonne, par serment, de l'aider à s'emparer d'Henri Billier.
Par malchance, plusieurs bourgeois l'ont vu et ils accourent à grands cris.
En deux minutes, ils sont renseignés ; ils s'étonnent que l'on puisse conduire
un fils de bourgeois au Virât. Armés de pertuisanes, Albert Fridelat et
Stoffel Babé ont réussi à s'emparer d'Henri Billier qui s'était trop avancé
sur la rue. Ils arrivent devant l'Hôtel de Ville, quand les bourgeois, furieux,
arrêtent le cortège, hurlent leur désapprobation. Renaud Conscience se fait
le porte-parole de Georges Courvoiserat, de Renaud Plumatte, d'André
Jäger, de Hartman Burgi, de Jean Comte. Il signifie au serviteur du conseil
que « c'était contre les droits que les bourgeois s'empoignassent l'un l'autre
pour les mener en prison ». D'autres encore renchérissent. Germain Jehannin,
Ursanne Conscience et Gérie Marchand affirment « qu'il n'avait vu autre
part que l'on mît les fils de bourgeois dedans le Vitat et qu'on y mettait
seulement les ribardes et les larrons ». Et pour éviter plus ample discussion,
ils se demandent tous s'il ne faut pas aller sonner la grande cloche du
commun (c'est-à-dire de la communauté) pour appeler les bourgeois aux
armes contre le conseil. Peterman Desbois, Georges Narremberg, Walther
Lansard et Ruedin Chèvre s'écrient « que le Vitat n'est point pour les
bourgeois, car ce sont les kaefig qui sont prisons officielles des citadins ».

Les deux sergents de ville ont vu la scène ; ils accourent pour prêter
main forte à Fridelat. Ils réussissent à dégager et à reprendre le prisonnier
et ce, grâce à leurs lances. Les prisons de Son Altesse le Prince-évêque
sont tout près. Les bourgeois crient. Les femmes s'en mêlent ; elles incitent
leurs maris à délivrer Henri Billier. L'épouse de Marte Chappuis se montre
la plus enflammée ; en sourdine, elle suggère à Pierre Guerru « de renverser,
une belle nuit, le Vitat avec un menevel ».

Les gardes ont réussi à pénétrer dans la prison. Ils ont verrouillé la
porte. Au dehors, les cris continuent. Gérie Faibure et Jean Tavanne poussent

les bourgeois à prendre d'assaut la prison. Arrive alors le châtelain.
Comme à l'apparition d'un dieu, le tumulte cesse et chacun se retire, penaud
et coi, dans sa maison. Mais gare au lendemain

Deux jours après, une enquête menée par les soins du maître bourgeois
en charge amène l'arrestation d'une trentaine de bourgeois. L'affaire est
trop grave pour être jugée par le conseil, et sur l'avis du châtelain, la cause
est transmise au Prince lui-même. Une seconde enquête fut ouverte le

24 septembre, puis une troisième le 8 octobre. Bien des choses s'oublient
avec le temps. Il en fut de même de cette petite « révolution ». L'année
suivante seulement, les bourgeois furent châtiés de plusieurs jours de prison
et pour rentrer dans les bonnes grâces de leur suzerain, ils adressèrent,
le 23 juillet 1628, une requête dans laquelle ils lui demandaient bien
humblement pardon. En généreux prince, Guillaume Rinck de Baldenstein
les gracia *.

Nos bourgeois ne recommencèrent plus.

1 P. 5 v.
Dr André Rais.



— 148 —

Die Studenten der Logik am Jesuitenkolleg
zu Luzern im Schuljahre 1651-52.

Die Stiftsbibliothek Engelberg besitzt in der Handschrift Nr. 867
das KoUegheft eines Urners, das ausnahmsweise auch ein voUständiges
Verzeichnis seiner Klassenmitschüler enthält. Der Schreiber nennt sich
Gamma. Der Kodex hat Quartformat und zählt 657 paginierte Seiten.
Dazu kommt noch ein unpaginierter Anhang. Auf der letzten Seite des
Buches haben sich vermutlich die spätem Besitzer verewigt. Wir lesen
da : Paulus Franciscus Imhoff. — Pauly mey est hic liber Caplan Jacob
Gamma. — Der Titel lautet : Opus Logicae jnceptum dictari ab admodum
R. R. Patre Jacobo Reiff, Friburgensi Helwetiorum, anno a partu virgineo
supra milesimum sexcentesimum quinquagesimo primo circa Festum
Sanctae virginis et martyris Catharinae, susceptum vero à me Joanne
Gomma, Uraniensi, Lucernae. Seite i beginnt der Commentarius in
universum Aristotelis Logicam. Proemium. Seite 657 atmet der Schreiber
förmlich auf : Finis tandem. Finitum hoc opus Logicae anno milesimo
sexcentesimo quinquagesimo secundo, quinto die Julii. Auf der
viertletzten Seite beginnt das nachstehende Schülerverzeichnis, wofür wir dem
Schreiber heute recht dankbar sind.

Nomina eorum, qui partim anno milesimo sexcentesimo et quinquagesimo

primo, partim etiam quinquagesimo secundo sub admodum R. R.
Patre Jacobo Reiff, Friburgensi Helvetiorum, in hoc Lucernensi Lyceo
operam dedêre Logicae.

Andreas Emi, Beronensis.
Andreas Andergand, Uraniensis. 1

Bernhardus Gerber, Brengartensis.
Carolus Greter, Lucernensis.
Christianus Lieni, Rhetus.
Georgius Willi, Lucernensis.
J. Jacobus Geir, Feldkirchensis.
J. Ludovicus Anderalmend, Lucernas.
Joannes Eier, Walesius.
Joannes Gamma, Uraniensis.
J. Franciscus Rhenus, Schwitensis.
Ignatius Iten, Thuginas.
Ignatius Henricus Kydt, Suitensis.
Joannes de Schalen, Walesius.
Joannes Wis, Lucernas.
J. Jacobus Lyps, Beronensis.
J. Franciscus Geisseier, Lucernas.
Jodocus Reinegger, Lucernas.

1 Siehe Histor. Nbl. v. Uri, 1916, S. 11 und 57. Andergand starb als Kaplan
U. L. Frau 1675 in Altdorf.



- 149 —

Joa. Jo. Ca. Emanuel Cisat, Lucernas.
Jo. Theodoricus Baumgarter, Lauffenburgensis.
Jo. Ludovicus Pfleger, Lucernas.
Josephus Leodigarius Kraft, Lucernas.
Michael Lothenbacher, Lucernas.
Petrus Maler, Meienbergensis.
Petrus Zircher, Tuginas.
Petrus Fux, Valesius.
Renwardtus Schlegell, Lucernas.
Rudolvus Aburi, Schwitensis.
Sabinus Glatfelder, Lucernas.
Udalricus Ammon, Bincensis.
Wolfigangus Aetlin, Lucernas.
Ursus Faber, Solothoranus.

Hi très sequentes non absolverunt Logicam : Andreas Erni enim
ingressus est ordinem Capucinorum.

Michael Lothenbacher vero iter Romam suscepit. 1

J. Theodoricus Baumgarter denique, febri correptus, in patriam rediit.
Die Zahl von 32 Studenten der Logik ist recht ansehnlich ; 1656 stieg

sie sogar auf 37.
Eduard Wymann.

1 Andere Studenten, die von Luzern nach Rom gingen oder von dort nach
Luzern kamen, haben wir verzeichnet im Geschichtsfreund, Bd. 85, S. 288 ff
Catalogus discipulorum, qui 1588 et sequentibus Societatis Jesu Gymnasium
Lucernae frequentarunt.

REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

P. Albuin Thaler. Geschichte des bündnerischen Münstertales. 677 S.

1931 o. O.

Diese Monographie, in deren Mittelpunkt entsprechend seiner Bedeutung

das altehrwürdige Benediktinerinnenstift Münster steht, ist, wenn wir
nicht irren, aus Aufsätzen entstanden, die P. Albuin Thaler als Seelsorger
in Valcava (Münstertal) im Pfarrblatt erscheinen ließ. Das erklärt die Anlage
des Buches, lässt manche seiner Mängel begreiflich erscheinen und erhöht
trotz aller Unzulänglichkeiten des Werkes die Achtung vor der Leistung.

Dem Verfasser konnte es natürlich nicht daran liegen, die Darstellung
in allem auf neuem Material aufzubauen. Namentlich für die Frühzeit
stützt er sich auf Literatur ganz verschiedenen Ranges, aber das erklärt
sich wieder aus den ungünstigen äußern Verhältnissen, in denen er arbeiten
mußte. Was ihm aber in Lokalarchiven zur Verfügung stand, hat Thaler
gewissenhaft benützt und reichlich zitiert. Das gilt namentlich für die


	Kleinere Beiträge = Mélanges

