Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 28 (1934)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

Heinrich Dietze. Ritien und seine germanische Umwelt in der Zeit von
450 bis auf Karl den GroBen unter besonderer Beriicksichtigung Churritiens.
xxXVIIl-450 SS., m. 3 Karten. Diss. phil.,, Wiirzburg. Frankfurt a. M. 1931.

Dietze bezeichnet als Ziel seiner weit iiber den Rahmen einer gewthn-
lichen Dissertation reichenden Arbeit « zu erforschen, durch welche Um-
stinde es dem kleinen Alpenland Churritien gelungen sein mochte, seine
staatliche, volkische und kirchliche Sonderstellung, sowie seine kulturelle,
noch mit der Spitantike verbundene Eigenart gegeniiber der ihm durch-
aus fremden Germanenwelt in einer Weise zu wahren, wie wohl kein anderes
romanisches Gebiet im Abendland » (p. 1). Diese Problemstellung ist natiir-
lich keineswegs neu, aber Dietze will iiber die bisherige Forschungsarbeit
insofern hinauskommen, als er die Stellung Churratiens zum Ausland starker
beriicksichtigen und dabei Quellen heranziehen will, die friihere Autoren
unausgeschopft gelassen haben. Im Grunde genommen ist sein Buch eine
ausfiihrliche Darstellung der Geschichte Réatiens in der genannten Epoche,
der freilich der kompilatorische Charakter nicht ganz abgehen kann.

Einleitend gibt Dietze einen Uberblick iiber Gliederung und Grenzen
der in Frage kommenden Territorien und bespricht auch kurz die militarisch
politische Lage Ritiens in der 1. Halfte des V. Jahrhunderts (4-36). Ihren
Ausgangspunkt nimmt die Arbeit mit der Darstellung der Auflésung der
romischen Herrschaft in Ritien. In den Jahren 450/88 ist Rétien den
Angriffen der Alamannen stark ausgesetzt gewesen, aber dank einer starken
Selbstverteidigung hat es seine Unabhingigkeit behaupten kénnen. Auch
die siidlich der Donau gelegenen Gebiete Churritiens sind nach Dietzes
Ansicht keineswegs radikal alamannisiert worden. Die Kontinuitit roma-
nischer Kultur ist in dieser Zeit auch hier im groBen Ausmall gewahrt
geblieben (42 f.). (1. Teil: 37-78.)

Waihrend 488 bis etwa 494 Ritien vollig unabhdngig war, wurde es
durch Theoderich frithestens 494 nach dem endgiiltigen Untergang Odoakers
in das ostgotische Reich eingegliedert. Diese Eingliederung erfolgte etappen-
weise und erfaBte auch Teile der ehemaligen romischen Provinz Raitia
secunda. Die ostgotische Herrschaft, die nach D. bis Augsburg reichte,
verhinderte nochmals die Alamannisierung Rétiens. Damit blieb, dank der
ostgotischen Herrschaft, die Kontinuitdt der romanischen Kultur abermals
gesichert. Eine Wendung trat in Ritien erst durch die Ansiedlung der
Alamannen ein, die durch den Frankenkonig Chlodwig besiegt worden
waren. Diese Ansiedlung geschah im wesentlichen im Gebiet des Bodensee-
beckens. Die Grenzen zwischen dem angesiedelten und dem intakt geblie-
benen Territorium bezeichnen die spateren Scheidelinien der Bistiimer
Konstanz und Chur. Dem Umstande, daB durch die Ansiedlung die



Wanderungsperiode der Alamannen zum Abschlu3 kam, war es zu danken,
daB Ritiens romanischer Charakter erhalten blieb (2. Teil : 79-126).

Im III. Teil, dem umfangreichsten seiner Arbeit, behandelt D. die
Zeit von 536/639, da Ritien vom Frankenreich abhdngig war (126-274).
Der Ubergang der Herrschaft vollzog sich dieses Mal auf gewaltsame Weise,
im Zusammenhang mit der italienischen Politik der Franken. Recht und
Verfassung blieben zwar den hartbedringten Churritiern erhalten; aber
das Zusammengehen der Franken und Alemannen gefihrdete Churritien
stark. D. glaubt nun, daB die Jahre 561 bis zirka 573, zirka 575/90 Zeiten
des erneuten inneren Erstarkens fiir Churritien gewesen sind (145). In
dieser Epoche haben wir eine 2. Phase innerer selbstindiger Entwicklung
Churritiens zu sehen. Eine erneute Unterwerfung Churrdtiens erfolgte
dann um 590 nach dem Kriege der Franken gegen die Langobarden. (152)

Seit Mitte des VI. Jahrhunderts gestalteten sich in Helvetien im Gegen-
satz zu Churritien die religids-kirchlichen Verhiltnisse fiir das Christentum
sehr ungiinstig. Zeugnis hiefiir ist die nach D. in die Jahre 549/561 fallende
Verlegung des Bistumssitzes von Vindonissa nach Konstanz (159 f.). Fiir
die Spannungen beider Bevoélkerungsschichten, der Romanen und Ala-
mannen zeugen auch die Vorgdnge in Bregenz. Daraus ergibt sich D., daB
Churritiens Politik noch zu Beginn des VII. Jahrhunderts auf ein sich
AbschlieBen und eine Abwehr jeglicher fremder Einwanderung gerichtet
sein muBte, fiir den Verf. wieder eine wichtige Erklirung, warum Chur-
riatien bis ins IX. Jahrhundert hinein seine einheimische, auf romischer
Grundlage fuBende Verfassung und sein romanisches Volkstum geschlossen
bewahrt hat. Um 600 ist die Lage so, daB in Helvetien das Romanentum
fast vollig verschwindet, in Ritien Alamannen angesiedelt sind, das Roma-
nentum sich trotzdem auch hier erhalt. Churritien selbst scheint dadurch
gefahrdet, daB3 im Nordwesten das Heidentum bis an die Grenzen vordringt
und in der Bodenseegegend das Heidentum stédrker als das Christentum
ist und demnach auch das Germanentum das Romanentum iiberwiegt.

Diese Darstellung der religidsen Verhaltnisse fiihren den Verf. zur
Erorterung der Stellung des Bistums Chur zum Frankenreich (172 ff.).
Wichtig ist natiirlich die Zugehérigkeit des Bistums Chur zum Metropolitan-
verband von Mailand. Die Unabhingigkeit des Bistums, das politisch den
Franken unterstand, konnte dadurch nur geférdert werden. Nach D., weil
Mailand die politischen Mittel fehlten. Aber uns scheint dieses Moment
iberwertet. Die Griinde, die D. 173 f. beibringt, sind u. E. nicht iiberzeugend,
und die folgenden Ausfithrungen des Verf. bestarken diese Zweifel.

Das Churritische Staatswesen bildete sich seit Ende des VI. Jahr-
hunderts aus, mit der damals einsetzenden Herrschaft der Victoriden
(Victor I., geb. zirka 560). Der Stellung dieses Geschlechtes widmet D.
langere Ausfiihrungen. Der churritische Partikularismus war moéglich durch
das Zusammengehen der ritischen Aristokratie mit der frankischen Zentral-
gewalt. Fiir die gleichzeitige Unabhingigkeit Churritiens von Alamannien
sind Zeugnisse die Wahl des Churritiers Johannes zum Bischof von Konstanz,
wie auch Bestimmungen der Lex Romana Curiensis, unter denen vor allem
das Verbot der Ehen zwischen Heiden und Christen wichtig ist; denn das



Verbot wird mit der Sanktion des Todes verbunden. Aber ob dieses Gesetz
priaventiven oder repressiven Charakter besitzt, erértert D. nicht weiter.
Er nimmt ersteres an, obwohl das Gesetz zum Schutz des Christentums
gegen bestehendes Heidentum erlassen worden sein kann. So wird man
nicht jeder SchluBfolgerung des Verf. zum Vornherein beistimmen kénnen
(vgl. 190-193). D. bespricht dann noch den Bericht zur Griindung des
Klosters Disentis 196 ff., an den sich Fragen kniipfen, die wieder in
Erorterung stehen (vgl. P. Iso Miiller, Die Anfinge des Klosters Disentis
im Jahresbericht der Histor.-Antiq. Gesellschaft, Graubiinden 1931, wo
u. a. p. 120 {. die Frage der Identitdt des Morders von Sigisbert und Plazidus
in anderm Sinn entschieden wird, wie bei D. 268, Anm. 466).

Nach Dagoberts I. Tod (639) wurde Churritien wieder selbstindig bis
zum Ausgang der Herrschaft Pippins d. Mittleren (715). Die Darstellung
der Entwicklung in diesen Jahren bildet den IV. Teil. Wihrend dieser
Zeit findet eine Anndherung zwischen Churritien und Alamannien statt,
deren politischer Ausdruck die Doppelstellung des Praeses von Churritien
als comes Brigantinus ist. (Vgl. hier wieder zum Avareneinfall Iso Miiller,
l. c. 96 f. Die Ausfiihrungen D. 280 {. fallen dahin. Fiir die Darlegungen
p. 289 ff. wird jetzt auf R. Heuberger, Ratien im Altertum und Friih-
mittelalter, Bd. I, Innsbruck 1932, zuriickzugreifen sein.)

Im letzten Teil behandelt der Verf. die Zeit der Abhidngigkeit Churratiens
vom Frankenreich in den Jahren 717/68. Karl Martells Krieg gegen die
Alamannen hatte die neutrale Haltung Churritiens zur Folge, die das Land
erst um die Mitte des VIII. Jahrhunderts aufgab (zu 334 f. vgl. wieder
Iso Miiller, 140 f.). Die frankische Regierung hatte ein Interesse daran,
die Stellung der churritischen Aristokratie nicht anzutasten. Daraus will
D. — im Gegensatz zur Auffassung von U. Stutz — eine Sikularisation
von Kirchengut ableiten, die allein den Franken die Moglichkeit gegeben
hitte, Fiskalgut zu erwerben. (Die Verweise, die p. 397, Anm. 101 {. als
Beleg gegeben sind, koénnen nicht alle stimmen.) Auch hier stiitzt sich
die Darstellung der ndhern Umstande der Sakularisation auf die Synopsis
und darauf fuBende Autoren. (Zur Synopsis vgl. jetzt P. Iso Miiller, Die
Disentiser Klosterchronik (Synopsis) vom Jahre 1696 in Zeitschr. fiir
Schweiz. Geschichte, 1933, XIII.) So macht sich hier infolge der unsichern
Quellenlage auch eine gewisse Unsicherheit der Darstellung geltend, wihrend
der SchluB3 dieses Teiles, der die Lex Romana Curiensis fiir die innen- und
auBenpolitischen Beziehungen Churriatiens auswertet, gerade in dieser
Hinsicht erfreulich absticht. Die Griinde, warum Churritien auch jetzt in
der frankischen Zeit seine staatliche Geschlossenheit bewahrte, sieht D.
darin, daBl «eine unumschriankt herrschende, militirisch geschulte ein-
heimische Aristokratic und ein von ihr abhingiges, straff organisiertes
Beamtentum » erhalten blieben (382).

Den Schluf3 bilden eine knapper gefalte Darstellung der oft erérterten
Verfassungsianderungen durch Karl den GroBen, ein Ausblick auf die
kiinftige Gestaltung der Sprachenverhiltnisse in Churritien sowie ein
Exkurs iiber die Genealogie der Victoriden.

Der Verf. zeigt eine ausgedehnte Kenntnis der Literatur und Quellen.



Doch begreifen wir nicht, daB er im Literaturverzeichnis Daguets Histoire
de la Confédération Suisse u. J. v. Miillers Geschichten schweiz. Eidgenossen-
schaft auffiihrt, dagegen das fiihrende Werk Fel. Stiahelins, Die Schweiz in
romischer Zeit, 1927 in 1., 1931 in 2. Aufl. erschienen, vollig auBer Acht
gelassen hat. (Vgl. Dietze, 38, wo D. den Bischof von Chur Asimo st.
Asinio nennt und die Provinzialsynode von Mailand ins Jahr 452 st. 451
setzt. Dazu Stahelin, 549.) D. zieht p. 30, Anm. 174, das Privileg Gre-
gors V. vom Jahre 998 heran. Dazu vgl. Brackmann, Helvetia Pontificia in
Reg. Pontificum Roman., vol. II, pars II, 112 f. Dienste kénnte dem
Verf. leisten: R. v. Planta, Die Sprache der riatoromanischen Urkunden
des VIII.-X. Jahrhunderts in Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein
bis zum Jahre 1260 (Quellen zur Gesch. Vorarlbergs und Liechtensteins,
Bd. 1, 1920/25).

Das Verdienst des Verf. ist der Versuch einer gesamthaften Darstellung.
Hinzukommt, daB D. ohne Zweifel manche oft erérterte Frage deutlicher
umschreibt und gut erldutert. Es liegt indessen schon im Stoffgebiet die
grofe Schwierigkeit beschlossen, dal3 ohne eine groe Zahl von Vermutungen
nicht auszukommen ist. Man kann nicht sagen, daB8 der Verf. sich dessen
nicht bewuBt wire. Viele seiner Ausfiihrungen sind durch einen aus-
gesprochen riasonnierenden Zug gekennzeichnet. DalBl durch neu erschienene
Untersuchungen manche Teile der Arbeit einer erneuten Priifung unterzogen

werden miissen, ist dem Verf. wohl bekannt.
Oskar Vasella.

Grober Konrad, Erzbischof von Freiburg i. Br. Kirche und Kiinstler.
Freiburg i. Br., Herder, 1932. 136 S. Preis Mk. 2.80; geb. Mk. 4.20.

Dieses Werk des Metropoliten der Oberrheinischen Kirchenprovinz ist
wohl die bedeutendste und tiefste grundsitzliche Darlegung der in jiingster
Zeit in so grundverschiedener Art behandelten Fragen iiber die religidse
und kirchliche Kunst, die wir jetzt besitzen. Wenn auch der Inhalt des
schonen Buches wesentlich prinzipieller und systematischer Art ist, so
finden sich doch auch manche Hinweise geschichtlichen Charakters iiber
die Auffassung der Kunst, besonders in der neueren Zeit, und die Erorte-
rung der einschligigen Fragen hat auch in der Schweiz ihre Wellen
geschlagen, so daB eine kurze Anzeige des Werkes in der « Zeitschrift fiir
schweiz. Kirchengeschichte» gerechtfertigt erscheint. Nachdem der Verf. im
1. Kapitel kurz geschildert hat, wie auf die Bewegung der Romantik in der
Kunst und dem darauf folgenden Riickschlag, der die Romantik ertotete und
die kirchen- und religionsfeindliche materialistische Strémung hervorrief,
zeigt er, wie in der jiingsten Zeit aus dem seelischen und materiellen Elend
heraus wieder die Sehnsucht nach Geist und Schénheit in der Kunst er-
wachte. Um dieser Bewegung fiir die religiose und kirchliche Kunst eine feste
und klare Grundlage zu geben, will der Verf. das Verhiltnis der Kirche zum
Kiinstler grundsitzlich iiberpriifen « um damit die Kirche einerseits als eine
miitterliche Freundin der Kiinstlerschaft zu erweisen, anderseits aber auch
ihre unnachgiebigen Forderungen an die Kiinstler ausdriicklich zu betonen »



(S. 6). Um fiir die Darlegungen einen klar und scharf umrissenen Aus-
gangspunkt zu schaffen, werden zunichst die beiden Hauptbegriffe « Kirche »
und « Kiinstler » in ihrem Wesen gezeichnet, um aus diesen Definitionen
dann zu folgern, welche Wesensverschiedenheiten und welche Wesens-
beziehungen zwischen der Kirche und der Kiinstlerwelt bestehen. Einige
Urteile des Verf. klingen auf den ersten Blick hart, sind aber bei griind-
licher Erwigung der dargelegten Erorterungen vollstindig richtig und
berechtigt. Erst aus dieser klaren Fassung der Eigenheit der Wesens-
beziehungen heraus lassen sich die Grundsitze fiir das allseitige Verhiltnis
der Kirche zu den Kiinstlern und ihrem Schaffen gewinnen. Diese werden
nun in 7 Kapiteln in tiefer und harmonischer Auffassung und in herr-
licher sprachlicher Darstellung entwickelt nach den folgenden Gesichts-
punkten : Kirche und kiinstlerische Anlage; Kirche und kiinstlerisches
Ethos ; Kirche und Kiinstlerseele ; Kirche und kiinstlerische Stoffwelt ;
Kirche und kiinstlerischer Antrieb; Kirche und kiinstlerischer Auftrag ;
Die Kirche und die Begrenzung des kiinstlerischen Schaffens. Schon aus
dieser Aufzihlung ersieht man, wie der Verf. nicht bloB die Tatigkeit der
Kiinstler in der Schaffung von religiésen Kunstwerken aller Art beriick-
sichtigt, um die leitenden Ideen dariiber vom katholischen Standpunkt aus
zu entwickeln, sondern wie er auch die Person des Kiinstlers in ihrer
geistigen, kiinstlerischen und ethischen Betdtigung mit dem Wirken der
Kirche ihr gegeniiber schildert. Es ist eine reiche Fiille von Gedanken
und von Erérterungen iiber diese verschiedenen Seiten der Beziehungen
der Kirche zu den Kiinstlern und der Kunst, die aus umfassender
Beobachtung und aus tiefem Eindringen in die wichtigen Fragen heraus-
gewachsen sind und die mit innerem, warmsten Interesse auch fiir die
Kiinstler selbst in der Schrift vorgelegt werden. Fiir die richtige Auffassung
und die objektive Kliarung der in der letzten Zeit in so verschiedener Weise
behandelten Fragen iiber Grundsitze, Stellung, Ziel und Aufgabe der
religiosen und kirchlichen Kunst in der Gegenwart ist das Werk geradezu
ein Wegweiser, den alle, die sich in irgendeiner Weise mit diesen Fragen
beschaftigen, Kiinstler wie Kunstfreunde und solche, die aus praktischen
Griinden an der Kunstbetitigung Interesse haben, zu Rate ziehen miissen,
um eine richtige Einstellung und ein objektiv begriindetes Urteil zu
gewinnen. Moge die Schrift des hochwiirdigsten Verf. daher auch in den
betreffenden Kreisen der Schweiz weiteste Verbreitung und Beachtung finden.

J. P. Kirsch.

Meisen Karl. Nikolauskult und Nikolausbrauch im Abendlande. Eine
kultgeographisch-volkskundliche Untersuchung, mit zwei Karten und 217
Textbildern. Diisseldorf, Schwann (1932). xx-558 SS. 4°.

Dans les Forschungen zur Volkskunde que dirige le professeur G. Schrei-
ber, aprés les deux volumes consacrés successivement, par le P. Klein-
schmidt, a sainte Anne et a saint Antoine, M. Ch. Meisen publie une remar-
quable monographie sur le culte de saint Nicolas en Occident et sur les



coutumes qui s’y rattachent. Il ne descend pas plus bas que la Réforme,
et limite ses recherches a 1'Occident ou, plus exactement, a I'Italie, la
France, la Belgique, la Hollande, le Luxembourg, la Suisse, 1’Allemagne,
le Danemark et 1'Autriche. Qu’on ne se méprenne donc pas sur le contenu
de I'ouvrage: malgré les deux mots Sankt Nikolaus, gravés en grandes lettres
d’or sur la couverture, on n'y cherchera pas une vie de saint Nicolas, pas
méme la publication des textes hagiographiques qui en seraient la base,
ce travail ayant été fait, et bien fait, surtout pour les sources grecques,
par M. Anrich, dont M. Meisen utilise, a plus d’une reprise, les conclusions.
Méme les nombreuses légendes du saint ne sont reproduites ou résumées
que pour autant qu’elles sont nées en Occident ou qu’elles y ont revétu
une forme différente de celle qu’elles avaient, a l'origine, en Orient.

Saint Nicolas est, avec saint Georges, le seul saint de 1’Eglise grecque
dont le culte se soit répandu tout autant dans nos pays occidentaux que
dans I'Empire byzantin. L’Italie du Sud, demeurée si longtemps grecque,
servit tout naturellement de terre de transition. A Rome, saint Nicolas
est connu des le VIIIme siecle au plus tard, et, au IXme siécle déja, sa
renommée franchit les Alpes. Il ne s’agit pas encore d'un culte proprement
dit : on trouve simplement son nom dans des martyrologes ou des Passion-
naires carolingiens ayant des modéles romains a leur base. Puis, vers la
fin du Xme sijecle, aprés le mariage de I’empereur Otton II avec la princesse
byzantine Theophano, le culte de saint Nicolas, arrivé alors a son apogée
a Constantinople, se répand en Allemagne. Presque simultanément, il
apparait en France, notamment en Normandie, ce qui ne doit pas surprendre
quand on se rappelle que les Normands s’établirent, dés le début du
XIme sjécle, dans I'Italie méridionale. Parallelement, par les passages
des Alpes et, en particulier, par les deux cols du Grand et du Petit-Saint-
Bernard, dont les hospices étaient consacrés tous deux a saint Nicolas,
la renommée de I'évéque de Myre pénétre en Alsace et dans notre Suisse
romande ou, dés la deuxiéme moitié du XIme siécle, — M. Meisen adopte
ict les conclusions de M. Benzerath — une église lui est dédiée a Rougemont,
et une chapelle a Lausanne. :

Cependant, sauf dans I'Italie du Sud et quelques exceptions locales,
le culte de notre saint n’avait pas encore pénétré dans le peuple. Ce fut
la translation de 1087 qui ouvrit, pour cette dévotion, une ére nouvelle.
L’Asie mineure avait été conquise par les Turcs et la ville de Myre était
abandonnée de ses habitants. Des marchands de Bari, ce port de 1’Adriatique
que sa position méme avait ouvert, dés le début, a ’expansion vers l'ouest
du culte de saint Nicolas, allérent enlever, dans sa ville épiscopale, les
reliques de 1’évéque de Myre et les emportérent chez eux. A la demande
de Roger, roi des Normands, qui s'étaient emparés, en 1071, de la ville
de Bari, une nouvelle église fut bitie pour abriter ces restes précieux, et
Bari devint désormais un lieu de pélerinage important et le principal centre
de diffusion du culte de notre saint. La Normandie en fut tout naturellement
un autre. Par ailleurs, les Croisades, en mettant nombre de soldats en
contact avec l'Italie méridionale et avec Constantinople, contribuérent



3 propager, en Occident, la dévotion au grand thaumaturge et 4 y répandre
ses reliques.

Son culte pénétre maintenant dans le peuple, et il se développe au
point de se placer en importance immédiatement aprés celui de la Meére
de Dieu. La féte du saint se généralise, célébrée, comme en Orient, le 6 décem-
bre. Son nom est donné au baptéme avec une prédilection grandissante.
11 entre dans la désignation d’'un nombre important de localités et donne
méme naissance a4 ce que nous appelons aujourd’hui des noms de famille.
Des corporations le choisissent comme patron. Parmi les « mystéres » du
moyen 4age, ceux de saint Nicolas sont parmi les plus anciens qu’on ait
représentés. Saint Nicolas est particulierement populaire dans la classe
estudiantine. La veille de sa féte — la coutume semble étre née dans les
écoles monastiques — il rend visite aux enfants, récompensant ceux qui
le méritent, tandis que le personnage qui l’accompagne et qui, a l'origine,
n’était autre que le diable, punit ceux qui se sont mal comportés ou qui
n’ont pas travaillé. On organise des corteges de saint Nicolas, manifesta-
tions parfois assez bruyantes. Dés la fin du XIIme sjecle, on place au 6 décem-
bre la féte dite des Innocents, célébrée jusqu’alors, comme son nom 1'indique,
le 28 du méme mois, et au cours de laquelle un écolier était, pour un jour,
proclamé évéque : on l'appela bientot la féte des fous, a la suite d’abus qui
s'y introduisirent et qui obligérent l'autorité ecclésiastique a intervenir.

La plupart de ces coutumes sont nées dans le nord de la France et
elles sont, aujourd’hui encore, particuliérement vivaces en Belgique et
dans les Pays-Bas, y compris les parties de la Hollande devenues protes-
tantes et ou la dénomination d’usages de saint Nicolas leur est restée, tandis
que dans d’autres contrées passées a la Réforme, pour ne pas sembler con-
server le culte d'un saint, on en a fait des visites du bonhomme Noél (der
heilige Christ, en pays de langue allemande). M. Meisen s’efforce, en effet,
de prouver que c'est la tout simplement une déviation des coutumes de
saint Nicolas et il réfute, du moins, victorieusement la thése de certains
savants allemands qui ont voulu faire dériver ces pratiques, ou quelques
détails des légendes de notre saint, de la mythologie et des anciens usages
germaniques.

M. Meisen a publié, comme supplément a son ouvrage, une grande
carte de ’Europe centrale, ol figurent toutes les localités dans lesquelles
une église, une chapelle ou un autel ont été dédiés a saint Nicolas: les noms,
ou plutét les chiffres, qui renvoient a un répertoire d’'une cinquantaine de
pages du volume, sont indiqués en cinq teintes différentes, selon 1'époque
a laquelle remontent ces attestations, ce qui permet de suivre plus aisément
la progression et le rayonnement du culte de notre saint. L’auteur a, de plus,
réparti, tout le long de son livre, de nombreuses photographies de sanc-
tuaires et de statues de saint Nicolas, ainsi que de vitraux ou de toiles
reproduisant des épisodes de sa vie ou de sa légende. Le livre de M. Meisen,
qui a été imprimé tout entier sur beau papier glacé, afin de mettre mieux
en valeur ces clichés, fournit ainsi, en méme temps, une iconographie des
plus completes et des mieux venues de notre saint et se présente comme
un ouvrage de luxe.



[— 77 [

C’est plus encore un livre de science, dont les conclusions reposent
sur une documentation extrémement abondante et mise en ceuvre avec une
méthode des plus rigoureuses, qu’on est loin de voir employer toujours
dans les travaux de cette nature. Tout au plus, pourrait-on regretter que
les conclusions de certains chapitres ne ressortent pas mieux : on les trouve
parfois, quelques pages plus loin, encastrées entre deux énumérations de
détails. On discutera peut-étre aussi le plan adopté, trouvant que le chapi-
tre XX répéte, en partie, ce qui a été dit dans la premieére partie de 'ouvrage,
de méme que la troisieme fait un peu double emploi avec le chapitre II.
L’auteur n’a, du moins, ménagé aucune recherche pour fournir une synthése
aussi compléte que possible, utilisant jusqu’a des articles de revues et des
communications personnelles qu’il a demandées ici ou la. Dans les pays
sur lesquels a porté son enquéte, on trouvera difficilement quelque chose
d’important qui lui ait échappé. Sans doute, on pourra émettre d’autres
hypothéses sur le point de départ de telle ou telle légende, celle, par exemple,
des trois clercs ressuscités par saint Nicolas, légende totalement inconnue
en Orient, qui apparait pour la premiére fois au XIIme siécle, dans le nord
de la France et qui est devenue si populaire dans nos pays. Dans un article
paru, en 1931, dans I’Archivum romanicum, M. Paul Aebischer rappelle
les différentes hypothéses émises pour en expliquer l'origine et en propose
une, qui a déja été suggérée par M. Anrich, mais que notre auteur écarte :
celle d'y voir l'application d’une légende attribuant a saint Georges la
résurrection d'un soldat. M. Meisen nous permettra de lui signaler que,
dans son livre Rome, Kiev et Byzance a la fin du XIme siécle (Paris, Piccard,
1924), le P. Leib a consacré tout un chapitre a la translation de 1087. Il
n'a pas eu connaissance non plus de la plaquette de M. Aug. Marguillier
sur saint Nicolas, dans la collection L'A#? et les Saints (Paris, Laurens).
Le texte de cette brochure, qui fait abstraction de toute critique, ne lui
apprendrait rien ; mais l'iconographie, qui est le but de cette collection,
aurait pu lui rendre service, de méme que la bibliographie, signal :nt une dou-
zaine d’ouvrages anciens, frangais ou italiens, qui lui auraient fourni quelques

renseignements encore sur le culte de saint Nicolas.
L. Waber.

Junker Hermann, Die Agypter. Delaporte Louis, Die Babylonier,
Assyrer, Perser und Phoniker. 3. Band der Geschichte der fiihrenden
Vélker. Herder, Freiburg i. Br. 1933. Geheftet 8.50 M. ; in Leinen M. 10.50 ;
in Halbleder M. 13.

Junker : Agypten. Dem Gebildeten, der im Lande der Philister bereits
heimisch geworden ist, legt gerade seine Bildung die Pflicht auf, gelegent-
lich ein Buch zur Hand zu nehmen, das auBerhalb seines eigentlichen
Berufskreises liegt, und das ihm nicht bloB seine schulmiBigen Kennt-
nisse auffrischt, sondern auch zeigt, daB seit seiner Studentenzeit die
Wissenschaft nicht gerastet, sondern neue Resultate gefunden und ganz
neue Gesichtspunkte aufgedeckt hat. Die Entzifferung einer groBen Masse



schriftlicher Quellen und die Vervollkommnung der Ausgrabungsmethoden
haben Altigypten aus einem langen, langen Schlaf geweckt. Und besonders
die letzten Jahrzehnte haben ungeahnte geistige und materielle Schitze
gehoben. Das volle Verstindnis fir die dgyptische Geschichte ist erst
im Erwachen. Um es weit herum zu wecken, braucht es Arbeiten wie die
von Junker. Es ist nur schade, daB er den iiberkommenen Rahmen von
Manethos Dynastien nicht ganz gesprengt hat. Ansitze dazu sind gemacht.

Im Kapitel Urgeschichte haben die Einzelheiten iiber die zahlreichen
prahistorischen Funde, so wertvoll sie an sich sind, kaum fiir alle Leser
groBen Reiz. Aber die Schliisse, die der Fachmann aus den verschiedenen
Umstanden des Ortes, der Zeit usw. zieht, sind von allgemeinem Interesse.
Sie sagen uns, daB Agypten eine wirkliche Geschichte hatte lange vor
der Zeit, die wir bisher als geschichtliche bezeichneten. Die Zustinde
unter den sog. ersten Dynastien wurzeln tief in der Urgeschichte. Und die
Tradition, die allerdings herausgeschilt werden muf3 aus religiésen Mythen,
z. B. aus der Sage von Osiris, Horus und Seth, und aus andern literarischen
Uberresten, erziahlt eine Reihe von Ereignissen, die durch die Grabungen
der Prahistoriker bewiesen werden.

Aus dem weiteren Verlauf der Geschichte hebt Junker die Hauptziige
der politischen und kriegerischen Ereignisse in moéglichster Kiirze hervor,
dafiir widmet er sich umsomehr den geistesgeschichtlichen Problemen,
vor allem der Entwickilung der Kunst, der Religion und des damit zu-
sammenhdngenden Totenkultes. Die anregende Art, wie dies geschieht,
weckt aber den Wunsch nach vermehrtem Bildermaterial. Wir hitten
auch nicht ungern gelegentlich einen tieferen Blick in das alltégliche Leben
des einfachen Volkes getan. Junker versteht es, starkes Interesse zu wecken
fiir das Spiel der &dgyptischen Konige auf der Biihne des Welttheaters.
Zuerst verharren sie lange im naturgegebenen Raume des Niltales. Ab-
wechslung kommt durch Kiampfe zwischen Siid und Nord, durch gelegent-
liche DefensivstoBe nach Nordosten und Nubien, durch die Einfille
der Hyksos. Dann beobachten wir auf einmal unter Thutmosis I das
Anschwellen des Reiches zu einer gewaltigen Kolonialmacht, nach kurzer
Zeit ein Zuriickfallen in die alten Grenzen und den vollen Verlust der Selb-
standigkeit. Auffallend ist der Umstand, daB weder der Aufenthalt Israels
im Lande Gosen noch sein Auszug in dgyptischen Quellen erwiahnt werden.

Wer Junkers Darstellung liest, wird eine Reihe erhebender und weh-
miitiger Gefiihle in sich erleben. Es ist aber nicht in erster Linie das Auf
und Nieder im Wellengang der dulleren Geschichte, das uns ergreift. Ebbe
und Flut kennt ja jedes Volk. Was einem hier besonderen Eindruck macht,
das ist die untodliche Lebenskraft des religitsen Gedankens, der keiner
rationalistischen Spekulation zum Opfer falit, obwohl die Agypter in ihrer
Arbeitsorganisation und kiinstlerischen Technik sich glinzend ausgewiesen
haben iiber den Besitz intellektueller Fiahigkeiten, sodann die elementare
Wucht und die Urkraft ihrer Kunst, die in jahrtausendelanger Evolution
immer wieder neue Bliiten treibt. Sie ist ja eigentlich nicht gestorben,
sondern nur eingeschlafen zur Zeit der Fremdherrschaft ; wie eine Mimose
schlof sie ihre Blitter bei der Beriihrung mit Auslindern, die wohl ein ehr-



liches Staunen hatten fiir sie, aber kein inneres Verhiltnis zu ihr fanden.
Und immer, ob wir die Feinheit ihres Kunsthandwerkes, die stille GroBe
ihrer Plastiken oder die stolze Linie ihrer Pyramiden und Tempel bewun-
dern, immer liegt ein leiser Hauch von Melancholie iiber diesen Werken,
heriibergeweht von westlichen Winden aus dem Lande der Wiiste. Die
agyptische Kunst ist wie ein ferner Nachthimmel mit einem Heere strahlen-
der Sterne.

Delaporte : Mesopotamien, Persien, Phinikien. Die Kulturwelt am
Euphrat und Tigris, die an Ehrwiirdigkeit des Alters mit der dgyptischen
sich messen kann, und die engen Beziehungen, die das auserwihlte Volk
der Israeliten und Juden wiederholt mit Assyrien und Babylonien ver-
banden, rechtfertigen eine breite Behandlung der Geschichte Mesopotamiens.
In 9 Kapiteln treten wir den Menschen von Sumer und Akkad, von Baby-
lonien und Assyrien naher. DaB es schwer ist, hier die ethnologischen
Fundamente klarzulegen, beweisen die verschiedenen Meinungen der
Gelehrten. Delaporte unterscheidet als Bevélkerungsschichten die Vor-
sumerer oder Subarider, die Sumerer und dann die Semiten. Die Altesten
schriftlichen Quellen bringen fiir die Kénige der sumerischen Zeit ganz
widersprechende Angaben mit teilweise phantastischen Zahlen. Hier wird
man kaum zu sicheren Ergebnissen kommen. Aber die kulturelle Ent-
wicklung bis tief hinab in die Friihzeit zu verfolgen ist moglich, dank der
modernen Forschung, in der sich Delaporte sehr gut auskennt. Angefangen
von den Ureinwohnern bis zum Untergang des neubabylonischen Reiches
wird die Kulturgeschichte in breitester Form beigezogen. Neben der poli-
tischen Geschichte werden noch Religion, Kunst, Literatur, Wirtschaft,
Rechtspflege, Familie und soziale Struktur behandelt. Was hier geboten
wird, ist eine iiberraschende Fiille von Tatsachen. Und man staunt iiber
die eindringende Kenntnis des Verfassers. Aber man vermift die groBe
Linie. Es ist ein Mosaikbild, bei dem die Umrisse der einzelnen Steine
zu sehr ins Auge fallen, um einen ruhigen, klaren Blick auf das Ganze zu
ermoglichen. Einige wichtigere Perioden hitten klarer als solche gekenn-
zeichnet werden sollen, anderes hiitte zuriicktreten kénnen. Die Schilde-
rung des Rechtslebens unter Hammurapi ist reichlich breit geworden,
wahrend die wertvollen Forschungen Woolleys zu fliichtig gestreift sind.
Auch der farb- und leblosen Namen sind zu viele. Der Leser bekommt
nicht den Eindruck von etwas Lebendigem, Organischem, bei dem man
warm wird, sondern es ist ihm, als stehe er in einem Museum, gefiillt mit
einer Menge von toten Gegenstinden. Delaporte ist das Gegenstiick zu
Hantsch (besprochen im letzten Heft dieser Zeitschrift) : D. bietet zu viel
Einzelheiten, H. zu wenig, D. zu wenig Reflexion, H. zu viel.

Am SchluB des Buches bringt Delaporte noch in anerkennenswerter
Kiirze die wichtigsten Daten aus der Geschichte der Perser und Phoniker.
Delaporte schrieb franzdsisch. Seine Arbeit wurde ins Deutsche iibersetzt
von Consuelo Baronin v. Heeren und von Karl Joseph v. Bissingen. Die
Ubersetzung ist gut.

Paul Hildebrand.



— 80 —

P. Aloysius Alkofer Ord. Carm. Disc. Das Leben der hl. Theresia
von Jesu. (Disc.) Verlag Josef Kosel und Friedrich Pustet. Miinchen 1933.

Es war keine leichte Aufgabe, die sich hier der Verfasser einer neuen
Auflage des Lebens der hl. Theresia von Avila gestellt hatte. Abgesehen
von den langwierigen Nachforschungen des Quellenmaterials, bietet das
Sichten und Einordnen eine nicht geringe Arbeit fiir sich, zumal es duBerst
schwer ist, bei der groBen Verehrung des spanischen Volkes zu seiner
Nationalheiligen, Dichtung und Wahrheit auseinanderzuhalten.

Der Verfasser hat hierin seine Vorginger glinzend tiibertroffen. Ab-
gesehen von den erwidhnten, dullern Schwierigkeiten, diirfen wir den Ver-
fasser begliickwiinschen zu der text- und besonders inhaltlich getreuen
Wiedergabe in deutscher Sprache.

Wer die spanische Sprache und die in ihr spekulativ-mystisch ver-
faBten Werke einigermaBen kennt, wird unschwer erkennen kénnen, welch
eine Unsumme von Arbeit hinter einem solchen Werke liegt.

Ob Priester oder Laie, wer immer ein Buch von all den vielen sich
wiinscht, die mit Geisteserneuerung und Verinnerlichung in der Gegenwart
sich befassen, der greife nach der Lebensbeschreibung der hl. Theresia
v. Avila. '

Dem vorliegenden 1. Band : « Das Leben der hl. Theresia » folgen, als :
Band 2 : « Das Buch der Klosterstiftungen » mit « Satzungen der Nonnen » ;
Band 3-4 : « Briefe der hl. Theresia » ; Band 5 : « Wege zur Vollkommenheit »,

« Anweisungen fiir die Visitation der Kloster », « Gedanken iiber die Liebe
Gottes », « Ruhe der Seele zu Gott », « Geistliche Lieder » ; Band 6 : « Seelen-

burg » mit Inhaltsverzeichnis. P. Fidelis Locher O. M. Conv.

Werner Herbert. Das Problem des protestantischen Kirchenbaues und
seine Losungen in Thiiringen. Lepold Klotz-Verlag. Gotha 1933. 89,
viil-g4 SS., 52 Abbildungen und 30 Zeichnungen. M. 7.

Das Problem des protestantischen Kirchenbaues steht in engster
Abhingigkeit zu jenem des protestantischen Gottesdienstes. Die Ent-
wicklung des letzteren bedingte neue Architekturformen, einen Bruch mit
der Tradition (I. Teil). Der protestantische Kirchenbau Thiiringens seit
der Reformation hat praktisch die Losung in verschiedenen Bautypen
versucht : Langhaus mit angefiigtem Chor, Kirche mit einbezogenem
Altarraum, Querhausbauten, Kirchen mit besonderer Mantelform. Die
katholische Tradition hat anfinglich ihren EinfluB stark geltend gemacht.
« Die Forderungen fiihrten jedoch je linger je mehr dazu, mit der Tradition
zu brechen : es entstanden die Querkirchen, die verschiedenen Zentral-
kirchen, Kreuz- und Winkelkirchen » (II. Teil).

AufschluBreich ist der zweite Teil. Der Verfasser ist bestrebt, der
katholischen Liturgie gerecht zu werden. Trotzdem haben sich nebst
andern in der Zusammenstellung der katholischen MeBordnung, S. 9 ff,,
mehrere Fehler eingeschlichen, welche der Verfasser nach einem katholischen
MeBbuch am besten selbst berichtigen mag. O. Perler

Fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.



	Rezensionen = Comptes rendus

