
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 28 (1934)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN. —COMPTES RENDUS.

Heinrich Dietze. Rätien und seine germanische Umwelt in der Zeit von
450 bis auf Karl den Großen unter besonderer Berücksichtigung Churrätiens.

xxvin-450 SS., m. 3 Karten. Diss, phil., Würzburg. Frankfurt a. M. 1931.

Dietze bezeichnet als Ziel seiner weit über den Rahmen einer gewöhnlichen

Dissertation reichenden Arbeit « zu erforschen, durch welche
Umstände es dem kleinen Alpenland Churrätien gelungen sein mochte, seine
staatliche, völkische und kirchliche Sonderstellung, sowie seine kulturelle,
noch mit der Spätantike verbundene Eigenart gegenüber der ihm durchaus

fremden Germanenwelt in einer Weise zu wahren, wie wohl kein anderes
romanisches Gebiet im Abendland » (p. 1). Diese Problemstellung ist natürlich

keineswegs neu, aber Dietze will über die bisherige Forschungsarbeit
insofern hinauskommen, als er die Stellung Churrätiens zum Ausland stärker
berücksichtigen und dabei Quellen heranziehen will, die frühere Autoren
unausgeschöpft gelassen haben. Im Grunde genommen ist sein Buch eine
ausführliche Darstellung der Geschichte Rätiens in der genannten Epoche,
der freilich der kompilatorische Charakter nicht ganz abgehen kann.

Einleitend gibt Dietze einen Überblick über Gliederung und Grenzen
der in Frage kommenden Territorien und bespricht auch kurz die militärisch
politische Lage Rätiens in der 1. Hälfte des V. Jahrhunderts (4-36). Ihren
Ausgangspunkt nimmt die Arbeit mit der Darstellung der Auflösung der
römischen Herrschaft in Rätien. In den Jahren 450/88 ist Rätien den
Angriffen der Alamannen stark ausgesetzt gewesen, aber dank einer starken
Selbstverteidigung hat es seine Unabhängigkeit behaupten können. Auch
die südlich der Donau gelegenen Gebiete Churrätiens sind nach Dietzes
Ansicht keineswegs radikal alamannisiert worden. Die Kontinuität
romanischer Kultur ist in dieser Zeit auch hier im großen Ausmaß gewahrt
geblieben (42 f.). (1. Teil: 37-78.)

Während 488 bis etwa 494 Rätien völlig unabhängig war, wurde es

durch Theoderich frühestens 494 nach dem endgültigen Untergang Odoakers
in das ostgotische Reich eingegliedert. Diese Eingliederung erfolgte etappenweise

und erfaßte auch Teile der ehemaligen römischen Provinz Rätia
secunda. Die ostgotische Herrschaft, die nach D. bis Augsburg reichte,
verhinderte nochmals die Alamannisierung Rätiens. Damit blieb, dank der
ostgotischen Herrschaft, die Kontinuität der romanischen Kultur abermals
gesichert. Eine Wendung trat in Rätien erst durch die Ansiedlung der
Alamannen ein, die durch den Frankenkönig Chlodwig besiegt worden
waren. Diese Ansiedlung geschah im wesentlichen im Gebiet des Bodenseebeckens.

Die Grenzen zwischen dem angesiedelten und dem intakt gebliebenen

Territorium bezeichnen die späteren Scheidelinien der Bistümer
Konstanz und Chur. Dem Umstände, daß durch die Ansiedlung die



- 71 —

Wanderungsperiode der Alamannen zum Abschluß kam, war es zu danken,
daß Rätiens romanischer Charakter erhalten blieb (2. Teil: 79-126).

Im III. Teil, dem umfangreichsten seiner Arbeit, behandelt D. die
Zeit von 536/639, da Rätien vom Frankenreich abhängig war (126-274).
Der Übergang der Herrschaft vollzog sich dieses Mal auf gewaltsame Weise,
im Zusammenhang mit der italienischen Politik der Franken. Recht und
Verfassung blieben zwar den hartbedrängten Churrätiern erhalten ; aber
das Zusammengehen der Franken und Alemannen gefährdete Churrätien
stark. D. glaubt nun, daß die Jahre 561 bis zirka 573, zirka 575/90 Zeiten
des erneuten inneren Erstarkens für Churrätien gewesen sind (145). In
dieser Epoche haben wir eine 2. Phase innerer selbständiger Entwicklung
Churrätiens zu sehen. Eine erneute Unterwerfung Churrätiens erfolgte
dann um 590 nach dem Kriege der Franken gegen die Langobarden. (152)

Seit Mitte des VI. Jahrhunderts gestalteten sich in Helvetien im Gegensatz

zu Churrätien die religiös-kirchlichen Verhältnisse für das Christentum
sehr ungünstig. Zeugnis hiefür ist die nach D. in die Jahre 549/561 fallende
Verlegung des Bistumssitzes von Vindonissa nach Konstanz (159 f.). Für
die Spannungen beider Bevölkerungsschichten, der Romanen und
Alamannen zeugen auch die Vorgänge in Bregenz. Daraus ergibt sich D., daß
Churrätiens Politik noch zu Beginn des VII. Jahrhunderts auf ein sich
Abschließen und eine Abwehr jeglicher fremder Einwanderung gerichtet
sein mußte, für den Verf. wieder eine wichtige Erklärung, warum
Churrätien bis ins IX. Jahrhundert hinein seine einheimische, auf römischer
Grundlage fußende Verfassung und sein romanisches Volkstum geschlossen
bewahrt hat. Um 600 ist die Lage so, daß in Helvetien das Romanentum
fast völlig verschwindet, in Rätien Alamannen angesiedelt sind, das
Romanentum sich trotzdem auch hier erhält. Churrätien selbst scheint dadurch
gefährdet, daß im Nordwesten das Heidentum bis an die Grenzen vordringt
und in der Bodenseegegend das Heidentum stärker als das Christentum
ist und demnach auch das Germanentum das Romanentum überwiegt.

Diese Darstellung der religiösen Verhältnisse führen den Verf. zur
Erörterung der Stellung des Bistums Chur zum Frankenreich (172 ff.).
Wichtig ist natürlich die Zugehörigkeit des Bistums Chur zum Metropolitan-
verband von Mailand. Die Unabhängigkeit des Bistums, das politisch den
Franken unterstand, konnte dadurch nur gefördert werden. Nach D., weil
Mailand die politischen Mittel fehlten. Aber uns scheint dieses Moment
überwertet. Die Gründe, die D. 173 f. beibringt, sind u. E. nicht überzeugend,
und die folgenden Ausführungen des Verf. bestärken diese Zweifel.

Das Churrätische Staatswesen bildete sich seit Ende des VI.
Jahrhunderts aus, mit der damals einsetzenden Herrschaft der Victoriden
(Victor L, geb. zirka 560). Der Stellung dieses Geschlechtes widmet D.
längere Ausführungen. Der churrätische Partikularismus war möglich durch
das Zusammengehen der rätischen Aristokratie mit der fränkischen Zentralgewalt.

Für die gleichzeitige Unabhängigkeit Churrätiens von Alamannien
sind Zeugnisse die Wahl des Churrätiers Johannes zum Bischof von Konstanz,
wie auch Bestimmungen der Lex Romana Curiensis, unter denen vor allem
das Verbot der Ehen zwischen Heiden und Christen wichtig ist ; denn das



- 72 —

Verbot wird mit der Sanktion des Todes verbunden. Aber ob dieses Gesetz

präventiven oder repressiven Charakter besitzt, erörtert D. nicht weiter.
Er nimmt ersteres an, obwohl das Gesetz zum Schutz des Christentums
gegen bestehendes Heidentum erlassen worden sein kann. So wird man
nicht jeder Schlußfolgerung des Verf. zum Vornherein beistimmen können
(vgl. 190-193). D. bespricht dann noch den Bericht zur Gründung des
Klosters Disentis 196 ff., an den sich Fragen knüpfen, die wieder in
Erörterung stehen (vgl. P. Iso Müller, Die Anfänge des Klosters Disentis
im Jahresbericht der Histor.-Antiq. Gesellschaft, Graubünden 1931, wo
u. a. p. 120 f. die Frage der Identität des Mörders von Sigisbert und Plazidus
in anderm Sinn entschieden wird, wie bei D. 268, Anm. 466).

Nach Dagoberts I. Tod (639) wurde Churrätien wieder selbständig bis
zum Ausgang der Herrschaft Pippins d. Mittleren (715). Die Darstellung
der Entwicklung in diesen Jahren bildet den IV. Teil. Während dieser
Zeit findet eine Annäherung zwischen Churrätien und Alamannien statt,
deren politischer Ausdruck die Doppelstellung des Praeses von Churrätien
als comes Brigantinus ist. (Vgl. hier wieder zum Avareneinfall Iso Müller,
1. c. 96 f. Die Ausführungen D. 280 f. fallen dahin. Für die Darlegungen
p. 289 ff. wird jetzt auf R. Heuberger, Rätien im Altertum und
Frühmittelalter, Bd. I, Innsbruck 1932, zurückzugreifen sein.)

Im letzten Teil behandelt der Verf. die Zeit der Abhängigkeit Churrätiens
vom Frankenreich in den Jahren 717/68. Karl Martells Krieg gegen die
Alamannen hatte die neutrale Haltung Churrätiens zur Folge, die das Land
erst um die Mitte des VIII. Jahrhunderts aufgab (zu 334 f. vgl. wieder
Iso Müller, 140 f.). Die fränkische Regierung hatte ein Interesse daran,
die Stellung der churrätischen Aristokratie nicht anzutasten. Daraus will
D. — im Gegensatz zur Auffassung von U. Stutz — eine Säkularisation
von Kirchengut ableiten, die allein den Franken die Möglichkeit gegeben
hätte, Fiskalgut zu erwerben. (Die Verweise, die p. 397, Anm. 101 f. als
Beleg gegeben sind, können nicht alle stimmen.) Auch hier stützt sich
die Darstellung der nähern Umstände der Säkularisation auf die Synopsis
und darauf fußende Autoren. (Zur Synopsis vgl. jetzt P. Iso Müller, Die
Disentiser Klosterchronik (Synopsis) vom Jahre 1696 in Zeitschr. für
Schweiz. Geschichte, 1933, XIII.) So macht sich hier infolge der unsichern
Quellenlage auch eine gewisse Unsicherheit der Darstellung geltend, während
der Schluß dieses Teiles, der die Lex Romana Curiensis für die innen- und
außenpolitischen Beziehungen Churrätiens auswertet, gerade in dieser
Hinsicht erfreulich absticht. Die Gründe, warum Churrätien auch jetzt in
der fränkischen Zeit seine staatliche Geschlossenheit bewahrte, sieht D.
darin, daß « eine unumschränkt herrschende, militärisch geschulte
einheimische Aristokratie und ein von ihr abhängiges, straff organisiertes
Beamtentum» erhalten blieben (382).

Den Schluß bilden eine knapper gefaßte Darstellung der oft erörterten
Verfassungsänderungen durch Karl den Großen, ein Ausblick auf die
künftige Gestaltung der Sprachenverhältnisse in Churrätien sowie ein
Exkurs über die Genealogie der Victoriden.

Der Verf. zeigt eine ausgedehnte Kenntnis der Literatur und Quellen.



— 73 —

Doch begreifen wir nicht, daß er im Literaturverzeichnis Daguets Histoire
de la Confédération Suisse u. J. v. Müllers Geschichten Schweiz. Eidgenossenschaft

aufführt, dagegen das führende Werk Fei. Stähelins, Die Schweiz in
römischer Zeit, 1927 in 1., 1931 in 2. Aufl. erschienen, völlig außer Acht
gelassen hat. (Vgl. Dietze, 38, wo D. den Bischof von Chur Asimo st.
Asinio nennt und die Provinzialsynode von Mailand ins Jahr 452 st. 451
setzt. Dazu Stähelin, 549.) D. zieht p. 30, Anm. 174, das Privileg Gregors

V. vom Jahre 998 heran. Dazu vgl. Brackmann, Helvetia Pontificia in
Reg. Pontificum Roman., vol. II, pars II, 112 f. Dienste könnte dem
Verf. leisten : R. v. Planta, Die Sprache der rätoromanischen Urkunden
des VIII.-X. Jahrhunderts in Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein
bis zum Jahre 1260 (Quellen zur Gesch. Vorarlbergs und Liechtensteins,
Bd. 1, 1920/25).

Das Verdienst des Verf. ist der Versuch einer gesamthaften Darstellung.
Hinzukommt, daß D. ohne Zweifel manche oft erörterte Frage deutlicher
umschreibt und gut erläutert. Es liegt indessen schon im Stoffgebiet die
große Schwierigkeit beschlossen, daß ohne eine große Zahl von Vermutungen
nicht auszukommen ist. Man kann nicht sagen, daß der Verf. sich dessen
nicht bewußt wäre. Viele seiner Ausführungen sind durch einen
ausgesprochen räsonnierenden Zug gekennzeichnet. Daß durch neu erschienene
Untersuchungen manche Teile der Arbeit einer erneuten Prüfung unterzogen
werden müssen, ist dem Verf. wohl bekannt.

Oskar Vasella.

Gröber Konrad, Erzbischof von Freiburg i. Br. Kirche und Künstler.
Freiburg i. Br., Herder, 1932. 136 S. Preis Mk. 2.80 ; geb. Mk. 4.20.

Dieses Werk des Metropoliten der Oberrheinischen Kirchenprovinz ist
wohl die bedeutendste und tiefste grundsätzliche Darlegung der in jüngster
Zeit in so grundverschiedener Art behandelten Fragen über die religiöse
und kirchliche Kunst, die wir jetzt besitzen. Wenn auch der Inhalt des
schönen Buches wesentlich prinzipieller und systematischer Art ist, so
finden sich doch auch manche Hinweise geschichtlichen Charakters über
die Auffassung der Kunst, besonders in der neueren Zeil, und die Erörterung

der einschlägigen Fragen hat auch in der Schweiz ihre Wellen
geschlagen, so daß eine kurze Anzeige des Werkes in der « Zeitschrift für
Schweiz. Kirchengeschichte» gerechtfertigt erscheint. Nachdem der Verf. im
1. Kapitel kurz geschildert hat, wie auf die Bewegung der Romantik in der
Kunst und dem darauf folgenden Rückschlag, der die Romantik ertötete und
die kirchen- und religionsfeindliche materialistische Strömung hervorrief,
zeigt er, wie in der jüngsten Zeit aus dem seelischen und materiellen Elend
heraus wieder die Sehnsucht nach Geist und Schönheit in der Kunst
erwachte. Um dieser Bewegung für die religiöse und kirchliche Kunst eine feste
und klare Grundlage zu geben, will der Verf. das Verhältnis der Kirche zum
Künstler grundsätzlich überprüfen « um damit die Kirche einerseits als eine
mütterliche Freundin der Künstlerschaft zu erweisen, anderseits aber auch
ihre unnachgiebigen Forderungen an die Künstler ausdrücklich zu betonen »



- 74 —

(S. 6). Um für die Darlegungen einen klar und scharf umrissenen
Ausgangspunkt zu schaffen, werden zunächst die beiden Hauptbegriffe « Kirche »

und « Künstler » in ihrem Wesen gezeichnet, um aus diesen Definitionen
dann zu folgern, welche Wesensverschiedenheiten und welche
Wesensbeziehungen zwischen der Kirche und der Künstlerwelt bestehen. Einige
Urteile des Verf. klingen auf den ersten Blick hart, sind aber bei gründlicher

Erwägung der dargelegten Erörterungen vollständig richtig und
berechtigt. Erst aus dieser klaren Fassung der Eigenheit der
Wesensbeziehungen heraus lassen sich die Grundsätze für das allseitige Verhältnis
der Kirche zu den Künstlern und ihrem Schaffen gewinnen. Diese werden
nun in 7 Kapiteln in tiefer und harmonischer Auffassung und in
herrlicher sprachlicher Darstellung entwickelt nach den folgenden Gesichtspunkten

: Kirche und künstlerische Anlage ; Kirche und künstlerisches
Ethos ; Kirche und Künstlerseele ; Kirche und künstlerische Stoffwelt ;

Kirche und künstlerischer Antrieb ; Kirche und künstlerischer Auftrag ;

Die Kirche und die Begrenzung des künstlerischen Schaffens. Schon aus
dieser Aufzählung ersieht man, wie der Verf. nicht bloß die Tätigkeit der
Künstler in der Schaffung von religiösen Kunstwerken aller Art
berücksichtigt, um die leitenden Ideen darüber vom katholischen Standpunkt aus
zu entwickeln, sondern wie er auch die Person des Künstlers in ihrer
geistigen, künstlerischen und ethischen Betätigung mit dem Wirken der
Kirche ihr gegenüber schildert. Es ist eine reiche Fülle von Gedanken
und von Erörterungen über diese verschiedenen Seiten der Beziehungen
der Kirche zu den Künstlern und der Kunst, die aus umfassender
Beobachtung und aus tiefem Eindringen in die wichtigen Fragen
herausgewachsen sind und die mit innerem, wärmsten Interesse auch für die
Künstler selbst in der Schrift vorgelegt werden. Für die richtige Auffassung
und die objektive Klärung der in der letzten Zeit in so verschiedener Weise
behandelten Fragen über Grundsätze, Stellung, Ziel und Aufgabe der
religiösen und kirchlichen Kunst in der Gegenwart ist das Werk geradezu
ein Wegweiser, den alle, die sich in irgendeiner Weise mit diesen Fragen
beschäftigen, Künstler wie Kunstfreunde und solche, die aus praktischen
Gründen an der Kunstbetätigung Interesse haben, zu Rate ziehen müssen,
um eine richtige Einstellung und ein objektiv begründetes Urteil zu
gewinnen. Möge die Schrift des hochwürdigsten Verf. daher auch in den
betreffenden Kreisen der Schweiz weiteste Verbreitung und Beachtung finden.

/. P. Kirsch.

Meisen Karl. Nikolauskult und Nikolausbrauch im Abendlande. Eine
kultgeographisch-volkskundliche Untersuchung, mit zwei Karten und 217
Textbildern. Düsseldorf, Schwann (1932). xx-558 SS. 40.

Dans les Forschungen zur Volkskunde que dirige le professeur G. Schreiber,

après les deux volumes consacrés successivement, par le P.
Kleinschmidt, à sainte Anne et à saint Antoine, M. Ch. Meisen publie une remarquable

monographie sur le culte de saint Nicolas en Occident et sur les



- 75 -
coutumes qui s'y rattachent. Il ne descend pas plus bas que la Réforme,
et limite ses recherches à l'Occident ou, plus exactement, à l'Italie, la
France, la Belgique, la Hollande, le Luxembourg, la Suisse, l'Allemagne,
le Danemark et l'Autriche. Qu'on ne se méprenne donc pas sur le contenu
de l'ouvrage: malgré les deux mots Sankt Nikolaus, gravés en grandes lettres
d'or sur la couverture, on n'y cherchera pas une vie de saint Nicolas, pas
même la publication des textes hagiographiques qui en seraient la base,
ce travail ayant été fait, et bien fait, surtout pour les sources grecques,
par M. Anrieh, dont M. Meisen utilise, à plus d'une reprise, les conclusions.
Même les nombreuses légendes du saint ne sont reproduites ou résumées

que pour autant qu'elles sont nées en Occident ou qu'elles y ont revêtu
une forme différente de celle qu'elles avaient, à l'origine, en Orient.

Saint Nicolas est, avec saint Georges, le seul saint de l'Eglise grecque
dont le culte se soit répandu tout autant dans nos pays occidentaux que
dans l'Empire byzantin. L'Italie du Sud, demeurée si longtemps grecque,
servit tout naturellement de terre de transition. A Rome, saint Nicolas
est connu dès le VIIIme siècle au plus tard, et, au IXme siècle déjà, sa
renommée franchit les Alpes. Il ne s'agit pas encore d'un culte proprement
dit : on trouve simplement son nom dans des martyrologes ou des Passion-
naires carolingiens ayant des modèles romains à leur base. Puis, vers la
fin du Xmc siècle, après le mariage de l'empereur Otton II avec la princesse
byzantine Theophano, le culte de saint Nicolas, arrivé alors à son apogée
à Constantinople, se répand en Allemagne. Presque simultanément, il
apparaît en France, notamment en Normandie, ce qui ne doit pas surprendre
quand on se rappelle que les Normands s'établirent, dès le début du
XIme siècle, dans l'Italie méridionale. Parallèlement, par les passages
des Alpes et, en particulier, par les deux cols du Grand et du Petit-Saint-
Bernard, dont les hospices étaient consacrés tous deux à saint Nicolas,
la renommée de l'évêque de Myre pénètre en Alsace et dans notre Suisse
romande où, dès la deuxième moitié du XIme siècle, — M. Meisen adopte
ici les conclusions de M. Benzerath — une église lui est dédiée à Rougemont,
et une chapelle à Lausanne.

Cependant, sauf dans l'Italie du Sud et quelques exceptions locales,
le culte de notre saint n'avait pas encore pénétré dans le peuple. Ce fut
la translation de 1087 qui ouvrit, pour cette dévotion, une ère nouvelle.
L'Asie mineure avait été conquise par les Turcs et la ville de Myre était
abandonnée de ses habitants. Des marchands de Bari, ce port de l'Adriatique
que sa position même avait ouvert, dès le début, à l'expansion vers l'ouest
du culte de saint Nicolas, allèrent enlever, dans sa ville episcopale, les

reliques de l'évêque de Myre et les emportèrent chez eux. A la demande
de Roger, roi des Normands, qui s'étaient emparés, en 1071, de la ville
de Bari, une nouvelle église fut bâtie pour abriter ces restes précieux, et
Bari devint désormais un lieu de pèlerinage important et le principal centre
de diffusion du culte de notre saint. La Normandie en fut tout naturellement
un autre. Par ailleurs, les Croisades, en mettant nombre de soldats en
contact avec l'Italie méridionale et avec Constantinople, contribuèrent



- 76 -
à propager, en Occident, la dévotion au grand thaumaturge et à y répandre
ses reliques.

Son culte pénètre maintenant dans le peuple, et il se développe au

point de se placer en importance immédiatement après celui de la Mère
de Dieu. La fête du saint se généralise, célébrée, comme en Orient, le 6 décembre.

Son nom est donné au baptême avec une prédilection grandissante.
Il entre dans la désignation d'un nombre important de localités et donne
même naissance à ce que nous appelons aujourd'hui des noms de famille.
Des corporations le choisissent comme patron. Parmi les « mystères » du

moyen âge, ceux de saint Nicolas sont parmi les plus anciens qu'on ait
représentés. Saint Nicolas est particulièrement populaire dans la classe

estudiantine. La veille de sa fête — la coutume semble être née dans les
écoles monastiques — il rend visite aux enfants, récompensant ceux qui
le méritent, tandis que le personnage qui l'accompagne et qui, à l'origine,
n'était autre que le diable, punit ceux qui se sont mal comportés ou qui
n'ont pas travaillé. On organise des cortèges de saint Nicolas, manifestations

parfois assez bruyantes. Dès la fin du XIIme siècle, on place au 6 décembre

la fête dite des Innocents, célébrée jusqu'alors, comme son nom l'indique,
le 28 du même mois, et au cours de laquelle un écolier était, pour un jour,
proclamé évêque : on l'appela bientôt la fête des fous, à la suite d'abus qui
s'y introduisirent et qui obligèrent l'autorité ecclésiastique à intervenir.

La plupart de ces coutumes sont nées dans le nord de la France et
elles sont, aujourd'hui encore, particulièrement vivaces en Belgique et
dans les Pays-Bas, y compris les parties de la Hollande devenues protestantes

et où la dénomination d'usages de saint Nicolas leur est restée, tandis
que dans d'autres contrées passées à la Réforme, pour ne pas sembler
conserver le culte d'un saint, on en a fait des visites du bonhomme Noël (der
heilige Christ, en pays de langue allemande). M. Meisen s'efforce, en effet,
de prouver que c'est là tout simplement une déviation des coutumes de

saint Nicolas et il réfute, du moins, victorieusement la thèse de certains
savants allemands qui ont voulu faire dériver ces pratiques, ou quelques
détails des légendes de notre saint, de la mythologie et des anciens usages
germaniques.

M. Meisen a publié, comme supplément à son ouvrage, une grande
carte de l'Europe centrale, où figurent toutes les localités dans lesquelles
une église, une chapelle ou un autel ont été dédiés à saint Nicolas : les noms,
ou plutôt les chiffres, qui renvoient à un répertoire d'une cinquantaine de

pages du volume, sont indiqués en cinq teintes différentes, selon l'époque
à laquelle remontent ces attestations, ce qui permet de suivre plus aisément
la progression et le rayonnement du culte de notre saint. L'auteur a, de plus,
réparti, tout le long de son livre, de nombreuses photographies de
sanctuaires et de statues de saint Nicolas, ainsi que de vitraux ou de toiles
reproduisant des épisodes de sa vie ou de sa légende. Le livre de M. Meisen,
qui a été imprimé tout entier sur beau papier glacé, afin de mettre mieux
en valeur ces clichés, fournit ainsi, en même temps, une iconographie des

plus complètes et des mieux venues de notre saint et se présente comme
un ouvrage de luxe.



— 77 —

C'est plus encore un livre de science, dont les conclusions reposent
sur une documentation extrêmement abondante et mise en œuvre avec une
méthode des plus rigoureuses, qu'on est loin de voir employer toujours
dans les travaux de cette nature. Tout au plus, pourrait-on regretter que
les conclusions de certains chapitres ne ressortent pas mieux : on les trouve
parfois, quelques pages plus loin, encastrées entre deux enumerations de
détails. On discutera peut-être aussi le plan adopté, trouvant que le chapitre

XXrépète, en partie, ce qui a été dit dans la première partie de l'ouvrage,
de même que la troisième fait un peu double emploi avec le chapitre II.
L'auteur n'a, du moins, ménagé aucune recherche pour fournir une synthèse
aussi complète que possible, utilisant jusqu'à des articles de revues et des

communications personnelles qu'il a demandées ici ou là. Dans les pays
sur lesquels a porté son enquête, on trouvera difficilement quelque chose

d'important qui lui ait échappé. Sans doute, on pourra émettre d'autres
hypothèses sur le point de départ de telle ou telle légende, celle, par exemple,
des trois clercs ressuscites par saint Nicolas, légende totalement inconnue
en Orient, qui apparaît pour la première fois au XIImc siècle, dans le nord
de la France et qui est devenue si populaire dans nos pays. Dans un article
paru, en 1931, dans VArchivum romanicum, M. Paul Aebischer rappelle
les différentes hypothèses émises pour en expliquer l'origine et en propose
une, qui a déjà été suggérée par M. Anrieh, mais que notre auteur écarte :

celle d'y voir l'application d'une légende attribuant à saint Georges la
résurrection d'un soldat. M. Meisen nous permettra de lui signaler que,
dans son livre Rome, Kiev et Byzance à la fin du XIme siècle (Paris, Piccard,
1924), le P. Leib a consacré tout un chapitre à la translation de 1087. Il
n'a pas eu connaissance non plus de la plaquette de M. Aug. Marguillier
sur saint Nicolas, dans la collection L'Art et les Saints (Paris, Laurens).
Le texte de cette brochure, qui fait abstraction de toute critique, ne lui
apprendrait rien ; mais l'iconographie, qui est le but de cette collection,
aurait pu lui rendre service, de même que la bibliographie, signal .nt une
douzaine d'ouvrages anciens, français ou italiens, qui lui auraient fourni quelques
renseignements encore sur le culte de saint Nicolas.

L. Wœber.

Junker Hermann, Die Ägypter. Delaporte Louis, Die Babylonier,
Assyrer, Ferser und Phöniker. 3. Band der Geschichte der führenden
Völker. Herder, Freiburg i. Br. 1933. Geheftet 8.50 M. ; in Leinen M. 10.50 ;

in Halbleder M. 13.

Junker : Ägypten. Dem Gebildeten, der im Lande der Philister bereits
heimisch geworden ist, legt gerade seine Bildung die Pflicht auf, gelegentlich

ein Buch zur Hand zu nehmen, das außerhalb seines eigentlichen
Berufskreises liegt, und das ihm nicht bloß seine schulmäßigen Kenntnisse

auffrischt, sondern auch zeigt, daß seit seiner Studentenzeit die
Wissenschaft nicht gerastet, sondern neue Resultate gefunden und ganz
neue Gesichtspunkte aufgedeckt hat. Die Entzifferung einer großen Masse



- 78 -
schriftlicher Quellen und die Vervollkommnung der Ausgrabungsmethoden
haben Altägypten aus einem langen, langen Schlaf geweckt. Und besonders
die letzten Jahrzehnte haben ungeahnte geistige und materielle Schätze
gehoben. Das volle Verständnis für die ägyptische Geschichte ist erst
im Erwachen. Um es weit herum zu wecken, braucht es Arbeiten wie die
von Junker. Es ist nur schade, daß er den überkommenen Rahmen von
Manethos Dynastien nicht ganz gesprengt hat. Ansätze dazu sind gemacht.

Im Kapitel Urgeschichte haben die Einzelheiten über die zahlreichen
prähistorischen Funde, so wertvoll sie an sich sind, kaum für alle Leser
großen Reiz. Aber die Schlüsse, die der Fachmann aus den verschiedenen
Umständen des Ortes, der Zeit usw. zieht, sind von allgemeinem Interesse.
Sie sagen uns, daß Ägypten eine wirkliche Geschichte hatte lange vor
der Zeit, die wir bisher als geschichtliche bezeichneten. Die Zustände
unter den sog. ersten Dynastien wurzeln tief in der Urgeschichte. Und die
Tradition, die allerdings herausgeschält werden muß aus religiösen Mythen,
z. B. aus der Sage von Osiris, Horus und Seth, und aus andern literarischen
Überresten, erzählt eine Reihe von Ereignissen, die durch die Grabungen
der Prähistoriker bewiesen werden.

Aus dem weiteren Verlauf der Geschichte hebt Junker die Hauptzüge
der politischen und kriegerischen Ereignisse in möglichster Kürze hervor,
dafür widmet er sich umsomehr den geistesgeschichtlichen Problemen,
vor allem der Entwicklung der Kunst, der Religion und des damit
zusammenhängenden Totenkultes. Die anregende Art, wie dies geschieht,
weckt aber den Wunsch nach vermehrtem Bildermaterial. Wir hätten
auch nicht ungern gelegentlich einen tieferen Blick in das alltägliche Leben
des einfachen Volkes getan. Junker versteht es, starkes Interesse zu wecken
für das Spiel der ägyptischen Könige auf der Bühne des Welttheaters.
Zuerst verharren sie lange im naturgegebenen Räume des Niltales.
Abwechslung kommt durch Kämpfe zwischen Süd und Nord, durch gelegentliche

Defensivstöße nach Nordosten und Nubien, durch die Einfälle
der Hyksos. Dann beobachten wir auf einmal unter Thutmosis I das
Anschwellen des Reiches zu einer gewaltigen Kolonialmacht, nach kurzer
Zeit ein Zurückfallen in die alten Grenzen und den vollen Verlust der
Selbständigkeit. Auffallend ist der Umstand, daß weder der Aufenthalt Israels
im Lande Gosen noch sein Auszug in ägyptischen Quellen erwähnt werden.

Wer Junkers Darstellung liest, wird eine Reihe erhebender und
wehmütiger Gefühle in sich erleben. Es ist aber nicht in erster Linie das Auf
und Nieder im Wellengang der äußeren Geschichte, das uns ergreift. Ebbe
und Flut kennt ja jedes Volk. Was einem hier besonderen Eindruck macht,
das ist die untödliche Lebenskraft des religiösen Gedankens, der keiner
rationalistischen Spekulation zum Opfer fällt, obwohl die Ägypter in ihrer
Arbeitsorganisation und künstlerischen Technik sich glänzend ausgewiesen
haben über den Besitz intellektueller Fähigkeiten, sodann die elementare
Wucht und die Urkraft ihrer Kunst, die in jahrtausendelanger Evolution
immer wieder neue Blüten treibt. Sie ist ja eigentlich nicht gestorben,
sondern nur eingeschlafen zur Zeit der Fremdherrschaft ; wie eine Mimose
schloß sie ihre Blätter bei der Berührung mit Ausländern, die wohl ein ehr-



- 79 -
liches Staunen hatten für sie, aber kein inneres Verhältnis zu ihr fanden.
Und immer, ob wir die Feinheit ihres Kunsthandwerkes, die stille Größe
ihrer Plastiken oder die stolze Linie ihrer Pyramiden und Tempel bewundern,

immer liegt ein leiser Hauch von Melancholie über diesen Werken,
herübergeweht von westlichen Winden aus dem Lande der Wüste. Die
ägyptische Kunst ist wie ein ferner Nachthimmel mit einem Heere strahlender

Sterne.

Delapotte : Mesopotamien, Petsien, Phönikien. Die Kulturwelt am
Euphrat und Tigris, die an Ehrwürdigkeit des Alters mit der ägyptischen
sich messen kann, und die engen Beziehungen, die das auserwählte Volk
der Israeliten und Juden wiederholt mit Assyrien und Babylonien
verbanden, rechtfertigen eine breite Behandlung der Geschichte Mesopotamiens.
In 9 Kapiteln treten wir den Menschen von Sumer und Akkad, von
Babylonien und Assyrien näher. Daß es schwer ist, hier die ethnologischen
Fundamente klarzulegen, beweisen die verschiedenen Meinungen der
Gelehrten. Delaporte unterscheidet als Bevölkerungsschichten die
Vorsumerer oder Subaräer, die Sumerer und dann die Semiten. Die ältesten
schriftlichen Quellen bringen für die Könige der sumerischen Zeit ganz
widersprechende Angaben mit teilweise phantastischen Zahlen. Hier wird
man kaum zu sicheren Ergebnissen kommen. Aber die kulturelle
Entwicklung bis tief hinab in die Frühzeit zu verfolgen ist möglich, dank der
modernen Forschung, in der sich Delaporte sehr gut auskennt. Angefangen
von den Ureinwohnern bis zum Untergang des neubabylonischen Reiches
wird die Kulturgeschichte in breitester Form beigezogen. Neben der
politischen Geschichte werden noch Religion, Kunst, Literatur, Wirtschaft,
Rechtspflege, Familie und soziale Struktur behandelt. Was hier geboten
wird, ist eine überraschende Fülle von Tatsachen. Und man staunt über
die eindringende Kenntnis des Verfassers. Aber man vermißt die große
Linie. Es ist ein Mosaikbild, bei dem die Umrisse der einzelnen Steine
zu sehr ins Auge fallen, um einen ruhigen, klaren Blick auf das Ganze zu
ermöglichen. Einige wichtigere Perioden hätten klarer als solche
gekennzeichnet werden sollen, anderes hätte zurücktreten können. Die Schilderung

des Rechtslebens unter Hammurapi ist reichlich breit geworden,
während die wertvollen Forschungen Woolleys zu flüchtig gestreift sind.
Auch der färb- und leblosen Namen sind zu viele. Der Leser bekommt
nicht den Eindruck von etwas Lebendigem, Organischem, bei dem man
warm wird, sondern es ist ihm, als stehe er in einem Museum, gefüllt mit
einer Menge von toten Gegenständen. Delaporte ist das Gegenstück zu
Hantsch (besprochen im letzten Heft dieser Zeitschrift) : D. bietet zu viel
Einzelheiten, H. zu wenig, D. zu wenig Reflexion, H. zu viel.

Am Schluß des Buches bringt Delaporte noch in anerkennenswerter
Kürze die wichtigsten Daten aus der Geschichte der Perser und Phöniker.
Delaporte schrieb französisch. Seine Arbeit wurde ins Deutsche übersetzt
von Consuelo Baronin v. Heeren und von Karl Joseph v. Bissingen. Die
Übersetzung ist gut.

Paul Hildebrand.



— 8o -
P. Aloysius Alkoîer Ord. Carm. Disc. Das Leben der hl. Theresia

von Jesu. (Disc.) Verlag Josef Kösel und Friedrich Pustet. München 1933.

Es war keine leichte Aufgabe, die sich hier der Verfasser einer neuen
Auflage des Lebens der hl. Theresia von Avila gestellt hatte. Abgesehen
von den langwierigen Nachforschungen des Quellenmaterials, bietet das
Sichten und Einordnen eine nicht geringe Arbeit für sich, zumal es äußerst
schwer ist, bei der großen Verehrung des spanischen Volkes zu seiner
Nationalheiligen, Dichtung und Wahrheit auseinanderzuhalten.

Der Verfasser hat hierin seine Vorgänger glänzend übertroffen.
Abgesehen von den erwähnten, äußern Schwierigkeiten, dürfen wir den
Verfasser beglückwünschen zu der text- und besonders inhaltlich getreuen
Wiedergabe in deutscher Sprache.

Wer die spanische Sprache und die in ihr spekulativ-mystisch
verfaßten Werke einigermaßen kennt, wird unschwer erkennen können, welch
eine Unsumme von Arbeit hinter einem solchen Werke liegt.

Ob Priester oder Laie, wer immer ein Buch von all den vielen sich
wünscht, die mit Geisteserneuerung und Verinnerlichung in der Gegenwart
sich befassen, der greife nach der Lebensbeschreibung der hl. Theresia
v. Avila.

Dem vorliegenden 1. Band : « Das Leben der hl. Theresia » folgen, als :

Band 2 : « Das Buch der Klosterstiftungen » mit « Satzungen der Nonnen » ;

Band 3-4 : « Briefe der hl. Theresia » ; Band 5 : « Wege zur Vollkommenheit »,

« Anweisungen für die Visitation der Klöster », « Gedanken über die Liebe
Gottes », « Ruhe dor Seele zu Gott », « Geistliche Lieder » ; Band 6 : « Seelenburg

» mit Inhaltsverzeichnis. p Fidelis Lochet O. M. Conv.

Werner Herbert. Das Problem des protestantischen Kirchenbaues uud
seine Lösungen in Thüringen. Lepold Klotz-Verlag. Gotha 1933. 8°,

viii-94 SS., 52 Abbildungen und 30 Zeichnungen. M. 7.

Das Problem des protestantischen Kirchenbaues steht in engster
Abhängigkeit zu jenem des protestantischen Gottesdienstes. Die
Entwicklung des letzteren bedingte neue Architekturformen, einen Bruch mit
der Tradition (I. Teil). Der protestantische Kirchenbau Thüringens seit
der Reformation hat praktisch die Lösung in verschiedenen Bautypen
versucht : Langhaus mit angefügtem Chor, Kirche mit einbezogenem
Altarraum, Querhausbauten, Kirchen mit besonderer Mantelform. Die
katholische Tradition hat anfänglich ihren Einfluß stark geltend gemacht.
« Die Forderungen führten jedoch je länger je mehr dazu, mit der Tradition
zu brechen : es entstanden die Querkirchen, die verschiedenen Zentralkirchen,

Kreuz- und Winkelkirchen » (II. Teil).
Aufschlußreich ist der zweite Teil. Der Verfasser ist bestrebt, der

katholischen Liturgie gerecht zu werden. Trotzdem haben sich nebst
andern in der Zusammenstellung der katholischen Meßordnung, S. 9 ff.,
mehrere Fehler eingeschlichen, welche der Verfasser nach einem katholischen
Meßbuch am besten selbst berichtigen mag. q. Perler

fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.


	Rezensionen = Comptes rendus

