Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 27 (1933)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

Moudon sous le régime savoyard par + Bernard de Cérenville et Charles
Gilliard, avec illustrations et plans. — Tome XIV de la seconde série des
« Mémoires et Documents publiés par la Société d’Histoire de la Suisse
romande » (Librairie Payot et C!¢, Lausanne, 1929).

Cet important ouvrage de 722 pages est a tous points de vue une
publication remarquable dans son fond et dans sa forme. Il témoigne
d’une conscience et d'une impartialité irréprochables en méme temps
que d'une mise en ceuvre tres habile des méthodes historiques qui désormais
sont les seules admissibles. C’est donc dire non seulement qu’'aucun fait
n'y est avancé sans preuve, sans renvoi aux documents par de copieuses
notes indiquant une vaste connaissance de la bibliographie et des sources
manuscrites ou monumentales relatives a Moudon ; mais c’est dire aussi
qu’il ne s’y trouve pas de ces hypothéses fantaisistes, pressées de tirer
d’un ou deux faits des déductions ou des généralisations hatives et hasardées :
chaque affirmation, chaque fait y sont donnés avec leur degré exact de
certitude ou de probabilité. Dés lors, le Moudon sous le végime savoyard
de MM. de Cérenville et Gilliard est un travail qui, sauf découverte toujours
possible de nouveaux documents, pourra étre consulté comme définitif
et sur lequel on s’appuiera en toute sécurité sans avoir a le contréler a
chaque page d’aprés les sources. L’éloge est de poids. Eux-mémes ont cons-
taté ne pouvoir en affirmer toujours autant de certains de leurs devan-
ciers, auteurs d'ouvrages ou d’articles traitant de Moudon. Par exemple,
dans une note sur Moudon aux débuts du moyen 4age, aprés avoir déclaré
que 700 ans de silence enveloppent encore a I’heure actuelle I'histoire de
la cité et qu’ils n’essayeront pas de percer cette obscurité, faute de documents
qui le leur permettent, ils montrent que le peu qu’en ont dit avant eux
des historiens ne peut étre soutenu en raison précisément de cette absence
de renseignements historiques sfrs.

La présentation formelle de I'ouvrage n’est pas moins digne d’éloges.
Ce gros volume, avec ses excellentes tables, ses illustrations, plans, cartes
et fac-similés bien choisis et bien exécutés, sa fort belle typographie, fait
honneur a la librairie Payot. Mais aux auteurs en revient le premier mérite,
ainsi que celui du style soigné et de la claire ordonnance des chapitres,
qui complétent 1’agrément de parcourir la suite des fastes du vieux Moudon :
I’époque romaine, quand Moudon s’appelait « Minnodunum » ; le premier
moyen Aage oi, sur sa colline fortifiée, le « Castrum Melduni », défendu
par une grosse tour carrée, se groupait déja autour de son église de
St-Etienne ; la conquéte savoyarde et Moudon sous les premiers princes
de Savoie, Thomas et Pierre de Savoie ; Moudon sous les barons de Vaud,
Louis Ier et Louis II; le retour de Moudon avec celui de la baronnie de



_296_.

Vaud aux comtes de Savoie et 1'apogée de la puissance savoyarde sous
Amédée VI, le «ccomte vert», Amédée VII, le «comte rouge», Amédée VIII,
«I’antipape » ; le déclin de la puissance savoyarde et les guerres de Bourgogne
alors que Moudon capitula entre les mains des Suisses et fut pillée, quelques
jours aprés Morat ; la fin du régime savoyard et la conquéte bernoise que
Moudon accepta sans difficulté, tout en s’opposant d’abord a la prédication
du protestantisme, qui lui fut néanmoins imposée par les conquérants.
Ces époques trés diverses se déroulent comme un film instructif dont les
scénes politiques et militaires forment un cadre solide aux détails précis
et pleins de couleur locale sur les mceurs, les coutumes, les institutions.

Car en historiens avertis des méthodes et des golits modernes, MM. de
Cérenville et Gilliard ne se sont pas contentés d’histoires politiques et mili-
taires. Ils les ont copieusement entremélées de données que, pour notre part,
nous estimons beaucoup plus intéressantes, relatives a la vie administra-
tive, sociale, religieuse, intellectuelle et artistique de la vieille cité. Un cha-
pitre entier est consacré a la fameuse Charte de Moudon, dont les franchises
et coutumes s’étendirent par la suite a presque tout le pays de Vaud savoyard.
Plusieurs chapitres décrivent : le développement de Moudon au XIIIme sjécle;
la vie 2 Moudon pendant le régne des barons de Vaud ; ’administration
savoyarde ; la population de Moudon, bourgeois et autres, leurs noms
et leurs professions; enfin, Moudon a la veille de la conquéte bernoise.
Cette derniére partie comprend a elle seule quatre chapitres intitulés: les
habitants, 1'Eglise, la commune, les finances communales.

Les curieux d’histoire ecclésiastique pourront puiser en abondance,
dans le livre de MM. de Cérenville et Gilliard, des renseignements utiles a
leurs études spéciales. Une large place y est consacrée a la vie religieuse :
d’abord, aux relations de 1'évéque de Lausanne avec Moudon, donnée
avec le comté de Vaud par Rodolphe III de Bourgogne a ce prélat, lequel
s’en vit dépouiller au milieu du XIIme siécle par son avoué, le comte de
Genevois ; puis les luttes qui, finalement, laissérent Moudon au comte de
Savoie sous la suzeraineté de 1’'évéque. Et quelle richesse de détails sur les
églises et chapelles avec leurs autels et fondations ; les curés, chapelains
et autres prétres, leurs pri'viléges, leurs mérites comme aussi leurs défauts ;
les reliques, les jelines et les fétes religieuses; les testaments, les anni-
versaires et les dotations, témoignages de la piété et de la charité des fidéles ;
les hopitaux et la léproserie ; les enfants de cheeur, leur chant, leur orga-
nisation des Innocents en ce que nous appellerions aujourd’hui une petite
maitrise ; les corporations et confréries ; enfin, ’opposition générale du début
a lintroduction du protestantisme par les Bernois.

En somme, I'histoire de Moudon, consciencieusement éclairée et exposée
par MM. de Cérenville et Gilliard, fournit une nouvelle preuve, extrémement
précieuse, en faveur de cette affirmation générale: si le moyen age ne fut
pas cet 4dge d'or de littérature et d’art romantiques qu’ont idéalisé des
admirateurs par trop naifs, il ne fut pas non plus cette époque de ténébres,
d’ignorance, de grossiéreté, de saleté, de servitude que quelques-uns cher-
chent a faire honnir pour des motifs ot n’entre guére le souci de I’objectivité
historique. Il eut ses lumiéres et ses ombres, comme d’ailleurs toutes les



périodes de I'histoire universelle. Quant & vouloir les compter et les peser
pour établir des statistiques et des comparaisons, il y faudrait une érudition
peu ordinaire, que seuls s’arrogent de prétentieux demi-savants. Mais,
4 vue sommaire, nous doutons que de vrais savants impartiaux penchent
pour les périodes modernes et contemporaines. Car enfin, c’est bien a ces
derniéres qu’appartiennent les funestes guerres de religion, les sanglantes
révolutions politiques et sociales, les chroniques scandaleuses de boue
et de sang, d'immoralité effrénée et de malhonnéteté financiére dont sont
pleins nos journaux ! En tout cas, de I’aveu de MM. de Cérenville et Gilliard,
le XIIIme siécle, siecle par excellence du catholicisme a son apogée médiéval,
fut une époque de grande prospérité pour Moudon : centre de la domination
savoyarde, capitale judiciaire du pays, lieu habituel de réunion des Etats
de Vaud, la ville se peupla et s’agrandit de plusieurs quartiers neufs ; la
belle église encore debout de St-Etienne, réplique en plus petit de la cathé-
drale de Lausanne et monument du meilleur style ogival, fut construite
a ce moment en méme temps que Moudon était dotée de franchises étendues.

Personne ne s’offusquera, nous l'espérons, que nous terminions ce
compte rendu par une constatation destinée, non pas a déprécier qui que
ce soit, mais 4 mieux faire ressortir la valeur du beau travail de MM. de Céren-
ville et Gilliard : cette constatation porte sur la différence frappante entre
leur méthode, leur style, leur excellente maniére de présenter les résultats
de leurs savantes recherches et ces mémes conditions d'une ceuvre histo-
rique parfaite chez les premiers collaborateurs de la magnifique et pré-
cieuse collection des « Mémoires et Documents publiés par la Société d’'His-
toire de la Suisse romande ». Quel progrés de ceux-ci a ceux-la ! Il est vrai
qu’il refléte le progrés des études historiques en général. Editeurs et auteur
voudront bien nous pardonner d’avoir tant tardé a dire tout le bien que
nous pensions depuis longtemps de Moudon sous le régime savoyard.

E.-S. Dupraz.

Farner Alfred. Die Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli. 1930.
Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) in Tiibingen.

Diese von Prof. Fleiner geleitete Ziircher Dissertation entwickelt in
ihren zwei ersten Hauptteilen aus den Schriften des Reformators den
Zwinglischen Kirchen- und Staatsbegriff. Zwinglis Kirchenbegriff wandelt
sich seit 1527 unter dem Einflusse der Pradestinationslehre von einer
« Kirche der Glaubigen » zu einer « Kirche der Auserwihlten », die in der
Gemeinde als « Gemeinschaft von Urteilsberechtigten und Handlungs-
befugten » ihre sichtbare Form gefunden hat. Ihre Ordnungsnatur be-
zeichnet Farner mit einer iiber Sohm hinausgehenden, Terminologie als
« pneumatisch-charismatisch ». Kirche ist die durch das Wort Gottes
zusammengehaltene, « im allgemeinen Priestertum ihren Ausdruck findende
personale Gemeinschaft der Gliubigen». Staat und Recht haben ihre
Grundlage in der siindigen Natur des Menschen ; sie haben die aduBere
Gerechtigkeit aufrecht zu erhalten. Mehr als ein durch den Siindenfall



__298_

bedingtes Ubel wird der Staat, der sich in den Dienst des Reiches Gottes
stellt. Die weltliche Gewalt wird dann zu einer von Gott gesetzten.
Die positive Rechtsordnung hat die Gerechtigkeit des Gottesreiches auf-
recht zu erhalten; von hier aus empfingt sie ihre bindende Macht. Die
Herrschaft dieser gerechten Ordnung herzustellen ist die Aufgabe der
christlichen Obrigkeit. Der beste Staat ist dort, wo die weltliche Obrigkeit
christlich ist.

Trotz dieser Hinordnung sind Kirche und Staat, wie Farner im 3. Teil
seiner Arbeit darlegt, zwei vollig selbstandige Gewalten. Gegeniiber Troltsch
und der allgemeinen Auffassung in der kirchenrechtlichen Literatur weist
Farner nach, daBl die Lehre Zwinglis iiber das Verhiltnis von Kirche und
Staat nicht mehr auf der mittelalterlichen Idee des Corpus christianum
beruht. Bei Zwingli ist nicht mehr die Taufe, sondern der persénliche
Glaubensakt die Grundlage des Kirchenbegriffes. Damit ist die mittel-
alterliche Lehre von der Kirche als sichtbarer duBerer Verbandseinheit
der ganzen Christenheit aufgegeben, weltliches und geistliches Gebiet
grundsitzlich getrennt. Kirche und Staat sind zwei voneinander ver-
schiedene selbstdndige Ordnungen geworden. Der Zwingli’'sche Kirchen-
begriff begriindet aber auch eine neue Art der Verbindung zwischen Kirche
und Staat. Aus obrigkeitlicher Befugnis kommt der Obrigkeit keine Gewalt
in der Kirche zu. Aber als christliche Obrigkeit ist sie im Besitze aller
Priesterrechte jedes Christen. Ja sie ist als praecipuum membrum ecclesiae
verpflichtet, der Kirche in jeder Notlage zu helfen. Diese Pflicht geht
jedoch nicht soweit, daB auch der Glaube durch staatlichen Zwang auf-
recht erhalten werden muB3. Der Verfasser behauptet vielmehr, da3 Ziirich,
als es den Taufern Gelegenheit zum Auswandern gab, «mit dem mittel-
alterlich-katholischen Ketzerrecht gebrochen» und daB die Zwingli'sche
Toleranzidee die tiefe Kluft sei, welche « die Reformation von dem mittel-
alterlich-katholischen Ketzerrecht scheidet ». Die Behauptung ist in einer
juristischen Dissertation verwunderlich. Zwinglis « Toleranz »-Politik,
die Nikolaus Paulus (Protestantismus und Toleranz, S. 180 ff.) aus den
Quellen dargelegt hat, unterscheidet sich vom « mittelalterlich-katholischen
Ketzerrecht » (der Ausdruck ist jedem, der in Ziirich Kirchenrecht gehort
hat, wohlvertraut) héchstens graduell, niemals aber wesentlich, denn ob
Auswandern (es war ein Miissen, nicht ein Diirfen!) oder Verbrennen :
das Entscheidende liegt immer im gewaltsamen AusschluB aus der staat-
lichen Gemeinschaft. Dem Staatsrecht der Reformation war iiberhaupt
der Begriff der religio tolerata mit (wenn auch eingeschranktem) Kultus-
recht einer andern Konfession noch unbekannt. Wo es zur Ausbildung
von Toleranzverhdltnissen kam, war es, weil dort das staatliche jus refor-
mandi nicht durchzudringen vermochte, sei es wegen Schwiche des betr.
Staatswesens (wie in Appenzell) oder wegen duBeren Eingriffen (wie in
Glarus).

In einem letzten Abschnitte wird die geschichtliche Entwicklung von
Zwinglis Kirchenpolitik, die aus dem Ziircher Staatswesen eine « prophe-
tische Theokratie » machte, dargelegt. Zum Mittelpunkt derselben wurde
der 1528 eingefiihrte geheime Rat.. Derselbe spielte nicht nur in Ziirich



eine groBe Rolle ; er wurde auch in den katholischen Orten zum Zentral-
institut des gegenreformatorischen Staatsrechtes. Es wire zu wiinschen,
daB die wichtige Institution einmal gesamthaft untersucht wiirde. Mit
dem Tode Zwinglis « fiel das pneumatische Moment aus der Fiihrung der
ziircherischen Kirche », die nun zur bloB8en Staatskirche wurde. Die Wen-
dung deckt die ganze Tragik der Zwingli’schen Lehre von Kirche und

Staat auf. .
Dr. E. F. J. Miiller.

Pastor Ludwig v. Geschichte der Papste seit dem Ausgang des
Mittelalters. — XVI. Band : Geschichte der Pdpste 1m Zeitalter des fiirst-
lichen Absolutismus von der Wahl Benediktis XIV. bis z2um Tode Pius' VI.
(1740-1799). — 1. Abteilung : Benedikt X1V . und Clemens XIII. (1740-1769).
1.-7. Auflage (xx11. u. rorz SS.). Herder, 1931. 23 M.; in Leinwand
27 M.; in Halbfranz 30 M.

Dans I'histoire de la Papauté, Urbain VIII avait été le point culminant
de la période inaugurée par Paul III; puis, pendant la deuxiéme moitié
du XVIIme gjécle, on constate un arrét et méme un recul, et, au cours
du XVIIIme, I'un des plus tristes de I'histoire de I'Eglise, déclare Pastor,
un seul pape émerge : Benoit XIV. C'est a lui et a Clément XIII qu’est
consacré cet important volume de L’'Histoive des Papes, le plus considérable
de la collection, puisqu’il comprend plus de mille pagés, sans les documents
inédits ni les tables, dont la publication a été réservée pour la fin des tomes
suivants.

Aprés la mort de Clément XII, le conclave s’ouvrit le 19 février 1740
et dura six mois : c’est le plus long qu’on ait a enregistrer depuis le Grand
Schisme. Les cardinaux s'y trouverent bientét au nombre de cinquante
en moyenne. Quatre fois, tel ou tel d’entre eux réunit jusqu’'a 30 suffrages
et méme plus, et fut donc sur le point d’étre élu; mais l'opposition se
montrait tenace, si bien que, en fin de compte, surgit inopinément une
candidature nouvelle, celle de Prosper Lambertini : lui qui, le 15 aoit,
n’avait obtenu aucune voix, en recueillit 50 le lendemain, au 255m¢ tour
de scrutin.

Le nouveau Pape était né a Bologne, en 1675. Il avait étudié moins
la scolastique que les Péres de 1'Eglise et les conciles, puis le droit canon.
C’est jeune encore qu’il publia son célébre traité sur la béatification et
la canonisation. Il devint évéque d’Ancéne en 1727, fut créé cardinal I’année
suivante par Benoit XIII, et nommé archevéque de Bologne en 1731I.

Robuste, trés sobre et méme, vers la fin de sa vie, complétement
abstinent, il tenait & se donner du mouvement. Le matin, il se rendait
volontiers & pied 4 l'une des églises de la Ville éternelle, pour y célébrer
la messe, et le soir, il faisait réguliérement une promenade de deux heures,
aimant a aborder dans la rue les gens du peuple, et a causer, a Castelgandolfo,
avec les paysans. Il n'y eut chez lui aucun népotisme : c’est ainsi qu'il
avisa son frére, qui habitait Bologne, d’attendre, pour venir a Rome, qu'il
le lui fasse dire, mais il ne l'appela jamais.



— 300 —

Bon, bienveillant, accommodant, sans intransigeance, dans la question
du Jansénisme en particulier, trés humble, malgré sa science, qui était
remarquable, il était de plus d'un caractére enjoué, et il est demeuré célébre
a Rome pour ses bons mots. :

Il traitait lui-méme les affaires diplomatiques. Soucieux surtout d'éviter
les conflits avec les Puissances, il voulait, par des concessions, cheminer
entre l'absolutisme d’Etat et le gallicanisme, le philosophisme du
XVIIIme siécle et le nationalisme. Vis-a-vis de I’Espagne, il se montra
d’une condescendance qui, a Rome, fut jugée excessive. Par contre, avec
Marie-Thérése et 1'Autriche, les relations furent momentanément un 'peu
tendues.

Benoit XIV améliora I’état des finances pontificales. Il fit entreprendre
d’importantes transformations a Sainte-Marie-Majeure, 4 Sainte-Croix-
de-Jérusalem, au Panthéon, a Sainte-Marie-des-Anges, réparations qui
ne furent d’ailleurs pas toutes heureuses. Plusieurs avaient été ordonnées
en vue du Jubilé de 1750, dont le Pape s’occupa activement, et qui vit
accourir a Rome des foules considérables. (8oo pelerins suisses prirent,
en cette année, le chemin de la Ville éternelle.) Le Colisée fut restauré, lui
aussi, par les soins du Pape, ainsi que le chemin de la croix qui y avait
déja été antérieurement érigé et dont l'exercice fut confié a une confrérie.
A T'occasion du Jubilé, cette prédication fut faite, avec le succés que 'on
devine, par saint Léonard de Port-Maurice. (Il y a une redite & ce propos
et une légére contradiction aux pages 122 et 230.)

Benoit XIV attira a Rome des savants; il appuya les Bollandistes
et surtout le célébre Muratori. Il fonda des académies, aux séances des-
quelles il aimait a assister. Il s’intéressa a la bibliothéque vaticane, a 1'uni-
versité romaine et a celle de Bologne, ainsi qu’au progrés des sciences
physiques, de la botanique et de I’astronomie. Il acheta nombre de statues
provenant de la villa d’Hadrien et de la villa d’Este, ainsi la fameuse Vénus
du Capitole. Comme on connaissait son amour pour les livres, on lui en
envoyait de toutes parts. On sait que Voltaire lui dédia son Mahomet,
et Benoit XIV, qui ne savait pas le frangais, remercia I'auteur en lui envoyant
une médaille d’or. Cela fit un peu scandale, et quand la tragédie de Voltaire
parut en italien, le Pape n'hésita pas a la prohiber et écrivit pour se justifier.
Il commit d’autres imprudences de ce genre, qui contribuérent a le faire
passer pour un esprit avancé, de méme qu’il fut victime de quelques illusions,
celle entre autres de donner foi au bruit répandu alors a Rome de la pro-
chaine conversion de Frédéric II au catholicisme.

I1 prit différentes initiatives en matiére liturgique et surtout canonique.
I1 apporta des modifications a la congrégation de 1'Index. Il approuva les
Passionnistes et les Rédemptoristes. Il assista personnellement a 1’élection
de plus d'un général d’Ordre. Il canonisa saint Fidele de Sigmaringen.
Il avait d’ailleurs une prédilection pour les Capucins : c’est lui qui leur
conféra la charge de prédicateur au Vatican. Il s'intéressa vivement aux
missions. Dans la question des rites chinois, il avait la conviction que les
Jésuites n’avaient pas accepté les ordres du Saint-Siége et qu’ils ne voulaient
pas obéir et se déclara opposé aux concessions faites par Mezzabarba.



Confirmant le décret de Clément XI, il donna en ces matiéres la décision
définitive. Il se pronong¢a dans le méme sens quant aux usages malabares :
reprenant la solution qu'il avait déja préconisée comme cardinal, sous le
méme Clément XI qui lui avait confié I'’examen de cette affaire, il se montra
plutdt sévere, renouvelant pour dix ans, mais pour la derniére fois, certaines
concessions, celle, par exemple, d’omettre I'onction de salive au baptéme,
dans les cas jugés nécessaires. Les missions de I'Inde, comme celles de
Chine, déclare le P. Kneller, qui a achevé ce chapitre, n’ont pas été détruites
pour autant.

Benoit XIV mourut le 3 mai 1758, dans sa 84m¢ année et 1'on vit,
pour la premiére fois depuis la Réforme, les protestants eux-mémes recon-
naitre ses qualités. Au nouveau conclave, grice au veto des cardinaux
frangais — ce fut la derniére exclusive au XVIIIme siécle et la seule qu’ait
prononcée la France — Cavalchini ayant été évincé, qui en remercia d’ailleurs
la Providence et ses collegues, le choix des cardinaux tomba sur Rezzonico,
qui ne tenait d’ailleurs pas davantage a la tiare, et qui prit le nom de
Clément XIII.

Le nouveau Pape était la bonté méme. Un peu étroit d’idées et hésitant,
il demandait trop conseil et ne fut pas toujours heureux dans le choix de
son entourage. On abusa de sa bonté : le fait que, pendant les onze ans
de son pontificat, 10,000 crimes furent commis dans I'Etat pontifical, dont
4,000 2 Rome, en est un indice caractéristique. Au reste, digne et pieux, il
eut le malheur de régner en des temps particulierement tristes et difficiles.

Clément XIII canonisa saint Joseph de Cupertino, saint Joseph
Calasanz, sainte Jeanne de Chantal. Il introduisit, a la suite de nombreuses
requétes, la féte du Sacré-Cceur, alors que Benoit XIV, pour des motifs
de tradition, s’y était montré plutét opposé.

L’esprit du siécle se déchainait contre 1’Eglise, et tout d’abord contre
les Jésuites. Von Hontheim, dans son Febronius, les avait déja attaqués,
et Pombal avait arraché a Benoit XIV un bref ordonnant, en Portugal,
la réforme de leurs maisons : entre les mains du cardinal Frangois de Sal-
danha, archevéque de Lisbonne, auquel ces fonctions de visiteur furent
confiées, et qui s’était laissé gravement influencer par les adversaires de
la Compagnie, cette mesure marqua en réalité le début de la persécution
engagée contre les Jésuites.

L’animosité des cours bourboniennes s’accentua sous Clément XIII,
qui comptait dans son entourage plusieurs adversaires des Jésuites, notam-
ment un de ses neveux et le cardinal Passionei, ancien nonce en Suisse.
Le Pape, soucieux de conserver la paix et d’éviter un schisme plus grave,
demanda aux victimes le silence et poussa lui-méme la condescendance
jusqu’aux extrémes limites ou n’éleva la voix pour protester que lorsque
le mal était déja accompli.

Alléguant le conflit qui avait suivi la nouvelle délimitation des colonies
portugaises et espagnoles au Paraguay, puis l'attentat dirigé contre le
roi Joseph Ier, et accusant injustement les Jésuites de complicité dans ces
deux affaires, Pombal les chassa du Portugal et les fit conduire dans les
Etats de 1'Eglise.



La France s’engagea dans la méme voie. Louis XV était faible et la
Compagnie avait en Choiseul un adversaire redoutable. Les malheureuses
entreprises financiéres du P. Lavalette a la Martinique fournirent un pré-
texte qui fut largement exploité. Les Jésuites escomptérent se sauver
par des concessions d’ordre doctrinal : ils renoncérent a la théorie du pouvoir
méme indirect du Pape sur le temporel et souscrivirent aux quatre fameux
articles gallicans. C’était naturellement mettre leur Général a Rome en
délicate posture. Ils n'en furent pas moins supprimés, a Paris et dans les
provinces puis, par un décret royal de 1764, dans l'ensemble de la France.
Plusieurs quittérent la Compagnie ; le grand nombre furent sécularisés,
prirent des places de précepteurs ou offrirent leurs services dans le ministére

paroissial.
Ce fut enfin le tour de I’Espagne. La, les religieux étaient contre les
Jésuites, en particulier les Augustins — dont le Général, Vasquez, fait

assez triste figure dans toute cette affaire — et les évéques furent contraints
d’approuver, dans leurs mandements, les mesures persécutrices. Une
émeute, qui obligea le roi a quitter momentanément Madrid, et qui était une
protestation contre un ministre détesté et contre le renchérissement de
la vie, fut mise sur le compte des Jésuites; on en voulait de plus a leurs
,¢ réductions » d’Amérique. Le décret de bannissement fut signé le
27 février 1767, mais gardé absolument secret et exécuté, en quelques
heures, & Madrid, dans la nuit du 31 mars au 1¢f avril. Clément*XIII refusa
d’accepter dans ses Etats les malheureux proscrits : le procédé consistant
a lui amener, a tour de rdle, depuis les différentes nations européennes,
des religieux qu’on chassait de leur pays, €tait par trop simpliste. Il en
était résulté une augmentation sensible du prix de toutes les denrées dans
les Etats du Pape. Par ailleurs, celui-ci avait pu constater que ces religieux
émigrés, aigris, arrachés a leurs occupations et a leur vie conventuelle,
témoignaient d’'un état d’esprit qui n’était pas toujours sans danger. Les
Jésuites d’Espagne furent donc conduits en Corse. De la, un assez grand.
nombre prirent la fuite, mais ne tardérent pas a étre remplacés par leurs
confréres qu’on ramenait des colonies. Lorsque la Corse eut été achetée
a Geénes par la France, la vie de ces exilés y devint naturellement impossible.
Ceux qui ne sécularisérent pas furent conduits sur le continent, dans le
voisinage des Etats pontificaux, ou le Pape dut finir par les accueillir,
comme il dut accepter aussi ceux que chassérent, a l'exemple de
I’Espagne, les gouvernements de Naples, de Parme et enfin de lile
de Malte.

Les ennemis des Jésuites voulaient cependant plus encore. Clément XI1II,
ayant protesté contre la principauté de Parme, 4 la suite en particulier
de mesures contraires aux immunités ecclésiastiques qu’avait décrétées
le ministre Du Tillot, toutes les cours bourboniennes prirent fait et cause
pour ce dernier, exigérent du Pape le retrait de son monitoire et finirent
par lui demander formellement la suppression pure et simple de la Com-
pagnie de Jésus. Ceci se passait en janvier 1769. Clément XIII prit con-
naissance en pleurant de ces exigences, que le nonce de Paris et plusieurs
cardinaux lui conseillaient d’accepter. Il fixa au 3 février un consistoire



pour discuter de cette affaire ; mais cette pénible séance lui fut épargnée :
la veille au soir, il mourut subitement d’une attaque.

Cette lamentable histoire de l'assaut livré de toutes parts contre la
Compagnie de Jésus est racontée en plus de 400 pages, et c’est ce qui explique
pourquoi le pontificat de Clément XIII, en somme assez insignifiant, occupe
plus de place que celui de Benoit XIV. Ces chapitres qui, du moins dans
leur rédaction derniére, sont dus a M. P. Kratz, 4 Rome, sont écrits, il
faut le reconnaitre, avec calme et objectivité. Ils sont, malgré tout, trop
étendus. On a beau dire dans le prospectus qu’ils rentrent dans 1’histoire
de la Papauté, puisque, par-dessus les Jésuites, c’était a 1'Eglise du Christ
et 4 son vicaire qu’on en voulait en réalité. D’abord, ce n’est pas absolument
vrai : l'auteur, comme on le lui a reproché, donne trop I'impression d’une
coalition voulue du laicisme de 1’'époque contre toute religion surnaturelle.
Ensuite, a ce taux-la, et a plus juste titre, puisqu’ici l'intention était plus
manifeste, il et fallu analyser les écrits des Encyclopédistes, dont il n’est,
en réalité, a peine question dans ce volume. Il n’était, du moins, pas néces-
saire de résumer tout au long les rapports et contre-rapports présentés contre
les Jésuites ou en leur faveur, et d’entrer dans tant de détails, notamment
au sujet de I'Espagne. A regret, on est obligé de constater — et la critique
a été unanime a le faire — que ce volume présente, dans sa composition,
un certain manque d’équilibre et qu’il est devenu, dans sa deuxiéme partie,
avant tout une histoire de la Compagnie de Jésus a la veille de sa suppression.

L. Waber.

Briischweiler Paul. Die landfriedlichen Simultanverhéltnisse im Thur-
gau. Gr. 8°. xvii-522 SS. Geheftet Fr. 7.—; RM 5.60. Verlag von
Huber & Co. Frauenfeld u. Leipzig. '

Im Kanton Thurgau gibt es gegenwirtig noch 26 Kirchgebdude, die
sowohl von den Katholiken als auch von den Evangelischen benutzt
werden. Diese Simultanverhiltnisse wurden durch den zweiten Landfrieden
vom 16. November 1531 begriindet und haben sich seither nicht wesentlich
geandert. Paul Briischweiler hat es unternommen, der Entstehung dieser
Verhiltnisse nachzugehen und ihren jetzigen Zustand darzulegen. Es war
ein dankbares Thema fiir eine Doktordissertation. Unter Prof. Dr. Fleiner
in Ziirich begann er diese kirchenrechtliche Studie. Als sie nahezu vollendet
war, iliberraschte den hoffnungsvollen jungen Gelehrten im Mairz 1932
der Tod. Die Verdffentlichung der fleiBigen Arbeit iibernahm dann Hans
Brugger in Ziirich.

Einem eingehenden rechtsgeschichtlichen Teile folgt auf Grund einer
ausgedehnten Untersuchung des heutigen Rechtszustandes die Feststellung
des geltenden Rechts. Mit einem wahren BienenfleiB hat der Verfasser die
diesbeziiglichen Quellen gesammelt und die einschlagige Literatur studiert.
Darum bietet die Arbeit fiir Historiker und Juristen, besonders aber auch
fiir die in paritiatischen Gemeinden titigen Geistlichen beider Konfessionen
groBes Interesse. Der Verfasser befliB sich sichtlich moglichster Objektivitdt



und wollte ohne jegliche Voreingenommenheit rein wissenschaftlich zu
Werke gehen, was ihm auch meistens gelang. Nur hie und da verriet er
protestantische Vorurteile oder Fleiner’sche Steckenpferde. Es geniige, auf
einige hinzuweisen. Wenn S. 12 gesagt wird : « Daneben wirkte mit die
damalige Lehrunsicherheit ... in der katholischen Kirche» und dies von
einzelnen Geistlichen gemeint ist, die in ihrer Lehre schwankten, dann
ist nichts einzuwenden, wohl aber, wenn darunter eine Unsicherheit des
kirchlichen Lehramtes zu verstehen wire. Weniger harmlos sind schon
die Bemerkungen auf S. 30 und 44 : « Es ist neben der konservativen Seite
ein Wesenszug der katholischen Kirche und ihrer Rechtsetzung, daB sie
zu allen Zeiten durch kluges temporires Verlassen oder Auslegen der an
sich unwandelbaren Grundsatze sich den aduBern Zeitumstinden angepaBt
hat. ... ObD fiir die Zukunft die strenge Fassung des can. 823, § 1, Wandel
schaffen wird in diesem opportunistischen Verhalten der katholischen
Kirche, wird von der Ausiibung des Rechtes der Dispensation in dieser
Frage abhdngen.» — In der katholischen Kirche ist strenge zu unter-
scheiden zwischen Glaubenssiatzen und disziplinarischen Vorschriften. Nur
die erstern sind « unwandelbare Grundsatze », die die Kirche nie preisgibt,
auch wenn darob ein ganzes Land, wie ehemals England, verloren gehen
sollte ; die letztern kénnen sich nach Zeitumstinden dndern, kénnen sogar
gleichzeitig an verschiedenen Orten differieren, da viele Entscheidungen
den Bischofen einzelner Ditdzesen iiberlassen sind, die nach den lokalen
Verhaltnissen und Schwierigkeiten entscheiden miissen. — DaB} ein oft
widerlegter Einwurf der Protestanten noch weiterwuchert, bezeugt die Stelle
im Kleindruck auf S. 44 : « Glasgemilde, die ja nie Objekte der Anbetung
waren, duldete er» (Zwingli). Von diesen und einigen andern Stellen
abgesehen, verdient die Arbeit, die indessen nicht in allen Einzelheiten
ausgearbeitet ist, unsere Anerkennung und viele, besonders Thurgauer,
werden sie mit Interesse lesen.

Dr. P. Hugo Miiller O.S.B.

Holenstein Dr. Th. Die konfessionellen Artikel und der Schulartikel

der schweizerischen Bundesverfassung. 1931. Verlag Otto Walter A.-G.
Olten.

DasBuch ist in der Hauptsache keine Darstellung, sondern eine Quellen-
sammlung iiber die Entstehungsgeschichte der konfessionellen Ausnahme-
bestimmungen und des Schulartikels in der geltenden Bundesverfassung
von 1874. Es gibt in breiter Anlage den Inhalt der beziiglichen amtlichen
Drucksachen, der in der Offentlichkeit gewechselten polemischen Schriften
und die Beratungen in der Bundesversammlung wieder. So entsteht ein
ungemein lebendiges Bild vom Werden des geltenden Staatskirchenrechtes
des Bundes. Die handliche Materialiensammlung ist nicht nur fir den
Juristen, der hier wichtige Texte fiir die Gesetzesauslegung findet, von
Interesse. Der Historiker gewinnt aus dem in protokollarischer Form
mitgeteilten Stoffe Einblick in die geistigen Stromungen und Einfliisse,



welche die Verfassungsrevision bestimmten und die dem Werke, das 1870
im Zeichen von Toleranz und religioser Freiheit begonnen wurde, schlieSlich
den kulturkidmpferischen Stempel aufdriickten. Es ist ideengeschichtlich
von besonderem Interesse, wie die von Segesser gefiihrte katholisch-konser-
vative Minderheit unter dem Einflusse des sog. liberalen Katholizismus
in Frankreich die Freiheit zur Grundlage ihrer Argumentation machte
und sich um die positive Formulierung des Begriffes der Glaubensfreiheit
miihte. Die Kulturkiampfer dagegen lehnten Cavours « Freie Kirche im
freien Staate » ausdriicklich ab und forderten die Oberherrschaft des Staates
iiber die Kirche. Bemerkenswert ist auch der starke EinfluB, den wirt-
schaftspolitische Fragen (Gotthardbahn) auf den Gang der Revision und
das Schicksal der Kkirchenpolitischen Bestimmungen ausiibten.

Leider hat das Buch den groBen Mangel, dal es fiir das geschickt und
sicher miihsam zusammengetragene Material keinerlei Quellenbelege anfiihrt.
Auch fehlt ein Sach- und Personenregister. Der Verfasser, dem wir eine
Reihe interessanter Studien zur Geschichte des schweizerischen politischen
Katholizismus zu verdanken haben, kiindet eine #hnliche Darstellung
der unter dem Namen « Kulturkampf » bekannten Vorginge an. Hoffentlich
werden dort diese Miangel, welche die wissenschaftliche Brauchbarkeit
stark beeintrichtigen, vermieden.

Dr. E. F. J. Mdlier.

Karl Heussi. Die Krisis des Historismus. Tiibingen, J. C. B. Mohr,
1932. VII-104 SS.; br. M. 4.2o0.

Die vorliegende Studie des Jenenser Kirchenhistorikers behandelt die
Frage, «inwieweit die groBe geistige Krisis, die wir in den letzten Jahr-
zehnten erlebt haben, den Historismus im Sinne der um 19oo iiblichen
Auffassung der historischen Wissenschaft ins Wanken gebracht oder doch
entscheidend abzuwandeln vermocht hat» (Vorw.). Ausgangspunkt ist
also Auffassung und Gestalt der Historie um die Jahrhundertwende, die
eine relative Einheit darstellt, insofern sie gewisse durchgehende Merkmale
aufweist. Als « Historismus » wird sie von Heussi bezeichnet, weil sie von
der unerschiitterten und gleichsam fraglosen Uberzeugung einer grund-
satzlich erreichbaren Objektivitit und Adiquatheit der Geschichtsbetrach-
tung getragen war. In den letzten Jahrzehnten und v. a. in den Jahren
nach dem Kriege ist aber von den verschiedensten Seiten her sowohl der
Wert wie auch die Moglichkeit einer objektiven Geschichtsbetrachtung
(mindestens im Sinne des « Historismus » um 1900) grundsitzlich in Frage
gezogen worden. Der Historismus erlebte also seine « Krisis ». Beide Phasen
werden im ersten Kapitel in einigen charakteristischen Motiven und Ex-
ponenten vorgefiihrt. Fiir das letzte Jahrfiinft glaubt Heussi (wohl mit
Recht) ein Abflauen der « Krisenstimmung » in und gegeniiber der Historie
feststellen zu kénnen. Ubrigens gilt ihm der schillernde Begriff « Historis-
mus », der durch das groBe geschichtstheoretische Werk von E. Troeltsch
(¢« Der Historismus und seine Probleme », 1922) in den wissenschaftlichen

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 20



.__306_.

Sprachgebrauch eingefiihrt worden ist, selber als typische Schépfung jener
« Krisenstimmung ». (Warum hat ihn dann aber Heussi in den Titel seiner
Schrift aufgenommen und ihn gerade der Historie der Jahrhundertwende
als Stempel aufgeprégt ?)

Im zweiten Kapitel wird die Krisis des Historismus « in systematischer
Sicht » behandelt. Der Verf. stellt sich die Frage, inwieweit die methodo-
logischen und geschichtstheoretischen Positionen des « Historismus » (also
der Historie um 1900) eine in sachlicher Hinsicht begriindete Umbildung
erfahren haben oder erfahren miissen. Die tatsachlichen Wandlungen im
geschichtlichen Denken und in der historischen Wissenschaft des letzten
Menschenalters werden zum AnlaB einer kritisch-theoretischen Uberpriifung
der Voraussetzungen und der Strukturiertheit des historischen Erkennens
genommen. Auf dieser theoretischen Fragestellung liegt fiir den Verf. wie
auch fiir uns das Hauptgewicht der Schrift. Es zeigen sich hier freilich
Schranken, die darin begriindet sind, daB die geschichtstheoretischen
Probleme nicht bis in die erforderliche Tiefe verfolgt werden. Durch diese
Vorbehalte soll aber das Verdienst des Verf. um die Klarung dieser Probleme
keineswegs geschmailert werden. Wir versuchen, seine wesentlichen Thesen,
die in Ankniipfung an die nach Heussi den « Historismus» um 1900
charakterisierenden Momente entwickelt werden, festzuhalten.

Das Problem des « Gegenstandes » der Historie sucht Heussi gegeniiber
dem Historismus (der — immer nach Heussi — ein an sich gegebenes,
ein fiir allemal feststehendes, eindeutig strukturiertes « Objekt » annahm)
dahin zu vertiefen, daB der Vorgang und das Wesen der historischen
Erkenntnis « perspektivistisch » verstanden werden muB. Das historische
Erkennen beruht auf einem (bewuBten und unbewullten) « Auswihlen »,
es ist nicht ein einfaches « Wiederholen » und « Abbilden » ; der historische
« Gegenstand » formt sich nach unseren Fragestellungen und nach unserem
Standort und geht also als solcher nie abgeschlossen und unverriickbar
in das Geschichtsbild ein, sondern bleibt ein unerschépflicher Anreiz zu
immer neuen historischen Auffassungen. Dies wird jedoch dahin ein-
geschrankt, daB3 auf einem bestimmten Standort, bei richtiger Anwendung
der historischen Methoden, «eine einzige logisch zwingende, also richtige
... Auffassung » sich ergeben miisse (55 f.). Hier miiBte nun freilich die
Frage der « Standortsgebundenheit » noch erst geklart werden ; denn was
macht einen « Standort» aus, und vor allem : was macht einen solchen
Standort legitim ? Hier liegt nach unserer Meinung eines der schwierigsten
und ungeklartesten geschichtstheoretischen Probleme, das bei Heussi keine
Forderung erfihrt.

In der Frage der historischen Relationen, d. h. der konsequenten
Einordnung der geschichtlichen GréB8en in ihre Zusammenhinge, hat
Heussi keine gliickliche Hand. Er hat nidmlich den sonderbaren Einfall,
dieses historiographische Faktum, diese Lehre von den historischen Rela-
tionen als (echten) Relativismus zu bezeichnen. (Warum nicht wenigstens
Relationismus ? ) Der damit gemeinte Sachverhalt ist natiirlich korrekt
dargestellt. Aber wenn nun Heussi von dieser Definition des Relativismus
aus folgert: «Die iiblichen Vorwiirfe gegen die ,relativistische’ Haltung



erweisen sich daher bei niherem Zusehen als verworren und gegenstands-
los » (70), so ist diese Behauptung und alles, was daran (etwa iiber das
Problem der Werte) weiter gekniipft wird, nicht bloB verworren, sondern
ganz eigentlich « gegenstandslos ». — Bei der Frage des historischen « Evolu-
tionismus » werden einige logische Prizisierungen vorgenommen. «Ent-
wicklung » ist in der Historie ein bildlicher Ausdruck, denn «dadurch,
daB immer neue Bedingungen und Bedingtheiten auftreten, wird immer
wieder ein neuer Sachverhalt hergestellt » (83). Wenn aber so «doch die
Tatsache der rastlosen und restlosen Wandlung aller dem geschichtlichen
Bereich angehoérenden Dinge unbezweifelbar bestehen » bleibt (87), so ist
damit das hier sich ergebende Problem der historischen Identitit und
Kontinuitat nicht deutlich genug gesehen. — Beziiglich der letzten von
Heussi behandelten Frage : der grundsitzlichen Immanenz der historischen
Erkenntnisse und Aussagen, sieht er in der modernen ideengeschichtlichen
oder geistesgeschichtlichen Behandlung eine Verfeinerung und Bereicherung,
nicht aber eine Uberwindung der im Bereich des Tatsichlichen sich halten-
den Historie. Die neuere Geschichtslogik hat den gegeniiber dem puren
Tatsachlichen «transzendenten » (geistigen) Faktor in aller Geschichts-
erkenntnis stark herausgearbeitet, und grundsatzlich auf derselben Ebene
liegt die historische « Wesensschau» («Sinn», «Idee» «Wesen» einer
historischen Erscheinung). Damit «ist sozusagen eine Transzendenz in
der Immanenz erschlossen. Aber keineswegs ist ein Durchbruch zum
Metaphysischen im strengen Sinne von der Historie erreicht » (104).

Oskar Bauhofer.

Otto Bardenhewer. Geschichte der altkirchlichen Literatur. Fiinfter
Band : Die letzte Periode der altkirchlichen Literatur mit Einschlu3 des
dltestens armenischen Schrifttums, gr. 8° (xi11-424 SS.). Freiburg im
Breisgau 1932, Herder. Geheftet 9 M.; in Leinwand 11 M.

Ce cinquiéme et dernier volume de la patrologie de Mgr Bardenhewer
étant le premier que nous ait envoyé 1'éditeur, on nous permettra de rappe-
ler le contenu des volumes précédents : le tome I, paru en 2me édition
en 1913, va jusqu’a la fin du IIme siécle ; le tome II, qui s’étend jusqu’au
début du IVme sjécle, a été réédité en 1914 ; le tome III, consacré au
IVme sjécle, a paru, en 1923, en 2me édition inchangée, sauf une douzaine
de pages d’adjonctions que l'on peut se procurer séparément. En 1924
paraissait le quatriéme volume, qui traite du Vme siécle et de la littérature
syriaque du IVme ; et voici enfin le cinquiéme volume qui s’arréte, pour
I'Orient, & saint Jean Damascéne et, pour 1'Occident, & saint Isidore de
Séville, soit, comme s’exprime l’auteur, aux deux derniers écrivains impor-
tants d'une période de décadence intellectuelle qui allait, dans la suite,
malheureusement, s’accentuer encore. Mgr Bardenhewer a consacré, en
outre, une quarantaine de pages a la littérature arménienne du Vme siécle,
époquede sesdébuts, jusqu’au commencement du VIme, oli le passage de I’Ar-
meénie au monophysisme entraine la disparition de sa production littéraire.



i 308 _—

Au lieu que, dans le tome IV, les écrivains orientaux étaient classés
par patriarcat — Alexandrie, Constantinople, Antioche et Jérusalem —
dans ce volume, les écrivains grecs et arméniens sont groupés d’aprés le genre
littéraire qui a été plus spécialement le leur ; d’ou les rubriques suivantes :
dogmatique et polémique, morale et ascétisme, exégese, histoire et hagio-
graphie, éloquence sacrée et enfin, poésie. Pour 1'Occident, au contraire,
l'auteur a suivi l'ordre géographique : il passe successivement en revue
I'Italie, 1’Afrique, la Gaule et I'Espagne. C’est évidemment la solution
la plus pratique, celle qui permet de retrouver le plus rapidement les ren-
seignements dont on a besoin. Au surplus, une table de tous les noms
d’auteurs vient encore faciliter ces recherches.

Chaque chapitre s’ouvre par une caractéristique générale de 1'époque
ou du mouvement théologique envisagé ; puis, du moins pour les écrivains
les plus importants, I'auteur suit une marche identique : en divers para-
graphes, suivis chacun d’une copieuse bibliographie, il explique la place
occupée par cet auteur, il raconte ensuite sa vie et il présente enfin ses
différents écrits. C’est ainsi qu’il procéde pour saint Jean Damascéne,
saint Benoit, Ennodius de Pavie, Boéce, Cassiodore, saint Grégoire le Grand,
Fulgence de Ruspe, saint Avit, saint Césaire d’Arles, Grégoire de Tours,
Venantius Fortunat, Martin de Bracara, saint Isidore de Séville, etc.

Quelques petites remarques : les quatre articles que I’abbé Paul Lejay
a fait paraitre dans la Revue d’histoive et littérature religieuses, sur le role
théologique de Césaire d’Arles, ont été ensuite réunis en volume sous le
méme titre (Paris, Picard, 1906). Au sujet de saint Maire, on admettra
difficilement que le transfert du siege épiscopal d’Avenches a Lausanne
se soit fait déja avant 585 ; et il aurait fallu citer, a propos de cet évéque
et de son épitaphe, tout au moins les pages que Mgr Besson lui a consacrées
dans ses Recherches sur les origines des évéchés de Genéve, Lausanne et Sion
(pp. 176-209). Au sujet des deux « Vies » de saint Grégoire le Grand, il fallait
renvoyer a l'article du P. Moretus dans les Analecta Bollandiana, t. 26 (1907),
- p.- 66-72, et mentionner, parmi les éditions du Pastoral du méme pape,
celle de la Biblioteca SS. Patrum de Rome (1908) ; c’est celle qui a été utilisée
pour la traduction francaise de cet ouvrage parue dans la collection Pax,
en 1928. Enfin — et ceci est une remarque d’ordre plus général — ne serait-il
pas a souhaiter, d’autant plus que ce volume a environ 300 pages de moins
que ceux qui l'ont précédé, qu'on y donnat une table générale de tout
I'ouvrage : non pas, comme le font les tables qui terminent chacun des
cinq volumes, la nomenclature de toutes les pages ou apparait le nom
d’'un auteur, mais simplement l'indication de celles ou il est question de
lui ex professo : cela dispenserait de chercher a deux endroits lorsqu’il
s’agit d’un écrivain qui chevauche sur deux siécles, ou encore d’un auteur
de deuxiéme ou troisiéme ordre, dont on est bien excusable de ne pas savoir
toujours a quel siécle il appartient. On y mentionnerait également les ouvra-
ges qui, pour une raison ou une autre, ont été détachés de leur auteur et
de leur milieu naturel : ainsi le De wviris illustribus, que 'on cherche en
vain dans la quarantaine de pages consacrées a saint Jérome, a la fin du
tome III, parce qu'il a été présenté tout au début du premier volume.



Voici prés de 40 ans que Mgr Bardenhewer préludait, en 1894, par la
publication de sa Patrologie, a son Histoire de la littérature ecclésiastique
ancienne, dont le premier volume paraissait en 1902. 30 ans plus tard,
étant plus qu’octogénaire, il nous donne le cinquieme et dernier volume
de ce remarquable ouvrage, l'exposé le plus étendu et le plus complet
de ’ancienne littérature chrétienne qui ait été fourni par les catholiques,
ouvrage qui fait autorité dans tous les milieux et qui est le guide indispen-
sable de quiconque veut aborder d'une maniére un peu approfondie 1'étude

de 1 tristi 4
e la patristique L. Weber.

Dr. Marcel Beck. Die Patrozinien der dltesten Landkirchen im Archi-
diakonat Ziirichgau. Schweizerstudien zur Geschichtswissenschaft, XVII. B.
1033. Verlag A. G. Leemann und Co. Ziirich-Selnau.

Des Verfassers Absicht ist, den Wert der Patrozinien fiir jedes unter-
suchte Gotteshaus festzustellen. Im ersten Abschnitt (S. 1 bis 43) ver-
breitet er sich iiber die Grundlagen der Patrozinienforschung (Aufgaben,
Schwierigkeiten und Besonderheiten der Patrozinienforschung, Methode
und Gliederung der Arbeit, Abgrenzung des Untersuchungsgebietes) ; im
zweiten Abschnitt (S. 44-140) werden die einzelnen Gotteshduser des alten
Ziirichgaues in alphabetischer Reihenfolge behandelt. Der dritte Abschnitt
(S. 141-155) handelt von den vorziiglichsten Patroziniums-Heiligen des
untersuchten Gebietes. Dann folgen zwei Exkurse iiber den Stand des
Steuereinkommens des Archidiakonats Ziirichgau im Jahr 1275 und iiber
die Datierung von zwel Einsiedler-Manuskripten. Den Schluf3 bilden
mehrere Register und eine Karte zu den behandelten Gotteshdusern.

DaB das groBe Werk Niischelers: « Die Gotteshiuser der Schweiz »
(seit 1864) wverschiedener Verbesserungen und Erganzungen bedarf, wird
wohl niemanden verwundern, und wenn Dr. M. Beck seine Artikel iiber
die einzelnen Kirchen als Nachtriage zu Niischelers Werk denkt (S. 33),
so ist dem durchaus beizustimmen und seine Arbeit kann als wertvoller
Beitrag zur Erforschung der Patrozinien begriiBt werden, aber den ein-
gangs genannten Zweck hat u. E. der Verfasser nicht erreicht. — Die
Patrozinienforschung ist und bleibt eine blofe Hilfswissenschaft der Kirchen-
und Heiligengeschichte. Von den Verhiltnissen eines so eng begrenzten
Gebietes, wie der alte Ziirichgau es darstellt, Schliisse ziehen zu wollen,
die auf allgemeinere Geltung Anspruch erheben, ist sehr gewagt. Auch
ist bei dieser engen Begrenzung des Untersuchungsgebietes unmdaglich,
die Heiligenverehrung kartographisch zu erfassen (S. 19); aber gerade
die Erforschung der Patrozinien, die doch nicht so ganz eine unterge-
ordnete Rolle innerhalb der Heiligenverehrung spielen, wie M. B. meint
(S. 1), sollte diese kartographische Erfassung mehr und mehr erméglichen.
So hitte der Verfasser besser getan, sich das Ziel zu stecken, zu einer
erweiterten und vertieften Patrozinienforschung weitere Bausteine zu
liefern.

Methodisch scheint der Verfasser doch zu sehr dem Grundsatz zu



— 310 —

huldigen : « Quod non est In actis, non est in factis.» Aus dem bloBen
Umstand, daB bei der ersten urkundlichen Nennung eines Ortes ein dor-
tiges Gotteshaus nicht erwdhnt wird, folgt noch nicht, daBl es kein solches
gab. Dieser SchluB wére nur zuldssig, wenn bewiesen wiirde, daB ein vor-
handenes Gotteshaus samt seinen Patronen hitte genannt werden miissen,
aber dieser Beweis wird nicht so leicht zu erbringen sein. — Beziiglich
der Kirchweihen werden zwar die S. 5 gemachten allgemein gehaltenen
Bemerkungen schon stimmen: es gab gewiB der Griinde mehrere, wenn
Kirchen lingere Zeit ungeweiht blieben. Kapellen miissen nicht geweiht
werden ; darum ist das in Anmerkung. 7, S. 5, angefiihrte Beispiel nicht
gerade gliicklich. Noch heute gibt es viele Gotteshduser, die an und fiir
sich geweiht werden sollten, aber vorderhand bloB benediziert (gesegnet)
sind, in denen der einzige beniitzbare Alter ein sog. Tragaltar ist. Solange
aber die Quellen iiber den Werdegang, insbesonders iiber die Baugeschichte
der einzelnen Gotteshduser so sparlich flieBen, bleibt es im Einzelfall immer
etwas Gewagtes, von Kirchen zu reden, die wihrend langer Zeit ungeweiht
blieben. Uad solange nach des Verfassers Gestindnis (S. 9) die Geschichte
der Kirchweihe im Friihmittelalter nicht geschrieben ist, darf auch nicht
im Einzelfall aus der bloBen Unméglichkeit, einen Patron nachzuweisen,
der Schlull gezogen werden : es habe wohl geweihte, aber patronlose Kirchen
gegeben. Wenn die Patrone bald genannt werden, bald aber auch nicht
(S. 7), so kann dies im Einzelfall von verschiedenen &uBern Umstinden
abhangen, insbesonders von der Notwendigkeit oder Nichtnotwendigkeit,
die betreffende Kirche von andern zu unterscheiden. — Auch ist der
Trennungsstrich zwischen den Eigenkirchen, die aus finanziellen Griinden
erstellt wurden, und den eigentlichen Seelsorgskirchen (S. 4) zu scharf
gezogen ; die weltlichen Grundherren von Baretswil (S. 46) und Nuolen
(S. 99) konnten neben der Vermehrung ihrer Einkiinfte sehr wohl noch
die bessere religiose Betreuung ihrer Leute im Auge haben. Zutreffen
mag schon, daB sich die weltlichen Herren nicht immer um den guten
Stand oder um die Weihe ihrer Eigenkirchen gekiimmert haben und da@
die Kloster manches nachzuholen hatten, wenn sie in den Besitz dieser
Kirchen kamen, aber der Verfasser geht hier mit seiner Unterscheidung
zu weit.

Zu diesem methodischen Mangel kommen noch irrige Voraussetzungen.
Eine solche unbewiesene und unbeweisbare Voraussetzung ist z. B., daB
die eingeschlossenen Reliquien mit dem Namen des Patrons des Altars
oder der Kirche iibereinstimmen muBten (S. 111). Offenbar im Bestreben,
diese Annahme folgerichtig durchzufiihren, kam der Verfasser zu dem
(von ihm gesperrt gedruckten) Satze: « Warum aber gerade Michael zum
Patrozinium (in Eschenbach) bestimmt wurde, 148t sich nicht sagen. Wahr-
scheinlich waren besonders viele Reliquien dieses Heiligen (im Kloster
St. Gallen) vorhanden » (S. 66). Dall der Verfasser nicht an irgend einen
Heiligen dieses Namens denkt, zeigt S. 67, wo Michael ausdriicklich als
Erzengel bezeichnet wird. Gewil haben im Mittelalter gewinnsiichtige
und leichtglaubige Leute im Besitz von Engel-Reliquien sein wollen ;
aber diese Zumutung an die geistig so hoch stehenden Monche von



St. Gallen hitte man in einer Doktor-Arbeit nicht erwartet. Unzutreffend
ist ferner die Voraussetzung, die vorhandenen Reliquien seien alle in die
Altire «rekondiert », eingeschlossen gewesen ; wozu dienten dann aber
die im Mittelalter hergestellten und noch heute bewunderten Reliquien-
schreine ?

Dazu kommen noch zahlreiche Schiefheiten und Irrtiimer in Auffassung
und Darstellung. So ist S. 20 von Reliquienhandel schlechthin die Rede.
GewiB bliithte im Mittelalter zeitweilig der Reliquienhandel, aber neben
" dem Handel mit Reliquien gab es auch einen rechtmiBigen Erwerb von
solchen. Die Bemerkung : « Alle damals in der Kirche (von Kilchberg)
verehrten Heiligen sind damit aufgezdhlt» (S. 78) kann leicht auch so
verstanden werden, daB der Verfasser die heiligste Dreifaltigkeit zu den
Heiligen zihlt. — Rein aus der Luft gegriffen ist die Behauptung, das
romische Christentum habe auf deutschem Boden alles nicht auf rémischer
Basis wurzelnde religiose Leben schneller auszurotten vermocht als ander-
wirts (S. 22). In unsern Landen machte sich in der Friihzeit der rémische
EinfluB zumeist nur durch das Frankenreich geltend, "»}md was Rom
bekimpfte, waren nicht die dem deutschen Wesen angepalBtefd christlichen
Gebriuche, sondern Uberbleibsel heidnischen Aberglaubens. Die hohe
Verehrung, die schon friih auf germanischem Boden der hl. Martin v. Tours,
der hl. Ulrich, der hl. Rupert, der hl. Gallus usw. fanden, steht ganz auf
der gleichen Linie wie der Kult, den die romische Kirche den rémischen
Martyrern erwies, und sie zeigt, daB diesseits der Alpen der Heiligenkult
nicht minder eine tiefinnere Angelegenheit des christlichen Volkes war
wie jenseits der Alpen (S. 12). Aus der Beliebtheit des Heiligenkultes aber
folgt noch lange nicht, daB3 sich Maria an die Stelle Gottes setzte, und sie
selber wieder durch eine Unzahl von Heiligen verdrangt wurde {S. 151) ;
das damalige Erbauungs- und theologische Schrifttum redet eine ganz
andere Sprache. — Unbeweisbar ist die Behauptung, die &ltesten Land-
kirchen (im Ziirichgau) gingen alle auf das Kloster St. Gallen zuriick (S. 32) ;
selbst wenn die Kloster alle diese Kirchen gebaut hitten, was erst noch
zu beweisen wire, so kdme neben St. Gallen noch die Abtei Reichenau
(s. die Kultur der Abtei Reichenau, I, S. 478 ff.), und im weitern auch
Pfifers und Luzern in Frage. — Mindestens schief ist die Behauptung,
Bonifatius stehe zum Klostergriinder Pirmin in einem gewissen Gegensatz
(S. 28) ; denn zwar nicht persénlich, aber durch seine Schiiler und Schiile-
rinnen stiftete der Wanderapostel und Organisator Bonifatius ebensoviele
Kléster als Pirmin. — Unrichtig ist, daB die Pirminspredigt das Muster
einer Missionspredigt in unsern Landen sei; bei P. Gall Jecker O.S. B.,
den der Verfasser (S. 28) anfiihrt, mag er auch im gleichen Zusammenhang
iber Ursprung und Zweck dieser Predigt nachlesen. — Unrichtig ist, da@
sich im Pactus Alamannorum keine Spur von Christentum finde (S. 24) ;
denn in Art. 48 ist von Kirchen die Rede. — Falsch ist die Behauptung,
die Gallus- und Kolumbanskirchen seien im Vergleich zur Bedeutung
dieser Manner fiir die Mission duBerst selten (S. 11); denn sobald der
offentliche Kult dieser Glaubensboten von der Kirche anerkannt war,
wurden ihnen in den Gebieten, wo sie gewirkt hatten, zahlreiche Kirchen



— 312 —

geweiht. — Aus der Urkunde von go4 fiir Wangen (Schwyz) zu schlieBen,
dort aufgefundene Alamannengebeine seien als Uberreste des hl. Kolumban
angesehen und ausgegeben worden (S. 127-128), ist bloBe Willkiir. —
Was endlich die Einsiedler Urkunden betriffit, so ist zu beachten, daB alle
S. 160-163 aufgefiihrten Orte urkundlich im X. Jahrh. als Stiftsbesitz
nachzuweisen sind. Daraus, da8 keine Kirchen erwdhnt werden, folgt
" noch nicht notwendig, daB keine da waren ; fiir Eschenz wird sie noch
eigens genannt. Das angefochtene MSC 29 (Tafel I) zeigt rechts die charak-
teristischen Vermerke des Heinrich von Ligerz, der in der ersten Hailfte
des XIV. Jahrhunderts Thesaurar (Kustos und Archivar) des Stiftes war ;
damals aber gab es noch keine Humanisten in unsern Landen, die sich
mit solchen Schreibiibungen abgegeben hitten. Von den zwei Kaiser-
urkunden, die den Erwerb der Insel Ufnau und des Hofes Pfiffikon betreffen,
schrieb Sickel in Monum. Germ. Historica Dipl. 1I. S. 136 : « Von FA mit
Benutzung von DO I, 276 (eben der ersten Urkunden) verfaft und ge-
schrieben. Damit nehme ich das Urteil zuriick, welches ich in Schweizer-
Kazser-Urkunden, 78-85, iiber diese beiden Urkunden gefdllt habe.»
Zusammenfassend darf wohl gesagt werden, daB mit Studien dieser
Qualitat der Sache der Patrozinienforschung nicht besonders gut gedient ist.

Stift Einsiedeln. Dr. P. Theodor Schwegler O. S. B.

Dr. Alois Miiller. Der Chronist Hans Wulflin und seine Aufzeichnungen.
26 doppelspaltige S. Separatabdruck aus dem Zuger Kalender. Jahrg. 1933,
J. Speck u. Co., Zug.

Dr. A. Miiller, besonders verdient um die Geschichte des Kt. Zug,
behandelt hier einen zugerischen Chronisten, Hans Wulflin (1490 /1565),
der an der aufstrebenden zugerischen Geschichtsschreibung des XVI. Jahr-
hunderts einen beachtenswerten Anteil hat. Wulflin, aus einem angesehenen
Zuger Geschlecht stammend, ist zum Chronisten herangereift, in zahl-
reichen Reisen, die ihn weitherum fithren (Rom, Mailand, Aachen, Siid-
deutschland, Lyon), auch im Dienste seines Standes, der ihm verschiedene
Amter in der zugerischen Verwaltung iibertragen hat.

Was Dr. Miiller von der Chronik bietet, ist eine wohlerwogene Auslese,
deren Gehalt er in verschiedene Kapitel (Aus dem politischen Leben des
XVI. Jahrhunderts, Rechtssachen, kirchliche Nachrichten, soziale Ein-
richtungen und soziales Wirken) einordnet. Am wertvollsten sind die
Beitriage der Chronik zur Baugeschichte der St. Oswaldskirche, zum kirch-
lichen Leben in Zug iiberhaupt (Patronatsrechte der Stadt, Haltung des
Rates gegeniiber der neuen Lehre). Waulflin ist treuer Altglaubiger. Als
Beilagen gibt der Verf. aus der Zurlaubschen Sammlung, die auch die
Chronik enthilt, den Vertrag zwischen Biirger und Rat von Zug im
Bachmannhandel von 1585, XII. 16., die Stelle der Chronik zur Schlacht
bei Dreux (1562) mit der Liste der Gefallenen aus dem Lande Zug und
endlich eine Urkunde von 1435, I. 26., die sich auf die Stiftung einer
Herberge fiir die armen Leute bezieht.



Die Studie ist ein gliicklicher Beitrag zur Geschichte Zugs, welcher
der Beachtung auch wissenschaftlicher Kreise durchaus wert ist und zu-
gleich geeignet ist, das Ansehen guter Heimatgeschichte in breiteren

Schichten des Volkes zu fordern.
0. Vasella.

R. N. Carew Hunt. Calvin. 335 Seiten. Titelbild. Preis geb. 10/6 sh.
net. The Centenary Press. London 1933.

Die Verétffentlichungen zum theologischen und politischen Werke
Calvins sowie die Versuche, es kulturgeschichtlich, historisch, soziologisch
zu deuten, haben seit der Feier seines 400. Geburtstages stark zugenommen.
Jedoch fehlt — merkwiirdigerweise und im Gegensatz zur lutherischen
Literatur —in fastallen Abhandlungen dieserletzten 30 Jahre eine umfassende
und auf simtliche erreichbaren Belege quellenmiBig gegriindete Darstellung
des Calvinischen Lebens. Diese Tatsache gilt — auch merkwiirdigerweise
— in noch stirkerem Mafe als fiir uns fiir die englische Welt, die seit dem
Erscheinen des Walkerschen Werkes (1906) keine neue und das in den
Archiven erschlossene Material verwertende biographische Uberschau kennt.
Die Arbeit Carew Hunts fiillt nicht nur diese bisher bestehende und sehr
oft als miBllich empfundene Liicke innerhalb der Gesamtgeschichte des
Calvinischen Wirkens und der Entstehungsjahre der Reformierten Kirche
aus, sondern sie gibt durch die Art ihrer Darstellung, die keine Geschichte
desCalvinimus, sondern die des Calvin seinwill, die Mittel zum menschlichen
Verstehen und zum seelischen Erfassen und Ergriinden der fiir spatere
Zeiten politisch so gestaltungskriaftig werdenden Lehren, die von Genf und
Calvin ausgehend einen groBen Teil der alten und der neuen Welt geistig
und wirtschaftlich véllig umgestalten.

Hunt weist, durch seine Aktenkenntnis unterstiitzt, die mannigfachen
alten und neuen, franzdésischen, deutschen, katholischen Calvins Privatleben
verdichtigenden Anwiirfe als unhaltbar zuriick. (Bolsec, Desmay, J. B. G.
und J. A. Galiffe, Kampschulte u. a.). Er versteht es, trotz den niichternen
aktenmifBigen Belegen, in einer manchmal erstaunlich dramatisch zu-
gespitzten Form, die den historischen Bericht in erzidhlender Art hilt, das
politische Leben des mittelalterlichen Genfs gegenstindlich werden zu lassen
und jene entscheidenden Vorginge zu zeigen, die unter Calvin Genf aus
einer deutschen Stadt endgiiltig zu einer franzosischen werden lassen.

Die in Genf geschehende Entwicklung der religiés-reformatorischen
Ansichten erweist sich als engstens zusammengehorig mit der von Genf
erstrebten Entwicklung und Losung diplomatisch-politischer, durch die
Geschlechterherrschaft bedingter Bindungen an Bern, Savoyen, Frankreich.
Diese Versuche, politische Freiheit zu erlangen, sind verbunden mit der
Forderung nach kirchlicher Unabhingigkeit und Selbstindigkeit. Von
diesem historischen Ansatz aus erhilt das Calvinische Wirken in Genf, seine
Vertreibung und endgiiltige Riickkehr, die ihr entsprechende Umrahmung,
und hierdurch wird Calvin in die Grenzen seines politisch-kirchlichen
Menschentums gestellt. Nur sehr langsam entwickelt er sich, in seinen



Absichten oftmals durch die politischen Parteien Genfs miB8braucht, vom
kirchlichen Erneuerer iiber den Reformator zum geistlichen Diktator und
unbestrittenen Céasaropapisten. Zu den beiden letzten Stufen kommt Calvin
nicht durch festes Wollen in vorausschauender Absicht, nicht in voller
"Erkenntnis der Bedeutung und der politischen Méglichkeiten seiner welt-
gestaltenden Lehre, sondern getrieben, gestoBen von mannigfachen, zu-
falligen Umstinden.

Die Bedeutung Calvins zu seiner eigenen Zeit, fiir deren vielgestaltige
Richtungen Erasmus, Loyola, Rabelais sprechen, liegt nicht so sehr, wie
bei Luther, in einer zur katholischen Lehre gegensitzlichen Religions-
auffassung als in seinem politisch-religiosen, allein vom Alten Testament
bestimmten Wollen. Seine unmittelbare Wirkung liegt sowohl in der
Kraft seiner Reden, der Unbeugsamkeit seines Willens, der hirtesten
Konsequenz seiner Forderungen, wie auch in der Tatsache, da8 er sich
als erster seiner Zeit zur Erorterung abstrakter Gedanken der (franzésischen)
Muttersprache bediente. Damit gewannen seine Schriften, besonders die
Institutiones, die aufriittelnde und tiefgehende Wirkung der 200 Jahre
spiter erscheinenden Lettres Provinciales Pascals.

Calvin fehlt, besonders gegen Ende seines Lebens, im Verkehr mit
den rebellischen Genfer Geschlechtern und den zahlreichen theologischen
Widersachern die Biegsamkeit des Diplomaten, die ihm nie gelegen hatte.
Bei der Verbrennung des Michael Servet, der auch Carew Hunt keine
restlose Aufklarung zu geben vermag, erscheint Calvin als ein vom Geiste
des Alten Testaments getriebener cifernder Verfolger. Es kehrt hier, wie
ibrigens auch bei einigen anderen Vorfillen seines Lebens — ohne daf
es Carew Hunt in dieser offenen Form ausspriche — das im tiefsten Sinne
— fast psychopathisch zu nennende — Damonische und Leidenschaftliche,
Gefiihlsbare hervor, das Streitsiichtige, HaB- und EinfluBgierige, verbunden
mit der rechtfertigenden Uberzeugung, Werkzeug und Gesandter im Sinne
der Erfiillung eines hochsten gottlichen Auftrages zu sein. Wenn auch
bei Calvin nicht wie bei Luther von vorgefallenen Sinnestiuschungen
berichtet wird, die einen psychologischen RiickschluB erlauben wiirden,
so liegen doch, und gerade fiir das hohere Alter, Anzeichen genug dafiir
vor, daB Calvin als Autokrat in einer mystisch zurechtgebildeten Welt
lebte und sie mit einem goéttlich-schulmeisterlichen Auftrag tyrannisierte.
Calvin gehort zu den psychisch stark depressiv veranlagten Menschen.
Echte Lebensfreude hat er, ganz anders als Luther, nie gekannt. Die ganze
Strenge alttestamentlicher Moral lastet auf ihm und den von ihm Geleiteten.
Calvin blieb ein Misanthrop, unter dessen tyrannischer Herrschaft in Genf
jegliche unterhaltende Form gesellschaftlichen Lebens den geistlichen
Erbauungen, Andachten, Beichten riicksichtslos weichen muBte. Jedoch
die menschliche Neigung, nach der Calvin so verhaBten Lust dieser Erde
zu greifen, blieb trotz allen Verfolgungen, Ausweisungen, Gefingnis- und
Todesurteilen so stark, daB Calvin gegen Ende seines Lebens diesen Teil
seiner Genfer Erziehungsaufgabe so gescheitert ansehen mufBte wie alle
Versuche, Genf zu einem theologisch-siindenfreien, gottzukunftsgerichteten
und dogmatisch-moralisch hochst vollkommenen Gottesstaate alttesta-



mentlichen Charakters zu schaffen, einen Staat, in dem die Kirche und
ihre Leiter bedingslos dem Staate und seinen Vertretern iibergeordnet sind.

Carew Hunt streift nur die theologisch-gelehrten Kontroversen der
Reformationszeit, in die Calvin verwickelt wurde, da sie ihrem Inhalte
und ihrer Themenstellung nach zu fern ab von unseren heutigen theo-
logischen Diskussionen stehen. Es wire jedoch sehr erwiinscht gewesen,
wenn Hunt im Zusammenhang der biographischen Darstellung auf die
kulturgeschichtlichen und theologischen Verbindungen zwischen Calvin,
Luther, Zwingli, den iibrigen Reformatoren und den Humanisten ein-
gegangen wiare. Hier hiatten die bei Carew Hunt richtig dargestellten nach
allen Seiten hin erstehenden logischen Unméglichkeiten in der Deduktion
des Pradestinationsprinzips ausgebaut werden miissen, um der Darstellung,
die sich zu sehr an den lebensméiBigen Bericht Calvins hilt, noch gréBeren
Wert zu geben.

Ein selbstindiger Abschnitt dagegen gibt in Umrissen die Calvinische
Theologie und Ethik, die sein politisches Schaffen in Genf erst verstindlich
machen. In der Ausdeutung jedoch kommt Carew Hunt zu keinem anderen
oder gar neuen Ergebnis als es schon bei Wernle, Loofs, Seeberg und
Troeltsch enthalten ist, wie iiberhaupt bei ihm die Systematik der schwichste
Teil ist. Er laBt Calvin, Weber, Troeltsch folgend, als Begriinder des
abendlandischen Kapitalismus gelten (132), verneint aber die Auffassung,
daB der véllig aristokratisch gerichtete Calvin einer der groBen Begriinder
demokratischer Staatsauffassung in Europa sei. (139, 15I).

Oxford. Dr. Helmut Minkowski.

Dr. Oscar Doering, Christliche Symbole. Leitfaden durch die Formen-
und Ideenwelt der Sinnbilder in der christlichen Kunst. 69 Bilder, 12°,
xvi und 148 S. Freiburg i. Br. 1933, Herder. Geheftet 2.80 M. ; in Leinen
3.60 M.

Vorliegendes Biichlein ist eine vollige Neugestaltung des vergriffenen
gleichnamigen Werkleins von Dr. A. Schmid, dessen 2. Auflage 1909 er-
schienen ist. Es bezweckt Priestern und Kiinstlern eine kurze, iibersicht-
liche Zusammenstellung der wichtigsten christlichen Symbole an die Hand
zu geben. Die Gruppierung der einzelnen Symbole folgt in groBen Linien
der Einteilung der durch sie versinnbildeten christlichen Wahrheiten und
Institutionen, wie sie jeder Katechismus jedermann eingepragt hat. Es
folgen besondere Kapitel iiber Zahlen-, Farben-, Blumensymbolik, iiber
Sinnbilder und Attribute der bekanntesten Heiligen. Ein gutes Register
ermoglicht das rasche Auffinden der gesuchten Symbole. Dies und die
handliche Form machen diesen Leitfaden zu einem bequemen Nachschlage-
buch. — Wir méchten uns auf folgende Bemerkungen beschridnken, die
in das Gebiet der altchristlichen Symbolik fallen. Zu S. 6: Weder Anker
noch Fisch sind ausschlieBlich christliche Symbole. Zu S. 37 : Eine mit
Nimbus versehene Taube als Symbol des Heiligen Geistes ist mir in den
Katakomben des II. Jahrhunderts nicht bekannt. Zu S. 53 : Das dlteste



— 316 —

Bild der Gottesmutter als Orans dargestellt ist wohl das bekannte Fresko
im Coemeterium Maius zu Rom aus dem IV, Jahrhundert. Dieses hitte
vorteilhaft reproduziert werden sollen. Abbildung 24a und b hingegen
haben mit der Gottesmutter nichts gemeinsam als die Orantenstellung.
Fiir manche Symbole lieBen sich treffliche altchristliche Beispiele zitieren.
Ein starkeres Heranziehen des gewaltigen inschriftlichen Materials wird
etwas vermifBt. Fiir Ursprung und Sinn der christlichen Symbole ist
dasselbe meist von groBerer Bedeutung als die Fresken. Die epigraphische
Literatur wenigstens wird im Buchverzeichnis vernachlaBigt. Letzteres
1aBt iiberhaupt zu wiinschen iibrig. Statt alter Verfasser sollten wichtige
Neuerscheinungen angefiihrt werden. Ich erinnere nur an das grofle
Sarkophagwerk von Mgr. J. Wilpert, an das Buch von Fr. Siihling iiber das
Symbol der Taube, an H. Lother iiber den Pfau usw. Unter den Zeitschriften
sind zu nennen wenigstens das offizielle Publikationsorgan der papstlichen
Kommission fiir christliche Archiologie, das Nuovo Bullettino und die
Rivista di Archeologia cristiana. Man mag zum seit einigen Jahren be-
sonders von P. Styger entfachten Streit iiber den symbolischen Charakter
der altchristlichen Kunst stehen wie man will, in einem Leitfaden iiber
die christlichen Symbole diirfte die wichtigste einschldagige Literatur ge-

nannt werden.
Othmar Perler.

Hantsch Hugo. Die Entwicklung Osterreich-Ungarns zur GroBmacht.
Braubach Max, Der Aufstieg Brandenburg-PreuBens 1640-1815. 15. Bd.
der Geschichte der fiihrenden Vélker. Herder, Freiburg i. Br. 1933. Geheftet
8 Mk. 50 ; in Leinen 10 Mk. 50 ; in Halbleder 13 Mk.

Ein seltsames Zusammentreffen in heutiger Zeit : die Geschichte Oster-
reichs und PreuBens im selben Band! Die Geschichte Osterreichs ist fiir
uns Schweizer aus einem doppelten Grund von besonderem Interesse :
erstens, weil die Habsburger ihre Stammburg und gréBere Teile ihrer
urspriinglichen Hausmacht in schweizerischen Gauen hatten und mit den
Eidgenossen bei deren wachsenden Freiheitsgeliisten in Konflikt gerieten,
sodann, weil auch Osterreich-Ungarn ein Gemenge verschiedener vélkischer
und sprachlicher Elemente bildete, welches, wie die Glieder des schweiz.
Bundesstaates, erst im Laufe einer jahrhundertelangen Entwicklung sich
zu einem organischen Ganzen ausbildete, zu einer Gemeinschaft, in der
die einzelnen Teile — weil auf der Basis der Gleichberechtigung stehend —
sich innerlich verbunden fiihlten. Hantsch skizziert die Bildung der Habs-
burger Macht bis zum Wiener KongreB. Leider ist alles viel zu summarisch
genommen. Mit Siebenmeilenstiefeln wird hier iiber das Gebiet der Historia
Austriaca hinweggeschritten. Hantsch bedauert, daB8 ihm fiir seine Aufgabe
nicht mehr als 160 Seiten zur Verfiigung gestellt worden seien. Auch wir
glauben, daB die Bedeutung Osterreichs fiir die europiische Geschichte, fiir
den deutschen Reichsverband und fiir die abendlindische Kultur einen
groBeren Raum verdient hiatte. Aber Hantsch hitte wenigstens den verfiig-
baren Platz besser ausniitzen sollen. Nur ein paar der allerwichtigsten



Fakten werden erwihnt, gleichsam als Knochengeriist fiir seine staats-
politischen Reflexionen, die fiir diesen Ort zu breit ausgesponnen sind.
Diese Betrachtungen sind ja allerdings fiir den Kenner der Verhiltnisse
interessant, oft recht wertvoll. Der Wille zur Objektivitit ist unbedingt
in hohem MaB vorhanden. Die Art, wie z. B. der Osterreicher dem Preu3en
Friedrich dem GroBen Verstindnis entgegenbringt, oder wie der Vertreter
der Kirche — Hantsch ist Benediktiner — Josef II. zu wiirdigen sucht,
verdient alle Anerkennung. Wo nach des Verfassers Meinung die Habs-
burger gefehlt haben, wird offen und ehrlich, mit wohlgemessenem Aus-
druck Kritik geiibt. Und daB der Verfasser in seinem Gebiete wohl zu
Hause ist, kommt dem Leser klar, doch unaufdringlich zum BewuBtsein.
Die Sprache entbehrt nicht eines gewissen Schwunges. Aber alles in allem :
Zu viel Betrachtungen iiber die Geschichte, zu wenig konkrete Geschichte.
Wer die Geschichte Osterreichs noch nicht kennt, lernt sie hier nicht
kennen.

Hantsch sucht sich zwar zu rechtfertigen, indem er S. 115 bemerkt :
«Da es unsere erste Aufgabe ist, nicht die Einzelheiten des Geschehens,
sondern ihren Sinn und ihre Bedeutung darzustellen ... .» Aber bei dieser
einen Aufgabe ist er stehen geblieben, und es war doch nicht die einzige.
Wenn sodann die Herrscher bloB als Triager gewisser politischer Ideen
und Tendenzen auftauchen, nicht als Gestalten von Fleisch und Blut, so
heiBt man das noch nicht Geschichte schreiben. Vereinzelt sind wohl
Ansitze zu einer plastischen Erfassung der Personlichkeit vorhanden,
z. B. wo der Gegensatz im Naturell zwischen Friedrich III. und seinem Sohn
Maximilian hervorgehoben wird. Aber solche Fille sind selten und bleiben
nur Ansitze. Was wiederholt behauptet wird, Osterreich sei ein Vorposten
der deutschen Kultur gewesen, wird von Hantsch nicht bewiesen. Jeden-
falls sind die sehr «spirlichen Andeutungen kulturellen und wirtschaft-
lichen Lebens» (Vorwort) ganz ungeniigend. Und doch hitte gerade auf
diesem Gebiet Kapital herausgeschlagen werden sollen und kénnen fiir
Osterreich.

Wir moéchten wohl auch gerne wissen, was Hantsch zum Kampf der
Eidgenossen mit den Habsburgern im XIII. Jahrhundert sagt. Seite 19
lesen wir: « Den Weg, den die Eidgenossen betraten (bei der Abldésung
von Habsburg), konnten wohl auch andere Linder gehen.» S. 20: «Der
politische Aufstieg der Schweiz (Sempach 1386) entzog die Passe der
Westalpen der Kontrolle der Habsburger und schnitt den nachsten Weg
ins Mailand ab, was fiir die spitere italienische Politik der Habsburger von
fundamentaler Bedeutung werden sollte.» Das ist alles. Es versteht sich von
selbst, daB in einer stark konzentrierten Betrachtung der osterreichischen
Geschichte die friihern Kdmpfe der Schweizer mit den Habsburgern nicht
viel Platz beanspruchen kénnen. Aber Hantsch ist vielleicht hier doch
etwas zu kurz geworden und hat nicht den ganzen Zusammenhang mit der
groBen Geschichte erfaBt. Denn dieser Streit der Eidgenossen ist nicht
eine singulire Erscheinung. Er ist vielmehr ein typisches Beispiel fiir das
damals weit herum sich regende Bestreben demokratischer Gemeinwesen,
sich vom feudalen Adel loszusagen. Auch war eben der Kampf zwischen



_318_

Habsburgern und Schweizern mitschuldig daran, daB die ersteren wahrend
des Thronstreites zwischen Ludwig dem Baiern und Friedrich dem Schénen
von Osterreich eine Zeitlang zu wenig entschieden eingreifen konnten.
Der Schwabenkrieg wird so abgetan (S. 27) : « Nicht einmal mehr in der
Schweiz sah es (das Reich in seinen Vertretern, den Standen, die zu sehr
auf eigene territoriale Interessen schauten) noch einen Boden, um den
es sich im Reichsinteresse zu kimpfen lohnte. »

Die Einleitung mit den geopolitischen Erérterungen iiber das Donau-
Moldaubecken bildet eine schéne Ergidnzung zu Hassinger, der in der
gleichen Sammlung (Geschichte der fithrenden Volker) ein vortreffliches
Buch iiber die geographischen Grundlagen der Geschichte geschrieben hat.

Was wir bei Hantsch vermissen, finden wir zu einem guten Teil bei
Braubach. Die politische Entwicklung Brandenburg-PreuBens von den
Tagen des groBen Kurfiirsten bis zum zweiten Pariser Frieden 1815 wird
in kurzen, klaren Ziigen gezeigt. Daneben werden auch die wichtigsten
Fragen des geistigen und wirtschaftlichen Lebens betrachtet. Auch hier
wird man den Willen zur Gerechtigkeit gegeniiber dem Gegner und zur
Anerkennung der Fehler der eigenen Partei begriiBen. DaB Friedrich
Wilhelm I. mit Recht der groBte imneve Konig PreuBlens genannt werde,
ist wohl eine Hyperbel angesichts der Tatsache, daB er fiir das wissenschaft-
liche und kiinstlerische Leben seines Landes herzlich wenig iibrig hatte.
Das Wesentliche der verschiedenen deutlicher hervortretenden Personen
ist gut erfaBt; bei der Charakterisierung sind gelegentliche Parallelen von
angenehmem Reiz, z. B. beim Freiherrn vom Stein und Karl August von
Hardenberg oder bei Maria Theresia und Friedrich II. Nicht ohne eine
gewisse Berechtigung kénnte man fragen, ob die militarischen Operationen
nicht einen zu breiten Raum einnehmen. Und doch mdéchten wir gerade
bei Preulen diese Seite nicht zu kurz behandelt sehen ; denn die besondere
Fiirsorge fiir ein tiichtiges Heer und seine militdrische Uberlegenheit hat
PreuBlen seinen Platz in der Welt gesichert. Dal} die Geschichte PreuBens
in diesem Buch erst mit dem XVII. Jahrhundert ausfiihrlicher einsetzt,
ist verstindlich. Aber fiir die friithere Zeit hitten wir doch wenigstens
eine Regententafel schon von den Askaniern an gerne gesehen, wie es
Hantsch fiir Osterreich von den Babenbergern an getan hat.

Paul Hildebrand.



	Rezensionen = Comptes rendus

