
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 27 (1933)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN. —COMPTES RENDUS.

Moudon sous le régime savoyard par f Bernard de Cérenville et Charles
Gilliard, avec illustrations et plans. — Tome XIV de la seconde série des
« Mémoires et Documents publiés par la Société d'Histoire de la Suisse
romande » (Librairie Payot et Cle, Lausanne, 1929).

Cet important ouvrage de 722 pages est à tous points de vue une
publication remarquable dans son fond et dans sa forme. Il témoigne
d'une conscience et d'une impartialité irréprochables en même temps
que d'une mise en œuvre très habile des méthodes historiques qui désormais
sont les seules admissibles. C'est donc dire non seulement qu'aucun fait
n'y est avancé sans preuve, sans renvoi aux documents par de copieuses
notes indiquant une vaste connaissance de la bibliographie et des sources
manuscrites ou monumentales relatives à Moudon ; mais c'est dire aussi
qu'il ne s'y trouve pas de ces hypothèses fantaisistes, pressées de tirer
d'un ou deux faits des déductions ou des généralisations hâtives et hasardées :

chaque affirmation, chaque fait y sont donnés avec leur degré exact de
certitude ou de probabilité. Dès lors, le Moudon sous le tégime savoyatd
de MM. de Cérenville et Gilliard est un travail qui, sauf découverte toujours
possible de nouveaux documents, pourra être consulté comme définitif
et sur lequel on s'appuiera en toute sécurité sans avoir à le contrôler à

chaque page d'après les sources. L'éloge est de poids. Eux-mêmes ont constaté

ne pouvoir en affirmer toujours autant de certains de leurs devanciers,

auteurs d'ouvrages ou d'articles traitant de Moudon. Par exemple,
dans une note sur Moudon aux débuts du moyen âge, après avoir déclaré
que 700 ans de silence enveloppent encore à l'heure actuelle l'histoire de
la cité et qu'ils n'essayeront pas de percer cette obscurité, faute de documents
qui le leur permettent, ils montrent que le peu qu'en ont dit avant eux
des historiens ne peut être soutenu en raison précisément de cette absence
de renseignements historiques sûrs.

La présentation formelle de l'ouvrage n'est pas moins digne d'éloges.
Ce gros volume, avec ses excellentes tables, ses illustrations, plans, cartes
et fac-similés bien choisis et bien exécutés, sa fort belle typographie, fait
honneur à la librairie Payot. Mais aux auteurs en revient le premier mérite,
ainsi que celui du style soigné et de la claire ordonnance des chapitres,
qui complètent l'agrément de parcourir la suite des fastes du vieux Moudon :

l'époque romaine, quand Moudon s'appelait « Minnodunum » ; le premier
moyen âge où, sur sa colline fortifiée, le « Castrum Melduni », défendu

par une grosse tour carrée, se groupait déjà autour de son église de
St-Etienne ; la conquête savoyarde et Moudon sous les premiers princes
de Savoie, Thomas et Pierre de Savoie ; Moudon sous les barons de Vaud,
Louis Ier et Louis II ; le retour de Moudon avec celui de la baronnie de



— 2g6 —

Vaud aux comtes de Savoie et l'apogée de la puissance savoyarde sous
Amédée VI, le «comte vert», Amédée VII, le «comte rouge», Amédée VIII,
« l'antipape » ; le déclin de la puissance savoyarde et les guerres de Bourgogne
alors que Moudon capitula entre les mains des Suisses et fut pillée, quelques
jours après Morat ; la fin du régime savoyard et la conquête bernoise que
Moudon accepta sans difficulté, tout en s'opposant d'abord à la prédication
du protestantisme, qui lui fut néanmoins imposée par les conquérants.
Ces époques très diverses se déroulent comme un film instructif dont les
scènes politiques et militaires forment un cadre solide aux détails précis
et pleins de couleur locale sur les mœurs, les coutumes, les institutions.

Car en historiens avertis des méthodes et des goûts modernes, MM. de
Cérenville et Gilliard ne se sont pas contentés d'histoires politiques et
militaires. Ils les ont copieusement entremêlées de données que, pour notre part,
nous estimons beaucoup plus intéressantes, relatives à la vie administrative,

sociale, religieuse, intellectuelle et artistique de la vieille cité. Un
chapitre entier est consacré à la fameuse Charte de Moudon, dont les franchises
et coutumes s'étendirent par la suite à presque tout le pays de Vaud savoyard.
Plusieurs chapitres décrivent : le développement de Moudon au XIIIme siècle ;

la vie à Moudon pendant le règne des barons de Vaud ; l'administration
savoyarde ; la population de Moudon, bourgeois et autres, leurs noms
et leurs professions ; enfin, Moudon à la veille de la conquête bernoise.
Cette dernière partie comprend à elle seule quatre chapitres intitulés : les
habitants, l'Eglise, la commune, les finances communales.

Les curieux d'histoire ecclésiastique pourront puiser en abondance,
dans le livre de MM. de Cérenville et Gilliard, des renseignements utiles à
leurs études spéciales. Une large place y est consacrée à la vie religieuse :

d'abord, aux relations de l'évêque de Lausanne avec Moudon, donnée
avec le comté de Vaud par Rodolphe III de Bourgogne à ce prélat, lequel
s'en vit dépouiller au milieu du XIIme siècle par son avoué, le comte de
Genevois ; puis les luttes qui, finalement, laissèrent Moudon au comte de
Savoie sous la suzeraineté de l'évêque. Et quelle richesse de détails sur les
églises et chapelles avec leurs autels et fondations ; les curés, chapelains
et autres prêtres, leurs privilèges, leurs mérites comme aussi leurs défauts ;

les reliques, les jeûnes et les fêtes religieuses ; les testaments, les
anniversaires et les dotations, témoignages de la piété et de la charité des fidèles ;

les hôpitaux et la léproserie ; les enfants de chœur, leur chant, leur
organisation des Innocents en ce que nous appellerions aujourd'hui une petite
maîtrise ; les corporations et confréries ; enfin, l'opposition générale du début
à l'introduction du protestantisme par les Bernois.

En somme, l'histoire de Moudon, consciencieusement éclairée et exposée
par MM. de Cérenville et Gilliard, fournit une nouvelle preuve, extrêmement
précieuse, en faveur de cette affirmation générale : si le moyen âge ne fut
pas cet âge d'or de littérature et d'art romantiques qu'ont idéalisé des
admirateurs par trop naïfs, il ne fut pas non plus cette époque de ténèbres,
d'ignorance, de grossièreté, de saleté, de servitude que quelques-uns
cherchent à faire honnir pour des motifs où n'entre guère le souci de l'objectivité
historique. Il eut ses lumières et ses ombres, comme d'ailleurs toutes les



- 297 —

périodes de l'histoire universelle. Quant à vouloir les compter et les peser
pour établir des statistiques et des comparaisons, il y faudrait une érudition
peu ordinaire, que seuls s'arrogent de prétentieux demi-savants. Mais,
à vue sommaire, nous doutons que de vrais savants impartiaux penchent
pour les périodes modernes et contemporaines. Car enfin, c'est bien à ces
dernières qu'appartiennent les funestes guerres de religion, les sanglantes
révolutions politiques et sociales, les chroniques scandaleuses de boue
et de sang, d'immoralité effrénée et de malhonnêteté financière dont sont
pleins nos journaux En tout cas, de l'aveu de MM. de Cérenville et Gilliard,
le XIIIme siècle, siècle par excellence du catholicisme à son apogée médiéval,
fut une époque de grande prospérité pour Moudon : centre de la domination
savoyarde, capitale judiciaire du pays, lieu habituel de réunion des Etats
de Vaud, la ville se peupla et s'agrandit de plusieurs quartiers neufs ; la
belle église encore debout de St-Etienne, réplique en plus petit de la cathédrale

de Lausanne et monument du meilleur style ogival, fut construite
à ce moment en même temps que Moudon était dotée de franchises étendues.

Personne ne s'offusquera, nous l'espérons, que nous terminions ce

compte rendu par une constatation destinée, non pas à déprécier qui que
ce soit, mais à mieux faire ressortir la valeur du beau travail de MM. de Cérenville

et Gilliard : cette constatation porte sur la différence frappante entre
leur méthode, leur style, leur excellente manière de présenter les résultats
de leurs savantes recherches et ces mêmes conditions d'une œuvre historique

parfaite chez les premiers collaborateurs de la magnifique et
précieuse collection des « Mémoires et Documents publiés par la Société d'Histoire

de la Suisse romande ». Quel progrès de ceux-ci à ceux-là Il est vrai
qu'il reflète le progrès des études historiques en général. Editeurs et auteur
voudront bien nous pardonner d'avoir tant tardé à dire tout le bien que
nous pensions depuis longtemps de Moudon sous le régime savoyard.

E.-S. Dupraz.

Farner Alfred. Die Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli. 193°
Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) in Tübingen.

Diese von Prof. Fleiner geleitete Zürcher Dissertation entwickelt in
ihren zwei ersten Hauptteilen aus den Schriften des Reformators den
Zwinglischen Kirchen- und Staatsbegriff. Zwinglis Kirchenbegriff wandelt
sich seit 1527 unter dem Einflüsse der Prädestinationslehre von einer
« Kirche der Gläubigen » zu einer « Kirche der Auserwählten », die in der
Gemeinde als « Gemeinschaft von Urteilsberechtigten und Handlungs-
befugten » ihre sichtbare Form gefunden hat. Ihre Ordnungsnatur
bezeichnet Farner mit einer über Sohm hinausgehenden* Terminologie als
« pneumatisch-charismatisch ». Kirche ist die durch das Wort Gottes
zusammengehaltene, « im allgemeinen Priestertum ihren Ausdruck findende
personale Gemeinschaft der Gläubigen ». Staat und Recht haben ihre
Grundlage in der sündigen Natur des Menschen ; sie haben die äußere

Gerechtigkeit aufrecht zu erhalten. Mehr als ein durch den Sündenfall



— 298 —

bedingtes Übel wird der Staat, der sich in den Dienst des Reiches Gottes
stellt. Die weltliche Gewalt wird dann zu einer von Gott gesetzten.
Die positive Rechtsordnung hat die Gerechtigkeit des Gottesreiches
aufrecht zu erhalten ; von hier aus empfängt sie ihre bindende Macht. Die
Herrschaft dieser gerechten Ordnung herzustellen ist die Aufgabe der
christlichen Obrigkeit. Der beste Staat ist dort, wo die weltliche Obrigkeit
christlich ist.

Trotz dieser Hinordnung sind Kirche und Staat, wie Farner im 3. Teil
seiner Arbeit darlegt, zwei völlig selbständige Gewalten. Gegenüber Tröltsch
und der allgemeinen Auffassung in der kirchenrechtlichen Literatur weist
Farner nach, daß die Lehre Zwinglis über das Verhältnis von Kirche und
Staat nicht mehr auf der mittelalterlichen Idee des Corpus christianum
beruht. Bei Zwingli ist nicht mehr die Taufe, sondern der persönliche
Glaubensakt die Grundlage des Kirchenbegriffes. Damit ist die
mittelalterliche Lehre von der Kirche als sichtbarer äußerer Verbandseinheit
der ganzen Christenheit aufgegeben, weltliches und geistliches Gebiet
grundsätzlich getrennt. Kirche und Staat sind zwei voneinander
verschiedene selbständige Ordnungen geworden. Der Zwingli'sche Kirchenbegriff

begründet aber auch eine neue Art der Verbindung zwischen Kirche
und Staat. Aus obrigkeitlicher Befugnis kommt der Obrigkeit keine Gewalt
in der Kirche zu. Aber als christliche Obrigkeit ist sie im Besitze aller
Priesterrechte jedes Christen. Ja sie ist als praecipuum membrum ecclesiae
verpflichtet, der Kirche in jeder Notlage zu helfen. Diese Pflicht geht
jedoch nicht soweit, daß auch der Glaube durch staatlichen Zwang
aufrecht erhalten werden muß. Der Verfasser behauptet vielmehr, daß Zürich,
als es den Täufern Gelegenheit zum Auswandern gab, « mit dem
mittelalterlich-katholischen Ketzerrecht gebrochen » und daß die Zwingli'sche
Toleranzidee die tiefe Kluft sei, welche « die Reformation von dem
mittelalterlich-katholischen Ketzerrecht scheidet ». Die Behauptung ist in einer
juristischen Dissertation verwunderlich. Zwinglis « Toleranz »-Politik,
die Nikolaus Paulus (Protestantismus und Toleranz, S. 180 ff.) aus den
Quellen dargelegt hat, unterscheidet sich vom « mittelalterlich-katholischen
Ketzerrecht » (der Ausdruck ist jedem, der in Zürich Kirchenrecht gehört
hat, wohlvertraut) höchstens graduell, niemals aber wesentlich, denn ob
Auswandern (es war ein Müssen, nicht ein Dürfen oder Verbrennen :

das Entscheidende liegt immer im gewaltsamen Ausschluß aus der
staatlichen Gemeinschaft. Dem Staatsrecht der Reformation war überhaupt
der Begriff der religio tolerata mit (wenn auch eingeschränktem) Kultusrecht

einer andern Konfession noch unbekannt. Wo es zur Ausbildung
von Toleranzverhältnissen kam, war es, weil dort das staatliche jus refor-
mandi nicht durchzudringen vermochte, sei es wegen Schwäche des betr.
Staatswesens (wie in Appenzell) oder wegen äußeren Eingriffen (wie in
Glarus).

In einem letzten Abschnitte wird die geschichtliche Entwicklung von
Zwinglis Kirchenpolitik, die aus dem Zürcher Staatswesen eine « prophetische

Theokratie » machte, dargelegt. Zum Mittelpunkt derselben wurde
der 1528 eingeführte geheime Rat. Derselbe spielte nicht nur in Zürich



— 299 —

eine große Rolle ; er wurde auch in den katholischen Orten zum Zentralinstitut

des gegenreformatorischen Staatsrechtes. Es wäre zu wünschen,
daß die wichtige Institution einmal gesamthaft untersucht würde. Mit
dem Tode Zwinglis « fiel das pneumatische Moment aus der Führung der
zürcherischen Kirche », die nun zur bloßen Staatskirche wurde. Die Wendung

deckt die ganze Tragik der Zwingli'sehen Lehre von Kirche und
Staat auf.

Dr. E. F. J. Müller.

Pastor Ludwig v. Geschichte der Päpste seit dem Aasgang des

Mittelalters. — XVI. Band : Geschichte der Päpste im Zeitalter des
fürstlichen Absolutismus von der Wahl Benedikts XIV. bis zum Tode Pius' VI.
1740-1799). — 1. Abteilung : Benedikt XIV. und Clemens XIII. 1740-1769).

1.-7. Auflage (xxn. u. 1012 SS.). Herder, 1931. 23 M. ; in Leinwand
27 M. ; in Halbfranz 30 M.

Dans l'histoire de la Papauté, Urbain VIII avait été le point culminant
de la période inaugurée par Paul III ; puis, pendant la deuxième moitié
du XVIIme siècle, on constate un arrêt et même un recul, et, au cours
du XVIIIme, l'un des plus tristes de l'histoire de l'Eglise, déclare Pastor,
un seul pape émerge : Benoît XIV. C'est à lui et à Clément XIII qu'est
consacré cet important volume de L'Histoire des Papes, le plus considérable
de la collection, puisqu'il comprend plus de mille pages, sans les documents
inédits ni les tables, dont la publication a été réservée pour la fin des tomes
suivants.

Après la mort de Clément XII, le conclave s'ouvrit le 19 février 1740
et dura six mois : c'est le plus long qu'on ait à enregistrer depuis le Grand
Schisme. Les cardinaux s'y trouvèrent bientôt au nombre de cinquante
en moyenne. Quatre fois, tel ou tel d'entre eux réunit jusqu'à 30 suffrages
et même plus, et fut donc sur le point d'être élu ; mais l'opposition se

montrait tenace, si bien que, en fin de compte, surgit inopinément une
candidature nouvelle, celle de Prosper Lambertini : lui qui, le 15 août,
n'avait obtenu aucune voix, en recueillit 50 le lendemain, au 255me tour
de scrutin.

Le nouveau Pape était né à Bologne, en 1675. Il avait étudié moins
la scolastique que les Pères de l'Eglise et les conciles, puis le droit canon.
C'est jeune encore qu'il publia son célèbre traité sur la béatification et
la canonisation. U devint évêque d'Ancóne en 1727, fut créé cardinal l'année
suivante par Benoît XIII, et nommé archevêque de Bologne en 1731.

Robuste, très sobre et même, vers la fin de sa vie, complètement
abstinent, il tenait à se donner du mouvement. Le matin, il se rendait
volontiers à pied à l'une des églises de la Ville éternelle, pour y célébrer
la messe, et le soir, il faisait régulièrement une promenade de deux heures,
aimant à aborder dans la rue les gens du peuple, et à causer, à Castelgandolfo,
avec les paysans. Il n'y eut chez lui aucun népotisme : c'est ainsi qu'il
avisa son frère, qui habitait Bologne, d'attendre, pour venir à Rome, qu'il
le lui fasse dire, mais il ne l'appela jamais.



— 300 —

Bon, bienveillant, accommodant, sans intransigeance, dans la question
du Jansénisme en particulier, très humble, malgré sa science, qui était
remarquable, il était de plus d'un caractère enjoué, et il est demeuré célèbre
à Rome pour ses bons mots.

Il traitait lui-même les affaires diplomatiques. Soucieux surtout d'éviter
les conflits avec les Puissances, il voulait, par des concessions, cheminer
entre l'absolutisme d'Etat et le gallicanisme, le philosophisme du
XVIIIme siècle et le nationalisme. Vis-à-vis de l'Espagne, il se montra
d'une condescendance qui, à Rome, fut jugée excessive. Par contre, avec
Marie-Thérèse et l'Autriche, les relations furent momentanément un peu
tendues.

Benoît XIV améliora l'état des finances pontificales. Il fit entreprendre
d'importantes transformations à Sainte-Marie-Majeure, à Sainte-Croix-
de-Jérusalem, au Panthéon, à Sainte-Marie-des-Anges, réparations qui
ne furent d'ailleurs pas toutes heureuses. Plusieurs avaient été ordonnées
en vue du Jubilé de 1750, dont le Pape s'occupa activement, et qui vit
accourir à Rome des foules considérables. (800 pèlerins suisses prirent,
en cette année, le chemin de la Ville éternelle.) Le Colisée fut restauré, lui
aussi, par les soins du Pape, ainsi que le chemin de la croix qui y avait
déjà été antérieurement érigé et dont l'exercice fut confié à une confrérie.
A l'occasion du Jubilé, cette prédication fut faite, avec le succès que l'on
devine, par saint Léonard de Port-Maurice. (Il y a une redite à ce propos
et une légère contradiction aux pages 122 et 230.)

Benoît XIV attira à Rome des savants ; il appuya les Bollandistes
et surtout le célèbre Muratori. Il fonda des académies, aux séances
desquelles il aimait à assister. Il s'intéressa à la bibliothèque vaticane, à
l'université romaine et à celle de Bologne, ainsi qu'au progrès des sciences
physiques, de la botanique et de l'astronomie. Il acheta nombre de statues
provenant de la villa d'Hadrien et de la villa d'Esté, ainsi la fameuse Vénus
du Capitole. Comme on connaissait son amour pour les livres, on lui en
envoyait de toutes parts. On sait que Voltaire lui dédia son Mahomet,
et Benoît XIV, qui ne savait pas le français, remercia l'auteur en lui envoyant
une médaille d'or. Cela fit un peu scandale, et quand la tragédie de Voltaire
parut en italien, le Pape n'hésita pas à la prohiber et écrivit pour se justifier.
Il commit d'autres imprudences de ce genre, qui contribuèrent à le faire
passer pour un esprit avancé, de même qu'il fut victime de quelques illusions,
celle entre autres de donner foi au bruit répandu alors à Rome de la
prochaine conversion de Frédéric II au catholicisme.

Il prit différentes initiatives en matière liturgique et surtout canonique.
Il apporta des modifications à la congrégation de l'Index. Il approuva les
Passionnistes et les Rédemptoristes. Il assista personnellement à l'élection
de plus d'un général d'Ordre. Il canonisa saint Fidèle de Sigmaringen.
Il avait d'ailleurs une prédilection pour les Capucins : c'est lui qui leur
conféra la charge de prédicateur au Vatican. Il s'intéressa vivement aux
missions. Dans la question des rites chinois, il avait la conviction que les
Jésuites n'avaient pas accepté les ordres du Saint-Siège et qu'ils ne voulaient
pas obéir et se déclara opposé aux concessions faites par Mezzabarba.



— 301 —

Confirmant le décret de Clément XI, il donna en ces matières la décision
définitive. Il se prononça dans le même sens quant aux usages malabares :

reprenant la solution qu'il avait déjà préconisée comme cardinal, sous le
même Clément XI qui lui avait confié l'examen de cette affaire, il se montra
plutôt sévère, renouvelant pour dix ans, mais pour la dernière fois, certaines
concessions, celle, par exemple, d'omettre l'onction de salive au baptême,
dans les cas jugés nécessaires. Les missions de l'Inde, comme celles de

Chine, déclare le P. Kneller, qui a achevé ce chapitre, n'ont pas été détruites
pour autant.

Benoît XIV mourut le 3 mai 1758, dans sa 84me année et l'on vit,
pour la première fois depuis la Réforme, les protestants eux-mêmes reconnaître

ses qualités. Au nouveau conclave, grâce au veto des cardinaux
français — ce fut la dernière exclusive au XVIIIme siècle et la seule qu'ait
prononcée la France — Cavalchini ayant été évincé, qui en remercia d'ailleurs
la Providence et ses collègues, le choix des cardinaux tomba sur Rezzonico,
qui ne tenait d'ailleurs pas davantage à la tiare, et qui prit le nom de
Clément XIII.

Le nouveau Pape était la bonté même. Un peu étroit d'idées et hésitant,
il demandait trop conseil et ne fut pas toujours heureux dans le choix de
son entourage. On abusa de sa bonté : le fait que, pendant les onze ans «

de son pontificat, 10,000 crimes furent commis dans l'Etat pontifical, dont
4,000 à Rome, en est un indice caractéristique. Au reste, digne et pieux, il
eut le malheur de régner en des temps particulièrement tristes et difficiles.

Clément XIII canonisa saint Joseph de Cupertino, saint Joseph
Calasanz, sainte Jeanne de Chantai. Il introduisit, à la suite de nombreuses
requêtes, la fête du Sacré-Cœur, alors que Benoît XIV, pour des motifs
de tradition, s'y était montré plutôt opposé.

L'esprit du siècle se déchaînait contre l'Eglise, et tout d'abord contre
les Jésuites. Von Hontheim, dans son Febronius, les avait déjà attaqués,
et Pombal avait arraché à Benoît XIV un bref ordonnant, en Portugal,
la réforme de leurs maisons : entre les mains du cardinal François de Sal-
danha, archevêque de Lisbonne, auquel ces fonctions de visiteur furent
confiées, et qui s'était laissé gravement influencer par les adversaires de
la Compagnie, cette mesure marqua en réalité le début de la persécution
engagée contre les Jésuites.

L'animosité' des cours bourboniennes s'accentua sous Clément XIII,
qui comptait dans son entourage plusieurs adversaires des Jésuites, notamment

un de ses neveux et le cardinal Passionei, ancien nonce en Suisse.
Le Pape, soucieux de conserver la paix et d'éviter un schisme plus grave,
demanda aux victimes le silence et poussa lui-même la condescendance

jusqu'aux extrêmes limites ou n'éleva la voix pour protester que lorsque
le mal était déjà accompli.

Alléguant le conflit qui avait suivi la nouvelle délimitation des colonies
portugaises et espagnoles au Paraguay, puis l'attentat dirigé contre le
roi Joseph Ier, et accusant injustement les Jésuites de complicité dans ces
deux affaires, Pombal les chassa du Portugal et les fit conduire dans les

Etats de l'Eglise.



— 302 —

La France s'engagea dans la même voie. Louis XV était faible et la
Compagnie avait en Choiseul un adversaire redoutable. Les malheureuses
entreprises financières du P. Lavalette à la Martinique fournirent un
prétexte qui fut largement exploité. Les Jésuites escomptèrent se sauver
par des concessions d'ordre doctrinal : ils renoncèrent à la théorie du pouvoir
même indirect du Pape sur le temporel et souscrivirent aux quatre fameux
articles gallicans. C'était naturellement mettre leur Général à Rome en
délicate posture. Ils n'en furent pas moins supprimés, à Paris et dans les

provinces puis, par un décret royal de 1764, dans l'ensemble de la France.
Plusieurs quittèrent la Compagnie ; le grand nombre furent sécularisés,
prirent des places de précepteurs ou offrirent leurs services dans le ministère
paroissial.

Ce fut enfin le tour de l'Espagne. Là, les religieux étaient contre les

Jésuites, en particulier les Augustins — dont le Général, Vasquez, fait
assez triste figure dans toute cette affaire — et les évêques furent contraints
d'approuver, dans leurs mandements, les mesures persécutrices. Une
émeute, qui obligea le roi à quitter momentanément Madrid, et qui était une
protestation contre un ministre détesté et contre le renchérissement de
la vie, fut mise sur le compte des Jésuites ; on en voulait de plus à leurs
« réductions » d'Amérique. Le décret de bannissement fut signé le

27 février 1767, mais gardé absolument secret et exécuté, en quelques
heures, à Madrid, dans la nuit du 31 mars au Ier avril. Clément'XIII refusa
d'accepter dans ses Etats les malheureux proscrits : le procédé consistant
à lui amener, à tour de rôle, depuis les différentes nations européennes,
des religieux qu'on chassait de leur pays, était par trop simpliste. Il en
était résulté une augmentation sensible du prix de toutes les denrées dans
les Etats du Pape. Par ailleurs, celui-ci avait pu constater que ces religieux
émigrés, aigris, arrachés à leurs occupations et à leur vie conventuelle,
témoignaient d'un état d'esprit qui n'était pas toujours sans danger. Les
Jésuites d'Espagne furent donc conduits en Corse. De là, un assez grand
nombre prirent la fuite, mais ne tardèrent pas à être remplacés par leurs
confrères qu'on ramenait des colonies. Lorsque la Corse eut été achetée
à Gênes par la France, la vie de ces exilés y devint naturellement impossible.
Ceux qui ne sécularisèrent pas furent conduits sur le continent, dans le

voisinage des Etats pontificaux, où le Pape dut finir par les accueillir,
comme il dut accepter aussi ceux que chassèrent, à l'exemple de

l'Espagne, les gouvernements de Naples, de Parme et enfin de l'île
de Malte.

Les ennemis des Jésuites voulaient cependant plus encore. Clément XIII,
ayant protesté contre la principauté de Parme, à la suite en particulier
de mesures contraires aux immunités ecclésiastiques qu'avait décrétées
le ministre Du Tillot, toutes les cours bourboniennes prirent fait et cause

pour ce dernier, exigèrent du Pape le retrait de son monitoire et finirent
par lui demander formellement la suppression pure et simple de la
Compagnie de Jésus. Ceci se passait en janvier 1769. Clément XIII prit
connaissance en pleurant de ces exigences, que le nonce de Paris et plusieurs
cardinaux lui conseillaient d'accepter. Il fixa au 3 février un consistoire



— 303 —

pour discuter de cette affaire ; mais cette pénible séance lui fut épargnée :

la veille au soir, il mourut subitement d'une attaque.
Cette lamentable histoire de l'assaut livré de toutes parts contre la

Compagnie de Jésus est racontée en plus de 400 pages, et c'est ce qui explique
pourquoi le pontificat de Clément XIII, en somme assez insignifiant, occupe
plus de place que celui de Benoît XIV. Ces chapitres qui, du moins dans
leur rédaction dernière, sont dus à M. P. Kratz, à Rome, sont écrits, il
faut le reconnaître, avec calme et objectivité. Ils sont, malgré tout, trop
étendus. On a beau dire dans le prospectus qu'ils rentrent dans l'histoire
de la Papauté, puisque, par-dessus les Jésuites, c'était à l'Eglise du Christ
et à son vicaire qu'on en voulait en réalité. D'abord, ce n'est pas absolument
vrai : l'auteur, comme on le lui a reproché, donne trop l'impression d'une
coalition voulue du laïcisme de l'époque contre toute religion surnaturelle.
Ensuite, à ce taux-là, et à plus juste titre, puisqu'ici l'intention était plus
manifeste, il eût fallu analyser les écrits des Encyclopédistes, dont il n'est,
en réalité, à peine question dans ce volume. Il n'était, du moins, pas nécessaire

de résumer tout au long les rapports et contre-rapports présentés contre
les Jésuites ou en leur faveur, et d'entrer dans tant de détails, notamment
au sujet de l'Espagne. A regret, on est obligé de constater — et la critique
a été unanime à le faire — que ce volume présente, dans sa composition,
un certain manque d'équilibre et qu'il est devenu, dans sa deuxième partie,
avant tout une histoire de la Compagnie de Jésus à la veille de sa suppression.

L. Wceber.

Brüschweiler Paul. Die landfriedlichen Simultanverhältnisse im Thurgau.

Gr. 8°. xvii-522 SS. Geheftet Fr. 7.— ; RM 5.60. Verlag von
Huber & Co. Frauenfeld u. Leipzig.

Im Kanton Thurgau gibt es gegenwärtig noch 26 Kirchgebäude, die
sowohl von den Katholiken als auch von den Evangelischen benutzt
werden. Diese Simultanverhältnisse wurden durch den zweiten Landfrieden
vom 16. November 1531 begründet und haben sich seither nicht wesentlich
geändert. Paul Brüschweiler hat es unternommen, der Entstehung dieser
Verhältnisse nachzugehen und ihren jetzigen Zustand darzulegen. Es war
ein dankbares Thema für eine Doktordissertation. Unter Prof. Dr. Fleiner
in Zürich begann er diese kirchenrechtliche Studie. Als sie nahezu vollendet
war, überraschte den hoffnungsvollen jungen Gelehrten im März 1932
der Tod. Die Veröffentlichung der fleißigen Arbeit übernahm dann Hans
Brugger in Zürich.

Einem eingehenden rechtsgeschichtlichen Teile folgt auf Grund einer
ausgedehnten Untersuchung des heutigen Rechtszustandes die Feststellung
des geltenden Rechts. Mit einem wahren Bienenfleiß hat der Verfasser die
diesbezüglichen Quellen gesammelt und die einschlägige Literatur studiert.
Darum bietet die Arbeit für Historiker und Juristen, besonders aber auch
für die in paritätischen Gemeinden tätigen Geistlichen beider Konfessionen
großes Interesse. Der Verfasser befliß sich sichtlich möglichster Objektivität



— 304 —

und wollte ohne jegliche Voreingenommenheit rein wissenschaftlich zu
Werke gehen, was ihm auch meistens gelang. Nur hie und da verriet er
protestantische Vorurteile oder Fleiner'sche Steckenpferde. Es genüge, auf
einige hinzuweisen. Wenn S. 12 gesagt wird : « Daneben wirkte mit die
damalige Lehrunsicherheit in der katholischen Kirche » und dies von
einzelnen Geistlichen gemeint ist, die in ihrer Lehre schwankten, dann
ist nichts einzuwenden, wohl aber, wenn darunter eine Unsicherheit des
kirchlichen Lehramtes zu verstehen wäre. Weniger harmlos sind schon
die Bemerkungen auf S. 30 und 44 : « Es ist neben der konservativen Seite
ein Wesenszug der katholischen Kirche und ihrer Rechtsetzung, daß sie
zu allen Zeiten durch kluges temporäres Verlassen oder Auslegen der an
sich unwandelbaren Grundsätze sich den äußern Zeitumständen angepaßt
hat. Ob für die Zukunft die strenge Fassung des can. 823, § 1, Wandel
schaffen wird in diesem opportunistischen Verhalten der katholischen
Kirche, wird von der Ausübung des Rechtes der Dispensation in dieser
Frage abhängen. » — In der katholischen Kirche ist strenge zu
unterscheiden zwischen Glaubenssätzen und disziplinarischen Vorschriften. Nur
die erstem sind « unwandelbare Grundsätze », die die Kirche nie preisgibt,
auch wenn darob ein ganzes Land, wie ehemals England, verloren gehen
sollte ; die letztern können sich nach Zeitumständen ändern, können sogar
gleichzeitig an verschiedenen Orten differieren, da viele Entscheidungen
den Bischöfen einzelner Diözesen überlassen sind, die nach den lokalen
Verhältnissen und Schwierigkeiten entscheiden müssen. — Daß ein oft
widerlegter Einwurf der Protestanten noch weiterwuchert, bezeugt die Stelle
im Kleindruck auf S. 44 : « Glasgemälde, die ja nie Objekte der Anbetung
waren, duldete er » (Zwingli). Von diesen und einigen andern Stellen
abgesehen, verdient die Arbeit, die indessen nicht in allen Einzelheiten
ausgearbeitet ist, unsere Anerkennung und viele, besonders Thurgauer,
werden sie mit Interesse lesen.

Dr. P. Hugo Müller O. S. B.

Holenstein Dr. Th. Die konfessionellen Artikel und der Schularükel
der schweizerischen Bundesverfassung. 1931. Verlag Otto Walter A.-G.
Ölten.

Das Buch ist in der Hauptsache keine Darstellung, sondern eine
Quellensammlung über die Entstehungsgeschichte der konfessionellen
Ausnahmebestimmungen und des Schulartikels in der geltenden Bundesverfassung
von 1874. Es gibt in breiter Anlage den Inhalt der bezüglichen amtlichen
Drucksachen, der in der Öffentlichkeit gewechselten polemischen Schriften
und die Beratungen in der Bundesversammlung wieder. So entsteht ein
ungemein lebendiges Bild vom Werden des geltenden Staatskirchenrechtes
des Bundes. Die handliche Materialiensammlung ist nicht nur für den
Juristen, der hier wichtige Texte für die Gesetzesauslegung findet, von
Interesse. Der Historiker gewinnt aus dem in protokollarischer Form
mitgeteilten Stoffe Einblick in die geistigen Strömungen und Einflüsse,



— 305 —

welche die Verfassungsrevision bestimmten und die dem Werke, das 1870
im Zeichen von Toleranz und religiöser Freiheit begonnen wurde, schließlich
den kulturkämpferischen Stempel aufdrückten. Es ist ideengeschichtlich
von besonderem Interesse, wie die von Segesser geführte katholisch-konservative

Minderheit unter dem Einflüsse des sog. liberalen Katholizismus
in Frankreich die Freiheit zur Grundlage ihrer Argumentation machte
und sich um die positive Formulierung des Begriffes der Glaubensfreiheit
mühte. Die Kulturkämpfer dagegen lehnten Cavours « Freie Kirche im
freien Staate » ausdrücklich ab und forderten die Oberherrschaft des Staates
über die Kirche. Bemerkenswert ist auch der starke Einfluß, den
wirtschaftspolitische Fragen (Gotthardbahn) auf den Gang der Revision und
das Schicksal der kirchenpolitischen Bestimmungen ausübten.

Leider hat das Buch den großen Mangel, daß es für das geschickt und
sicher mühsam zusammengetragene Material keinerlei Quellenbelege anführt.
Auch fehlt ein Sach- und Personenregister. Der Verfasser, dem wir eine
Reihe interessanter Studien zur Geschichte des schweizerischen politischen
Katholizismus zu verdanken haben, kündet eine ähnliche Darstellung
der unter dem Namen « Kulturkampf » bekannten Vorgänge an. Hoffentlich
werden dort diese Mängel, welche die wissenschaftliche Brauchbarkeit
stark beeinträchtigen, vermieden.

Dr. E. F. J. Müller.

Karl Heussi. Die Krisis des Historismus. Tübingen, J. C. B. Mohr,
1932. V11-104 SS. ; br. M. 4.20.

Die vorliegende Studie des Jenenser Kirchenhistorikers behandelt die
Frage, « inwieweit die große geistige Krisis, die wir in den letzten
Jahrzehnten erlebt haben, den Historismus im Sinne der um 1900 üblichen
Auffassung der historischen Wissenschaft ins Wanken gebracht oder doch
entscheidend abzuwandeln vermocht hat» (Vorw.). Ausgangspunkt ist
also Auffassung und Gestalt der Historie um die Jahrhundertwende, die
eine relative Einheit darstellt, insofern sie gewisse durchgehende Merkmale
aufweist. Als « Historismus » wird sie von Heussi bezeichnet, weil sie von
der unerschütterten und gleichsam fraglosen Überzeugung einer
grundsätzlich erreichbaren Objektivität und Adäquatheit der Geschichtsbetrachtung

getragen war. In den letzten Jahrzehnten und v. a. in den Jahren
nach dem Kriege ist aber von den verschiedensten Seiten her sowohl der
Wert wie auch die Möglichkeit einer objektiven Geschichtsbetrachtung
(mindestens im Sinne des « Historismus » um 1900) grundsätzlich in Frage
gezogen worden. Der Historismus erlebte also seine « Krisis ». Beide Phasen
werden im ersten Kapitel in einigen charakteristischen Motiven und
Exponenten vorgeführt. Für das letzte Jahrfünft glaubt Heussi (wohl mit
Recht) ein Abflauen der « Krisenstimmung » in und gegenüber der Historie
feststellen zu können. Übrigens gilt ihm der schillernde Begriff « Historismus

», der durch das große geschichtstheoretische Werk von E. Troeltsch
(« Der Historismus und seine Probleme », 1922) in den wissenschaftlichen

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 20



— 3o6 —

Sprachgebrauch eingeführt worden ist, selber als typische Schöpfung jener
« Krisenstimmung ». (Warum hat ihn dann aber Heussi in den Titel seiner
Schrift aufgenommen und ihn gerade der Historie der Jahrhundertwende
als Stempel aufgeprägt

Im zweiten Kapitel wird die Krisis des Historismus « in systematischer
Sicht » behandelt. Der Verf. stellt sich die Frage, inwieweit die methodologischen

und geschichtstheoretischen Positionen des « Historismus » (also
der Historie um 1900) eine in sachlicher Hinsicht begründete Umbildung
erfahren haben oder erfahren müssen. Die tatsächlichen Wandlungen im
geschichtlichen Denken und in der historischen Wissenschaft des letzten
Menschenalters werden zum Anlaß einer kritisch-theoretischen Überprüfung
der Voraussetzungen und der Strukturiertheit des historischen Erkennens
genommen. Auf dieser theoretischen Fragestellung liegt für den Verf. wie
auch für uns das Hauptgewicht der Schrift. Es zeigen sich hier freilich
Schranken, die darin begründet sind, daß die geschichtstheoretischen
Probleme nicht bis in die erforderliche Tiefe verfolgt werden. Durch diese
Vorbehalte soll aber das Verdienst des Verf. um die Klärung dieser Probleme
keineswegs geschmälert werden. Wir versuchen, seine wesentlichen Thesen,
die in Anknüpfung an die nach Heussi den « Historismus » um 1900
charakterisierenden Momente entwickelt werden, festzuhalten.

Das Problem des « Gegenstandes » der Historie sucht Heussi gegenüber
dem Historismus (der — immer nach Heussi — ein an sich gegebenes,
ein für allemal feststehendes, eindeutig strukturiertes « Objekt » annahm)
dahin zu vertiefen, daß der Vorgang und das Wesen der historischen
Erkenntnis « perspektivistisch » verstanden werden muß. Das historische
Erkennen beruht auf einem (bewußten und unbewußten) « Auswählen »,

es ist nicht ein einfaches « Wiederholen » und « Abbilden » ; der historische
« Gegenstand » formt sich nach unseren Fragestellungen und nach unserem
Standort und geht also als solcher nie abgeschlossen und unverrückbar
in das Geschichtsbild ein, sondern bleibt ein unerschöpflicher Anreiz zu
immer neuen historischen Auffassungen. Dies wird jedoch dahin
eingeschränkt, daß auf einem bestimmten Standort, bei richtiger Anwendung
der historischen Methoden, « eine einzige logisch zwingende, also richtige

Auffassung » sich ergeben müsse (55 f.). Hier müßte nun freilich die
Frage der « Standortsgebundenheit » noch erst geklärt werden ; denn was
macht einen « Standort » aus, und vor allem : was macht einen solchen
Standort legitim Hier liegt nach unserer Meinung eines der schwierigsten
und ungeklärtesten geschichtstheoretischen Probleme, das bei Heussi keine
Förderung erfährt.

In der Frage der historischen Relationen, d. h. der konsequenten
Einordnung der geschichtlichen Größen in ihre Zusammenhänge, hat
Heussi keine glückliche Hand. Er hat nämlich den sonderbaren Einfall,
dieses historiographische Faktum, diese Lehre von den historischen
Relationen als (echten) Relativismus zu bezeichnen. (Warum nicht wenigstens
Relationismus Der damit gemeinte Sachverhalt ist natürlich korrekt
dargestellt. Aber wenn nun Heussi von dieser Definition des Relativismus
aus folgert : « Die üblichen Vorwürfe gegen die .relativistische' Haltung



— 307 —

erweisen sich daher bei näherem Zusehen als verworren und gegenstandslos
» (70), so ist diese Behauptung und alles, was daran (etwa über das

Problem der Werte) weiter geknüpft wird, nicht bloß verworren, sondern

ganz eigentlich « gegenstandslos ». — Bei der Frage des historischen «

Evolutionismus » werden einige logische Präzisierungen vorgenommen. «

Entwicklung » ist in der Historie ein bildlicher Ausdruck, denn « dadurch,
daß immer neue Bedingungen und Bedingtheiten auftreten, wird immer
wieder ein neuer Sachverhalt hergestellt » (83). Wenn aber so « doch die
Tatsache der rastlosen und restlosen Wandlung aller dem geschichtlichen
Bereich angehörenden Dinge unbezweifelbar bestehen » bleibt (87), so ist
damit das hier sich ergebende Problem der historischen Identität und
Kontinuität nicht deutlich genug gesehen. — Bezüglich der letzten von
Heussi behandelten Frage : der grundsätzlichen Immanenz der historischen
Erkenntnisse und Aussagen, sieht er in der modernen ideengeschichtlichen
oder geistesgeschichtlichen Behandlung eine Verfeinerung und Bereicherung,
nicht aber eine Überwindung der im Bereich des Tatsächlichen sich haltenden

Historie. Die neuere Geschichtslogik hat den gegenüber dem puren
Tatsächlichen « transzendenten » (geistigen) Faktor in aller Geschichtserkenntnis

stark herausgearbeitet, und grundsätzlich auf derselben Ebene
liegt die historische « Wesensschau » (« Sinn », « Idee », « Wesen » einer
historischen Erscheinung). Damit «ist sozusagen eine Transzendenz in
der Immanenz erschlossen. Aber keineswegs ist ein Durchbruch zum
Metaphysischen im strengen Sinne von der Historie erreicht » (104).

Oskar Bauhofer.

Otto Bardenhewer. Geschichte der altkirchlichen Literatur. Fünfter
Band : Die letzte Periode der altkirchlichen Literatur mit Einschluß des
ältestens armenischen Schrifttums, gr. 8° (xn-424 SS.). Freiburg im
Breisgau 1932, Herder. Geheftet 9 M. ; in Leinwand 11 M.

Ce cinquième et dernier volume de la patrologie de Mgr Bardenhewer
étant le premier que nous ait envoyé l'éditeur, on nous permettra de rappeler

le contenu des volumes précédents : le tome I, paru en 2me édition
en 1913, va jusqu'à la fin du IIme siècle ; le tome II, qui s'étend jusqu'au
début du IVme siècle, a été réédité en 1914 ; le tome III, consacré au
IVme siècle, a paru, en 1923, en 2me édition inchangée, sauf une douzaine
de pages d'adjonctions que l'on peut se procurer séparément. En 1924
paraissait le quatrième volume, qui traite du Vme siècle et de la littérature
syriaque du IVme ; et voici enfin le cinquième volume qui s'arrête, pour
l'Orient, à saint Jean Damascène et, pour l'Occident, à saint Isidore de
Seville, soit, comme s'exprime l'auteur, aux deux derniers écrivains importants

d'une période de décadence intellectuelle qui allait, dans la suite,
malheureusement, s'accentuer encore. Mgr Bardenhewer a consacré, en
outre, une quarantaine de pages à la littérature arménienne du Vme siècle,
époquede ses débuts, jusqu'au commencement du VIme, où le passage de
l'Arménie au monophysisme entraîne la disparition de sa production littéraire.



- 3o8 —

Au lieu que, dans le tome IV, les écrivains orientaux étaient classés

par patriarcat — Alexandrie, Constantinople, Antioche et Jérusalem —
dans ce volume, les écrivains grecs et arméniens sont groupés d'après le genre
littéraire qui a été plus spécialement le leur ; d'où les rubriques suivantes :

dogmatique et polémique, morale et ascétisme, exégèse, histoire et
hagiographie, éloquence sacrée et enfin, poésie. Pour l'Occident, au contraire,
l'auteur a suivi l'ordre géographique : il passe successivement en revue
l'Italie, l'Afrique, la Gaule et l'Espagne. C'est évidemment la solution
la plus pratique, celle qui permet de retrouver le plus rapidement les
renseignements dont on a besoin. Au surplus, une table de tous les noms
d'auteurs vient encore faciliter ces recherches.

Chaque chapitre s'ouvre par une caractéristique générale de l'époque
ou du mouvement théologique envisagé ; puis, du moins pour les écrivains
les plus importants, l'auteur suit une marche identique : en divers
paragraphes, suivis chacun d'une copieuse bibliographie, il explique la place
occupée par cet auteur, il raconte ensuite sa vie et il présente enfin ses
différents écrits. C'est ainsi qu'il procède pour saint Jean Damascène,
saint Benoît, Ennodius de Pavie, Boèce, Cassiodore, saint Grégoire le Grand,
Fulgence de Ruspe, saint Avit, saint Césaire d'Arles, Grégoire de Tours,
Venantius Fortunat, Martin de Bracara, saint Isidore de Seville, etc.

Quelques petites remarques : les quatre articles que l'abbé Paul Lejay
a fait paraître dans la Revue d'histoire et littérature religieuses, sur le rôle
théologique de Césaire d'Arles, ont été ensuite réunis en volume sous le
même titre (Paris, Picard, 1906). Au sujet de saint Maire, on admettra
difficilement que le transfert du siège episcopal d'Avenches à Lausanne
se soit fait déjà avant 585 ; et il aurait fallu citer, à propos de cet évêque
et de son épitaphe, tout au moins les pages que Mgr Besson lui a consacrées
dans ses Recherches sur les origines des évêchés de Genève, Lausanne et Sion
(pp. 176-209). Au sujet des deux « Vies » de saint Grégoire le Grand, il fallait
renvoyer à l'article du P. Moretus dans les Analecta Bollandiana, t. 26 (1907),
p. 66-72, et mentionner, parmi les éditions du Pastoral du même pape,
celle de la Biblioteca SS. Patrum de Rome (1908) ; c'est celle qui a été utilisée
pour la traduction française de cet ouvrage parue dans la collection Pax,
en 1928. Enfin — et ceci est une remarque d'ordre plus général — ne serait-il
pas à souhaiter, d'autant plus que ce volume a environ 300 pages de moins
que ceux qui l'ont précédé, qu'on y donnât une table générale de tout
l'ouvrage : non pas, comme le font les tables qui terminent chacun des

cinq volumes, la nomenclature de toutes les pages où apparaît le nom
d'un auteur, mais simplement l'indication de celles où il est question de
lui ex professo : cela dispenserait de chercher à deux endroits lorsqu'il
s'agit d'un écrivain qui chevauche sur deux siècles, ou encore d'un auteur
de deuxième ou troisième ordre, dont on est bien excusable de ne pas savoir
toujours à quel siècle il appartient. On y mentionnerait également les ouvrages

qui, pour une raison ou une autre, ont été détachés de leur auteur et
de leur milieu naturel : ainsi le De viris illustribus, que l'on cherche en
vain dans la quarantaine de pages consacrées à saint Jérôme, à la fin du
tome III, parce qu'il a été présenté tout au début du premier volume.



- 309 —

Voici près de 40 ans que Mgr Bardenhewer préludait, en 1894, par la
publication de sa Patrologie, à son Histoire de la littérature ecclésiastique
ancienne, dont le premier volume paraissait en 1902. 30 ans plus tard,
étant plus qu'octogénaire, il nous donne le cinquième et dernier volume
de ce remarquable ouvrage, l'exposé le plus étendu et le plus complet
de l'ancienne littérature chrétienne qui ait été fourni par les catholiques,
ouvrage qui fait autorité dans tous les milieux et qui est le guide indispensable

de quiconque veut aborder d'une manière un peu approfondie l'étude
de la patristique. „TL. Wœber.

Dr. Marcel Beck. Die Patrozinien der ältesten Landkirchen im
Archidiakonat Zürichgau. Schweizerstudien zur Geschichtswissenschaft, XVII. B.
1933. Verlag A. G. Leemann und Co. Zürich-Selnau.

Des Verfassers Absicht ist, den Wert der Patrozinien für jedes
untersuchte Gotteshaus festzustellen. Im ersten Abschnitt (S. 1 bis 43)
verbreitet er sich über die Grundlagen der Patrozinienforschung (Aufgaben,
Schwierigkeiten und Besonderheiten der Patrozinienforschung, Methode
und Gliederung der Arbeit, Abgrenzung des Untersuchungsgebietes) ; im
zweiten Abschnitt (S. 44-140) werden die einzelnen Gotteshäuser des alten
Zürichgaues in alphabetischer Reihenfolge behandelt. Der dritte Abschnitt
(S. 141-155) handelt von den vorzüglichsten Patroziniums-Heiligen des
untersuchten Gebietes. Dann folgen zwei Exkurse über den Stand des
Steuereinkommens des Archidiakonats Zürichgau im Jahr 1275 und über
die Datierung von zwei Einsiedler-Manuskripten. Den Schluß bilden
mehrere Register und eine Karte zu den behandelten Gotteshäusern.

Daß das große Werk Nüschelers : « Die Gotteshäuser der Schweiz »

(seit 1864) verschiedener Verbesserungen und Ergänzungen bedarf, wird
wohl niemanden verwundern, und wenn Dr. M. Beck seine Artikel über
die einzelnen Kirchen als Nachträge zu Nüschelers Werk denkt (S. 33),
so ist dem durchaus beizustimmen und seine Arbeit kann als wertvoller
Beitrag zur Erforschung der Patrozinien begrüßt werden, aber den
eingangs genannten Zweck hat u. E. der Verfasser nicht erreicht. — Die
Patrozinienforschung ist und bleibt eine bloße Hilfswissenschaft der Kirchen-
und Heiligengeschichte. Von den Verhältnissen eines so eng begrenzten
Gebietes, wie der alte Zürichgau es darstellt, Schlüsse ziehen zu wollen,
die auf allgemeinere Geltung Anspruch erheben, ist sehr gewagt Auch
ist bei dieser engen Begrenzung des Untersuchungsgebietes unmöglich,
die Heiligenverehrung kartographisch zu erfassen (S. 19) ; aber gerade
die Erforschung der Patrozinien, die doch nicht so ganz eine untergeordnete

Rolle innerhalb der Heiligenverehrung spielen, wie M. B. meint
(S. 1), sollte diese kartographische Erfassung mehr und mehr ermöglichen.
So hätte der Verfasser besser getan, sich das Ziel zu stecken, zu einer
erweiterten und vertieften Patrozinienforschung weitere Bausteine zu
liefern.

Methodisch scheint der Verfasser doch zu sehr dem Grundsatz zu



— 310 —

huldigen : « Quod non est in actis, non est in factis. » Aus dem bloßen
Umstand, daß bei der ersten urkundlichen Nennung eines Ortes ein
dortiges Gotteshaus nicht erwähnt wird, folgt noch nicht, daß es kein solches
gab. Dieser Schluß wäre nur zulässig, wenn bewiesen würde, daß ein
vorhandenes Gotteshaus samt seinen Patronen hätte genannt werden müssen,
aber dieser Beweis wird nicht so leicht zu erbringen sein. — Bezüglich
der Kirchweihen werden zwar die S. 5 gemachten allgemein gehaltenen
Bemerkungen schon stimmen : es gab gewiß der Gründe mehrere, wenn
Kirchen längere Zeit ungeweiht blieben. Kapellen müssen nicht geweiht
werden ; darum ist das in Anmerkung. 7, S. 5, angeführte Beispiel nicht
gerade glücklich. Noch heute gibt es viele Gotteshäuser, die an und für
sich geweiht werden sollten, aber vorderhand bloß benediziert (gesegnet)
sind, in denen der einzige benutzbare Alter ein sog. Tragaltar ist. Solange
aber die Quellen über den Werdegang, insbesonders über die Baugeschichte
der einzelnen Gotteshäuser so spärlich fließen, bleibt es im Einzelfall immer
etwas Gewagtes, von Kirchen zu reden, die während langer Zeit ungeweiht
blieben. Und solange nach des Verfassers Geständnis (S. 9) die Geschichte
der Kirchweihe im Frühmittelalter nicht geschrieben ist, darf auch nicht
im Einzelfall aus der bloßen Unmöglichkeit, einen Patron nachzuweisen,
der Schluß gezogen werden : es habe wohl geweihte, aber patronlose Kirchen
gegeben. Wenn die Patrone bald genannt werden, bald aber auch nicht
(S. 7), so kann dies im Einzelfall von verschiedenen äußern Umständen
abhangen, insbesonders von der Notwendigkeit oder Nichtnotwendigkeit,
die betreffende Kirche von andern zu unterscheiden. — Auch ist der
Trennungsstrich zwischen den Eigenkirchen, die aus finanziellen Gründen
erstellt wurden, und den eigentlichen Seelsorgskirchen (S. 4) zu scharf
gezogen ; die weltlichen Grundherren von Bäretswil (S. 46) und Nuolen
(S. 99) konnten neben der Vermehrung ihrer Einkünfte sehr wohl noch
die bessere religiöse Betreuung ihrer Leute im Auge haben. Zutreffen
mag schon, daß sich die weltlichen Herren nicht immer um den guten
Stand oder um die Weihe ihrer Eigenkirchen gekümmert haben und daß
die Klöster manches nachzuholen hatten, wenn sie in den Besitz dieser
Kirchen kamen, aber der Verfasser geht hier mit seiner Unterscheidung
zu weit.

Zu diesem methodischen Mangel kommen noch irrige Voraussetzungen.
Eine solche unbewiesene und unbeweisbare Voraussetzung ist z. B., daß
die eingeschlossenen Reliquien mit dem Namen des Patrons des Altars
oder der Kirche übereinstimmen mußten (S. 111). Offenbar im Bestreben,
diese Annahme folgerichtig durchzuführen, kam der Verfasser zu dem
(von ihm gesperrt gedruckten) Satze : « Warum aber gerade Michael zum
Patrozinium (in Eschenbach) bestimmt wurde, läßt sich nicht sagen.
Wahrscheinlich waren besonders viele Reliquien dieses Heiligen (im Kloster
St. Gallen) vorhanden » (S. 66). Daß der Verfasser nicht an irgend einen
Heiligen dieses Namens denkt, zeigt S. 67, wo Michael ausdrücklich als

Erzengel bezeichnet wird. Gewiß haben im Mittelalter gewinnsüchtige
und leichtgläubige Leute im Besitz von Engel-Reliquien sein wollen ;

aber diese Zumutung an die geistig so hoch stehenden Mönche von



- 311 —

St. Gallen hätte man in einer Doktor-Arbeit nicht erwartet. Unzutreffend
ist ferner die Voraussetzung, die vorhandenen Reliquien seien alle in die
Altäre « rekondiert », eingeschlossen gewesen ; wozu dienten dann aber
die im Mittelalter hergestellten und noch heute bewunderten Reliquienschreine

Dazu kommen noch zahlreiche Schiefheiten und Irrtümer in Auffassung
und Darstellung. So ist S. 20 von Reliquienhandel schlechthin die Rede.
Gewiß blühte im Mittelalter zeitweilig der Reliquienhandel, aber neben
dem Handel mit Reliquien gab es auch einen rechtmäßigen Erwerb von
solchen. Die Bemerkung : « Alle damals in der Kirche (von Kilchberg)
verehrten Heiligen sind damit aufgezählt » (S. 78) kann leicht auch so
verstanden werden, daß der Verfasser die heiligste Dreifaltigkeit zu den
Heiligen zählt. —¦ Rein aus der Luft gegriffen ist die Behauptung, das
römische Christentum habe auf deutschem Boden alles nicht auf römischer
Basis wurzelnde religiöse Leben schneller auszurotten vermocht als anderwärts

(S. 22). In unsern Landen machte sich in der Frühzeit der römische
Einfluß zumeist nur durch das Frankenreich geltend, und was Rom
bekämpfte, waren nicht die dem deutschen Wesen angepaßter! christlichen
Gebräuche, sondern Überbleibsel heidnischen Aberglaubens. Die hohe
Verehrung, die schon früh auf germanischem Boden der hl. Martin v. Tours,
der hl. Ulrich, der hl. Rupert, der hl. Gallus usw. fanden, steht ganz auf
der gleichen Linie wie der Kult, den die römische Kirche den römischen
Märtyrern erwies, und sie zeigt, daß diesseits der Alpen der Heiligenkult
nicht minder eine tiefinnere Angelegenheit des christlichen Volkes war
wie jenseits der Alpen (S. 12). Aus der Beliebtheit des Heiligenkultes aber
folgt noch lange nicht, daß sich Maria an die Stelle Gottes setzte, und sie
selber wieder durch eine Unzahl von Heiligen verdrängt wurde (S. 151) ;

das damalige Erbauungs- und theologische Schrifttum redet eine ganz
andere Sprache. — Unbeweisbar ist die Behauptung, die ältesten
Landkirchen (im Zürichgau) gingen alle auf das Kloster St. Gallen zurück (S. 32) ;

selbst wenn die Klöster alle diese Kirchen gebaut hätten, was erst noch
zu beweisen wäre, so käme neben St. Gallen noch die Abtei Reichenau
(s. die Kultur der Abtei Reichenau, I, S. 478 ff.), und im weitern auch
Pfäfers und Luzern in Frage. — Mindestens schief ist die Behauptung,
Bonifatius stehe zum Klostergründer Pirmin in einem gewissen Gegensatz
(S. 28) ; denn zwar nicht persönlich, aber durch seine Schüler und Schülerinnen

stiftete der Wanderapostel und Organisator Bonifatius ebensoviele
Klöster als Pirmin. — Unrichtig ist, daß die Pirminspredigt das Muster
einer Missionspredigt in unsern Landen sei ; bei P. Gall Jecker O. S. B.,
den der Verfasser (S. 28) anführt, mag er auch im gleichen Zusammenhang
über Ursprung und Zweck dieser Predigt nachlesen. — Unrichtig ist, daß
sich im Pactus Alamannorum keine Spur von Christentum finde (S. 24) ;

denn in Art. 48 ist von Kirchen die Rede. — Falsch ist die Behauptung,
die Gallus- und Kolumbanskirchen seien im Vergleich zur Bedeutung
dieser Männer für die Mission äußerst selten (S. 11) ; denn sobald der
öffentliche Kult dieser Glaubensboten von der Kirche anerkannt war,
wurden ihnen in den Gebieten, wo sie gewirkt hatten, zahlreiche Kirchen



— 312 —

geweiht. — Aus der Urkunde von 904 für Wangen (Schwyz) zu schließen,
dort aufgefundene Alamannengebeine seien als Überreste des hl. Kolumban
angesehen und ausgegeben worden (S. 127-128), ist bloße Willkür. —
Was endlich die Einsiedler Urkunden betrifft, so ist zu beachten, daß alle
S. 160-163 aufgeführten Orte urkundlich im X. Jahrh. als Stiftsbesitz
nachzuweisen sind. Daraus, daß keine Kirchen erwähnt werden, folgt
noch nicht notwendig, daß keine da waren ; für Eschenz wird sie noch
eigens genannt. Das angefochtene MSC 29 (Tafel I) zeigt rechts die
charakteristischen Vermerke des Heinrich von Ligerz, der in der ersten Hälfte
des XIV. Jahrhunderts Thesaurar (Kustos und Archivar) des Stiftes war ;

damals aber gab es noch keine Humanisten in unsern Landen, die sich
mit solchen Schreibübungen abgegeben hätten. Von den zwei
Kaiserurkunden, die den Erwerb der Insel Ufnau und des Hofes Pfäffikon betreffen,
schrieb Sickel in Monum. Germ. Historica Dipl. II. S. 136 : « Von FA mit
Benutzung von DO I, 276 (eben der ersten Urkunden) verfaßt und
geschrieben. Damit nehme ich das Urteil zurück, welches ich in Schweizer-
Kaiser-Urkunden, 78-85, über diese beiden Urkunden gefällt habe. »

Zusammenfassend darf wohl gesagt werden, daß mit Studien dieser
Qualität der Sache der Patrozinienforschung nicht besonders gut gedient ist.

Stift Einsiedeln. Dr. P. Theodor Schwegler O. S. B.

Dr. Alois Müller. Der Chronist Hans Wulflin und seine Aufzeichnungen.
26 doppelspaltige S. Separatabdruck aus dem Zuger Kalender. Jahrg. 1933.
J. Speck u. Co., Zug.

Dr. A. Müller, besonders verdient um die Geschichte des Kt. Zug,
behandelt hier einen zugerischen Chronisten, Hans Wulflin (1490/1565),
der an der aufstrebenden zugerischen Geschichtsschreibung des XVI.
Jahrhunderts einen beachtenswerten Anteil hat. Wulflin, aus einem angesehenen
Zuger Geschlecht stammend, ist zum Chronisten herangereift, in
zahlreichen Reisen, die ihn weitherum führen (Rom, Mailand, Aachen,
Süddeutschland, Lyon), auch im Dienste seines Standes, der ihm verschiedene
Ämter in der zugerischen Verwaltung übertragen hat.

Was Dr. Müller von der Chronik bietet, ist eine wohlerwogene Auslese,
deren Gehalt er in verschiedene Kapitel (Aus dem politischen Leben des
XVI. Jahrhunderts, Rechtssachen, kirchliche Nachrichten, soziale
Einrichtungen und soziales Wirken) einordnet. Am wertvollsten sind die
Beiträge der Chronik zur Baugeschichte der St. Oswaldskirche, zum
kirchlichen Leben in Zug überhaupt (Patronatsrechte der Stadt, Haltung des
Rates gegenüber der neuen Lehre). Wulflin ist treuer Altgläubiger. Als
Beilagen gibt der Verf. aus der Zurlaubschen Sammlung, die auch die
Chronik enthält, den Vertrag zwischen Bürger und Rat von Zug im
Bachmannhandel von 1585, XII. 16., die Stelle der Chronik zur Schlacht
bei Dreux (1562) mit der Liste der Gefallenen aus dem Lande Zug und
endlich eine Urkunde von 1435, I. 26., die sich auf die Stiftung einer
Herberge für die armen Leute bezieht.



— 313 —

Die Studie ist ein glücklicher Beitrag zur Geschichte Zugs, welcher
der Beachtung auch wissenschaftlicher Kreise durchaus wert ist und
zugleich geeignet ist, das Ansehen guter Heimatgeschichte in breiteren
Schichten des Volkes zu fördern.

O. Vasella.

R. N. Carew Hunt. Calvin. 335 Seiten. Titelbild. Preis geb. 10/6 sh.

net. The Centenary Press. London 1933.

Die Veröffentlichungen zum theologischen und politischen Werke
Calvins sowie die Versuche, es kulturgeschichtlich, historisch, soziologisch
zu deuten, haben seit der Feier seines 400. Geburtstages stark zugenommen.
Jedoch fehlt — merkwürdigerweise und im Gegensatz zur lutherischen
Literatur—in fast allen Abhandlungen dieser letzten 30 Jahre eine umfassende
und auf sämtliche erreichbaren Belege quellenmäßig gegründete Darstellung
des Calvinischen Lebens. Diese Tatsache gilt — auch merkwürdigerweise
— in noch stärkerem Maße als für uns für die englische Welt, die seit dem
Erscheinen des Walkerschen Werkes (1906) keine neue und das in den
Archiven erschlossene Material verwertende biographische Überschau kennt.
Die Arbeit Carew Hunts füllt nicht nur diese bisher bestehende und sehr
oft als mißlich empfundene Lücke innerhalb der Gesamtgeschichte des
Calvinischen Wirkens und der Entstehungsjahre der Reformierten Kirche
aus, sondern sie gibt durch die Art ihrer Darstellung, die keine Geschichte
desCalvinimus, sondern die des Calvin sein will, die Mittel zum menschlichen
Verstehen und zum seelischen Erfassen und Ergründen der für spätere
Zeiten politisch so gestaltungskräftig werdenden Lehren, die von Genf und
Calvin ausgehend einen großen Teil der alten und der neuen Welt geistig
und wirtschaftlich völlig umgestalten.

Hunt weist, durch seine Aktenkenntnis unterstützt, die mannigfachen
alten und neuen, französischen, deutschen, katholischen Calvins Privatleben
verdächtigenden Anwürfe als unhaltbar zurück. (Bolsec, Desmay, J. B. G.

und J. A. Galiffe, Kampschulte u. a.). Er versteht es, trotz den nüchternen
aktenmäßigen Belegen, in einer manchmal erstaunlich dramatisch
zugespitzten Form, die den historischeu Bericht in erzählender Art hält, das

politische Leben des mittelalterlichen Genfs gegenständlich werden zu lassen
und jene entscheidenden Vorgänge zu zeigen, die unter Calvin Genf aus
einer deutschen Stadt endgültig zu einer französischen werden lassen.

Die in Genf geschehende Entwicklung der religiös-reformatorischen
Ansichten erweist sich als engstens zusammengehörig mit der von Genf
erstrebten Entwicklung und Lösung diplomatisch-politischer, durch die
Geschlechterherrschaft bedingter Bindungen an Bern, Savoyen, Frankreich.
Diese Versuche, politische Freiheit zu erlangen, sind verbunden mit der
Forderung nach kirchlicher Unabhängigkeit und Selbständigkeit. Von
diesem historischen Ansatz aus erhält das Calvinische Wirken in Genf, seine

Vertreibung und endgültige Rückkehr, die ihr entsprechende Umrahmung,
und hierdurch wird Calvin in die Grenzen seines politisch-kirchlichen
Menschentums gestellt. Nur sehr langsam entwickelt er sich, in seinen



— 314 —

Absichten oftmals durch die politischen Parteien Genfs mißbraucht, vom
kirchlichen Erneuerer über den Reformator zum geistlichen Diktator und
unbestrittenen Cäsaropapisten. Zu den beiden letzten Stufen kommt Calvin
nicht durch festes Wollen in vorausschauender Absicht, nicht in voller
'Erkenntnis der Bedeutung und der politischen Möglichkeiten seiner
weltgestaltenden Lehre, sondern getrieben, gestoßen von mannigfachen,
zufälligen Umständen.

Die Bedeutung Calvins zu seiner eigenen Zeit, für deren vielgestaltige
Richtungen Erasmus, Loyola, Rabelais sprechen, liegt nicht so sehr, wie
bei Luther, in einer zur katholischen Lehre gegensätzlichen
Religionsauffassung als in seinem politisch-religiösen, allein vom Alten Testament
bestimmten Wollen. Seine unmittelbare Wirkung liegt sowohl in der
Kraft seiner Reden, der Unbeugsamkeit seines Willens, der härtesten
Konsequenz seiner Forderungen, wie auch in der Tatsache, daß er sich
als erster seiner Zeit zur Erörterung abstrakter Gedanken der (französischen)
Muttersprache bediente. Damit gewannen seine Schriften, besonders die
Institutiones, die aufrüttelnde und tiefgehende Wirkung der 200 Jahre
später erscheinenden Lettres Provinciales Pascals.

Calvin fehlt, besonders gegen Ende seines Lebens, im Verkehr mit
den rebellischen Genfer Geschlechtern und den zahlreichen theologischen
Widersachern die Biegsamkeit des Diplomaten, die ihm nie gelegen hatte.
Bei der Verbrennung des Michael Servet, der auch Carew Hunt keine
restlose Aufklärung zu geben vermag, erscheint Calvin als ein vom Geiste
des Alten Testaments getriebener eifernder Verfolger. Es kehrt hier, wie
übrigens auch bei einigen anderen Vorfällen seines Lebens — ohne daß
es Carew Hunt in dieser offenen Form ausspräche — das im tiefsten Sinne
—- fast psychopathisch zu nennende — Dämonische und Leidenschaftliche,
Gefühlsbare hervor, das Streitsüchtige, Haß- und Einflußgierige, verbunden
mit der rechtfertigenden Überzeugung, Werkzeug und Gesandter im Sinne
der Erfüllung eines höchsten göttlichen Auftrages zu sein. Wenn auch
bei Calvin nicht wie bei Luther von vorgefallenen Sinnestäuschungen
berichtet wird, die einen psychologischen Rückschluß erlauben würden,
so liegen doch, und gerade für das höhere Alter, Anzeichen genug dafür
vor, daß Calvin als Autokrat in einer mystisch zurechtgebildeten Welt
lebte und sie mit einem göttlich-schulmeisterlichen Auftrag tyrannisierte.
Calvin gehört zu den psychisch stark depressiv veranlagten Menschen.
Echte Lebensfreude hat er, ganz anders als Luther, nie gekannt. Die ganze
Strenge alttestamentlicher Moral lastet auf ihm und den von ihm Geleiteten.
Calvin blieb ein Misanthrop, unter dessen tyrannischer Herrschaft in Genf
jegliche unterhaltende Form gesellschaftlichen Lebens den geistlichen
Erbauungen, Andachten, Beichten rücksichtslos weichen mußte. Jedoch
die menschliche Neigung, nach der Calvin so verhaßten Lust dieser Erde
zu greifen, blieb trotz allen Verfolgungen, Ausweisungen, Gefängnis- und
Todesurteilen so stark, daß Calvin gegen Ende seines Lebens diesen Teil
seiner Genfer Erziehungsaufgabe so gescheitert ansehen mußte wie alle
Versuche, Genf zu einem theologisch-sündenfreien, gottzukunftsgerichteten
und dogmatisch-moralisch höchst vollkommenen Gottesstaate alttesta-



- 315 -
mentlichen Charakters zu schaffen, einen Staat, in dem die Kirche und
ihre Leiter bedingslos dem Staate und seinen Vertretern übergeordnet sind.

Carew Hunt streift nur die theologisch-gelehrten Kontroversen der
Reformationszeit, in die Calvin verwickelt wurde, da sie ihrem Inhalte
und ihrer Themenstellung nach zu fern ab von unseren heutigen
theologischen Diskussionen stehen. Es wäre jedoch sehr erwünscht gewesen,
wenn Hunt im Zusammenhang der biographischen Darstellung auf die
kulturgeschichtlichen und theologischen Verbindungen zwischen Calvin,
Luther, Zwingli, den übrigen Reformatoren und den Humanisten
eingegangen wäre. Hier hätten die bei Carew Hunt richtig dargestellten nach
allen Seiten hin erstehenden logischen Unmöglichkeiten in der Deduktion
des Prädestinationsprinzips ausgebaut werden müssen, um der Darstellung,
die sich zu sehr an den lebensmäßigen Bericht Calvins hält, noch größeren
Wert zu geben.

Ein selbständiger Abschnitt dagegen gibt in Umrissen die Calvinische
Theologie und Ethik, die sein politisches Schaffen in Genf erst verständlich
machen. In der Ausdeutung jedoch kommt Carew Hunt zu keinem anderen
oder gar neuen Ergebnis als es schon bei Wernle, Loofs, Seeberg und
Troeltsch enthalten ist, wie überhaupt bei ihm die Systematik der schwächste
Teil ist. Er läßt Calvin, Weber, Troeltsch folgend, als Begründer des
abendländischen Kapitalismus gelten (132), verneint aber die Auffassung,
daß der völlig aristokratisch gerichtete Calvin einer der großen Begründer
demokratischer Staatsauffassung in Europa sei. (139, 151).

Oxford. Dr. Helmut Minkowski.

Dr. Oscar Doering, Christliche Symbole. Leitfaden durch die Formen-
und Ideenwelt der Sinnbilder in der christlichen Kunst. 69 Bilder, 120,

xvi und 148 S. Freiburg i. Br. 1933, Herder. Geheftet 2.80 M. ; in Leinen
3.60 M.

Vorliegendes Büchlein ist eine völlige Neugestaltung des vergriffenen
gleichnamigen Werkleins von Dr. A. Schmid, dessen 2. Auflage 1909
erschienen ist. Es bezweckt Priestern und Künstlern eine kurze, übersichtliche

Zusammenstellung der wichtigsten christlichen Symbole an die Hand
zu geben. Die Gruppierung der einzelnen Symbole folgt in großen Linien
der Einteilung der durch sie versinnbildeten christlichen Wahrheiten und
Institutionen, wie sie jeder Katechismus jedermann eingeprägt hat. Es
folgen besondere Kapitel über Zahlen-, Farben-, Blumensymbolik, über
Sinnbilder und Attribute der bekanntesten Heiligen. Ein gutes Register
ermöglicht das rasche Auffinden der gesuchten Symbole. Dies und die
handliche Form machen diesen Leitfaden zu einem bequemen Nachschlagebuch.

— Wir möchten uns auf folgende Bemerkungen beschränken, die
in das Gebiet der altchristlichen Symbolik fallen. Zu S. 6 : Weder Anker
noch Fisch sind ausschließlich christliche Symbole. Zu S. 37 : Eine mit
Nimbus versehene Taube als Symbol des Heiligen Geistes ist mir in den
Katakomben des II. Jahrhunderts nicht bekannt. Zu S. 53 : Das älteste



— 3i6 —

Bild der Gottesmutter als Orans dargestellt ist wohl das bekannte Fresko
im Coemeterium Maius zu Rom aus dem IV. Jahrhundert. Dieses hätte
vorteilhaft reproduziert werden sollen. Abbildung 24a und b hingegen
haben mit der Gottesmutter nichts gemeinsam als die Orantenstellung.
Für manche Symbole ließen sich treffliche altchristliche Beispiele zitieren.
Ein stärkeres Heranziehen des gewaltigen inschriftlichen Materials wird
etwas vermißt. Für Ursprung und Sinn der christlichen Symbole ist
dasselbe meist von größerer Bedeutung als die Fresken. Die epigraphische
Literatur wenigstens wird im Buchverzeichnis vernachläßigt. Letzteres
läßt überhaupt zu wünschen übrig. Statt alter Verfasser sollten wichtige
Neuerscheinungen angeführt werden. Ich erinnere nur an das große
Sarkophagwerk von Mgr. J. Wilpert, an das Buch von Fr. Sühling über das
Symbol der Taube, an H. Lother über den Pfau usw. Unter den Zeitschriften
sind zu nennen wenigstens das offizielle Publikationsorgan der päpstlichen
Kommission für christliche Archäologie, das Nuovo Bullettino und die
Rivista di Archeologia cristiana. Man mag zum seit einigen Jahren
besonders von P. Styger entfachten Streit über den symbolischen Charakter
der altchristlichen Kunst stehen wie man will, in einem Leitfaden über
die christlichen Symbole dürfte die wichtigste einschlägige Literatur
genannt werden.

Othmar Perler.

Hantsch Hugo. Die Entwicklung Österreich-Ungarns zur Großmacht.
Braubach Max, Der Aufstieg Brandenburg-Preußens 1640-1815. 15. Bd.
der Geschichte der führenden Völker. Herder, Freiburg i. Br. 1933. Geheftet
8 Mk. 50 ; in Leinen 10 Mk. 50 ; in Halbleder 13 Mk.

Ein seltsames Zusammentreffen in heutiger Zeit : die Geschichte Österreichs

und Preußens im selben Band Die Geschichte Österreichs ist für
uns Schweizer aus einem doppelten Grund von besonderem Interesse :

erstens, weil die Habsburger ihre Stammburg und größere Teile ihrer
ursprünglichen Hausmacht in schweizerischen Gauen hatten und mit den
Eidgenossen bei deren wachsenden Freiheitsgelüsten in Konflikt gerieten,
sodann, weil auch Österreich-Ungarn ein Gemenge verschiedener völkischer
und sprachlicher Elemente bildete, welches, wie die Glieder des Schweiz.
Bundesstaates, erst im Laufe einer jahrhundertelangen Entwicklung sich
zu einem organischen Ganzen ausbildete, zu einer Gemeinschaft, in der
die einzelnen Teile — weil auf der Basis der Gleichberechtigung stehend —
sich innerlich verbunden fühlten. Hantsch skizziert die Bildung der
Habsburger Macht bis zum Wiener Kongreß. Leider ist alles viel zu summarisch
genommen. Mit Siebenmeilenstiefeln wird hier über das Gebiet der Historia
Austriaca hinweggeschritten. Hantsch bedauert, daß ihm für seine Aufgabe
nicht mehr als 160 Seiten zur Verfügung gestellt worden seien. Auch wir
glauben, daß die Bedeutung Österreichs für die europäische Geschichte, für
den deutschen Reichsverband und für die abendländische Kultur einen
größeren Raum verdient hätte. Aber Hantsch hätte wenigstens den verfügbaren

Platz besser ausnützen sollen. Nur ein paar der allerwichtigsten



— 317 —

Fakten werden erwähnt, gleichsam als Knochengerüst für seine
staatspolitischen Reflexionen, die für diesen Ort zu breit ausgesponnen sind.
Diese Betrachtungen sind ja allerdings für den Kenner der Verhältnisse
interessant, oft recht wertvoll. Der Wille zur Objektivität ist unbedingt
in hohem Maß vorhanden. Die Art, wie z. B. der Österreicher dem Preußen
Friedrich dem Großen Verständnis entgegenbringt, oder wie der Vertreter
der Kirche — Hantsch ist Benediktiner — Josef II. zu würdigen sucht,
verdient alle Anerkennung. Wo nach des Verfassers Meinung die
Habsburger gefehlt haben, wird offen und ehrlich, mit wohlgemessenem
Ausdruck Kritik geübt. Und daß der Verfasser in seinem Gebiete wohl zu
Hause ist, kommt dem Leser klar, doch unaufdringlich zum Bewußtsein.
Die Sprache entbehrt nicht eines gewissen Schwunges. Aber alles in allem :

Zu viel Betrachtungen über die Geschichte, zu wenig konkrete Geschichte.
Wer die Geschichte Österreichs noch nicht kennt, lernt sie hier nicht
kennen.

Hantsch sucht sich zwar zu rechtfertigen, indem er S. 115 bemerkt :

« Da es unsere erste Aufgabe ist, nicht die Einzelheiten des Geschehens,
sondern ihren Sinn und ihre Bedeutung darzustellen » Aber bei dieser
einen Aufgabe ist er stehen geblieben, und es war doch nicht die einzige.
Wenn sodann die Herrscher bloß als Träger gewisser politischer Ideen
und Tendenzen auftauchen, nicht als Gestalten von Fleisch und Blut, so
heißt man das noch nicht Geschichte schreiben. Vereinzelt sind wohl
Ansätze zu einer plastischen Erfassung der Persönlichkeit vorhanden,
z. B. wo der Gegensatz im Naturell zwischen Friedrich III. und seinem Sohn
Maximilian hervorgehoben wird. Aber solche Fälle sind selten und bleiben
nur Ansätze. Was wiederholt behauptet wird, Österreich sei ein Vorposten
der deutschen Kultur gewesen, wird von Hantsch nicht bewiesen. Jedenfalls

sind die sehr « spärlichen Andeutungen kulturellen und wirtschaftlichen

Lebens » (Vorwort) ganz ungenügend. Und doch hätte gerade auf
diesem Gebiet Kapital herausgeschlagen werden sollen und können für
Österreich.

Wir möchten wohl auch gerne wissen, was Hantsch zum Kampf der
Eidgenossen mit den Habsburgern im XIII. Jahrhundert sagt. Seite 19
lesen wir : « Den Weg, den die Eidgenossen betraten (bei der Ablösung
von Habsburg), konnten wohl auch andere Länder gehen. » S. 20 : « Der
politische Aufstieg der Schweiz (Sempach 1386) entzog die Pässe der
Westalpen der Kontrolle der Habsburger und schnitt den nächsten Weg
ins Mailand ab, was für die spätere italienische Politik der Habsburger von
fundamentaler Bedeutung werden sollte. » Das ist alles. Es versteht sich von
selbst, daß in einer stark konzentrierten Betrachtung der österreichischen
Geschichte die frühern Kämpfe der Schweizer mit den Habsburgern nicht
viel Platz beanspruchen können. Aber Hantsch ist vielleicht hier doch
etwas zu kurz geworden und hat nicht den ganzen Zusammenhang mit der
großen Geschichte erfaßt. Denn dieser Streit der Eidgenossen ist nicht
eine singulare Erscheinung. Er ist vielmehr ein typisches Beispiel für das
damals weit herum sich regende Bestreben demokratischer Gemeinwesen,
sich vom feudalen Adel loszusagen. Auch war eben der Kampf zwischen



- 3i8 -
Habsburgern und Schweizern mitschuldig daran, daß die ersteren während
des Thronstreites zwischen Ludwig dem Baiern und Friedrich dem Schönen
von Österreich eine Zeitlang zu wenig entschieden eingreifen konnten.
Der Schwabenkrieg wird so abgetan (S. 27) : « Nicht einmal mehr in der
Schweiz sah es (das Reich in seinen Vertretern, den Ständen, die zu sehr
auf eigene territoriale Interessen schauten) noch einen Boden, um den
es sich im Reichsinteresse zu kämpfen lohnte. »

Die Einleitung mit den geopolitischen Erörterungen über das Donau-
Moldaubecken bildet eine schöne Ergänzung zu Hassinger, der in der
gleichen Sammlung (Geschichte der führenden Völker) ein vortreffliches
Buch über die geographischen Grundlagen der Geschichte geschrieben hat.

Was wir bei Hantsch vermissen, finden wir zu einem guten Teil bei
Braubach. Die politische Entwicklung Brandenburg-Preußens von den
Tagen des großen Kurfürsten bis zum zweiten Pariser Frieden 1815 wird
in kurzen, klaren Zügen gezeigt. Daneben werden auch die wichtigsten
Fragen des geistigen und wirtschaftlichen Lebens betrachtet. Auch hier
wird man den Willen zur Gerechtigkeit gegenüber dem Gegner und zur
Anerkennung der Fehler der eigenen Partei begrüßen. Daß Friedrich
Wilhelm I. mit Recht der größte innere König Preußens genannt werde,
ist wohl eine Hyperbel angesichts der Tatsache, daß er für das wissenschaftliche

und künstlerische Leben seines Landes herzlich wenig übrig hatte.
Das Wesentliche der verschiedenen deutlicher hervortretenden Personen
ist gut erfaßt ; bei der Charakterisierung sind gelegentliche Parallelen von
angenehmem Reiz, z. B. beim Freiherrn vom Stein und Karl August von
Hardenberg oder bei Maria Theresia und Friedrich II. Nicht ohne eine
gewisse Berechtigung könnte man fragen, ob die militärischen Operationen
nicht einen zu breiten Raum einnehmen. Und doch möchten wir gerade
bei Preußen diese Seite nicht zu kurz behandelt sehen ; denn die besondere
Fürsorge für ein tüchtiges Heer und seine militärische Überlegenheit hat
Preußen seinen Platz in der Welt gesichert. Daß die Geschichte Preußens
in diesem Buch erst mit dem XVII. Jahrhundert ausführlicher einsetzt,
ist verständlich. Aber für die frühere Zeit hätten wir doch wenigstens
eine Regententafel schon von den Askaniern an gerne gesehen, wie es

Hantsch für Österreich von den Babenbergern an getan hat.

Paul Hildebrand.


	Rezensionen = Comptes rendus

