
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 27 (1933)

Artikel: Noch einmal : zu einer neuen Geschichte der Schweiz

Autor: Muralt, Leonhard von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-124601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-124601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Noch einmal :

Zu einer neuen Geschichte der Schweiz.
Von Leonhard von MURALT.

In Heft III, Jahrgang XXVII (1933) dieser Zeitschrift hat Oskar
Vasella innerhalb seiner Besprechung des I. Bandes der «Geschichte
der Schweiz » von Nabholz, v. Muralt, Feller und Dürr (Zürich,
Schultheß & Co. 1933) meine Darstellung der Reformationsgeschichte
einer eingehenden und dankenswerten kritischen Würdigung unterzogen.

Seiner mündlichen Aufforderung folgend möchte ich gerne
auf einige Punkte antworten. Mit Recht betont Vasella, daß die liberale
Auffassung von der Voraussetzungslosigkeit der Wissenschaft von mir
aufgegeben sei — die liberale Auffassung war ja selber, wie Vasella
am Beispiel meiner Kritik Oechslis zeigt, nicht voraussetzungslos —
und erhebt dann die Frage, welche Voraussetzung als berechtigt gelten
dürfe (S. 167). Da Vasella auf katholischem, ich auf protestantischem
Boden stehe, müßten wir also zuerst über die Berechtigung unserer
konfessionellen Haltung diskutieren. Da wir damit nie zu einem Ende
kommen würden, wird auch die Diskussion über die Auffassung unseres
gemeinsamen Forschungsgebietes, des Zeitalters der Reformation,
kaum je zu einem Abschluß gelangen. Diese Einschränkung darf uns
aber nicht von der Diskussion abschrecken. Deshalb bin ich Vasella
dafür dankbar, daß er überhaupt auf eine solche eingegangen ist.
Manches läßt sich dadurch doch abklären.

Mit dem scharfen Auge des Gegners erkennt Vasella, daß Zwingli
von mir « geradezu zum mythenhaften, religiösen Heros erhoben und
der geschichtlichen Betrachtung entrückt » worden ist (S. 167). Das
ist das schönste Kompliment, das mir ein Referent machen konnte.
Wenn ich auch die menschlichen Schwächen Zwinglis nirgends
verschwiegen habe, so ist es mir offenbar doch gelungen, Zwingli so zu
fassen und darzustellen, daß er nicht als bloßer geschichtlicher Gegenstand,

sondern als eine geistige Kraft, die in unserer Gegenwart lebt,
erscheint. Vasella sagt dann, daß mein Satz : « Es war ihm aber doch
in erschütternder Weise von Anfang an klar, daß die Kirche Christi,



— 267 —

die ursprünglich durch das Blut des Herrn begründet worden war,
nur durch das Blut erneuert werden könne, und er war bereit, dieses

Opfer mit seiner Person zu bringen » (Kursives von Vasella), vor der

unbefangensten Betrachtung des Lebens und Wirkens Zwinglis niemals
standhalten könne (S. 167). Vasella kann doch unter dem « von Anfang
an » nicht vom Anfang des Lebens Zwinglis oder vom Anfang seines

Studiums oder seiner Glarner Zeit an verstehen. Wenn ich das hätte

sagen wollen, wäre es allerdings sinnlos gewesen. Mein Satz steht am
Schluß des Abschnittes über Zwinglis religiöse Grundgedanken, nachdem

er Reformator geworden war. Mit dem « von Anfang an » kann also

nur vom Anfang seiner reformatorischen Wirksamkeit an gemeint
sein. Daß aber damals diese Opferbereitschaft da war, zeigt eine Stelle

aus Zwinglis Brief an Mykonius vom 24. Juli 1520 : « Ecclesiam puto,
ut sanguine parta est, ita sanguine instaurari, non alia via, posse »

und zitiert dann einige Zeilen weiter unten Matth. 5,3: « Beati, qui
persecutionem patiuntur propter iustitiam » (Krit. Ausg. VII, 343,

19 ff.). Vasella bemerkt weiterhin mit Recht, daß ich nicht vom Einfluß
der päpstlichen Diplomatie auf die Gestaltung der schweizerischen

Politik gesprochen habe (S. 168). Diese Zusammenhänge sind
tatsächlich der Kürze meiner Darstellung zum Opfer gefallen. Für den

Durchbruch und den Aufbau der Reformation waren sie aber höchstens

von indirekter Bedeutung. Das Werk von Robert Durrer habe ich
bewußt nicht mehr genannt, weil es schon von Nabholz, S. 299, angeführt

worden war. Daß die katholische Kirche eine Rechtskirche
und die Religion ein Rechtsverhältnis geworden sei (Vasella S. 169),

sage ich im Anschluß an Hans v. Schubert, « Die weltgeschichtliche
Bedeutung der Reformation» (Tübingen 1917). Darin, daß die Humanisten

zwar das Gedankengut der mittelalterlichen Kirche beibehalten,
dagegen die Formen des kirchlichen Lebens kritisierten, kann ich
keinen Widerspruch sehen (Vasella S. 170). Wie viele Humanisten
haben die kirchliche Praxis aufs schärfste angegriffen, ohne die Grundsätze,

auf denen diese Praxis beruhte, anzutasten Vom
religionsphilosophischen Universalismus der Humanisten darf man doch wohl
im allgemeinen sprechen, finden wir diesen doch bei den Piatonikern
von Florenz, bei Faber Stapulensis, bei Erasmus, bei Mutianus Rufus
u. a. (Vgl. neuerdings Willy Andreas, « Deutschland vor der
Reformation », 1932, S. 496). Daß der Glaube an die Sünden vergebende
Gnade Gottes bei Luther gegenüber dem von mir nicht verschwiegenen
Glauben an die Gnade in der katholischen Lehre (bei mir S. 330) etwas



— 268 —

Neues ist, ist allerdings in einer kurzen Schweizergeschichte kaum
völlig verständlich zu machen. Dafür könnte man etwa auf Scheels

II. Band seines großen Lutherwerkes hinweisen (2. Aufl., S. 312-13
und 597). «Als völlig unhaltbar, weist sodann Vasella meine Behauptung

zurück, daß das Kirchengut wieder seinem ursprünglichen Zwecke,
dem Unterricht und der Fürsorge, zugewendet werden sollte » (S. 172).
Er läßt mich aber im unklaren, was hier unhaltbar ist. Ist der ursprüngliche

Zweck ein anderer gewesen oder ist die tatsächliche Verwendung
des Kirchengutes eine andere gewesen Was das erste anbetrifft, so

kann man gewiß gegen mich einwenden, daß das Kirchengut ursprünglich

kultischen Zwecken diente. Für eine genaue Belehrung über
die kirchliche Auffassung wäre ich hier sehr dankbar gewesen. Immerhin
waren aber auch Unterricht und Armenfürsorge Zwecke, denen das

Kirchengut diente. Ich gab auch hier die Auffassung Zwinglis wieder,
die er in der Schrift : « Wer Ursache gebe zu Aufruhr », entwickelt
hat : « Denn so brucht man die zehenden nach erstem ynsatz zuo
enthaltung der lerenden und armen einer yeden kilchhöre » (Krit.
Ausg. III, 454, 10), und « Luogend aber, das sy zuo spitälen der armen
gemacht werdind » (III, 450, 4). Daß nun das Kirchengut tatsächlich
diesen Zwecken dienstbar gemacht wurde, sollte angesichts der in der
Krit. Zwingli-Ausg. III, 450, Ann. 8, genannten Literatur, zu der
noch Walther Köhler, «Armenpflege und Wohltätigkeit in Zürich
zur Zeit Ulrich Zwinglis » (Neujahrsblatt der Hülfsgesellschaft, Zürich
1919), hinzukommt, nicht mehr bestritten werden. Zufällig teilte
mir kürzlich Pfarrer Graf in Fällanden mit, daß aus den noch erhaltenen
Rechnungen seiner Kirche aus der Reformationszeit ausführlich die
Verwendung des Kirchengutes für die Armen nachweisbar ist. «Daß
aber Zwingli anfangs mit den Täufern gemeinsame Sache gemacht
hatte » (S. 172), mußte ich verschweigen, da ich davon nichts wußte
und auch den Beweis dafür schuldig geblieben wäre. « Daß Zwingli
in der Frage der Taufe lange geschwankt », ist richtig, beruht aber
auf Zwinglis Auffassung von der Innerlichkeit christlichen Glaubens
und hat mit dem täuferischen Verständnis des Christentums nichts
Gemeinsames. Ob in der Zehntenfrage Zwingli eine Schwenkung
vorgenommen habe, kann man nicht mit einem Satze bejahen oder
verneinen. Nach göttlicher Gerechtigkeit sind kerne Zehnten zu leisten
(VII, 272, 14), denn nach göttlicher Gerechtigkeit ist überhaupt kein
Eigentum erlaubt (II, 490-91). Andrerseits hat jeder nach Röm. 13, 7
das zu geben, was er schuldig ist. Im Gutachten zur Reformation des



— 269 —

Stifts (II, 615) bezeichnet Zwingli letzteres als göttliches Recht, in
der Schrift : « Von göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit » stellt
er die Zehnten unter die menschliche Gerechtigkeit, die von der Obrigkeit

gehandhabt wird (II, 512 ff.). Darin liegt die Unausgeglichenheit
in Zwinglis Gedanken. Eine « Schwenkung » kann ich nicht finden.
Vasella zitiert J. Burckhardts Ausspruch über die Anziehungskraft
der Reformation für « alle die, welche gerne etwas nicht mehr müssen ».

Wir nehmen diesen Ausspruch deshalb nicht tragisch, weil ja Vasella
selber in semer Besprechung von W. Köhlers Buch über das Zürcher

Ehegericht in demselben Hefte dieser Zeitschrift S. 238 sagt : « Kein
Einsichtiger darf leugnen, daß die reformatorische Zucht, wie sie das

Ehegericht-Sittengericht durchgeführt hat, nicht vieles Gute
verwirklicht hätte. Wir sagen mit W. Köhler, daß das Zürcher, das

reformatorische Ehegericht auch der andern Orte ein großer und starker
Volkserzieher gewesen ist. » Jakob Burckhardt haben wir wohl beide

gegen uns.
Die Erörterung aller weiteren Punkte würde aber zu viel Raum

in Anspruch nehmen. Nur auf eines möchte ich noch entgegnen :

Vasella anerkennt mein Bemühen um Objektivität in der Darstellung
der katholischen Reformation (S. 180). «Er (Muralt) konnte sich

dabei freilich auf tüchtige katholische Forschung stützen. » Durch
diese Anerkennung, daß ich mich auf die katholische Forschung
gestützt habe, macht doch wohl Vasella den Vorwurf auf der folgenden
Seite unwirksam : « Eine Quelle des Irrtums ist aber sicher die, daß

er (Muralt) katholische Anschauungen nicht dort kennen zu lernen

sucht, wo er es auch tun sollte : in katholischen Werken. » Daß
allerdings Vasella meine Deutung der katholischen Anschauungen nicht
billigen kann, anerkenne ich durchaus. Hier kommen wir nicht aus

unsern Voraussetzungen heraus. Dagegen wäre ich noch dankbar

gewesen für Vasellas Urteil über meine Darstellung Ludwig Pfyffers,
denn diesen großen katholischen Miteidgenossen des XVI. Jahrhunderts
konnte ich nur bewundern. 1

1 Wir dürfen diese Auseinandersetzung nicht mehr weiterführen, nachdem

Herr v. Muralt Gelegenheit zu einer Gegenäußerung gegeben worden
ist. Wir sind ihm dankbar für die in so ruhigem Ton gegebenen
Aufschlüsse, können aber nicht sagen, daß damit die Vorbehalte hinfällig
geworden wären. Es mag sich etwa Gelegenheit bieten, in anderer Weise
auf gewisse Fragen zurückzukommen.

O. Vasella.

exa


	Noch einmal : zu einer neuen Geschichte der Schweiz

