
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 27 (1933)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

Pastor Ludwig v., Geschichte der Päpste. XV. Bd. : Geschichte der
Päpste im Zeitalter des fürstlichen Absolutismus von der Wahl Klemens' XI.
bis zum Tode Klemens' XII. (1700-1740). 1. bis 7. Auflage (xxxvi-820 S.).
Herder, 1930. 21 M. ; in Leinwand 25 M. ; in Halbfranz 28 M.

Innocent XII était mort en r7oo, pendant le Jubilé. Le conclave
s'ouvrit le 9 octobre. Les Français et leurs partisans désiraient un pape
faible ; les zelanti, au contraire, un homme d'Eglise, un réformateur, et
ce fut l'un de leurs candidats, le cardinal Albani, qui finit par être nommé,
le 23 novembre, le jour de la saint Clément, ce qui fit prendre à l'élu le
nom de Clément XI. Il n'avait que 51 ans et n'était prêtre que depuis
deux mois, mais il avait joui d'une grande influence sous Innocent XII,
de telle sorte qu'on s'attendait à le voir devenir pape un jour. Pieux,
éloquent, actif — peu de papes ont autant écrit de leur propre main — il
s'intéressait à l'archéologie et fit beaucoup pour la bibliothèque vaticane.
Il voulait un clergé digne, et insistait principalement sur le devoir de la
résidence. Malheureusement, il manquait de confiance en lui-même : il
était lent à se décider et plus encore à exécuter ce qu'il avait arrêté. S'il
ne réussit à donner de solution à aucun des grands problèmes dont il eut
à s'occuper, il faut cependant l'attribuer aussi aux événements qui vinrent
contrarier les heureux résultats qu'on espérait du nouveau pontificat :

la guerre de la succession d'Espagne, le conflit entre Joseph I et le Pape,
qui aboutit à l'invasion des Etats pontificaux par les Autrichiens et à la
défaite de l'armée de Clément XI, puis, à la mort de Joseph I, l'affaire de
l'élection du nouvel empereur, Charles VI, combattu par Louis XIV. La
paix fut conclue finalement à Baden, où le Pape envoya, comme
représentant du Saint-Siège, Dominique Passionei, avec, entre autres, la
recommandation de soutenir les catholiques suisses, menacés par la paix d'Aarau
et par les visées de Berne et de Zurich sur le Toggenburg, possession du
couvent de Saint-Gall. Passionei n'eut guère de succès à ce propos à Baden,
pas plus que dans sa tentative ultérieure de rendre aux cantons catholiques
la situation qu'ils occupaient avant la guerre du Toggenburg de I7t2.

Les Turcs avaient recommencé leurs attaques et progressaient d'une
manière inquiétante. Le Pape, ainsi que l'ont prouvé de récentes recherches,
déploya à cette occasion une activité et fit preuve d'un esprit de décision
qui tranchent avec son caractère et avec l'apathie des monarques d'Occident.
Le Prince Eugène, à la tête des Impériaux, remporta sur les Musulmans,
le 5 août 1716, la célèbre victoire de Peterwardein. L'année suivante,
Belgrade, tombée au pouvoir des Turcs en 1688, fut reprise à son tour.
Malheureusement, l'attitude d'Alberoni, qui visait à être le Richelieu de

l'Espagne et qui avait réussi à se faire créer cardinal, empêcha d'autres
succès : avec les troupes levées contre les Tucrs, il se mit à conquérir la



— 140 —

Sardaigne, l'enlevant à l'empereur Charles VI, et il ne songeait à rien moins
qu'à reprendre en Italie tout ce qui avait appartenu jadis à l'Espagne.
Ce fut pour Clément XI la plus terrible désillusion de son pontificat. La
réaction, cependant, ne se fit pas attendre : une ligue internationale se forma.
La flotte espagnole fut détruite et Alberoni congédié. L'Espagne elle-même,
maintenant, demandait que s'instruisît son procès. Il fut démontré qu'Albe-
roni non seulement ne disait jamais la messe, mais qu'il ne faisait même pas
ses Pâques, pas plus d'ailleurs que son souverain, Philippe V. C'est à ce

moment que mourut Clément XL Son successeur laissa le cardinal rentrer
à Rome et le réintégra, les preuves de sa culpabilité semblant insuffisantes.

Clément XI était mort le 19 mars 1721, dans sa 72me année. Le conclave
s'ouvrit le 3r mars. Il y avait une trentaine de papabili, et le Sacré-Collège
n'était d'accord que sur un point : celui de ne plus nommer un Pape trop
jeune. L'Autriche ayant prononcé l'exclusive contre le cardinal Paolucci,
l'unanimité se fit peu à peu autour du nom de Michel Conti. Les cardinaux
vinrent le féliciter, le 7 mai, mais renvoyèrent au lendemain, jour de sa

fête, la nomination proprement dite. Trop tard arriva une nouvelle exclusion,

prononcée contre l'élu, par l'Espagne, à la demande des Jésuites.
Michel Conti était âgé de 66 ans. Il avait été nonce en Suisse, de 1695

à 1698, puis à Lisbonne, jusqu'en ï7ro, et enfin évêque de Viterbe de 1712
à 1719. H appartenait à la famille qui avait déjà donné à l'Eglise Innocent III,
ce qui lui fit choisir le nom d'Innocent XIII. Il était malheureusement très
maladif, et cet état de santé paralysa son pontificat, d'ailleurs assez court,
puisqu'il mourut au bout de trois ans déjà, le 7 mars 1724, fort regretté
du peuple romain.

Le nouveau conclave se prolongea pendant plus de deux mois, du
20 mars au 29 mai. Plusieurs nations firent usage du droit de veto, parmi
lesquelles l'Autriche vis-à-vis du cardinal Albani, et la France à l'égard
du cardinal Imperiali. Ce fut le dominicain Orsini qui, malgré ses

supplications, finit par être nommé et qui, en souvenir de Benoît XI, dominicain
également, choisit le nom de Benoît XIII. Il était né en 1649. Créé
cardinal à vingt-trois ans, il avait occupé plusieurs diocèses, entre autres,
pendant 38 ans, celui de Bénévent, dont il fit un véritable modèle, grâce
aux réformes qu'il y avait introduites.

Benoît XIII s'était, de tout temps, intéressé vivement à l'histoire
ecclésiastique : il n'avait pas lu moins de vingt-quatre fois les Annales de

Baronius. De vie humble et très mortifiée, il poussa la simplicité jusqu'à
ne pas savoir toujours garder son rang : c'est ainsi qu'il continua, comme
Pape, à baiser la main du Général des Dominicains. Il conserva ses

habitudes. Il faisait chaque jour, avant le coucher du soleil, seul et incognito,
une promenade de deux heures, au cours de laquelle ii aimait à visiter
une église ou un hôpital, y administrant lui-même les sacrements aux
malades. Il allait parfois manger au couvent de la Minerve et se retirait
volontiers, surtout pendant le carnaval, sans se faire annoncer, au monastère

que les Frères Prêcheurs possédaient au Monte Mario, allant, de là,
faire le catéchisme dans une église voisine. Il tenait à procéder lui-même
au sacre des évêques et à la dédicace des églises, de telle sorte qu'on éva-



— 141 —

luait à 300 le nombre des sanctuaires, et à près de 1,500 celui des autels
qu'il avait consacrés, de 1675 à 1726. Sévère pour lui-même, mais aussi
pour les autres, il interdit si formellement au clergé le port de la perruque
et de la barbe que les Capucins n'osaient presque plus paraître devant lui.

Par contre, Benoît XIII ne comprenait rien à la politique et aux
finances, et il donna toute sa confiance à ce sujet entre autres à un homme
qui ne la méritait pas : Nicolas Coscia, qu'il créa cardinal et devant lequel
il s'abaissa, jusqu'à l'autoriser à le tutoyer. Coscia réussit à se maintenir
au pouvoir, pendant toute la durée du pontificat, en répandant des calomnies

sur le compte de ceux qui faisaient entendre des protestations aux
oreilles du Pape, lequel eut le tort de ne pas écouter les avertissements
que lui donnaient les meilleurs d'entre les cardinaux et de demeurer, par
suite, en relations plutôt tendues avec les membres du Sacré-Collège.

Benoît XIII canonisa saint Jean de la Croix, saint Louis de Gonzague,
saint Stanislas Kostka et saint Jean Népomucène. Il étendit à toute l'Eglise
la fête de Grégoire VII, ce qui provoqua des protestations de la part de
plusieurs Gouvernements, à cause de la leçon du bréviaire où était raconté
le conflit de ce Pape avec l'empereur Henri IV. De même, pour
protester contre des prétentions injustifiées du gouvernement de Lucerne,
Mgr Passionei, devenu nonce en Suisse, quitta sa résidence et se réfugia
à Altdorf. Après le jubilé de 1725 Benoît XIII mit à exécution, à deux
reprises, en 1727 et en 1729, le projet qu'il avait formé de revoir son cher
diocèse de Bénévent. Il mourut l'année suivante, le 21 février 1730, âgé
de 82 ans, ayant continué jusqu'à la fin de remplir les fonctions du saint
ministère, réalisant presque à la lettre cette déclaration qu'il avait faite
à quelqu'un qui l'engageait à se ménager : « Un Pape doit mourir sous
le pluvial. »

A la mort de Benoît XIII, le peuple romain laissa éclater son
mécontentement contre les personnages de Bénévent, auxquels trop de faveurs
avaient été accordées sous le Pape défunt, et surtout contre Coscia. Celui-ci
fut cependant autorisé à prendre part au conclave, qui s'ouvrit le 5 mars.
L'Espagne, puis la France et l'Autriche, ayant prononcé le veto contre
le cardinal Imperiali qui, malgré ses 80 ans, avait obtenu vingt voix, ce
fut le cardinal Corsini, exclu par les puissances aux deux conclaves précédents,

qui fut enfin nommé, le 12 juillet, et qui prit le nom de Clément XII.
Il appartenait à une famille florentine, celle dont était issu naguère saint
André Corsini. Riche et véritable Mécène, il menait cependant une vie
digne et fort simple. Malheureusement, âgé déjà de 79 ans, il était
souffrant et ne tarda pas à devenir aveugle, puis à perdre la mémoire, de sorte
que son pontificat ne donna pas les fruits espérés. Clément XII fit instruire
le procès de Coscia, qui dut restituer tout le bien mal acquis ; il fut excommunié,

privé de tous ses bénéfices — Benoît XIII l'avait encore nommé
évêque de Bénévent — condamné à une forte amende et à dix ans de
réclusion au château Saint-Ange.

Clément XII canonisa saint Vincent de Paul, saint François Regis
et sainte Julienne de Falconieri. Il eut de gros ennuis avec l'Espagne. Il
porta une bulle contre les Francs-Maçons, les déclarant excommuniés,



— 142 —

puis les menaçant même de la peine de mort et de la confiscation de leurs
biens. Malgré les finances obérées du Saint-Siège, il fit beaucoup pour la
bibliothèque vaticane et pour la ville de Ravenne. C'est lui qui, à Rome,
fonda le musée du Capitole et fit exécuter, ou du moins commencer, la
fontaine de Trevi. Il construisit la façade de la basilique du Latran et
aménagea, pour la Garde suisse, au Quirinal où il résidait, une chapelle,
dédiée au bienheureux Nicolas de Flüe. Clément XII demeura alité pendant
les dernières années de sa vie. Il mourut le 6 février T740, à l'âge de 88 ans.

230 pages du présent volume sont consacrées à l'histoire du
jansénisme. A la demande de Louis XIV, Clément XI avait décrété, par l'encyclique

Vineam Domini (1705), que le silence respectueux vis-à-vis de la
question de fait ne suffisait pas. Les Jansénistes, qui avaient conçu quelque
espoir, lors de la nomination du nouvel archevêque de Paris, Louis-Antoine
de Noailles, qui succédait au peu respectable Harlay, ne tardèrent pas
à être déçus. Depuis 1679, Port-Royal n'osait plus recevoir de novices.
Le nouvel archevêque renforça ce décret, qui n'était, il est vrai, pas
rigoureusement observé. Dépassant les intentions du Pape, qui estimait qu'il
suffisait de laisser disparaître par extinction les religieuses récalcitrantes,
il soumit Port-Royal des Champs au monastère homonyme de Paris, qui
n'offrait plus trace de jansénisme depuis nombre d'années. Il jeta ensuite
l'interdit sur Port-Royal des Champs, qui avait protesté contre cette
mesure (1707). Louis XIV exigea plus encore : il dispersa les religieuses
— quinze Sœurs de chœur et sept converses — entre divers monastères :

Port-Royal ainsi cessa d'exister (1709) et le couvent, puis enfin l'église
furent rasés (1710 et 1712).

Depuis la mort d'Arnauld (1694), le parti janséniste, en France, avait
à sa tête un ancien Oratorien, Pasquier Quesnel, qui avait vu mettre à l'index
son édition des œuvres de saint Léon, à cause du gallicanisme des notes
dont il l'avait accompagnée. Plus violent qu'Arnauld, qui gardait, vis-à-
vis de Rome, une certaine retenue, Quesnel, qui était allé le rejoindre
en Flandre, finit par y être incarcéré (1704), mais réussit à s'enfuir et
gagna la Hollande, où il devait mourir en 1719. Il avait publié naguère
des Réflexions morales sur le Nouveau Testament, qui avaient été très
favorablement accueillies, et qui continuèrent à paraître, en éditions toujours
augmentées, mais aussi de plus en plus jansénistes. Noailles, alors évêque de
Châlons-sur-Marne, avait vivement recommandé l'édition de 1695. Devenu,
l'année suivante, archevêque de Paris, puis cardinal, il persista à soutenir
les Réflexions. A la demande de Louis XIV, le Pape nomma une commission
qui devait examiner le livre de Quesnel. Clément XI s'en occupa
personnellement : il consacra en moyenne, affirme Pastor, trois à quatre heures
d'étude à l'examen de chacune des 101 propositions qui furent extraites
des Réflexions, et que condamna la fameuse bulle Unigenitus (1713), laquelle
interdisait en outre, sous peine d'excommunication, la lecture du livre
de Quesnel. Noailles et quelques autres évêques refusèrent d'accepter la
décision de Rome. Louis XIV se fâcha. La France désirait la réunion d'un
concile national, solution que le Pape repoussa tout d'abord, mais qu'il
avait fini par accepter au moment où mourut Louis XIV (1715).



— 143 —

Le Roi-Soleil avait, certes, combattu toujours les Jansénistes.
Malheureusement, son gallicanisme avait paralysé ses meilleures mesures. Le
Régent qui lui succédait pour l'instant, Philippe d'Orléans, parfait incrédule,

rendit immédiatement toute liberté aux évêques jansénistes. La
bulle Pastoralis officii (1718), sans nommer personne, excommunia les
appelants, ce qui n'empêcha pas Noailles d'en appeler de la nouvelle bulle
au concile. Le Régent, toutefois, pour des raisons politiques, désirait
maintenant la paix religieuse et prit des mesures en conséquence. Quand
Clément XI mourut, l'acceptation complète de la bulle Unigenitus était
proche. Sous Benoît XIII, Noailles finit par se soumettre, grâce surtout
à l'influence du cardinal Fleury, et il mourut peu après. Soutenu en particulier

par la majorité des curés de Paris, le Jansénisme n'avait cependant
pas encore disparu ; mais il était en train de sombrer dans le ridicule,
depuis qu'il alléguait, comme argument en sa faveur, les soi-disant guérisons
miraculeuses qui s'opéraient sur la tombe du diacre Paris, auxquelles
succédèrent, dans les maisons particulières, après que la police eut fermé
le cimetière de Saint-Médard où avaient lieu ces rassemblements, les
pratiques absurdes et parfois obscènes des Convulsionnaires.

C'est le professeur Joseph Schmidlin, de Münster, qui a rédigé, comme
précédemment, les chapitres consacrés aux Missions. Le P. Kneller a écrit
ou complété ceux qui traitent, sous les pontificats de Clément XI surtout
et d'Innocent XIII, de la question des rites chinois et des usages mala-
bares. Ces pages ne seront pas acceptées sans réserves. Tout d'abord, elles
ne sont pas d'une limpidité parfaite. Il y a, dans le récit, des retours en
arrière et des redites, du fait que l'auteur a cru devoir résumer les controverses

antérieures. Mais surtout, l'appréciation portée sur les légats du
Saint-Siège, Tournon, puis Mezzabarba, ne semble pas exempte de
partialité. Rome, on le sait, a donné tort aux Jésuites dans cette douloureuse
affaire, et Benoît XIV, plus tard, ne fera que confirmer l'importante décision
prise par Clément XL Or, dans ces pages, non seulement les concessions
faites par les Jésuites au culte des ancêtres en Chine ou à l'esprit de caste,
dans le pays de Malabare, sont présentées comme des solutions
parfaitement admissibles et dont la légitimité ne se discute même pas, mais
l'opposition suscitée contre ces tolérances est donnée, avant tout, comme
venant d'adversaires de la Compagnie, Jansénistes ou autres, qui songeaient
déjà à sa suppression. Evidemment, il y a eu un peu de tout cela dans
ces longues disputes ; mais ce sont principalement d'autres motifs que
la jalousie et l'envie qui les ont provoquées. Par ailleurs, dans l'application
de ses décrets, Rome fit quelques concessions, preuve qu'elle avait poussé
un peu loin l'intransigeance et pas assez tenu compte des réalités.

Ce quinzième tome de l'Histoire des Papes est le plus volumineux
de ceux qui avaient paru jusqu'ici. Il nous restera à présenter le seizième
et dernier, qui, lui, a été scindé en trois volumes, dont le troisième, consacré
au pontificat de Pie VI, vient de paraître.

L. Wesber.



— 144 —

Pîeilschifter Georg, Korrespondenz des Fürstabtes Martin II. Gerbert
von St. Blasien. Herausgegeben von der Badischen Historischen
Kommission. I. Band 1752-1773. Karlsruhe, C. F. Müller 193T. xxxxvni. 684 S.

Preis RM. 56 broschiert.
Das große Editionswerk des Briefnachlasses des berühmtesten St. Bla-

sianer Abtes hat seine eigene Geschichte. Plan und Beschluß der Bad.
Hist. Kommission reichen bis ins Jahr 189t zurück ; Männer, die schon
seit Jahrzehnten zu den Toten gehören, wie F. X. Kraus, B. Erdmanns-
dörfier und insbesondere der damalige Leiter des Badischen General-
Landesarchivs F. v. Weech, haben an seiner Wiege gestanden. Ihre Namen
sprechen schon für die Bedeutung, die man dem Unternehmen beimaß,
v. Weech ging auch sogleich an die umfangreichen Vorarbeiten, forschte
während 14 Jahren in Dutzenden von Archiven und Bibliotheken, ja
konnte schon 1897 an der Jahresversammlung der Alig. geschichtsforschenden

Gesellschaft der Schweiz in Trogen über Gerberts Korrespondenz
mit Schweizern referieren (vgl. Jahrbuch f. Schweizergeschichte 1898, VII).
An der Erreichung seines Zieles verhinderte ihn aber längere Krankheit
und 1905 ein leidensvoller Tod. So konnte der heutige Herausgeber, als
er im Frühling 1906 sich zur Übernahme der gewaltigen Arbeit entschloß,
ein beträchtliches Erbe antreten, das allerdings, weil durch Mitarbeiter
zu wenig einheitlich behandelt, in mühsamer Arbeit vollständig
nachgeprüft werden mußte. Weil zudem das Material in zeitraubendem Suchen
der Vervollständigung bedurfte, und schließlich der Krieg seinen Tribut
forderte, sollte nochmals ein Vierteljahrhundert vergehen, bis der 1. Band
der Briefe seinen Weg in die Öffentlichkeit antreten konnte.

Die meisten Briefe liegen, zum größern Teil geordnet, zu St. Paul in
Kärnten, wo das aufgehobene St. Blasien rSog eine neue Heimstatte
gefunden ; die übrigen, vornehmlich aus der Zeit vor dem Brand von 1768,
verteilen sich auf gegen 40 verschiedene Büchereien und Archive, meist
Deutschlands, Österreichs und der Schweiz.

Von praktischer Bedeutung mag von diesen Ausführungen des Herausgebers

die Beobachtung sein, die auch für andere Briefsammlungen
bestätigt ist, « daß bei der Übernahme der Archivbestände der säkularisierten
Klöster durch die betreffenden Staatsarchive wohl am wenigsten Wert
auf die Korrespondenzen gelegt wurde ». Übrigens scheint auch den
Klöstern des XVII. und XVIII. Jahrhunderts selbst dieses Interesse oft
gemangelt zu haben.

Ein kurzes Kapitel ist Gerberts Persönlichkeit und Lebensarbeit
gewidmet, seinen allerdings in regierenden Kreisen nicht immer verständnisvoll

aufgenommenen Eingriffen in die kirchenpolitischen Fragen seiner
bewegten Zeit, besonders aber seiner weltweiten Tätigkeit im kirchlichen
Leben. Hier gab es kaum eine Angelegenheit, zu der er sich nicht irgendwie
äußerte, kein Gebiet, das seiner vielseitigen Veranlagung fremd geblieben
wäre. Seine umfassende Korrespondenz ist denn auch vornehmlich literar-
und wissenschaftsgeschichtlicher Art und verrät schon dadurch den gelehrigen

und gelehrten Schüler der Mauriner, den « deutschen Mabillon ».

Der vorliegende Band gibt in glücklicher Wahl der einzelnen Stücke



- 145 —

einen trefflichen Einblick in die theologische Werkstätte des Professors
und Abtes P. Martin in seinen methodischen Forderungen, seinen Reformideen

zur Erneuerung der philosophisch-theologischen Studien durch
stärkere Betonung der Exegese, der Patristik und Kirchengeschichte, die
ihn geradezu zum Restaurator des neuern Studienbetriebes stempeln.
Vom Jahre 1759 an beginnt Gerbert seine weitreichenden Untersuchungen
auf dem Gebiete der Liturgie- und Musikgeschichte, die ihn, wieder nach
Mauriner Vorbild, auf ausgedehnte Bibliotheksreisen selbst nach Frankreich
und Italien führen. Diese Forschungsfahrten waren es vornehmlich, die
ihn mit einem großen Kreis zeitgenössischer Gelehrter in persönliche
Beziehungen brachte ; mit ihnen macht uns die vorliegende Korrespondenz
vorab bekannt, sie geben diesen Briefen ihre besondere interessante Note.

Es begegnen hier Namen von bestem Klang : von den Fürstenhöfen
in Donaueschingen, in Karlsruhe und Wien ; selbst Kaiserin Maria Theresia
und ihr Sohn Josef II. fehlen nicht. Unter den zahlreichen Kardinälen
ist naturgemäß der Diözesanbischof Franz von Rodt am meisten vertreten,
der für das berühmte Schwarzwaldkloster stets aufrichtige Sympathie
bekundete. Von den übrigen Korrespondenten, bei denen die Benediktiner-
und Zisterzienseräbte des deutschen Sprachgebietes den Vorrang behaupten,
mögen hier die Schweizer noch einige Berücksichtigung erfahren ; sie
dürfen sich neben den andern sehen lassen.

Dieser Briefwechsel bildet eine wahre Fundgrube für alle Gebiete
der Kulturgeschichte, für theologische und archäologische Fragen, für
solche der Musik-, der Literatur-, der Kunst- und Bibliotheksgeschichte,
für den Verkehr mit Buchhändlern und Verlegern.

Wir erfahren z. B. Gerberts Stellung im literarischen Kampf um die
Acta Murensia ; er unterstützt seine Mitbrüder P. Marquart Herrgott, der
ihn veranlaßt hatte, und P. Rüsten Heer in ihrer Ablehnung der in Muri
herrschenden Tradition bezüglich des Autors der Acta, rät ihnen aber,
sie möchten vorsichtig sein und keine Feindschaft heraufbeschwören.
Mit den übrigen Schweizerabteien führten ihn teils seine Bibliotheksreisen
zusammen, teils auch das Brandunglück von 1768, das ihn nötigte, mehrere
seiner Patres in Fischingen, Rheinau, Einsiedeln und St. Gallen unterzubringen.

Fand er in dem berühmten Rheinauer Geschichtsschreiber P. Moritz
Hohenbaum van der Meer einen eifrigen Förderer besonders seiner
Habsburgerstudien, so verband ihn eine edle Gelehrtenfreundschaft mit dem
St. Galler Bibliothekar P. Pius Kolb. Wissenschaftlichen Zwecken diente
fernerhin Gerberts Verbindung mit dem geschichtskundigen Basler Kanonikus

Christian von Eberstein, der mit dem Kapitel in Ariesheim residierte.
Unter den Laien begegnet des öftern der Basler Rechtslehrer J. R. Iselin

(gest. 1779), der dem Abt als Ersatz für die verbrannte Stiftsbibliothek
seine eigene zum Kauf anbot. Gerbert wußte zwar durch vorteilhafte
Auktionskäufe billiger wieder zu einer Bücherei zu gelangen, fand aber
trotz der Ablehnung auch in Zukunft bei Iselin bereitwillige Unterstützung
seiner Arbeiten. Noch ausgedehnter ist indes seit 1760 der Briefwechsel
zwischen St. Blasien und Zürich, wo vor allem Chorherr Joh. Jak. Brei-
tinger sich als Freund des Klosters erweist. Er kann nicht genug tun in

BEVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 10



— 146 —

der Zuwendung von Quellen oder Kopien ; er läßt unter seiner eigenen

Leitung im ehemaligen Dominikanerinnenkloster Töß, allerdings ohne

Erfolg, nach dem Grab der Königin Elisabeth, Gemahlin König Albrechts
forschen. (Vgl. den Bericht Breitingers darüber, bei L. Weisz, im Anzeiger
für Schweiz. Altertumskunde, XXXIV (1932), 286 ff., wo indes Pfeilschifters
Briefe noch nicht berücksichtigt sind.) Durch Breitingers Vermittlung
tritt Gerbert in Bücheraustausch mit dem Zürcher Verleger J. H. Heidegger
(gest. 1823), Teilhaber der Orell, Füßli Co. Als Anerkennung verspricht
der Abt dem eifrigen Chorherrn die Designation der Geistlichen, welche

er ihm für die noch unter dem Patronat St. Blasiens stehenden Pfarreien

am Albis, Birmensdorf und Stallikon empfehlen werde. Man wird schließlich

Breitingers Einfluß auch im Entschluß der Zürcher Regierung sehen dürfen,
nach der Brandkatastrophe dem Stift die Summe von 100,000 fl. zu 3 %

gegen Hypotheken auf St. Blasiergüter im Kt. Zürich anzubieten. Dieses

Geld ermöglichte denn auch den raschen Wiederaufbau von Kirche und
Kloster.

Schließlich darf in der Reihe der Gerbertkorrespondenten der in Paris
lebende Marschall B. F. von Zurlauben nicht unerwähnt bleiben, dessen

Großonkel Abt Plazidus von Muri (gest. 1723) Gerberts Taufpate gewesen

war. Seine Briefe bildeten schon in St. Blasien einen vollen Band der

ganzen elfbändigen Sammlung. Der Marschall setzte sich eigentlich eine

Ehre darein, dem unermüdlichen Abt und Forscher helfen zu können ;

sein Ansehen erschloß ihm auch die wertvollsten, selten zugänglichen
Quellen zur Benützung.

Hat der Herausgeber in seinen Briefen ein inhaltsreiches Material
dargeboten, so will er es den Leser auch nach Gebühr auswerten lassen.

Genaue Orts-, Personen-, Sachen- und Korrespondentenregister, sowie

Verzeichnisse der über 60 Werke Gerberts, der benützten wissenschaftlichen

Institute, der verwendeten Siglen und der beigezogenen Literatur erleichtern
die Benützung in angenehmster Weise. Bezüglich der einzelnen Briefe
wäre man da und dort zu fragen versucht, ob nicht für manche Stücke

Regesten genügt hätten. Dann wäre auch das Buch weniger teuer geworden.
Der gewaltige Stoff ist indes mit so unermüdlichem Fleiß und sorgfältiger
Gründlichkeit im kritischen Apparat, oft weit über gewöhnliche Anmerkungen

hinaus, zusammengestellt, daß dem Herausgeber aufrichtiger
Dank gebührt. Wer sich mit der Geistesgeschichte des XVIII. Jahrhunderts

zu beschäftigen hat, wird in Zukunft Pfeilschifters Werk weitgehend
berücksichtigen müssen ; für ähnliche Editionen wird es Muster und Vorbild
sein. P. Gall Heer O. S. B.

Editionum Sacrae scripturae catalogus. La Bible en Suisse et dans

le monde.
Catalogue des livres provenant principalement de la collection Karl

J. Lüthi, publié par la Bibliothèque nationale suisse, à l'occasion de

l'inauguration de son bâtiment, le 31 octobre 1931 (296 pages, 22 planches hors

texte).



— 147 —

C'est un honneur et une fortune pour la Bibliothèque nationale d'avoir
reçu la riche collection de Bibles de M. Karl J. Lüthi. Elle comprend 1,469
éditions des saintes Ecritures, dont 461 sorties des presses suisses ou traduites
par des Suisses. Elle offre des exemplaires de 166 langues, soit 59 langues
européennes et 107 idiomes exotiques. Aux textes sacrés sont jointes un
certain nombre de publications utiles à leur étude philologique et exégé-
tique, ainsi que des documents iconographiques. L'ensemble comprend
plus de 2,000 volumes, 300 brochures et environ 2,500 gravures.

Le donateur lui-même en a rédigé le catalogue, auquel a été incorporé
le fonds biblique de la Bibliothèque nationale. Dans sa préface, M. Lüthi
nous raconte la genèse de sa collection, résultat de trente années d'efforts
désintéressés, pour offrir à son pays un musée biblique accessible aux
chercheurs de toute confession. Ce sera un précieux instrument pour étudier
l'histoire des formes linguistiques et typographiques, et pour connaître
la part qui revient à la Suisse dans les éditions et traductions de la Bible.

Le catalogue est divisé en trois parties. La première comprend les
éditions et traductions originaires de Suisse ; la deuxième, celles qui viennent
des pays étrangers. La troisième comprend les ouvrages se rapportant
à l'Ecriture : encyclopédies, commentaires, etc. parmi lesquels un certain
nombre de travaux catholiques modernes.

Les planches qui agrémentent ce catalogue en font un livre de réel
intérêt artistique, et donnent une idée de la grande variété de la collection

J ' ' Max Overney.

Fr. J. Montalban S. J. : Das Spanische Patronat und die Eroberung
der Philippinen, Herder & C°, Verlag, Freiburg i. B. 193 r.

Le R. P. Montalban, jésuite espagnol, nous donne une monographie
des plus intéressantes sur les anciennes conquêtes d'outre-mer accomplies
par l'Espagne. Il a consulté environ 40,000 documents originaux des archives
indiennes de Seville, concernant l'œuvre de colonisation accomplie par
l'Espagne, et en a tiré tout le nécessaire pour écrire un ouvrage vraiment
original.

On sait quelles sont les opinions courantes sur les conquêtes d'outremer

faites par l'Espagne à la fin du XVme et pendant le XVIme siècle :

l'impérialisme, la soif de l'or, le mercantilisme, tels auraient été les seuls
mobiles de la création de ce vaste empire colonial. Le P. Montalban a
examiné de près la question et, à la lumière des documents de l'époque, il établit
d'une façon irréfragable que, si les préoccupations d'ordre politique et
commercial ne furent pas sans peser sur les décisions du roi d'Espagne
et de son Conseil en matière de découverte et de conquête de nouvelles
terres, le but premier, celui qui a dominé toute la politique espagnole de
cette époque par rapport aux nouvelles conquêtes, est tout idéal et chrétien

: la prédication de l'Evangile aux indigènes et le salut éternel de leurs
âmes. Ainsi, pour ne citer qu'une seule instruction, lors de l'institution,
en 1575 — au moment même de l'occupation définitive des Philippines
du Conseil des Indes, Philippe II écrivait : « Suivant l'obligation et la charge



— 148 —

que nous avons assumées en notre qualité de souverain des Indes, ce que
nous désirons le plus est la publication et la diffusion de la loi de l'Evangile
et la conversion des Indios à notre sainte foi catholique. Etant donné que
ceci constitue pour nous l'affaire principale, nous ordonnons à notre Conseil
des Indes que, mis au second plan tout autre avantage ou intérêt, il considère
comme chose principale les intérêts religieux, c'est-à-dire la conversion
et l'instruction des Indios. » Toutes les autres instructions sont en parfait
accord avec ces idées de Philippe II, si bien que l'on peut dire que ce que
nous appelons aujourd'hui l'idée missionnaire, constituait le mobile principal

des voyages de découverte et de conquête de terres nouvelles, que
les rois d'Espagne, à partir de Ferdinand le Catholique, ont organisés ou
pour le moins favorisés.

Au cours de son exposé, le P. Montalban a été amené à étudier la
question fondamentale du droit de conquête. Dès les premiers temps de la
politique coloniale, philosophes, juristes, théologiens et hommes d'Etat
se sont demandé de quel droit les indigènes pouvaient être privés de leurs
biens et surtout de leur souveraineté. L'auteur examine les différentes
explications de ce délicat problème données à cette époque. Il expose surtout
la doctrine du dominicain François de Vittoria, un vrai précurseur, dont
Grotius lui-même s'est souvent inspiré.

La publication du P. Montalban mérite la plus grande diffusion. Elle
fait justice de nombre d'affirmations erronées mises à la charge des rois
d'Espagne ; elle fait ressortir la grande préoccupation missionnaire des
XVme et XVIme siècles et, au point de vue de l'histoire du droit et des
principes internationaux, elle contribue largement à faire connaître Vittoria,
dont les doctrines dépassent le cadre de son temps et forment, suivant
le jugement d'hommes compétents, le point de départ de l'école moderne
du droit international. c Trezzini.

Hommage à Dom Ursmer Berbère. Recueil publié par le Comité directeur

de l'Institut historique belge de Rome, avec le concours des anciens
membres et collaborateurs de l'Institut. Bruxelles, H. Lamertin, 1931,
262 p. 8°, 25 fr.

Dom Berbère est mort le 27 août 1932, et il était né en 1861. Sans

qu'il le dise, cet Hommage, paru en 1931, était donc destiné à célébrer
les 70 ans de l'illustre Bénédictin.

M. H. Pirenne, dans une préface faisant suite au portrait du jubilaire,
nous raconte tout ce que lui doit l'Institut historique belge de Rome. Déjà
connu, spécialement par sa collaboration à la Revue bénédictine et par la
publication du premier volume du Monasticon belge, Dom Ursmer Berbere
fut placé, en 1902, par le gouvernement de son pays, à la tête de cet
Institut, qui venait d'être créé, grâce surtout à l'initiative d'Alfred Cauchie.
Seul ou presque, au début, pour toute la besogne, Dom Berbere commença
par publier des répertoires, puis un premier volume d'actes, concernant
la Belgique : les Suppliques de Clément VI. En 1906, il quitta Rome et y
fut remplacé par Godefroid Kurth, et c'est à Maredsous, où il était rentré.



— 149 -
qu'il mit la dernière main à un deuxième volume de suppliques : celles
d'Innocent VI. En 1922, après la mort de Cauchie, successeur de Kurth
à la tête de l'Institut belge, Dom Berbère fut nommé président du Comité
directeur, ce qui l'obligea, pendant huit ans, à passer encore annuellement
trois mois environ à Rome, sans négliger pour autant ses multiples travaux
sur le monachisme bénédictin. On se rendra compte de son infatigable
activité, en parcourant la bibliographie de ses publications, qui n'occupe
pas moins de 21 pages du présent recueil.

Les dix-huit études qui composent l'Hommage sont naturellement
d'un caractère assez spécial. Nous n'en signalerons que deux, qui ont une
portée plus générale :

L'abbé F. Baix consacre une quinzaine de pages à la valeur historique
des actes pontificaux de collation de bénéfices. Il aboutit à un certain
nombre de constatations qu'ont faites déjà, pour leur compte, ceux qui ont
eu à s'occuper de pièces de cette nature, mais qu'ils seront heureux de voir
établir ici à la suite d'un examen plus systématique du problème. Les
expectatives, vu le grand nombre des quémandeurs, n'ont eu souvent que
peu d'efficacité réelle. Beaucoup furent des faveurs illusoires. Les
allégations contenues dans ces suppliques sont parfois exagérées, ou même
complètement fausses : elles affirment la mort de personnages encore bien
vivants, ou diminuent subrepticement l'évaluation des revenus d'un bénéfice

convoité, et Rome fait preuve d'une étonnante longanimité vis-à-vis de
ces réticences, à moins qu'il s'agisse de faussaires de profession, comme il
s'en trouvait jusque dans la Curie. Par ailleurs, dans les actes émanés de
la Chancellerie pontificale, l'orthographe des noms propres est souvent
des plus fantaisistes, de même qu'est fictive la chronologie d'un grand
nombre de suppliques et de lettres qui en dépendent, la date qu'elles portent
ne désignant ni celle de la rédaction de la demande, ni celle de sa présentation

au Pape, puisque nombre de ces suppliques étaient antidatées.
M. le chanoine Clœys Boüüaert nous parle des deux voyages que fit

Jansénius en Espagne, en 1624-25 et en 1626-27, pour défendre le monopole
de l'enseignement supérieur et public, détenu jusqu'alors par l'Université
de Louvain, et qui était menacé par l'octroi que Philippe IV venait de
faire aux Jésuites d'une chaire extraordinaire de théologie, à la même
Université. Le chanoine Boüüaert a trouvé un certain nombre de lettres dans
lesquelles Jansénius rapporte le résultat du deuxième de ces voyages.
Elles sont écrites en latin, mais notre auteur les publie en français. On
n'y cherchera, évidemment, pas un exposé du «Jansénisme» ; mais ce qu'on
y constatera, c'est l'habileté de Jansénius : il aboutit dans ses démarches,
non sans manquer souvent de charité et même de justice à l'égard des
Jésuites, dont il est, sur le terrain précis de sa mission, mais non sans peut-
être en pressentir un autre, l'adversaire déclaré. r Waeber

Vasella Oskar. Untersuchungen über die Bildungsverhältnisse im
Bistum Chur. Mit besonderer Berücksichtigung des Klerus. Vom
Ausgange des XIII. Jh. bis um. 1530. Habilitationsschrift der philosophischen



- iso —

Fakultät der Universität Freiburg i. d. Schweiz (Jahresbericht der
historischantiquarischen Gesellschaft von Graubünden. 62. Jahrgang. 1932, 2t2 S.

Chur). Als Sep.-Abz. bei Gebr. Heß, in Freiburg, zu beziehen.

Die vorliegende Studie versucht zum ersten Mal, soweit ersichtlich,
die Universitätsmatrikeln für die Bildungsgeschichte eines genau
umschriebenen Territoriums auszuwerten. Die hier wegleitenden methodischen
Grundsätze werden in einer ausführlichen Einleitung dargelegt. In ihr gibt
sich der Verfasser auch über besondere Schwierigkeiten Rechenschaft.

In einem ersten Teile (24-46) behandelt V. die Geschichte der
wichtigsten Schule des Bistums, der Churer Domschule, wie auch der andern
Bildungsstätten der Diözese, z. B. Pfävers, Feldkirch, Maienfeld.

Ein zweiter Teil (47-124) bezieht sich auf den Anteil des Bistums am
Universitätsstudium. Vor allem stellt V. die sichere Tatsache fest : der
Höhepunkt der Frequenz der Universitäten aus dem Bistum fällt in das

erste Jahrzehnt des XVI. Jahrhunderts (vgl. Tabelle S. 47). Basel zieht
bis etwa 1480 nahezu die Hälfte aller Studenten dieser Zeit an seine

Universität. Aber seit dem Anschlüsse Basels an die Eidgenossenschaft
(1501) ging der Besuch der Basler Hochschule seitens der Vorarlberger fast
gänzlich zurück. Für die auf Österreich angewiesenen Vorarlberger ist
eben die Universität Basel schweizerisch geworden. An seine Stelle tritt
schon seit dem letzten Jahrzehnt des XV. Jh. Freiburg. Durch diese beiden
Universitäten Basel und Freiburg, die auch geographisch dem Bistume
am nächsten lagen, sind überhaupt erst den breiteren Schichten die Tore
zur Hochschule weit geöffnet worden. In der zweiten Hälfte des XV. Jh.
und noch zu Beginn des XVI. Jh. ist Vorarlberg geradezu der gebende,
Graubünden der empfangende Teil, was wenigstens Wissenschaft und
Bildung anbelangt. Diese fein herausgeschälte Tatsache stimmt ja mit
den übrigen sprach- und kunstgeschichtlichen Belegen trefflich überein.
Ferner zeigt V. auch, wie der Humanismus in den Bündnerbergen ein
Ableger der süddeutschen Bewegung ist (Hummelberg, Rhenanus). Der
Rückgang des Universitätsstudiums erfolgte 1520-30. Erst um die Mitte
des XVI. Jh. begann der Aufbau der reformierten Kirche in Graubünden
und ein erneut starkes Einsetzen des Hochschulbesuches.

Eingehender untersucht V. die Verhältnisse im Domkapitel und
Seelsorgeklerus. Er erörtert die Statutenbestimmungen hinsichtlich des Studiums
der Domherren an auswärtigen Universitäten und gibt als wesentliche
Ergebnisse die folgenden Zahlen :

Vom Domkapitel studierten im XIV. Jh. 26,7 %, im XV. Jh. 54,2 %
und 1500-1530 nicht weniger als 76,3 % an den Universitäten. Nach V.
ist das Domkapitel damals die wichtigste Quelle und der bedeutendste
Träger der Bildung. Von ihm gehen auch Versuche zur Erneuerung der
religiösen Volksbildung aus (zirka 1494, Churer Praedikatur). Es wahrt
sich auch ein weitgehendes Aufsichtsrecht über seine studierenden
Mitglieder. In den Jahren 1490-1520 studierten auch 41 % des Seelsorgeklerus
nachweisbar an den Universitäten. Man kann daher festhalten, daß der
Universitätsbesuch seitens der Geistlichen unmittelbar vor der Reformation
seinen Höhepunkt erreichte. Ende des XV. Jh. erfolgten ja auch oft



— 151 —

Trennungen von Tochterkirchen und Mutterpfarreien, welche mit Errichtung
vieler neuen Benefizien verbunden waren. Während aber das Domkapitel
als geschlossene Korporation seine studierenden Mitglieder zusammenhält,
fehlte dem Seelsorgeklerus dieser Halt. Daß ein bestimmter Prozentsatz
dieses Klerus nicht geeignet war, später die Aufgaben zu erfüllen, die das
Volk von ihm erwartete, liegt im Mangel an einer Organisation, nicht im
Tiefstande des Wissens. Dem bischöflichen Siegler, der zwar kraft seines
Amtes über die Priesteramtskandidaten die Aufsicht hatte, aber mehr
finanziell eingestellt war, fehlte die Kontrolle über das Vorleben der Kandidaten.

Dazu kam noch die freie Stellung an der Hochschule. So wie der
bischöfliche Fiskus und die bischöfliche Gerichtsbarkeit verwaltet wurden,
haben sie die stärksten Spannungen zwischen der kirchlichen
Zentralbehörde im Bistum und dem Seelsorgeklerus hervorgerufen.

Auf Grund dieses Materials kann V. leicht die alte These widerlegen,
wonach die Unwissenheit des Klerus eine entscheidende Ursache der
Glaubensneuerung des XVI. Jh. gewesen wäre. Es gelingt auch nachzuweisen,

daß wohl mehr als die geistige Haltung einer Universität die
persönliche Freundschaft der gemeinsamen Studienjahre auf den Glaubenswechsel

Einfluß hatte, wobei freilich Basel ausgenommen werden muß.
Die Bedeutung Basels für die schweizerische Glaubensspaltung scheint uns
hier besonders deutlich gemacht zu sein, so deutlich, daß man erwarten
darf, die schweizerische Forschung werde hier noch tiefer ansetzen. Daher
wäre dringend zu wünschen, daß die Matrikeln von Basel recht bald durch
den Druck allgemein zugänglich gemacht würden.

Daß die einheimischen Prädikanten an Bildung durchaus nicht überlegen

waren, kann V. aus nicht mißzuverstehenden Zitaten von Glaubensneuerern

selbst belegen, so aus den Klagen Balings und Comanders. Die
Neuerung selbst kam von der Landschaft am Walensee und dem St. Galler
Oberland nach Chur. Maienfeld und Fläsch gehen allen andern Gemeinden
voran. Daß trotz des raschen und geschlossenen Vorgehens des
Domkapitels die Neuerung siegte, hat seinen Grund nicht zuletzt in der Feindschaft

zwischen dem Bischof und dem städtischen Rate. Auch standen
Zwingli und Vadian mit ihren Gemeinwesen durch Natur und Tradition dem
Bistume nahe. Nicht wenige Kleriker wollten sich endlich der geistlichen
Gerichtsbarkeit und der Bestrafung entziehen.

Der Historiker wird es V. vor allem danken, daß er in so weitem Ausmaß

die Matrikeln nicht nur auf die Namen der Studenten der Diözese
ausgenützt, sondern auch die einzelnen Personalnachweise sorgfältig
durchgeführt hat. Fast ein Drittel seiner Arbeit (125-181) füllt das Verzeichnis
der an auswärtigen Universitäten studierenden Studenten des Bistums.
Es zählt 492 Personen, wozu noch 91 Nachweise zu Vorarlberger Studenten
hinzukommen, die bei A. Ludewig (Vorarlberger an in- und ausländischen
Hochschulen, in Forschungen zur Geschichte Vorarlbergs und Liechtensteins,
Bd. I, Bregenz 1920) zum Teil fehlen, zum Teil unvollständig sind. Dabei
legt sich aber V. weitgehende Reserven in der Auswertung der Matrikel
auf, da bei Nichtangabe der Diözese und andern Unvollständigkeiten eine
Identifikation oft geradezu unmöglich ist. Etwaiges nicht benutzbare



- 152 —

Material gibt V. stets genau an, so die Matrikeln der italienischen
Universitäten mit Ausnahme von Bologna. Die Personalnachweise kann dann
der Lokalhistoriker weiter vervollständigen. Beispielsweise möchte man
den 1285 genannten Branchinus Scolaris als Zeugnis für die Disentiser
Klosterschule ansprechen (Th. v. Mohr, Cod. dipi. Raetiae, 2, 34, nr. 28).

Aber auch so ist der Ertrag für die Kirchengeschichte, insbesondere des

XV.-XVI. Jh., ein sehr reicher. Für eine Reihe bekannter Personen aus
der Zeit der Glaubensspaltung kann V. aus den Matrikeln und aus bisher
unbenutztem Archivmaterial neue Angaben beibrigen. (So für Gregor
Bünzli, Bartholomäus Zwingli, die beiden Täuferführer Georg Blaurock
und Johannes Brötli, für eine Reihe von Zwinglibriefschreibern wie Johannes
Schindler, Jacob Hewer, Martin Mannhart, ferner Notizen über den Zwingli-
gegner Valentin Compar.) Ein Register zum leichten Auffinden der Personennamen

fehlt nicht. Die Zwingliforschung wird hier manches Nützliche
finden können.

Aus der trefflichen Gegenüberstellung von Domkapitel und Säkularklerus,

welch letzterer eben zu wenig organisiert war, gewann V. ein,
wenigstens m. E., neues Moment zur Erklärung der Glaubensneuerung.
Überhaupt werden hergebrachte Urteile und überlieferte Prägungen über
diese nicht ganz eindeutig zu bestimmende Zeit von V. mit kritischer
Reserve behandelt. Auch in dieser Hinsicht kann der gründlichen und
unvoreingenommenen Arbeit eine wohl mehr denn nur diözesangeschicht-
liche Bedeutung nicht aberkannt werden. j yi-n o S B

Anastasii Hartmann. Institutiones Theologiae Pastoralis usui FF. Min.
Capuccinorum accomodatae. Nunc primum in lucern editae a P. Adelhelmo
a Stantio. (Bibliotheca Seraphico-Capuccina. Sectio ascetico - mystica,
tom. III.) Assisi. 1932. 8° r33 pp.

Niemand schreibt gediegener als die Heiligen. Dieses Urteil wird
auch durch die « Pastoraltheologie » des großen schweizerischen
Kapuzinerbischofs erhärtet. Fein abgewogen, reich an Literaturkenntnis und
Erfahrung, ganz zugespitzt auf das Ordensideal der Kapuziner, erweist
sich das Büchlein als die reife Frucht eines von Seeleneifer glühenden
Pastorallektors. Zwar enthält Hartmanns « Pastoraltheologie » nicht alles,
was heute von einem solchen Lehrbuch verlangt wird. Die Pastoralpsychologie

behandelte der Diener Gottes in einem eigenen Werke. Die vorliegende
Schrift birgt eine ausführliche Belehrung De sacerdotis scientia et conver-
satione (Tugendlehre) necnon de officiorum ordinatione (Tagesordnung).

Die Ausgabe ist in jeder Hinsicht gut. P. Dr. Adelhelm, der Vize-
postulator im Seligsprechungsprozess des Verfassers, schickt dein Text
eine ausführliche kritische Bio- und Bibliographie des Dieners Gottes
Anastasius Hartmann voraus. Diese macht das Büchlein für alle, die
sich mit schweizerischer Kirchengeschichte befassen, wertvoll. Aus diesem
Grunde sei es auch an dieser Stelle angezeigt.

P. Burkhard Mathis, O. Cap.



— 153 -
Thürlemann Inés: Erasmus von Rotterdam und Joannes Ludovicus

Vives als Pazifisten. Dissertation, Freiburg (Schweiz). 1932.
Schon 1924 hatte Frau E. Constantinescu-Bagdat über den Pazifismus

des Erasmus von Rotterdam eine Schrift veröffentlicht : « La Querela pacis »

d'Erasme (Presses universitaires. Paris 1924). Inés Thürlemann geht
in ihrer Doktordissertation über diese Arbeit hinaus, indem sie den ganzen
Erasmus und alle seine Werke auf ihren pazifistischen Inhalt hin untersucht
und den Rotterdamer mit dem Spanier Vives vergleicht.

Mit Fleiß und Genauigkeit arbeitet die Verfasserin die Friedensidee
des Erasmus aus seinen Schriften heraus ; er holt seine Argumente aus
6 Wertgebieten : aus der Naturphilosophie, der Soziologie, der Ethik,
der Kultur, der Logik und der Religion (S. 20-36). Sehr interessant ist
vor allem die religiöse Begründung des Friedens (S. 31-35), wo sich Erasmus
auf die Eucharistie und auf die aus ihr hervorgehende geheimnisvolle
Wirklichkeit des mystischen Leibes Christi beruft (S. 32). Es ist ein
Verdienst der vorliegenden Arbeit, diese echt katholische Haltung des Erasmus
dem Corpus-Christi-Mysticum gegenüber hervorgehoben zu haben ; eben
dadurch unterscheidet er sich scharf von den jüngeren Humanisten, die
sich fast alle zum neuen Glauben wandten.

Diese positive religiöse Einstellung verdankt Erasmus besonders
seinen englischen Freunden, die er anlässlich seines ersten England-
Aufenthaltes 1499-1500 gewann : John Colet und Thomas Moms. John
Colet vermittelte ihm die Werke italienischer Humanisten, hauptsächlich
des Pico della Mirandola, den er persönlich kannte und sehr verehrte.
Wie sehr Erasmus den Geist Picos in sich aufnahm, weist Dr. Ivan Pusino
nach in einem Aufsatz : « Der Einfluß Picos auf Erasmus » (Zeitschrift
für Kirchengeschichte, XLVI. Band ; Neue Folge, IX, 1928, S. 75-96).
Er zeigt darin, daß der ganze Plan und Aufbau des « Enchiridion militis
christiani », des « christlichsten » aller erasmianischen Werke, einem Briefe
Picos vom 12.-15. Mai r492 an seinen Neffen Johannes Franz (Pici opera
omnia, ed. 1601, S. 231 ff.) entnommen ist. Im «Enchiridion» ermahnt
Erasmus einen Höfling zum beständigen Kampf gegen die drei Feinde :

Caro, Mundus, Diabolus, mit den Waffen des Gebets und der Erkenntnis.
Auch aus andern Schriften Picos schöpfte Erasmus, und zwar so sehr,
daß er aus verschiedenen Werken teilweise sich widersprechende Äußerungen
übernahm, ohne dessen gewahr zu werden.

Hinter den berühmten Erasmus von Rotterdam trat der Spanier
Joannes Ludovicus Vives schon zu seinen Lebzeiten bescheiden zurück.
Auch heute noch ist er als Pazifist ziemlich unbekannt (S. 58). Was Inés
Thürlemann zur Untersuchung des Vives besonders befähigte, ist ihre
Kenntnis des Spanischen. Ohne das hätte sie wohl kaum eine so reiche
spanische Literatur durcharbeiten können, wie das bibliographische
Verzeichnis sie aufweist.

Vives faßt den aktiven Pazifismus auf als eine Art Liebespflicht (S. 60),
zu der Natur, Menschenwesen und Gott auffordern (S. 81). Nach dem
Verhältnis der Menschen zu Gott richtet sich auch das Verhältnis der
Menschen untereinander (S. 68). Aus dem durch die Ursünde gestörten



- 154 —

Verhältnis der Menschen zu Gott stammt aller Unfriede (S. 68), und nur
in der Nachfolge Christi wird der innere Friede gefunden (S. 80).

Vives ist kein idealer Friedensschwärmer, er sieht die Dinge und ihre
Zusammenhänge klar und deutlich, « weil er sich nicht scheut, an letzte
Wahrheiten zu rühren » (S. 68). Er schließt keine Kompromisse und
vertritt « konzessionslos, mit spanischer Strenge, seine Forderungen nach
einem Leben der Eintracht, ohne jegliche Abstriche zu machen, ohne
jede Rücksichtnahme auf persönliche Interessen» (S. 92). Das packt und
reißt mit. Ein Erasmus kann ergötzen und entzücken mit seiner glänzenden
Sprache, mit seinem sprühenden Witz und Humor, aber einen positiven
religiösen Eindruck hinterlassen kann er nicht. So sagte schon der
hl. Ignatius von Loyola, die Lektüre des « Enchiridion », das doch das
« christlichste » aller erasmianischen Werke ist, habe ihm mehr geschadet
als genützt.

An Überzeugungskraft und Ehrlichkeit der Gesinnung steht der
hauptsächlich auf seinen literarischen Ruhm bedachte Rotterdamer weit
hinter dem wenig bekannten Spanier zurück.

Annemarie Henggeler.

Analecta Vaticano-Belgica, vol. XV. Lettres d'Urbain V (1362-1370).
T. II (1366-1370). Textes et Analyses publiés par Camille Tihon. Rome,
Institut historique belge, 1932, in-8°, LII-533 pages.

Analecta Vaticano-Belgica 2me série : Nonciature de Flandre.
Correspondance d'Ottavio-Mirto Frangipani, premier nonce de Flandre (1596-
1606), publiée par Armand Louant. T. II, Lettres (1597-1598) et Annexes.
Rome, Institut historique belge, 1932, in-8°, XII-502 pages.

Bulletin de l'Institut historique belge de Rome. Fase. XII, Rome,
Institut historique belge, 1932, in-8°, 244 pages.

M. Tihon vient de faire paraître le second volume des Lettres d'Urbain V,

correspondant à la période 1366-1370. Cette publication fait suite à celle
qu'avait préparée M. Fierens et que M. Tihon lui-même avait complétée
après la mort de cet érudit (Analecta, t. IX). Le nouvel éditeur souligne
ce fait que « tout en embrassant une période un peu plus longue, ce volume
ne donne pas la moitié du nombre de documents du premier ». Mais c'est
là, fait-il remarquer, un phénomène ordinaire dans tous les pontificats :

les grâces et les faveurs sont surtout abondantes au début. De plus, il y
a quelques lacunes dans les registres d'Urbain V. Des recherches faites
dans d'autres archives ou dans des ouvrages imprimés ont permis d'ajouter
quelques textes à ceux des registres. L'intérêt de ces documents consiste
surtout dans les renseignements qu'ils fournissent sur la collation des
bénéfices à cette époque. Urbain V avait eu l'intention de réagir contre
le cumul et la non-résidence qui en était la conséquence ; aussi rarement
confère-t-il directement des bénéfices à charge d'âmes. On trouvera, en
outre, d'utiles aperçus sur la vie ecclésiastique ou monacale de ce temps.
La publication est faite avec le plus grand soin ; des tables complètes et
très détaillées permettent d'utiliser facilement cet ouvrage.



— 155 -
Une autre série des Analecta est consacrée à la Nonciature de Flandre.

Déjà en 1924, un volume, publié par les soins de M. L. Van der Essen, avait
donné les lettres adressées par le secrétaire d'Etat, à Ottavio-Mirto
Frangipani, le premier nonce de Flandre. « Celui-ci contient, pour cette même
période, non seulement les dépêches du nonce de Flandre à la Curie, mais
encore la correspondance de Frangipani avec les personnalités ecclésiastiques
et laïques, avec les représentants du Saint-Siège résidant à l'étranger,
voire même avec des créanciers, des amis et des protégés. » La nonciature
de Bruxelles étant considérée comme un poste d'observation, les affaires
dont traite Frangipani sont multiples et intéressent diverses puissances ;

outre les Pays-Bas, l'Espagne, la France, l'Angleterre retiennent l'attention

du nonce. C'est l'époque où se négocie le traité de Vervins ; bien qu'il
ne fût pas mêlé directement à ces pourparlers, Frangipani leur accorde
un vif intérêt. Les affaires politiques et militaires du temps ne lui échappent
pas plus que les questions religieuses. Il suit les querelles entre l'Université
de Louvain et les Jésuites, non moins que l'affaire du mariage du cardinal-
archiduc Albert avec l'infante Isabelle ; il travaille à la réforme religieuse
et lutte contre le césaro-papisme de Philippe II.

L'édition est faite d'après les meilleures méthodes ; des sommaires
détaillés précèdent les textes ou les remplacent, si la lettre est de peu
d'importance ; l'annotation est copieuse et précise.

Le tome XII du Bulletin contient des études accompagnées de textes
inédits. Deux d'entre elles, dues à M. Grunzweig, ont trait aux relations
commerciales de Florence avec la Belgique. La première se base sur Les
papiers du Magistrat des Consulats aux Archives d'Etat de Florence ; il
s'agit d'un organisme créé en 1568, sur l'initiative de Tommaso Baroncelli,

pour contrôler les comptes des consulats à l'étranger et fournir ainsi
des ressources au trésor grand-ducal. L'auteur publie les pièces ayant
trait à la colonie florentine d'Anvers. La seconde étude est consacrée au
Fonds de la Mercanzia, l'organe de la vie commerciale de Florence, créé
au début du XIVme siècle, avec charge de « faire ce que les Arts (marchands)
étaient trop faibles et l'Etat trop incompétent pour accomplir ». Son rôle
était surtout de défendre le commerce international de Florence. Les
documents publiés ou analysés sont ceux qui peuvent avoir un intérêt
pour la Flandre.

Dans sa Note sur Pierre Rousseau, M. L.-E. Halkin donne quatre pièces
ayant trait à la condamnation de ce publiciste français qui, par son Journal
encyclopédique, répandait les idées des encyclopédistes dans la principauté
de Liège.

M. A. Louant a bien montré l'importance de L'intervention de
Clément VIII dans le traité de Vervins. Il utilise la correspondance du nonce
Frangipani, qu'il publie par ailleurs, et d'autres sources, notamment une
relation complète et exacte des pourparlers, due à Amalteo, secrétaire
attaché à la légation du cardinal Alexandre de Médicis ; le texte en est
intégralement publié.

A.-M. Jacquin, O. P.



- 156 -
P. Rudolf Henggeler O. S. B., Professbuch der Benediktinerabteien

Pfäfers, Rheinau, Fischingen. Im Selbstverlag des Verfassers.

Schon zwei Jahre, nachdem P. Henggeler von Einsiedeln die gelehrte
Welt mit dem Profeßbuch des Klosters St. Gallen beschenkte, legt er die

zu einem Band von 515 Seiten vereinigten Profeßbücher der Abteien Pfäfers,
Rheinau und Fischingen — alle drei wurden im XIX. Jahrhundert
aufgehoben — vor ; und nächstes Jahr will er das Profeßbuch des Klosters
Einsiedeln herausgeben als eine Art von Festgabe zur Feier des tausendjährigen

Bestandes dieses Stiftes. Man staunt über die Arbeitskraft, die
solches vermag ; denn trotz der Kürze der Zeit, in der die vorliegenden
Bände einander folgten, läßt keiner die Gründlichkeit des Studiums
vermissen.

Die Methode für die Bearbeitung dieses zweiten Bandes war im wesentlichen

dieselbe wie beim 1. Band. Für jedes Kloster wird zuerst ein
ausführliches Verzeichnis der Literatur- und Quellenwerke geboten, dann folgen
die Abhandlungen über Gründung und Untergang des Klosters ; hierauf
kommt der Hauptteil, der Abschnitt über die Mitglieder des Klosters. Was
über Gründung und Aufhebung der einzelnen Abteien gesagt wird, ist zum
Teil solide Verarbeitung der Forschungsergebnisse anderer Gelehrter, zum
Teil Verwertung eigener Arbeit des Verfassers ; wir erinnern hier an die
vielbeachtete Untersuchung P. Henggelers über den Untergang des Klosters
Pfäfers im « Heimatbund Sarganserland », Jahrgang 1930. Für 'die
weitläufigen Ausführungen über die einzelnen Mönche mußten Konfraternitätsbücher,

Nekrologien, Taufzeugnisse, Profeßzettel, Urkundenbücher etc.

beigezogen werden. Welche Unsumme von Arbeit darin steckt, kann nur der
ermessen, der weiß, wie spärlich für frühere Zeiten solche Quellen fließen,
wie lückenhaft alte Kataloge sind, welch scharfe, kritische Untersuchung
die Benützung alter Urkunden verlangt. Und P. Henggeler hat wirklich
keine Mühe gescheut, alles irgendwie brauchbare Material, das in seine
Blickweite kam, zu Rate zu ziehen. Er stellte besondere Tabellen auf :

für die Mönche von der Gründung des Klosters bis zum Anfang des

XVI. Jahrhunderts (bei Pfäfers bis 1500, bei Rheinau bis 1529, bei
Fischingen bis 1540 ; diese Caesuren wurden der Klostergeschichte
entsprechend gemacht) nach Ordens- und Geschlechtsnamen, für die spätere
Zeit bis zur Aufhebung nach Ordens- und Geschlechtsnamen und nach dem
Heimatort. Eine solche Scheidung ist wertvoll. Ebenso wird man dem
Verfasser sehr dankbar sein für das, was in besonderen Abschnitten über
die Lebensschicksale und die Tätigkeit der verschiedenen Professen
gesammelt worden ist. Den Abschnitten über Pfäfers und Fischingen ist ein
Anhang beigegeben über die Pfarreien, die diesen Klöstern unterstanden,
und als Anhang zu Rheinau folgt ein Inhaltsverzeichnis der Miscellaneen
des berühmten P. Van der Meer. Verschiedene Bilder der Klöster und einer
Reihe von Äbten schmücken das Werk, das in seiner ganzen Aufmachung,
sowohl was Papier als Druck betrifft, der graphischen Werkstätte Eberhard
Kalt-Zehnder in Zug alle Ehre macht.

Bei einem Buch von so großem und bleibendem Wert möchte es kleinlich

erscheinen — und angesichts des Umstandes, daß es in absehbarer



— 157 -
Zeit kaum zu einer Neuauflage kommen wird, auch nutzlos — wenn man
Kleinigkeiten, über die man zweierlei Meinung sein kann, aussetzen wollte,
z. B. ob es notwendig sei, bei der Literaturangabe Arbeiten zweiten und
dritten Ranges anzuführen, oder ob man den Ursprung von Pfäfers nicht
auch von der philologischen Seite her beleuchten sollte, da doch die
verschiedenen alten Namen, die S. 15 und 20 angeführt sind, zu einer
Untersuchung geradezu reizen. Aber dieses letztere Problem würde nicht
bloß einen Germanisten, sondern auch einen Kenner des Rätoromanischen
verlangen.

Doch sei es gestattet, einen Punkt zu berühren, der nicht bloß für das
vorliegende Buch, sondern für wissenschaftliche Werke überhaupt von
prinzipieller Bedeutung ist. Arbeiten mit rein wissenschaftlichem Charakter
dürfen heute, wenn immer möglich, nicht sehr umfangreich sein, sonst
können viele Gelehrte und Bibliotheken sie nicht kaufen. Um nun in
concreto zu reden : Das Buch von P. Henggeler sollte sich auf das
beschränken, was der Titel sagt, auf das Profeßbuch. Auch dann ließe sich
diese oder jene Seite konzentrierter fassen. Die Abschnitte über Gründung
und Aufhebung der Klöster würden wir weglassen (so könnte auch das
Quellenverzeichnis reduziert werden) ; dafür möchten wir den verehrten
Verfasser fragen, ob er diese Abhandlungen nicht zu einem andern Buch
verwerten wollte, in dem er nicht nur Anfang und Ende der Klöster,
sondern die ganze Klostergeschichte behandeln würde. Dafür wäre ja eine
Voraussetzung schon erfüllt ; denn die reichhaltigen Notizen über die Äbte
und einfachen Mönche bieten Stoff in Hülle und Fülle. Und
Klostergeschichten finden einen viel weiteren Leserkreis als Profeßbücher, welche
Tatsache aber natürlich den Wert der Profeßbücher durchaus nicht herabsetzt,

bilden sie doch eine unschätzbare Quelle für zusammenfassende
Darstellungen.

P. Henggeler mag aus diesen Bemerkungen ersehen, daß wir seinen
Kräften noch mancherlei zutrauen. Nach den Profeßbüchern, die wir
bereits eingangs aufzählten, wird P. Henggeler auch noch die Profeßbücher
der übrigen schweizerischen Benediktinerklöster herausgeben, wie wir hoffen.
Wenn dann einmal alle diese Bände des Monasticon-Benedictinum Helvetiae
von einem und demselben Verfasser vorliegen, werden wir ein grundlegendes
Werk für die Schweizerische Kirchengeschichte besitzen, auch ein Beispiel
dafür, was der oft gerühmte benediktinische Gelehrtenfleiß vermag.

Paul Hildebrand.

35. und 36. Historisches Neujahrsblatt von Uri.
Auf das urnerische Neujahrsblatt warten seine Freunde immer mit

besonderer Spannung. Diesmal soll gleich von zwei Neujahrsblättern die
Rede sein, die sich durch den guten Geschmack der Auswahl der Artikel,
durch eine große Abwechslung und durch die mannigfaltigste Beziehung
zum Kanton Uri auszeichnen. Es ist ja nicht möglich, alle Artikel zu
erwähnen, aber von den wichtigsten sei hier berichtet.



- 158 -
Dr. Albert Büchi in Freiburg widmet als letzte Arbeit aus seiner Feder

unserem Urner Staatsarchivar Dr. Eduard Wymann zu seinem 25-jährigen
Jubiläum eine interessante Spezialuntersuchung über den Anteil Freiburgs
am Bellenzer Zug 1478-7Q. Daß damals die Freiburger mit den Bernern
zogen, wie auch aus einem Bildchen aus Diebold Schillings Berner Chronik
zu ersehen ist, hat seine Bedeutung für ein Zusammenwirken dieser beiden
Stände auch in den kommenden Zeiten gehabt. An diese Ausführungen
sind als Beilagen die zeitgenössischen Chroniken und Waffenrödel beigefügt.
— Dr. Karl Fry in Truns berichtet über die erste Nuntiatur des Giovanni
Antonio Volpe und sein Verhältnis zum Lande Uri. Es gelang diesem
Italiener, der den blauen Himmel Italiens in Altdorf schmerzlich vermißte
und der wie ein Verbannter auf einer Todesinsel Ruf um Ruf nach Rom
um Erlösung aus dieser Wüstenei sendet, eine stolze Reihe führender Urner
für seine Wirksamkeit im Dienste der Kurie zu gewinnen und damit auch
nach und nach dieser herben und düsteren Gegend und ihren Bewohnern
die besten Seiten abzugewinnen. Die Beroldinger, Beßler, Muheim, A. Pro,
Roll, Schmid, Silenen, Tanner und Zumbrunnen sind begabte urnerische
Staatsmänner und Krieger, die Uris Namen in die weite Welt trugen und
Reichtum und Ehre ins Land lockten. Auch zu dieser Originalarbeit für
das Neujahrsblatt sind Dokumente aus Volpes Korrespondenz beigefügt. —
Zu der Visitationsreise des Ordensgenerals der Kapuziner P. Erhard von
Radkersburg durch die Schweiz vom Jahre 1780 im Lichte zeitgenössischer
Aufzeichnungen von Dr. P. Adelhelm Jann in Stans ist ein ausführlicher
Reisebericht des visitierenden Ordensgenerals selber samt einem
ausgezeichneten Porträt beigefügt. Das Heft schmücken außerdem Reproduktionen

urnerischer Wappenscheiben hervorragender Persönlichkeiten aus dem
XVII. Jahrhundert und eine sehr genaue Reproduktion des Eckstückes
im Banner der Urner, das in Murten, in Bellenz, vor Sankt Gallen und
zuletzt vor Frastenz ins Feld getragen worden war.

Das 36. historische Neujahrsblatt umfaßt nicht weniger als zwölf
verschiedene Artikel. Dr. Alex Christen berichtet über Urserns
Gerichtsverfassung seit 1798 bis zur letzten Verfassungsänderung im Mai 1929,
welche insofern den Ursern eine gewisse Genugtuung schenkt, als die
Landsgemeinde an der Bözlinger Gand aufgehoben und die geheime
Abstimmung im ganzen Kanton eingeführt wurde. Der letzte Überrest einer
gewissen Selbständigkeit Urserns ist einzig noch im sogenannten Landgericht
übrig geblieben, das zwar besser mit dem Titel Talgericht Ursern bezeichnet
worden wäre.

Man liest mit großem Interesse Dr. Alex Christens « Militärische
Maßnahmen Urserns beim Ausbruch der französischen Revolution und sein
Hilfszug beim Falle des alten Bern » aus dem « Protokoll des löblichen Tales
Ursern ». Als der Einfall der Franzosen in die Waadt und ihr Marsch
gegen Bern 1798 in Uri und Ursern bekannt wurde, rüsteten diese sogleich
sich zu einem Hilfszuge. In den vorhergehenden Jahren ist immer wieder
in den Ratsprotokollen in « aparten Ratsversammlungen » von militärischen
Übungen und von einem strammen Regiment des Rates die Rede. Der
Urserner Ratsherr Franz Joseph Meyer gibt sodann ein anschauliches Bild



- 159 -
des Zuges der Urserner Truppen in den Märztagen von 1798, das jedoch
nur bis auf das Eintreffen der Truppen auf dem Berner Boden geschildert
worden ist, da Meyer um Geld und gute Worte einen Stellvertreter gefunden
hatte, der statt seiner den Feldzug mitmachte. Für die Urserner sind die
Namen der siebenten, achten und neunten Rotte, die alle aus Ursern gegen
Bern gezogen waren und deren Nachkommen heute noch leben, besonders
interessant. — Daß auch in der Mitte des achtzehnten Jahrhunderts im
Kanton Uri Tabakbau getrieben wurde, trotzdem die Geistlichen darüber
klagten, daß Christenleute ihren Mund dadurch zum Rauchfang des Satans
machten, erzählt Dr. Karl Gisler. — Pater Aurelian Roßhardt in Stans
bietet eine kulturhistorische Studie der stimmungsvollen Karfreitags-
ptozession der barmherzigen Brüder in Altdorf und Dr. Wymann als Beilage
einen Auszug aus den Bruderschaftsrechnungen von ^04-1835. Wie wichtig
schon vor Jahrhunderten der Wald für die Bevölkerung von Silenen gewesen
ist, zeigen uns die von Kantonsoberförster Max Oechslin publizierten
Bannbriefe und Waldurkunden zu Silenen. Ein reicher und interessanter
Bilderschmuck, darunter ein seltenes Urner Exlibris des P. Joachim von
Beroldingen, ist dabei.

Ernst Rippmann.

Berve Helmut. Griechische Geschichte. 2. Hälfte : Von Perikles bis
zur politischen Auflösung. 5. Band der Geschichte der führenden Völker.
Herder, Freiburg i. Br. 1933. Brosch. M. 9 ; geb. M. n.

Der zweite Band von Berves Griechischer Geschichte ist wie der erste
wertvoll (vgl. diese Zeitschrift, Jahrgang XXV, S. 291 ff.). Er ist originell
in Form und Inhalt, die Sprache voll Schwung. Die politischen Partien
registrieren mit seismographartiger Genauigkeit die leiseste Änderung der
Staatsform in den verschiedenen Gemeinwesen. Die Bilder der
Kriegsgeschichte rollen in filmartiger Hast, aber klar verbunden, an uns vorüber.
Jene Abschnitte, die einzelne Perioden zusammenfassend charakterisieren,
mit Schlaglichtern auf die Geistesgeschichte, sind Kabinettstücke moderner
Historiographie. Diese wird man immer wieder gern lesen, auch wenn man
gelegentlich zu Widerspruch gereizt wird, z. B. bei der Beurteilung des
Prozesses gegen Sokrates (S. 62). Die Geschichte der Diadochen mit ihrer
Fülle von kraft- und geistvollen Regenten mutet an wie ein Kampf von
Giganten, wie ein wirres Durcheinander von Renaissancegestalten, was
Berve offenbar selber auch empfindet, da er wiederholt den Ausdruck
« Condottiere » braucht.

Es mag sein, daß der eine und andere Leser manche Seiten der
kriegerischen Verwicklungen dieser Diadochen und ihrer Epigonen im
Reiche der Ptolemäer oder Seleukiden oder die Waffengänge der sizilischen
Tyrannen überschlägt ; aber sicher liest auch mancher gerade diese Partien
mit wachsendem Interesse, weil ihm hier eine ganz neue Welt aufgeht, eine
Welt, von der er auf den Schulbänken weder eine Silbe gehört noch eine
Zeile gelesen hat. Das Buch als Ganzes zeigt, wie die Entwicklung des



— i6o —

Individualismus und Liberalismus im privaten wie im öffentlichen Leben
einerseits ganz neue Kräfte weckt, anderseits wie eine ätzende Säure die alte
griechische Polis zersetzt. Aber wenn auch die griechischen und
hellenistischen Staaten zerfielen und starben, der griechische Geist starb nicht.
Und die Geschichte des griechischen Geistes « zieht durch die Jahrtausende
hin und ist noch nicht am Ende, wird nie am Ende sein, solange es

europäische Menschen gibt» (S. 345).
Paul Hildebrand.

Koch, Dr. Hugo. Quellen zur Geschichte der Askese und des Mönchtums
in der alten Kirche. (Sammlung ausgewählter kirchen- und
dogmengeschichtlicher Quellenschriften. N. F. 6). Mohr, Tübingen, 1933, xn-196 S.
8° ; M. 7,80.

On connaît les excellents recueils qui ont déjà paru dans la collection
de textes que dirige M. Gustave Krüger : ainsi, parmi les derniers, la
réédition, par Bihlmeyer, des Pères apostoliques de Funk et, par M. Krüger
lui-même, celle des Actes des martyrs de Knopf. M. Hugo Koch a réuni,
dans ce sixième volume de la nouvelle série de la collection, les textes les
plus significatifs de l'antiquité, aussi bien païenne que chrétienne,
concernant la vie ascétique et la forme concrète qu'elle prit, à partir de
Constantin, dans le monachisme. Son manuscrit était terminé, nous confie
l'auteur, au moment où parut l'Enchiridion asceticum de Rouët de Journel
et de Dutilleul. Celui-ci, qui descend plus bas, et qui, on le sait, accompagne

les textes grecs d'une traduction latine, est notablement plus
volumineux. Par contre, M. Koch a tenu davantage à reproduire les constitutions

: il publie intégralement les Préceptes de saint Pacôme, en longs
extraits la fameuse épître 211 de saint Augustin ainsi que les Règles
composées par saint Césaire pour les moines et pour les vierges. S'il ne donne
pas celle de saint Benoît, qui se placerait au terme de l'époque qu'il a
embrassée, c'est tout d'abord parce qu elle est trop longue ct surtout parce
qu'il en existe déjà plusieurs éditions critiques.

M. Koch a été amené à citer même des textes ayant trait à des
conceptions ascétiques rejetées par l'Eglise, telles que l'encratisme et la
coutume des virgines subintroductae. Par ailleurs, il ne défend aucune thèse,
et prend même la peine de souligner qu on peut rapprocher des passages
païens et chrétiens, sans vouloir par là le moins du monde revendiquer
une influence des premiers sur les seconds, mais pour constater simplement

des tendances en partie semblables dans des milieux différents. On
remarquera enfin avec satisfaction que M. Koch, dans la bibliographie dont
il accompagne chacun des textes reproduits, cite largement les auteurs
catholiques, français y compris, alors même qu'il ne s'agit que de simples
articles, ceux par exemple de la Revue d'ascétisme et de mystique.

L. Waeber.

Fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.


	Rezensionen = Comptes rendus

