Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 25 (1931)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

Geschichte der fiihrenden Vélker.

Der Verlag Herder, Freiburg i. Br., gibt eine neue Weltgeschichte
heraus unter der Leitung der Herren Professoren Finke, Junker und
Schniirer. DreiBlig Bdnde sollen herauskommen und die Geschichte aller
filhrenden Vélker behandeln, angefangen von den Agyptern und Baby-
lonieren bis zu den Vereinigten Staaten von Nordamerika. Auch China,
Indien und Japan werden nicht vergessen. Jeder Band ist einzeln kiuflich.

Als ich die Ankiindigung dieses neuen Werkes las, iiberkam mich
Staunen ob des Mutes und der Zuversicht des Verlegers und der leitenden
Herren. Die groBe Masse des deutschsprechenden Volkes ist heute arm
an Geld und vielfach auch an Idealismus. Es hat nicht manchen Zeitpunkt
gegeben, wo die Menschheit weniger historisch eingestellt war als heute.
Wir bewundern also den Optimismus, der den Gedanken an ein solches
Geschichtswerk weckte und in die Tat umsetzen will. Es ist auBer-
ordentlich zu begriiBen, daB ein katholischer Verlag den zdhen Lebens-
willen aufbringt, trotz aller Schwierigkeiten auf materiellem und geistigem
Gebiet wertvolles Bildungsgut in neuem Gewand unter das deutsche Volk
zu bringen.

Die Zahl der hochangesehenen Gelehrten, die ihre Mitarbeit zugesagt
haben, ist groB. Auch Schweizer finden sich darunter. Neben den beiden
Freiburger Professoren Schniirer und Castella treffen wir den hochw. Abt
von Einsiedeln, Dr. P. Ignaz Staub, der auf historischem Gebiet sich durch
ein Lehrbuch iiber die Geschichte des Mittelalters bekannt und verdient
gemacht hat.

Den Anfang dieser Geschichte der fithrenden Vélker machen die im
folgenden besprochenen Biande von Hassinger und Berve.

Hassinger Hugo. Geographische Grundlagen der Geschichte. 2. Bd.
der Geschichte der filhrenden Vélker. Herder, Freiburg i. Br. 1931.
Brosch. M. 8.50, geb. M. 10.50.

Hassinger gilt als einer der ersten Geographen auf deutschem Sprach-
gebiet. Von Wien war er nach Basel gekommen, von dort nach Freiburg
1. Br., und jetzt ist er bereits wieder nach Wien berufen worden. Er will
mit seinem Buche zeigen, daB die Entwicklung der Kulturvélker durch
die Landschaft bedingt ist, daB aber auch mit dem Fortschritt eines Kultur-
volkes die Landschaftsbilder und oft auch der Wert der Lage dieser Land-
schaften sich dndern.

Dieser wesentliche Gedanke des Buches ist eigentlich eine Binsen-
wahrheit. Schon der Saugling der Wissenschaft, der junge Gymnasiast,
erfihrt auf den ersten Seiten der Quellenlektiire, seines Caesars, daB
geographische Momente es waren, die die Helvetier zum Auszug aus ihrem
Lande bestimmten. Sie waren von allen Seiten durch natiirliche Grenzen,



— 201 —

Wasser und Berge, eingeengt und hatten fiir ihre groBe Volkszahl zu wenig
Ausdehnungsmoglichkeit. Der Feldherr muf3 beim Entwurf seiner Schlachten-
plane vor allem auf die Landschaft Riicksicht nehmen. Der Griinder
einer Fabrik sucht einen Ort in der Nihe giinstiger Verkehrsmittel, seien
es Eisenbahn oder Seehafen. Ein weniger reicher Boden in rauherem
Klima spornt den Menschen an, alle Quellen seiner Energie zu &ffnen,
wihrend eine iippige Natur im warmen Klima erschlaffend wirkt. So
sto8t man auf Schritt und Tritt in der Geschichte eines jeden Volkes auf
die Tatsache, daB die historische und kulturelle Entwicklung mit der
Landschaft eng zusammenhingt.

Gedanken dieser und ahnlicher Art wurden sehr friihe gedufert.
Schon Hippokrates und Strabo schrieben dariiber, wie Hassinger berichtet,
und neuere Forscher beschiftigen sich immer eingehender damit. Uber
Griechenland, Italien und andere Linder liegen diesbeziigliche Abhandlungen
vor. Also Hassinger ist nicht der erste, der diese Ideen aufgebracht hat.
Aber er ist der erste, der sie systematisch fiir den ganzen Erdkreis
bearbeitet. Allerdings bloB in Umrissen. Eine erschopfende Behandlung
wiirde mehrere Biande beanspruchen. Doch schon das, was er hier bietet,
ist sehr wertvoll. Die meisterhafte Beherrschung des Stoffes und dessen
lichtvolle, plastische Darstellung machen die Lesung dieses gelehrten
Buches auch zu einem é&sthetischen HochgenuB.

Man begreift wohl, daB ein Gelehrter, der bloB Geograph ware, ein
solches Werk nicht schreiben koénnte. Aber Hassinger besitzt auch weit-
gehende historische Kenntnisse ; und das ist ein weiterer Punkt, der einen
angenehm beriihrt, daB namlich geschichtliche Vorgange so selbstverstind-
lich in die Darstellung geographischer Momente verflochten sind. Dabei
hiitet sich Hassinger bewut vor der Anschauung, als seien die Beziehungen
zwischen Mensch und Landschaft bloB der AusfluB der Naturgesetzlichkeit.
Er spricht es klar aus, daB « menschlicher Geist und Wille den Stoff formen
und die Naturkrdfte ihrem Zwecke dienstbar machen. »

Am Schlusse der einzelnen Abschnitte findet sich eine Zusammen-
stellung der einschldgigen Literatur. Da das Buch, wie schon gesagt, nur
in groBen Ziigen den ganzen Erdball behandelt, soll derjenige, der noch
tiefer in Einzelfragen eindringen will, wenigstens durch Angabe der ent-
sprechenden Literatur befriedigt werden. Hier hitten wir es lieber gesehen,
wenn jeweils die Verfasser der einzelnen Arbeiten alphabetisch geordnet
und fiir jedes Werk eine neue Zeile genommen worden wire. Vielleicht
ist eine solche iibersichtlichere Anordnung bei einem Neudruck moglich,
auch wenn einige Seiten mehr Platz gebraucht werden.

Berve Helmut. Griechische Geschichte. 1. Hilfte : Von den Anfingen
bis Perikles. 4. Band der Geschichte der fiihrenden Vélker. Herder,
Freiburg i. Br. 1931. Brosch. M. 7.50, geb. M. 9.50.

Auch das Werk von Berve ist vorziiglich. Schon die einleitenden
Seiten iiber Land und See der Griechen verraten den scharfen Beobachter
und gewandten Stilisten. Die friihesten Perioden sind in keiner andern
allgemeinen Darstellung so ausfiihrlich behandelt worden. Man ist dankbar



fiir diese breitere Behandlung. Da das Studium der Urgeschichte im
allgemeinen in den letzten Jahren sehr vertieft worden ist, wird es sicher
fiir manchen von groBem Interesse sein, zu horen, dal es auf der Balkan-
halbinsel und den dazu gehdrigen Inseln bereits vor dem Auftreten der
Griechen verschiedene Kulturschichten gegeben hat. Da wird eine Sesklo-
keramik, eine Diminikultur, eine Marinakeramik, eine Inselkultur unter-
schieden. DaB Berve auch die kretische und die mykenische Kultur weit-
gehend beriicksichtigt, versteht sich von selbst. Vielleicht hitte da und
dort eine Behauptung in bescheidener Form als Hypothese hingestellt
werden koénnen ; denn besonders fiir die frithe Griechengeschichte ist das
Material doch ziemlich spréde. Man wird etwas vorsichtig, wenn z. B. im
Abschnitt iiber die sog. mittelminoische Periode bei Berve zu lesen ist:
« Die GréBe und Pracht des Palastes von Knossos rechtfertigt, da gleich-
zeitig auch andere stattliche Schlosser bestehen, jedenfalls noch nicht die
Annahme einer iiberragenden Herrschergewalt, die iibrigens dem Geist der
minoischen Kultur widersprechen wiirde » (S. 25), wdahrend Wilcken in
seiner Griechischen Geschichte schreibt: « Das Fehlen aller Befestigungen
in Knossos und Phaistos spricht dafiir, daB3 innerhalb der Insel kein Feind
zu fiirchten war, daB also die Insel als einheitliches Reich offenbar von
Knossos aus beherrscht wurde (1. Aufl. S. 27).

Seite 144 nennt Berve den Dorier den reinsten Reprédsentanten des
mutterlindischen Hellenentums, und gleich darauf heiBt es, der Hellene
strebe stets von Form zu Form. Diese letztere Charakterisierung paf3t aber
am wenigsten auf den Dorier, der ja den Konservativen von reinstem
Wasser darstellt. Auch scheint es uns etwas vorschnell, den Dorier ohne
weiteres als echtesten Griechen zu bezeichnen. Es ist doch mindestens
der Frage wert, ob nicht der attische Jonier ein ebenso typischer Grieche
sei. Was wir als charakteristisch fiir die Griechen ansehen, ist nicht blof
spartanische Einfachheit und Zucht, sondern auch der Witz, die spekulative
Kraft, der allseitig aufgeschlossene Kunstsinn der Athener. Ubrigens ist
der Unterschied zwischen Dorier und Jonier gut herausgearbeitet, und was
iber den EinfluB des Naturells der kleinasiatischen Jonier auf die Aus-
bildung der homerischen Goétterwelt gesagt ist, klingt sehr glaubhaft. Es
liegt iiberhaupt ein eigener Reiz iiber den religionsphilosophischen Speku-
lationen Berves. In schwungvoller Sprache, die sich gelegentlich zu
klassischer Erhabenheit steigert, werden die Gestalten der griechischen
Gotter entworfen. Doch dem niichternen Leser, der sich nicht so leicht in
olympische Gefilde hinreien 14Bt, erscheint eine solche Darstellung etwas
einseitig optimistisch. Der Satz: « Nicht an jenseitigen Hoffnungen, an
der Erhabenheit und Tiefe des irdischen Daseins selbst richtet er (der
adelige Grieche der Friihzeit) sich empor » (S. 102), ist eine hohle Phrase.
Der kurze Abschnitt iiber die Knabenliebe (S. 145) ist nicht mehr bloBe
Konstatierung einer Tatsache, sondern ein Idealisierungsversuch dieser
sonderbaren Kulturerscheinung.

Literatur und Kunst werden nicht in eigenen Kapiteln behandelt,
sondern in die laufende Historie verflochten, kommen aber hier vielleicht
doch etwas zu kurz, z. B. im-letzten Kapitel iiber die klassische Zeit. So



anregend und reizvoll die allgemeinen Gedankengidnge dariiber sind, so
lassen sie doch eine stirkere Heranziehung konkreter Beispiele vermissen.

Trotz dieser Kritik an-Einzelheiten verdient das Buch weite Ver-
breitung ; denn als Ganzes ist es, wie einleitend gesagt worden, vorziiglich.
Die Anlage des Buches ist neu und reich an originellen Gedanken. Da ist
keine Spur von Biicherstaub und langweiliger Gelehrsamkeit. Nein, viel-
mehr ist alles von persénlichem Geist durchdrungen, von Blut und Farbe
voll. Sozusagen jede Zeile ist Zeuge von der starken Eigenart des Verfassers.
In der Uberfiille der Gedanken und Bilder verliert er gelegentlich die Geduld,
den Ausdruck bis ins letzte Wort zu kliren. Das kommt vor, aber nicht
oft ; dafiir treffen wir dann wieder Sitze, die von griechischer Schénheit
angehaucht sind. Z. B. « Seine (des Liedes der Sianger von Lesbos) zierlich
schonen Strophen voll zauberhafter Weichheit soll nicht der Rhapsode beim
Mahle oder beim Goétterfest feierlich vortragen, der Schiffer wird es singen
auf dem abendlich dimmernden Meer, der Landmann summen, wenn er
vom Feld, aus seinem Weinberg oder Olivengarten heimwarts zieht » (S. 136).

Wir hoffen, da3 es Berve gelinge, auch den zweiten Band mit gleichem
Geistesschwung zu vollenden, der das Merkmal des ersten Bandes bildet.
Auf einen sinnstérenden Druckfehler mochten wir noch aufmerksam
machen. S. 18, Zeile 12 von unten soll es wohl heilen « vorindogermanisch »,

nicht « indogermaniSCh ». Dr. Paul Hildebrand.

Dr. U. Lampert : Kirche und Staat in der Schweiz. 1. Band. J. & F. HeB
Basel u. Freiburg 1929.

Der hervorragende und weit iiber die Grenzen der Schweiz hinaus als
Staats- und Kirchenrechtslehrer geschitzte Freiburger-Universititsprofessor
legt uns in diesem Buche den ersten Band eines auf drei Binde berechneten
Werkes iiber « Kirche und Staat in der Schweiz » vor. Mit einer Griindlich-
keit sondergleichen behandelt der zu dieser dornenvollen Arbeit durch seine
vorziigliche philosophische, theologische und juristische Bildung einzig-
artig befahigte Verfasser die einschligigen Materien. Jahrzehnte hat er
an der Universitat liber Kirche und Staat gelesen, hat das Rechtsleben in
und auBerhalb der Schweiz scharf beobachtet, hat eine UnmaBe von Gut-
achten bei aufsteigenden Zweifeln, Rechtsunsicherheiten und Rechts-
streitigkeiten auf kirchlichem und staatskirchlichem Gebiete ausgearbeitet,
manche von ihnen verdffentlicht und hat so schon sehr viel zu einer
gerechtern Beurteilung von kirchlichen Verhaltnissen durch die Staats-
behdrden beigetragen. Wenn auch in dieser Beurteilung vieles besser
geworden, vor allem auch seit in manchen Fragen nicht mehr Bundesrat
und Bundesversammlung, die nur allzuleicht unter parteipolitischen und
kulturkdmpferischem Gesichtspunkte Entscheidungen trafen, sondern das
Bundesgericht kompetent ist, so sind doch viele neue und neueste Entscheide
den Anspriichen, den wohlbegriindeten Anspriichen der Kirche noch lange
nicht gerecht geworden.

Lamperts Werk ist eine Zusammenfassung der von ihm auf Katheder
und in juristischen Monographien vertretenen Prinzipien, ist eine Gesamt-



— 204 —

schau der Rechtsverhiltnisse, wie sie heute zwischen Kirche und Staat in
der Eidgenossenschaft und in den 25 Kantonen und Halbkantonen bestehen,
ist ein Riickblick auf die Geschichte, die zu dieser heutigen Lage gefiihrt,
frei von jeder iibertriebenen Bitterkeit iiber Ungerechtigkeiten, die in
Gesetzgebung, Judikatur und administrativen Entscheidungen begangen
worden, frei aber auch von einer unbegriindeten Stellungnahme zu Gunsten
der Kirche und das trotzdem auch heute noch tonangebende schweizerische
Rechtslehrer, die primitivsten Rechte verkennend und verleugnend und
den staatlichen Standpunkt einseitig betonend die Ausnahmeartikel der
Bundesverfassung verteidigen und in konfessioneller Engherzigkeit einer
strengen Interpretation und Durchfiihrung derselben das Wort reden.
Lampert will «einem aufrichtigen Frieden zwischen Staat und Kirche
dienen, der auf der Erkenntnis des Wesens beider Gemeinschaften begriindet
ist. »

Darum umschreibt er rechtsdogmatisch klar, bestimmt und sicher das
Wesen der Kirche als einer dem Staate koordinierten, souveridnen, voll-
kommenen Gesellschaft, verwirft die Lehre, nach welcher der Staat die
Quelle allen Rechtes ist, verwirft die daraus sich ergebende Konsequenz,
daB der Staat nach Belieben der Kirche Rechte zu- oder aberkennen kénne,
verficht vielmehr das Postulat, daB der Staat zum allerwenigsten die Kirche
als freie Kirche im freien Staat leben lasse, daB der Staat die Bedeutung
der Religion fiir das Staatsleben wiirdigend und besonders die Gré8e und
die Verdienste der Weltkirche anerkennend, sie als eine 6ffentlich-rechtliche
Institution behandle und anstatt sie zu bekdmpfen, ihre und damit auch
seine ureigensten Interessen férdernd Hand in Hand mit ihr durch diese
Zeitlichkeit gehe. Es geht auch nicht an, die katholische Kirche nach
derselben Schablone zu behandeln wie das protestantische Religionswesen.
« Die Ubertragung protestantischer Auffassung auf die ganz anders ge-
arteten Verhidltnisse der katholischen Kirche scheitert an dem wesentlichen
Umstand : es gilt als dogmatisch festgelegt, daBB die hierarchische Kirchen-
verfassung mit dem Primat des hl. Petrus und seiner Nachfolger auf dem
romischen Stuhle und mit dem Apostolat der iibrigen Apostel und ihrer
Nachfolger auf den bischéflichen Stiihlen als von Christus angeordnete
Kirchenorgane und notwendige Verfassungselemente der katholischen
Konfession zu gelten haben. Die katholische Kirche tritt daher jure divino
mit der Forderung auf, daB der Staat diese ihre Verfassung beachte. Sie
ist Glaubenskirche und zugleich Verfassungskirche anstaltlicher Natur. »
Es ist daher ganz gefehlt, wenn Staatsbehtérden der katholischen Kirche den
protestantischen Kirchenbegriff einer Korporations- oder Vereinskirche
aufzwingen, und es ist begreiflich, daB dann Fehlschliisse und Fehl-
urteile nicht vermieden werden konnen. « Eine Verletzung unserer katho-
lischen Kirchenverfassung ist nun einmal auch eine Verletzung unserer
Glaubenslehre und ein Eingriff in unsere Gewissensfreiheit. ... Deshalb muf3
auch die Paritidt, die der Staat den beiden Konfessionen gegeniiber zu
wahren hat, nur formelle, nicht materielle Rechtsgleichheit bewirken : das
gleiche Recht jeder Konfession, nach ihrer kirchlichen Verfassung ihr
Religionswesen selbst einzurichten, ohne Verkiimmerung ihrer Wirksamkeit



in ihrem Bereich. Nicht jedem das gleiche, sondern jedem das Seine. »
... Und wenn der Bundesrat in einem Entscheide sagt, daB die politische
Bundesbehorde in Dogmenfragen nicht intervenieren kénne und solle, so
ist dieser Satz an und fiir sich richtig, darf aber nicht dazu dienen, Rechts-
verweigerung zu treiben und Rechtsfragen zu iibergehen, und darf weiter
nicht dazu fiihren, der katholischen Dogmatik eine von den Bundesbehérden
erfundene, unwahre Dogmatik und eine einer antikirchlichen Ideenwelt
entlehnte Religions- und Kirchenauffassung entgegenzustellen, was tat-
siachlich in kulturkdmpferischen Zeiten doch geschehen ist. Lampert hat
all die Entscheide der Bundesbehérden in kirchlichen Sachen mit groBtem
FleiBe und peinlichster Gewissenhaftigkeit zusammengetragen und 148t sie
jeweilen den in den einzelnen Abschnitten seines Werkes aufgestellten
Prinzipien folgen, um sie dann, je nachdem sie mit den Rechtsgrundsitzen
iibereinstimmen oder nicht, zu billigen oder zu miBbilligen, dabei die Fehler
aufzeigend, die bei der Beurteilung begangen wurden.

In einem ersten Abschnitt behandelt der Verfasser nach einem Ein-
leitungskapitel die Natur des Staates und der Kirche, das Interesse oder
den Indifferentismus des Staates in Religionssachen und die Rechtsquellen.
Der zweite Abschnitt beschaftigt sich mit den religiésen Freiheitsrechten,
mit der Gewissensfreiheit, der Glaubensfreiheit und Kirchendisziplin, mit
der Kultusfreiheit und ihren Schranken, mit dem Schutz der Religions-
freiheit und den Religionsdelikten, und schlieBlich mit dem Recht der
religiosen Erziehung der Kinder. Im dritten Abschnitt schreibt Lampert
iiber die Religionsverbande : die Religionsverbinde im allgemeinen, das
Recht der Religionsverbande zur Selbstorganisation und zum Selbstregi-
ment, Zugehorigkeit zur Kirchengemeinschaft, Anstinde wegen Trennung
von Religionsgenossenschaften.

Das Werk Professor Lamperts zeichnet sich aus durch Ruhe, Griind-
lichkeit und Objektivitit und ist nicht bloB dem Juristen, sondern jedem
Gebildeten sehr zu empfehlen. Den Historiker diirften neben der Dar-
stellung der heutigen Verhiltnisse vor allem die Entwicklung zu ihnen
hin interessieren. Er wird auf seine Rechnung kommen, schon in diesem
Bande und im folgenden, besonders aber im dritten, fiir den der Verfasser
einen Uberblick iiber die Geschichte der Verhiltnisse zwischen Staat und
Kirche in der Schweiz und eine Verdffentlichung der fiir die heutigen
Verhiltnisse maBgebenden Quellen im Wortlaut ankiindigt.

Lobend erwahnt mége noch sein das den Gebrauch des Werkes erleich-
ternde ausfiihrliche Register, die am Anfange eines Abschnittes dem aus-
filhrenden Texte vorgedruckte Inhaltsangabe der unter den Abschnitten
fallenden Paragraphen, Druck und Ausstattung des Bandes.

Engelberg. Dr. P. Anselm Fellmann, O. S. B.

}Georg Schmidt, Johann Jakob Bachofens Geschichtsphilosophie,
Miinchen 1929, C. H. Beck.

In dem Verfasser dieses Buches erwichst den Bachofenschen Runen
ein neuer Deuter und Kiinder, ein zweiter neben Carl Albert Bernoulli aus



_296.._....

Basler Tradition selbst.! Schmidt hat Bachofen ebenfalls im Miinchener
Klages-Kreis kennen gelernt. Er suchte den maternalen Bachofen, den
dieser Kreis propagiert, fand aber einen paternalen Bachofen, ganz im
Widerspruch zu den bisherigen Deutungen. Daher kam er auf den Gedanken,
den «wahren Bachofen» zu rekonstruieren. In der bisherigen Deutung
durch Klages und Bernoulli sieht Schmidt « eine die wahren Proportionen
des Bachofenschen Weltbildes verschiebende Bevorzugung des chthonisch-
mutterechtlichen Bachofen vor dem uranisch-vaterrechtlichen » (viI). « Wie
gerne wiirde der Verfasser, so schreibt er, Ludwig Klages folgen und Bach-
ofens ganzen christlichen Oberbau als ,Kopfgedanken‘ erkliren und ihn
allein in seinem Unterbau, als seinen ,Herzgedanken‘ anerkennen und den
erwidhlten Fiihrern beizdhlen ! » (viir). Schmidt « kann sich nicht identi-
fizieren mit dem, was fiir Bachofen letzten Endes unzweifelhaft das Héchste
ist », mit dem apollinisch-paternalen AbschluBB der Bachofenschen Kultur-
stufentheorie. Er sieht lieber eine Kluft zwischen Bachofen und sich selber.
Er ist enttiuscht, bei Bachofen nicht zu finden, was gerade Klages ihm
verheilen hat. Er will deshalb Bachofen nicht umdeuten, vielmehr «eine
unbedingt objektive Darstellung Bachofens versuchen» (1x). Damit soll
die (im gleichen Verlag erschienene) profunde Einleitung Alfred Bacumlers
zur Bachofen-Anthologie Manfred Schréters 2 den « begriindenden Unterbau »
erhalten (x). «Auch wenn der Verfasser, hierin durchaus Ludwig Klages’
Stellung teilend, nur von Bachofens chthonischen Erkenntnissen sich
wirklich gendhrt wei3, so glaubt er doch gerade hiefiir seine Dankbarkeit
nicht wiirdiger betdtigen zu kénnen, als da er auch dem ihm personlich
fremden, dem uranischen Bachofen in Umfang und Betonung das Wort
gibt, wie es dessen eigener Wille gewesen » (XII).

Schmidt gibt nun aus Bachofens « Mutterrecht» samtliche Stellen
wieder, die den dortselbst unausgesprochenen Systemaufbau zu rekon-
struieren in der Lage scheinen (S. 10 ff.). Seine Arbeit setzt sich das Ziel,
« jede Einzelaussage Bachofens aus dem zufdlligen Ort, an dem sie, als
Produkt der Analyse eines Symbols oder eines Mythos steht, herauszulGsen,
samtliche das gleiche Problem betreffenden Aussagen zusammenzustellen
und endlich die Gesamtheit der Probleme und Aussagen nach dem in
ihnen selbst enthaltenen systematischen Zusammenhang zu ordnen » (S. 12).
Dadurch soll, « was Bachofen in sich ist », gekennzeichnet werden (S. 15),
nicht durch Polemik, sondern durch «simples Hinstellen der Tatsachen »
(S. 17).

Der Verfasser fiihrt diese Methode mit sehr viel Geschick durch von
der Methodologie Bachofens iiber die metaphysisch-geschichtsphiloso-
phischen und kosmologischen Prinzipien seines Systems bis zu dessen
Darstellung in den Entwicklungsstufen (Urchaos, chthonischer und luna-
rischer Tellurismus, Solarismus). Wie problematisch freilich diese philo-

1 Siehe meine Studie « Bachofen und die Romantik » in dieser Zeitschrift,
1928.

2 Siehe meine Studie « Bachofen-Renaissance » in der Zeitschrift fir die
gesamte Staatswissenschaft, 1928, LXXXYV, 316-342.



logische « Tatsachenforschung » ist, erhellt aus folgendem. Mit Aristoteles
stellt Bachofen die Realdistinktion von ¢i8os und Uiv, in die beim
Stagiriten platonisches Ringen der Idee um Erfahrung erstarrt ist, im Bild
von Mann und Weib dar (S. 29 ff.).? Dem phinomenologischen Wortlaute
nach, den allein eine Zitierarbeit vorliegender Art beriicksichtigen kann,
muB man auf dieser Grundlage aus Aristoteles-Bachofen natiirlich eine
extrem paternale Auffassung folgern. Der Mann, das eidos, der intellectus
agens in der Scholastik, ist das rein Geistige, der Stoff hingegen das
Ungeistige, Minderwertige. Fiir die konstruktive Betrachtung allerdings
liegen die Sachverhalte ganz anders. Aristoteles-Bachofen mégen immerhin
die Ubergewichtigkeit des « Vaters » vor der « Mutter » betonen, — indem
beide die méannliche Potenz als durchaus «leer » fassen, alle Inhalte aber
von unten, aus der tellurischen Sphire «erzeugt» sein lassen, zeigt sich
der Gesamtbau ihres Denkens doch mit anderem Vorzeichen als vielleicht
beabsichtigt. Die Gemeinde Bachofens bis herauf zu Klages-Bernoulli hat
also den Meister trotz seines apollinisch-solarischen Ausklanges im Wortlaut
instinktiv richtiger erfafBt als Schmidt. Bachofens Wortlaut mag apollinisch-
paternal sein in wichtigen Partien, sein Sinngehalt, die innere Logik seines
Systemaufbaues, ist tellurisch-maternal. Denn entweder ist « Vaterrecht »
der Schépfer des « Mutterrechtes » in principio, in primordiis der Mensch-
heitsgeschichte, oder es ist nur eine Fiktion, eine Leervorstellung oder
Verbramung fiir einen kontrir gearteten Kausalverlauf. Die unbewuBte,
tiefere, maternale Schichte ist bei Bachofen durch eine bewuBte, aber
oberflichliche und nachtrigliche paternale Deutung nur iiberdeckt, nicht
durchorganisiert.

Um seine Zitiermethode durchfiihren zu kénnen, muf3 Schmidt « schein-
bare Widerspriiche » oft sehr kiinstlich ausgleichen (S. 39, 57), insbesondere
Einschiibe vornehmen, die in Bachofen selbst keine Stiitze finden. Hier
zeigt sich die Undurchfiihrbarkeit der simplen Tatsachenerhebung. DaB
bei Bachofen «gleich urspriinglich » wie das « Urchaos», die Herrschaft
des absoluten Stoffes, auch die des absoluten Geistes stehe (S. 56), ist in
keiner Weise zu belegen. Die « miitterliche Urzeugung» wire darnach
nicht absoluter Anfang Bachofenschen Denkens, sondern nur relativer,
innertellurischer, in der tellurischen Ideologie gegebener (S. 57). Nicht im
Sinne Bachofens ist ferner die Behauptung, die Kyklentheorie habe nur
eine partielle Geltung (S. 39). Meine Belege aus Bachofen wird Schmidt
auch fiir den Gedankengang beibringen konnen, das Mannliche tendiere in
der Entwicklung nach seiner « urspriinglichen Reinheit» (S. 60), das «an
sich hoéhere » Minnliche unterliege nur innerhalb des Tellurismus dem
Weiblichen (S. 61), da es doch «eigentlich » das Herrschende sei in der
« vollkommenen Ordnung » (S. 62). Fiir alles dieses ist Bachofen nicht als
Zeuge aufrufbar. Fiir ihn ist vielmehr Promiskuitit und Hetairismus ein
absoluter Anfang. Gewi8 steht dies im Widerspruch zu dem Endziel
apollinischen Vaterrechtes, das er aufstellt. Aber das sind eben die beiden
Schichten des kausalen Empirismus und idealen Formalismus in seinem

1 Metaphysik, I, 6, 988 a, 2 ff.



_298.__.

Denken, die ungeschieden nebeneinander liegen. Um beide in ein Gedanken-
gebiude zu bringen, vollzieht Bachofen eine deutliche Formalisierung des
Vaterrechtes, das fiir ihn auffiillbar ist nur durch Inhalte, die das Mutter-
recht, die vor-paternalen Kulturstufen erzeugt haben. Bachofens Vater-
recht ist, dies beweist die tief maternale Struktur seines Denkens, in keiner
Weise die prinzipielle Erlosung des Weibes, von der Paulus spricht, sondern,
wie Schmidt richtig sagt, « Zertrimmerung des Stoffes, nicht Lauterung »
(S. 105). Diese Paternitit, « welche des Menschen Erhebung auf Unter-
driickung und Ertétung von Sinnlichkeit und Leidenschaft griindet », tragt
die Maternitit und Promiskuitat kyklisch bereits wieder in ihren Lenden !

Die Belege bringt Schmidt selbst in seiner Zusammenstellung, wonach
Bachofen als letzte Vollendung seines Systems der Paternitit den Zolibat
feiert, die radikalste Emanzipation des Mannes vom Weibe (S. 128 ff.),
und zwar nicht als sacrificium, als das es die paulinisch-augustinische
Auffassung empfindet, sondern als den letzten und tiefsten Sinn des Daseins.
Nicht die familiale Bindung der schweifenden Krifte in Mann und Weib
st darnach der Sinn von Bachofens Geschichtsphilosophie und Kultur-
soziologie, sondern der — « Mdnnerbund », der aber, wie auf ethnologischer
Seite langst erkannt worden ist (Schurtz, Frobenius, Thurnwald), nur die
notwendige und selbstverstindliche Kehrseite des « Mutterrechtes ist.»
Bachofens apollinische Stufe ist nicht echtes, reines, erlosendes Vaterrecht,
sondern ganz im Gegenteil die Erfiillung der hetairistisch-gynaikokratischen
Kyklentheorie. Die Kritik, welche Schmidt gerade den von ihm irr-
tiimlicherweise als paternal bezeichneten apollinischen Gedanken Bach-
ofens widmet, eine durchaus berechtigte Kritik, wie man sagen muf}
(S. 105 1), scheint freilich fast zu erweisen, daB seine Antipathie gegen
Bachofens « Kopfgedanken », also gegen das Christlich-Vaterrechtliche in
Bachofen, sehr stark bedingt ist, wenn nicht durch Unkenntnis Bachofens,
so doch durch Unkenntnis dessen, was « paternale Tradition » im christlich-
europaischen Denken ausmacht.! Bachofen reprasentiert diese Tradition
in keiner Weise, auch nicht in seinen apollinischen « Kopfgedanken ». Viel-
mehr ist er gerade in ihnen, fast mehr noch als in der eigentlich chthonisch-
tellurischen Schichte seines Denkens, der Klassiker einer maternalen Kultur-
auffassung, indem niemand so wie er es verstanden hat, die Erloserfunktion
des Mannes gegeniiber dem Weibe zu verdiinnen, zu formalisieren und
umzukehren in eine der Kulturberufung des Mannes in keiner Weise voll
entsprechenden Emanzipation des Mannes vom Weibe.

Im Anhange druckt Schmidt einige Aufsitze ab, in denen er die
Bachofenforschung Bernoullis und Baeumlers bespricht. Darin betont er
neuerdings, « sich heimischer zu fiihlen in Bachofens naturndheren, mutter-
rechtlichen Welt, in der urspriinglichere Krifte wirken als in der geist-
naheren, vaterrechtlichen » (S. 136). Diese offen eingestandene Front gegen
Christentum und Vaterrecht ist ein Vorzug dieser Arbeit und beriihrt
weitaus sympathischer als die Versuche, dem Christentum mit Bachofenscher
Weisheit aufzuhelfen. Dr. Ernst Karl Winter (Wien).

1 Siehe meinen Artikel « Paternale Staatstheorie» im Staatslexikon der
Gorres-Gesellschaft, IV. Bd. (im Erscheinen).



Pastor, Ludw. Freih. v., Geschichte der Pipste im Zeitalter der katho-
lischen Restauration und des DreiBigjihrigen Krieges. XIII. Band. Zweite
Abteilung ; Urban VIII. Zweiter Teil (XXXVI-585-1058). Freiburg,
Herder, 1929.

Si notre revue n’a pas rendu compte des derniers volumes parus de
I'Histoire des Papes de Pastor, c’est parce que la maison éditrice avait
omis de les envoyer a notre rédaction. Cet oubli venant d’étre réparé, nous
présenterons a nos lecteurs, dans le présent numéro et dans ceux qui suivront,
les quatre volumes sortis de presse depuis 1929, et celui qui reste a paraitre
encore et avec lequel s’achévera l’ceuvre monumentale de Pastor.

La plus longue moitié de la premiére partie du tome XIII avait été
consacrée a Urbain VIII. (Cf. Rev. hist. eccl. suisse 1930, fasc. I.) C'est du
méme pontificat que s’occupe le volume suivant tout entier, soit la seconde
partie du tome XIII. Le premier paragraphe est l’'un des plus intéressants
de I'ouvrage. L’auteur y examine les réformes ecclésiastiques d’Urbain VIII,
et tout d’abord celle du bréviaire, qui fut confiée & une commission spéciale.
Urbain VIII, poéte assez gofité et dont les poésies furent souvent éditées
et plus d’une fois traduites, composa lui-méme les deux hymnes propres
de sainte Marthe et de saint Herménégilde. Sur son ordre, et non sans qu’il
y ait collaboré également, les anciennes hymnes du bréviaire, notamment
le Vexilla Regis, furent retouchées. On n’épargna que 1'Ave Maris stella
et les compositions de saint Thomas pour l'office du Saint-Sacrement.
Ces retouches, qui visaient a plier au métre classique les hymnes de ’anti-
quité chrétienne, furent critiquées, déja au XVIIme siécle, et on peut, en
effet, les regretter, comme il faut, dans un domaine différent, déplorer cet
autre besoin du pontificat d’Urbain VIII : celui de transformer, pour les
adapter au style baroque, les anciennes basiliques de la Ville éternelle.

Parmi les Ordres religieux, une place a part est faite 4 la congréga-
tion des Dames anglaises. Elles voulaient étre une sorte de pendant féminin
des Jésuites. Leur fondatrice, Maria Ward, se heurta a4 de grandes diffi-
cultés, surtout a cause de la suppression de la cléture. Par ordre supérieur,
plusieurs des maisons qu’elle avait fondées furent fermées, et le second
but de la congrégation dut étre abandonné ; mais, malgré toutes les persé-
cutions essuyées, Maria Ward demeura toujours soumise et ne perdit
jamais confiance en la réussite finale de son ceuvre.

Le proces de Galilée de 1633 est raconté tout au long. L’auteur aboutit
a des conclusions analogues a celles de I'abbé Vacandard. Au procés de 1616,
I'affirmation que la terre tourne autour du soleil, centre du monde, avait été
déclarée hérétique, en tant qu’elle contredisait de nombreux textes de
I'Ecriture. Galilée, en voyant arriver au pontificat le cardinal Barberini,
qui était I'un de ses admirateurs, se mit a espérer. Il fit, en 1624, un voyage
4 Rome et eut six longs entretiens avec le Pape. On le flattait, et il était
convaincu qu’il y avait maintenant, & la Curie pontificale, une tendance
favorable au systeme de Copernic, systéme que lui-méme considérait comme
« certain, quoique démontré faux par la foi ». Galilée revint 4 Rome en 1630.
Riccardi, dominicain, qui était de I’avis qu’il ne s’agissait, dans toute



cette affaire, que de science et qu’il ne fallait pas y méler I’Ecriture Sainte,
était devenu Maitre du Sacré-Palais. Adroitement, Galilée obtint de ce
personnage influent de pouvoir imprimer son livre et de le faire paraitre
a Florence. La théorie de Copernic y était présentée comme vraie, et le
nom assez significatif de Simplicius donné au personnage qui, dans le dia-
logue, soutenait la thése contraire. Le Pape soumit 1’affaire 4 une commis-
sion qui, constatant que Galilée avait violé l'engagement pris en 1606,
le déféra a I'Inquisition. Cité a Rome devant ce tribunal, Galilée allégua
son 4age, sa santé. Il finit par arriver, en février 1633, et 'on eut pour lui
beaucoup de ménagements. Il déclara n’avoir, malgré les apparences con-
traires, pas défendu le systéme de Copernic et I’avoir méme, en son for
intérieur, abandonné depuis 1606. De cette derniére affirmation, toutefois,
I'Inquisition n’arriva pas a se convaincre, et c’est pourquoi, le 22 juin,
Galilée fut condamné, comme suspect d’'hérésie, a trois ans de prison et
son livre mis a I'index. Quant aux censures encourues, ajoutait la sentence,
elles lui seraient épargnées, s’il attestait, sous la foi du serment, la véracité
de ses allégations touchant ses convictions intimes. Galilée signa le serment
exigé, et, par ordre du Pape, il fut enfermé¢ au palais de l'ambassadeur
de Florence ; puis, a la demande que celui-ci adressa au Saint-Pére, 1'In-
quisition lui permit d’aller purger sa peine a Sienne, auprés de 'archevéque
Piccolomini, son éléve, et il fut enfin, le 1¢f décembre 1633, autorisé & habiter
une campagne qu’il possédait pres de Florence. Il s’agissait donc, en 1633,
non plus du systéme de Copernic, mais d’'une question de fait : Galilée
avait-il, oui ou non, désobéi a I’engagement pris dix-sept ans auparavant ?
Urbain VIII, qui avait encore déclaré en 1624 que la thése héliocentrique
n’était pas une hérésie, eut, dans la suite, des paroles assez dures pour
Galilée. On se montra séveére parce qu’on ne voulait pas voir des laiques
interpréter I'Ecriture Sainte a leur guise. Par ailleurs, aprés la condamnation,
le Pape usa, on I'a vu, de réels ménagements a 1'égard de l'illustre phy-
sicien. La malheureuse affaire de Galilée, écrit Pastor, eut, malgré tout,
ses heureuses conséquences : Galilée fut ramené a son véritable domaine,
la physique, qui, plus que l'astronomie, a fait sa réputation auprés de
la postérité ; et, d’autre part, ’erreur commise en 1616 et en 1633 servit
de legon aux théologiens et les mit désormais sur leurs gardes.

L’auteur retrace ensuite, au cours d'une soixantaine de pages, les
débuts du jansénisme. L’exposé est trés vivant et la documentation abon-
dante ; méme les travaux les plus récents sont utilisés : 1'Histoire du sen-
timent veligieux de H. Brémond ; I'Histoirve générale du mouvement janséniste
de Gazier, mais pas, par contre, le Port-Royal de Laporte. L'auteur n’est
pas tendre pour la Mére Angélique ni pour Saint-Cyran. Peut-étre aurait-il
pu avoir plus d’égards pour Pascal, dont il n’est dit que quelques phrases
assez dédaigneuses. Il ne semble pas, du moins, qu’on sera en droit d’adresser
a ces pages, comme naguére au chapitre du tome X consacré a la contro-
verse De auxiliiis, le reproche de partialité envers les Jésuites. Tout au
plus cette phrase finale pourrait-elle préter a confusion : « Historiquement,
écrit I'auteur (p. 697), on comprend le mieux la nouvelle hérésie en voyant
dans Jansenius l’antipode de Loyola, le contraire et le contre-coup de



la doctrine de la grace des Jésuites » (p. 697. A la méme page, note 1, lire
Pie XI et non pas Pie IX).

Ranke, Gregorovius et d’autres aprés eux, ont reproché a Urbain VIII
d’avoir, en dessous, soutenu les protestants pour ruiner 1'Autriche. Déja
Aug. Leman, en 1919, avait fait justice de cette calomnie. Pastor, qui
cite souvent 'auteur belge, aboutit a la méme conclusion et prouve que
Urbain VIII, qui aimait particuliérement la France — ce qui s’explique,
puisqu’il fut nonce a Paris — fit preuve toujours de la plus louable impar-
tialité. La preuve en soit, entre autres, que les Espagnols le trouvaient
trop francophile, tandis que Richelieu, inversement, lui reprochait d’avoir
trop de sympathies pour le roi catholique.

Pastor ne ménage pas Richelieu et souligne combien sa politique,
visant a élever la France, quitte a s’allier dans ce but aux adversaires
de la religion catholique, paralysa, en Allemagne, l'ccuvre de la contre-
réformation. Le réle d’arbitre du monde, joué jusqu’ici par le Pape, et
déja en partie brisé par les succés de la Réforme, fut supprimé 4 jamais
par le régne de l'absolutisme national inauguré en France par le célébre
Cardinal. Du c6té frangais, on a reproché a Pastor (y compris Leman qui
vient d’étre cité) d’avoir trop présenté la politique de Richelieu comme
inspirée par des visées personnelles, alors qu’il travaillait, en réalité, pour
le bien de la France menacée par I'Espagne, qui tendait a la monarchie
universelle. Quelques expressions de l'historien des Papes pourraient,
en effet, étre supprimées, qui semblent préter a Richelieu des vues égoistes,
malis sans que soit justifiée, pour autant, la politique par trop dénuée de
scrupules du Cardinal.

En Bohéme, les Jésuites et les Capucins travaillaient ferme pour le
retour a 'unité catholique. On procéda parfois un peu manu militari, avec
I'aide de I'Empereur; mais la question avait aussi un c6té politique,
et ce fut moins comme protestant vexé qu’'avec des visées de conquérant,
que Gustave-Adolphe prit les armes contre 1'Autriche.

C’est sous le pontificat de Grégoire XV, prédécesseur d’Urbain VIII,
que s’était posée la question du mariage du prince héritier d’Angleterre
avec la fille du roi d’Espagne. Le prince anglais, aprés avoir séjourné assez
longtemps a la cour de Philippe IV, était rentré en Angleterre, déja un
peu refroid:. Le projet fut abandonné et le prince finit par épouser la fille
de Marie de Médicis : Henriette-Marie de France. Le Pape espérait que le
résultat de cette union serait une amélioration de la situation des catho-
liques anglais. Ce ne fut guére le cas, 'opinion anglaise leur demeurant
trés hostile. Personnellement, le prince, devenu maintenant Charles Ier,
ne leur était pas contraire; il partageait méme quelques-unes de leurs
croyances, au point que le Pape l'invita plus d’une fois a se convertir.
Malheureusement, le jeune roi manquait de caractére. A plus d’une reprise,
il fut soutenu par les catholiques contre ses autres sujets, mais lui ne s’inté-
ressait a eux que lorsqu’il y voyait son propre avantage.

En Suisse, la Nonciature revétait, aux yeux de Rome, une importance
spéciale, a cause de l'influence que sa position géographique lui permettait
d’exercer en France, en Allemagne et en Autriche. Le nonce Scotti, a son



départ (1639), laissa un mémoire destiné a informer son successeur, et qui
est intéressant par les appréciations qu’il y donne sur la situation religieuse
dans notre pays. (Notons a ce propos qu’il n'y a jamais eu d’évéque de
Lausanne du nom de Jean de Versoix, comme l'appelle le mémoire de
Scotti (p. 779) ; l'évéque était alors Jean de Watteville.)

~La question des rites chinois est traitée briévement. Les discussions,
souligne Pastor, avaient commencé parmi les Jésuites eux-mémes. Elles
se généralisérent ensuite, et ce qui contribua a les envenimer, ce furent
les rivalités entre Jésuites portugais, d’une part, et Franciscains et Domi-
nicains espagnols, de I’autre. Le Japon subit, vers 1622, une terrible persé-
cution : des missionnaires furent plongés dans le fleuve de soufre qui sortait
d’un volcan. Dans I’Amérique du Nord, par contre, un converti, lord Bal-
timore, fonda le Maryland, ainsi nommé en 1’honneur de l'épouse de
Charles Ier, la reine d’Angleterre.

Ce fut Urbain VIII qui fit ériger, par Le Bernin, le baldaquin sur
le maitre-autel de ’église de St-Pierre. On utilisa, a cet effet, la charpente
d’airain du portique du Panthéon. L’idée fut suggérée par Le Bernin lui-
méme, le métal commandé se trouvant ne pas suffire. La nouvelle solution
permit non seulement de terminer le baldaquin, haut en tout de 28 m,,
mais de fondre, en outre, 80 canons. Au vestibule du Panthéon, cette char-
pente n’était, il faut le reconnaitre, que peu apparente; la décision du
Pape mutilait, malgré tout, le seul monument de I’antiquité intégralement
conservé, et c’est a cette occasion que le médecin du Pape se permit le
propos bien connu : Quod mon fecerunt Barbari, fecerunt Barbevini.

Urbain VIII dut s’engager, au sujet de I’'Etat pontifical, dans une
guerre, celle de Castro, qui ne fut, il est vrai, pas trés meurtriére — les
troupes pontificales étaient d’ailleurs déplorables — mais qui cofita fort
cher au Souverain Pontife et qui abrégea ses jours. Urbain VIII mourut,
le 29 juillet 1644, 4g¢é de 76 ans, en pleine possession de ses facultés intel-
lectuelles. Il a eu ses défauts. Il faut lui reprocher principalement les faveurs
dont il combla ses neveux : non pas qu'il leur ait permis de jouer un role
politique, mais il leur donna l'occasion de considérablement s’enrichir.

Urbain VIII a échoué dans sa grande idée : I’'union de toutes les forces
catholiques contre le protestantisme et l'islam. Par contre, grice surtout
au concours du Bernin, il est, avec Sixte-Quint, celui des Papes qui a le
plus contribué & donner a la Ville éternelle la physionomie qui lui est restée.

Avec le tome XIII de I’Histoire des Papes se termine la série des huit
volumes consacrés par Pastor a la Contre-réformation et a la Restauration
catholique. Il n’a pas écrit moins de 750 pages sur le pontificat d'Urbain VIII.
C’est parce que, fait-il remarquer au début du tome suivant, nous par-
venons avec lui au point culminant de la période inaugurée par Paul III,
tandis que, dés la deuxiéme moitié du XVIIme siécle, il y aura arrét et
méme recul. C’'est de ce demi-siécle et du XVIIIme que nous parleront
les trois derniers volumes de 1'Histoire des Papes.

L. Weaber.



Dr. Oskar Vasella, Geschichte des Predigerklosters St. Nicolai in Chur.
Von seinen Anfingen bis zur ersten Aufhebung (1280-1538). Paris 1931.

Die Monographie erscheint als Band I einer vom Hist. Inst. der
Dominikaner in Rom herausgegebenen Buchreihe (Dissertationes Historicae,
Fasc. I, xvi+163 S. Paris 1931) und ist des Verfassers Freiburger
Dissertation. Vasella behandelt 250 Jahre wechselvoller Klostergeschichte.
Das um 1280 in Chur entstehende Predigerkloster genieBt Schutz und
Forderung durch die Bischéfe von Chur, die seine Griindung veranlassen
und die Friichte seiner Haupttitigkeit ernten. Mitte des XIV. Jahr-
hunderts erreicht es seine erste Bliite. Es ist, wihrend um diese Zeit
andere Kloster seines Ordens in der deutschen Provinz bedenklich sinken,
im Volke verankert und steht in der Gunst einheimischer Adelsgeschlechter.
Die Bliite dauert bis Ende des Jahrhunderts. Am jetzt einsetzenden
Niedergang ist die Lage des Klosters nicht unbeteiligt : Am AusfluB der
groen Biindner Alpenpisse gelegen, wird es zum Absteigequartier herum-
vagierender Briider aus « Nirgendheim ». Mangelnde Visitationen — St. Niko-
lai steht an der Peripherie der Ordensgriindungen auf deutschem Boden —,
eine ungliickliche Klosterverwaltung, politische Wirren im Bistum, das sich
nach Osterreich orientiert, tun das Ubrige. Zucht und Sitte lockern sich,
wirtschaftlicher Ruin reit ein. Die Stadt setzt dem Konvent einen
weltlichen Pfleger — es ist der Anfang vom Ende. Nochmals zwar gliickt
eine Reform. Von Basel und Ulm, und zuletzt und entscheidend von
Gebweiler aus, wird Chur fiir die Observanz gewonnen und kurz vor der
Glaubensspaltung steht es wieder in neuer Bliite nach innen und auBen da.
Trotzdem fallt es 1538 der Reformation zum Opfer, nicht, weil es reif fiir
den Untergang gewesen, sondern namentlich, wie Dr. Vasella feststellt,
das zielsichere Vorgehen der 1537 gegriindeten Rhitischen Synode unter
Fiihrung Comanders wird ihm zum Verhangnis.

Die Monographie Vasellas greift zeitlich den Arbeiten von SchieB3 (1903),
Gillardon (1907) und Simonet (1918) voraus, die alle die Geschichte seit
der ersten Aufhebung behandeln, und berichtigt ihre Auffassungen in
manchen Punkten. Der Wert der Darstellung liegt im gliicklichen syn-
thetischen Blick des Verfassers, der die Geschehnisse in Chur iiberall auf
dem Hintergrund des groBen Verlaufes in Welt und Kirche sieht, und dann
namentlich darin, daB er seine Ergebnisse nicht als « geniale » Konstruk-
tionen oder «intuitive » Erfassungen vorlegt, sondern auf Grund reicher
Archivalien und Dokumentensammlungen. Im Anhang finden sich nicht
weniger als 78 Nummern Regesten und Texte, von denen die meisten
ungedruckt, viele unbekannt waren. Ein gut gearbeitetes Namen- und
Ortsverzeichnis erleichtert die Beniitzung der Dokumente.

Einige methodische Aussetzungen mogen der Kritik nicht verargt
werden. Der Verfasser zitiert beniitzte Werke nicht immer unter demselben
Titel (z. B. Finke H., Ungedruckte Dominikanerbriefe usw., soll nach dem
Literaturverzeichnis mit Finke zitiert werden [S. x1v], figuriert aber schon
S. 1 n. 3, unter Finke, Ungedr. Dominikanerbriefe ; Kind, Chr. I., Die
Stadt Chur in ihrer dltesten Geschichte [S. xv, Literaturverzeichnis], ist



S. 3 n. 1 angefiihrt als Kind Chr.: Alteste Geschichte der Stadt Chur.
Kind’s Curriatische Urkunden werden einmal so genannt [S. x1v], dann
Churr. Urkunden [S. 10 n. 3]). Manchmal geniigen die Angaben bei einzeln
zitierten Werken nicht [so im Literaturverzeichnis S. x1v unter Hauck und
S. 28 n. 1] ; dann wieder werden mehrere Bdnde eines Werkes angefiihrt,
wo die Anfiihrung des beniitzten Bandes befriedigte [S. 12 n. 5; S. 58 n. 2].
Die zweite Auflage von J. G. Mayer, Kloster St. Luzi, wird einmal mit
Einsiedeln 1907, dann mit Lindau 1907 angegeben. Stérend wirkt, daB
die Seitenzahl bei angefiihrten Werken regellos, selbst in der gleichen
Anmerkung [S. 33 n. 1], bald mit S., bald mit p. bezeichnet wird. Die
Schreibweise « 2. Aufl. » u. 4. (bei Zitierungen) ist veraltet und umsténdlich.
S. 8 wird in Anmerkung 2 nach vorn auf S. 6 auf eine dort nicht vor-
kommende Anmerkung 4 verwiesen. Bei der Edition der Dokumente wire
es unerlaBlich gewesen, die Anmerkungen iiberall nach Buchstaben und
Ziffern zu scheiden, je nachdem es sich um Textgestaltung oder Text-
erlauterung handelt. Der Verfasser wollte wohl den Apparat nicht allzusehr
belasten, wenn er davon absah. Beim Abdruck von Dokumenten, die in
mehreren Abschriften vorhanden sind, fehlt die Angabe, welche fiir den
Druck als Vorlage diente. Eher sparsam ist der Verfasser bei der Edition
mit Auflésungen von Abkiirzungen und mit Erklirungen zum Text (vgl.
S. 96 die Inschriften der Siegel zu Dokument 5 und S. 108 Siegelinschriften
zu Dokument 24, die nicht fiir jeden Leser selbstverstindlich sind). Die
vielen falschen Satzzeichen und Verschreibungen und gelegentlichen gram-
matikalischen Fehler in der Darstellung miissen wir wohl den franzésischen
Setzern zugute halten.

Sachlich ware zu beanstanden, bzw. zu berichtigen : Der im Jahre 1251
zum Bischof von Chur gewéihlte Heinrich von Montfort ist der 1II. seines
Namens, nicht der IV., wie ihn Vasella zweimal nennt (S. 1 u. 2). Ob
« personae religiosae et devotae» schlechthin mit « geistlichen Personen
und n religiosen Gemeinschaften lebenden Glaubigen » gleichgesetzt werden
diirfen (S. 97, Anhang 8, dazu S. 16), mochten wir bezweifeln. « Cellerarius »
wiirde wohl besser mit Kellermeister als mit Kellner (S. 27) iibersetzt.
S. 86 hat die Korrektur eine irrefilhrende Dittographie stehen gelassen
(Insuper tria monasterii sigilla etc.). S. 88, Zeile 6 von unten, ist Nr. 27
zu streichen. Brunner Joh. kommt im Text vor S. 76 n. 6, nicht n. 1, wie
das sonst ausgezeichnete Namenverzeichnis verweist (S. 150). — Es ist
zu wiinschen, daB auch die iibrigen Dominikanerkléster in der Schweiz
ihre zusammenfassende Darstellung erhalten moégen, wie sie nun St. Nikolai
in Chur von seinen Anfingen bis zum Untergang besitzt. Namentlich die
Reformbewegung in den schweiz. Dominikanerkonventen ist bisher wenig
beleuchtet.

Truns. Dr. Karl Fry.

1

Fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.



	Rezensionen = Comptes rendus

