
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 25 (1931)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS.

Geschichte der führenden Völker.
Der Verlag Herder, Freiburg i. Br., gibt eine neue Weltgeschichte

heraus unter der Leitung der Herren Professoren Finke, Junker und
Schnürer. Dreißig Bände sollen herauskommen und die Geschichte aller
führenden Völker behandeln, angefangen von den Ägyptern und Baby-
lonieren bis zu den Vereinigten Staaten von Nordamerika. Auch China,
Indien und Japan werden nicht vergessen. Jeder Band ist einzeln käuflich.

Als ich die Ankündigung dieses neuen Werkes las, überkam mich
Staunen ob des Mutes und der Zuversicht des Verlegers und der leitenden
Herren. Die große Masse des deutschsprechenden Volkes ist heute arm
an Geld und vielfach auch an Idealismus. Es hat nicht manchen Zeitpunkt
gegeben, wo die Menschheit weniger historisch eingestellt war als heute.
Wir bewundern also den Optimismus, der den Gedanken an ein solches
Geschichtswerk weckte und in die Tat umsetzen will. Es ist
außerordentlich zu begrüßen, daß ein katholischer Verlag den zähen Lebenswillen

aufbringt, trotz aller Schwierigkeiten auf materiellem und geistigem
Gebiet wertvolles Bildungsgut in neuem Gewand unter das deutsche Volk
zu bringen.

Die Zahl der hochangesehenen Gelehrten, die ihre Mitarbeit zugesagt
haben, ist groß. Auch Schweizer finden sich darunter. Neben den beiden
Freiburger Professoren Schnürer und Castella treffen wir den hochw. Abt
von Einsiedeln, Dr. P. Ignaz Staub, der auf historischem Gebiet sich durch
ein Lehrbuch über die Geschichte des Mittelalters bekannt und verdient
gemacht hat.

Den Anfang dieser Geschichte der führenden Völker machen die im
folgenden besprochenen Bände von Hassinger und Berve.

Hassinger Hugo. Geographische Grundlagen der Geschichte. 2. Bd.
der Geschichte der führenden Völker. Herder, Freiburg i. Br. 1931.
Brosch. M. 8.50, geb. M. 10.50.

Hassinger gilt als einer der ersten Geographen auf deutschem Sprachgebiet.

Von Wien war er nach Basel gekommen, von dort nach Freiburg
i. Br., und jetzt ist er bereits wieder nach Wien berufen worden. Er will
mit seinem Buche zeigen, daß die Entwicklung der Kulturvölker durch
die Landschaft bedingt ist, daß aber auch mit dem Fortschritt eines Kulturvolkes

die Landschaftsbilder und oft auch der Wert der Lage dieser
Landschaften sich ändern.

Dieser wesentliche Gedanke des Buches ist eigentlich eine
Binsenwahrheit. Schon der Säugling der Wissenschaft, der junge Gymnasiast,
erfährt auf den ersten Seiten der Quellenlektüre, seines Caesars, daß
geographische Momente es waren, die die Helvetier zum Auszug aus ihrem
Lande bestimmten. Sie waren von allen Seiten durch natürliche Grenzen,



— 2QI —

Wasser und Berge, eingeengt und hatten für ihre große Volkszahl zu wenig
Ausdehnungsmöglichkeit. Der Feldherr muß beim Entwurf seiner Schlachtenpläne

vor allem auf die Landschaft Rücksicht nehmen. Der Gründer
einer Fabrik sucht einen Ort in der Nähe günstiger Verkehrsmittel, seien
es Eisenbahn oder Seehafen. Ein weniger reicher Boden in rauherem
Klima spornt den Menschen an, alle Quellen seiner Energie zu öffnen,
während eine üppige Natur im warmen Klima erschlaffend wirkt. So

stößt man auf Schritt und Tritt in der Geschichte eines jeden Volkes auf
die Tatsache, daß die historische und kulturelle Entwicklung mit der
Landschaft eng zusammenhängt.

Gedanken dieser und ähnlicher Art wurden sehr frühe geäußert.
Schon Hippokrates und Strabo schrieben darüber, wie Hassinger berichtet,
und neuere Forscher beschäftigen sich immer eingehender damit. Über
Griechenland, Italien und andere Länder liegen diesbezügliche Abhandlungen
vor. Also Hassinger ist nicht der erste, der diese Ideen aufgebracht hat.
Aber er ist der erste, der sie systematisch für den ganzen Erdkreis
bearbeitet. Allerdings bloß in Umrissen. Eine erschöpfende Behandlung
würde mehrere Bände beanspruchen. Doch schon das, was er hier bietet,
ist sehr wertvoll. Die meisterhafte Beherrschung des Stoffes und dessen

lichtvolle, plastische Darstellung machen die Lesung dieses gelehrten
Buches auch zu einem ästhetischen Hochgenuß.

Man begreift wohl, daß ein Gelehrter, der bloß Geograph wäre, ein
solches Werk nicht schreiben könnte. Aber Hassinger besitzt auch
weitgehende historische Kenntnisse ; und das ist ein weiterer Punkt, der einen
angenehm berührt, daß nämlich geschichtliche Vorgänge so selbstverständlich

in die Darstellung geographischer Momente verflochten sind. Dabei
hütet sich Hassinger bewußt vor der Anschauung, als seien die Beziehungen
zwischen Mensch und Landschaft bloß der Ausfluß der Naturgesetzlichkeit.
Er spricht es klar aus, daß « menschlicher Geist und Wille den Stoff formen
und die Naturkräfte ihrem Zwecke dienstbar machen. »

Am Schlüsse der einzelnen Abschnitte findet sich eine Zusammenstellung

der einschlägigen Literatur. Da das Buch, wie schon gesagt, nur
in großen Zügen den ganzen Erdball behandelt, soll derjenige, der noch
tiefer in Einzelfragen eindringen will, wenigstens durch Angabe der
entsprechenden Literatur befriedigt werden. Hier hätten wir es lieber gesehen,
wenn jeweils die Verfasser der einzelnen Arbeiten alphabetisch geordnet
und für jedes Werk eine neue Zeile genommen worden wäre. Vielleicht
ist eine solche übersichtlichere Anordnung bei einem Neudruck möglich,
auch wenn einige Seiten mehr Platz gebraucht werden.

Berve Helmut. Griechische Geschichte, i. Hälfte : Von den Anfängen
bis Perikles. 4. Band der Geschichte der führenden Völker. Herder,
Freiburg i. Br. 1931. Brosch. M. 7.50, geb. M. 9.50.

Auch das Werk von Berve ist vorzüglich. Schon die einleitenden
Seiten über Land und See der Griechen verraten den scharfen Beobachter
und gewandten Stilisten. Die frühesten Perioden sind in keiner andern
allgemeinen Darstellung so ausführlich behandelt worden. Man ist dankbar



— 20,2 —

für diese breitere Behandlung. Da das Studium der Urgeschichte im
allgemeinen in den letzten Jahren sehr vertieft worden ist, wird es sicher
für manchen von großem Interesse sein, zu hören, daß es auf der
Balkanhalbinsel und den dazu gehörigen Inseln bereits vor dem Auftreten der
Griechen verschiedene Kulturschichten gegeben hat. Da wird eine Sesklo-
keramik, eine Diminikultur, eine Marinakeramik, eine Inselkultur
unterschieden. Daß Berve auch die kretische und die mykenische Kultur
weitgehend berücksichtigt, versteht sich von selbst. Vielleicht hätte da und
dort eine Behauptung in bescheidener Form als Hypothese hingestellt
werden können ; denn besonders für die frühe Griechengeschichte ist das
Material doch ziemlich spröde. Man wird etwas vorsichtig, wenn z. B. im
Abschnitt über die sog. mittelminoische Periode bei Berve zu lesen ist :

« Die Größe und Pracht des Palastes von Knossos rechtfertigt, da gleichzeitig

auch andere stattliche Schlösser bestehen, jedenfalls noch nicht die
Annahme einer überragenden Herrschergewalt, die übrigens dem Geist der
minoischen Kultur widersprechen würde » (S. 25), während Wilcken in
seiner Griechischen Geschichte schreibt : « Das Fehlen aller Befestigungen
in Knossos und Phaistos spricht dafür, daß innerhalb der Insel kein Feind
zu fürchten war, daß also die Insel als einheitliches Reich offenbar von
Knossos aus beherrscht wurde (1. Aufl. S. 27).

Seite 144 nennt Berve den Dorier den reinsten Repräsentanten des
mutterländischen Hellenentums, und gleich darauf heißt es, der Hellene
strebe stets von Form zu Form. Diese letztere Charakterisierung paßt aber
am wenigsten auf den Dorier, der ja den Konservativen von reinstem
Wasser darstellt. Auch scheint es uns etwas vorschnell, den Dorier ohne
weiteres als echtesten Griechen zu bezeichnen. Es ist doch mindestens
der Frage wert, ob nicht der attische Jonier ein ebenso typischer Grieche
sei. Was wir als charakteristisch für die Griechen ansehen, ist nicht bloß
spartanische Einfachheit und Zucht, sondern auch der Witz, die spekulative
Kraft, der allseitig aufgeschlossene Kunstsinn der Athener. Übrigens ist
der Unterschied zwischen Dorier und Jonier gut herausgearbeitet, und was
über den Einfluß des Naturells der kleinasiatischen Jonier auf die
Ausbildung der homerischen Götterwelt gesagt ist, klingt sehr glaubhaft. Es

liegt überhaupt ein eigener Reiz über den religionsphilosophischen
Spekulationen Berves. In schwungvoller Sprache, die sich gelegentlich zu
klassischer Erhabenheit steigert, werden die Gestalten der griechischen
Götter entworfen. Doch dem nüchternen Leser, der sich nicht so leicht in
olympische Gefilde hinreißen läßt, erscheint eine solche Darstellung etwas
einseitig optimistisch. Der Satz : « Nicht an jenseitigen Hoffnungen, an
der Erhabenheit und Tiefe des irdischen Daseins selbst richtet er (der
adelige Grieche der Frühzeit) sich empor » (S. 102), ist eine hohle Phrase.
Der kurze Abschnitt über die Knabenliebe (S. 145) ist nicht mehr bloße
Konstatierung einer Tatsache, sondern ein Idealisierungsversuch dieser
sonderbaren Kulturerscheinung.

Literatur und Kunst werden nicht in eigenen Kapiteln behandelt,
sondern in die laufende Historie verflochten, kommen aber hier vielleicht
doch etwas zu kurz, z. B. im letzten Kapitel über die klassische Zeit. So



— 293 —

anregend und reizvoll die allgemeinen Gedankengänge darüber sind, so
lassen sie doch eine stärkere Heranziehung konkreter Beispiele vermissen.

Trotz dieser Kritik an- Einzelheiten verdient das Buch weite
Verbreitung ; denn als Ganzes ist es, wie einleitend gesagt worden, vorzüglich.
Die Anlage des Buches ist neu und reich an originellen Gedanken. Da ist
keine Spur von Bücherstaub und langweiliger Gelehrsamkeit. Nein,
vielmehr ist alles von persönlichem Geist durchdrungen, von Blut und Farbe
voll. Sozusagen jede Zeile ist Zeuge von der starken Eigenart des Verfassers.
In der Überfülle der Gedanken und Bilder verliert er gelegentlich die Geduld,
den Ausdruck bis ins letzte Wort zu klären. Das kommt vor, aber nicht
oft ; dafür treffen wir dann wieder Sätze, die von griechischer Schönheit
angehaucht sind. Z. B. « Seine (des Liedes der Sänger von Lesbos) zierlich
schönen Strophen voll zauberhafter Weichheit soll nicht der Rhapsode beim
Mahle oder beim Götterfest feierlich vortragen, der Schiffer wird es singen
auf dem abendlich dämmernden Meer, der Landmann summen, wenn er
vom Feld, aus seinem Weinberg oder Olivengarten heimwärts zieht » (S. 136).

Wir hoffen, daß es Berve gelinge, auch den zweiten Band mit gleichem
Geistesschwung zu vollenden, der das Merkmal des ersten Bandes bildet.
Auf einen sinnstörenden Druckfehler möchten wir noch aufmerksam
machen. S. 18, Zeile 12 von unten soll es wohl heißen « vorindogermanisch »,

nicht « indogermanisch ». Dr_ Paul Hüdebmnd_

Dr. U. Lampert : Kirche und Staat in der Schweiz. 1. Band. J. & F. Heß
Basel u. Freibürg 1929.

Der hervorragende und weit über die Grenzen der Schweiz hinaus als
Staats- und Kirchenrechtslehrer geschätzte Freiburger-Universitätsprofessor
legt uns in diesem Buche den ersten Band eines auf drei Bände berechneten
Werkes über « Kirche und Staat in der Schweiz » vor. Mit einer Gründlichkeit

sondergleichen behandelt der zu dieser dornenvollen Arbeit durch seine

vorzügliche philosophische, theologische und juristische Bildung einzigartig

befähigte Verfasser die einschlägigen Materien. Jahrzehnte hat er
an der Universität über Kirche und Staat gelesen, hat das Rechtsleben in
und außerhalb der Schweiz scharf beobachtet, hat eine Unmaße von
Gutachten bei aufsteigenden Zweifeln, Rechtsunsicherheiten und
Rechtsstreitigkeiten auf kirchlichem und staatskirchlichem Gebiete ausgearbeitet,
manche von ihnen veröffentlicht und hat so schon sehr viel zu einer
gerechtern Beurteilung von kirchlichen Verhältnissen durch die
Staatsbehörden beigetragen. Wenn auch in dieser Beurteilung vieles besser

geworden, vor allem auch seit in manchen Fragen nicht mehr Bundesrat
und Bundesversammlung, die nur allzuleicht unter parteipolitischen und
kulturkämpferischem Gesichtspunkte Entscheidungen trafen, sondern das

Bundesgericht kompetent ist, so sind doch viele neue und neueste Entscheide
den Ansprüchen, den wohlbegründeten Ansprüchen der Kirche noch lange
nicht gerecht geworden.

Lamperts Werk ist eine Zusammenfassung der von ihm auf Katheder
und in juristischen Monographien vertretenen Prinzipien, ist eine Gesamt-



— 294 —

schau der Rechtsverhältnisse, wie sie heute zwischen Kirche und Staat in
der Eidgenossenschaft und in den 25 Kantonen und Halbkantonen bestehen,
ist ein Rückblick auf die Geschichte, die zu dieser heutigen Lage geführt,
frei von jeder übertriebenen Bitterkeit über Ungerechtigkeiten, die in
Gesetzgebung, Judikatur und administrativen Entscheidungen begangen
worden, frei aber auch von einer unbegründeten Stellungnahme zu Gunsten
der Kirche und das trotzdem auch heute noch tonangebende schweizerische
Rechtslehrer, die primitivsten Rechte verkennend und verleugnend und
den staatlichen Standpunkt einseitig betonend die Ausnahmeartikel der
Bundesverfassung verteidigen und in konfessioneller Engherzigkeit einer
strengen Interpretation und Durchführung derselben das Wort reden.
Lampert will « einem aufrichtigen Frieden zwischen Staat und Kirche
dienen, der auf der Erkenntnis des Wesens beider Gemeinschaften begründet
ist. »

Darum umschreibt er rechtsdogmatisch klar, bestimmt und sicher das
Wesen der Kirche als einer dem Staate koordinierten, souveränen,
vollkommenen Gesellschaft, verwirft die Lehre, nach welcher der Staat die
Quelle allen Rechtes ist, verwirft die daraus sich ergebende Konsequenz,
daß der Staat nach Belieben der Kirche Rechte zu- oder aberkennen könne,
verficht vielmehr das Postulat, daß der Staat zum allerwenigsten die Kirche
als freie Kirche im freien Staat leben lasse, daß der Staat die Bedeutung
der Religion für das Staatsleben würdigend und besonders die Größe und
die Verdienste der Weltkirche anerkennend, sie als eine öffentlich-rechtliche
Institution behandle und anstatt sie zu bekämpfen, ihre und damit auch
seine ureigensten Interessen fördernd Hand in Hand mit ihr durch diese
Zeitlichkeit gehe. Es geht auch nicht an, die katholische Kirche nach
derselben Schablone zu behandeln wie das protestantische Religionswesen.
« Die Übertragung protestantischer Auffassung auf die ganz anders
gearteten Verhältnisse der katholischen Kirche scheitert an dem wesentlichen
Umstand : es gilt als dogmatisch festgelegt, daß die hierarchische
Kirchenverfassung mit dem Primat des hl. Petrus und seiner Nachfolger auf dem
römischen Stuhle und mit dem Apostolat der übrigen Apostel und ihrer
Nachfolger auf den bischöflichen Stühlen als von Christus angeordnete
Kirchenorgane und notwendige Verfassungselemente der katholischen
Konfession zu gelten haben. Die katholische Kirche tritt daher jure divino
mit der Forderung auf, daß der Staat diese ihre Verfassung beachte. Sie

ist Glaubenskirche und zugleich Verfassungskirche anstaltlicher Natur. »

Es ist daher ganz gefehlt, wenn Staatsbehörden der katholischen Kirche den
protestantischen Kirchenbegriff einer Korporations- oder Vereinskirche
aufzwingen, und es ist begreiflich, daß dann Fehlschlüsse und
Fehlurteile nicht vermieden werden können. « Eine Verletzung unserer
katholischen Kirchenverfassung ist nun einmal auch eine Verletzung unserer
Glaubenslehre und ein Eingriff in unsere Gewissensfreiheit. Deshalb muß
auch die Parität, die der Staat den beiden Konfessionen gegenüber zu
wahren hat, nur formelle, nicht materielle Rechtsgleichheit bewirken : das
gleiche Recht jeder Konfession, nach ihrer kirchlichen Verfassung ihr
Religionswesen selbst einzurichten, ohne Verkümmerung ihrer Wirksamkeit



— 295 —

in ihrem Bereich. Nicht jedem das gleiche, sondern jedem das Seine. »

Und wenn der Bundesrat in einem Entscheide sagt, daß die politische
Bundesbehörde in Dogmenfragen nicht intervenieren könne und solle, so
ist dieser Satz an und für sich richtig, darf aber nicht dazu dienen,
Rechtsverweigerung zu treiben und Rechtsfragen zu übergehen, und darf weiter
nicht dazu führen, der katholischen Dogmatik eine von den Bundesbehörden
erfundene, unwahre Dogmatik und eine einer antikirchlichen Ideenwelt
entlehnte Religions- und Kirchenauffassung entgegenzustellen, was
tatsächlich in kulturkämpferischen Zeiten doch geschehen ist. Lampert hat
all die Entscheide der Bundesbehörden in kirchlichen Sachen mit größtem
Fleiße und peinlichster Gewissenhaftigkeit zusammengetragen und läßt sie
jeweilen den in den einzelnen Abschnitten seines Werkes aufgestellten
Prinzipien folgen, um sie dann, je nachdem sie mit den Rechtsgrundsätzen
übereinstimmen oder nicht, zu billigen oder zu mißbilligen, dabei die Fehler
aufzeigend, die bei der Beurteilung begangen wurden.

In einem ersten Abschnitt behandelt der Verfasser nach einem
Einleitungskapitel die Natur des Staates und der Kirche, das Interesse oder
den Indifferentismus des Staates in Religionssachen und die Rechtsquellen.
Der zweite Abschnitt beschäftigt sich mit den religiösen Freiheitsrechten,
mit der Gewissensfreiheit, der Glaubensfreiheit und Kirchendisziplin, mit
der Kultusfreiheit und ihren Schranken, mit dem Schutz der Religionsfreiheit

und den Religionsdelikten, und schließlich mit dem Recht der
religiösen Erziehung der Kinder. Im dritten Abschnitt schreibt Lampert
über die Religionsverbände : die Religionsverbände im allgemeinen, das
Recht der Religionsverbände zur Selbstorganisation und zum Selbstregiment,

Zugehörigkeit zur Kirchengemeinschaft, Anstände wegen Trennung
von Religionsgenossenschaften.

Das Werk Professor Lamperts zeichnet sich aus durch Ruhe,
Gründlichkeit und Objektivität und ist nicht bloß dem Juristen, sondern jedem
Gebildeten sehr zu empfehlen. Den Historiker dürften neben der
Darstellung der heutigen Verhältnisse vor allem die Entwicklung zu ihnen
hin interessieren. Er wird auf seine Rechnung kommen, schon in diesem
Bande und im folgenden, besonders aber im dritten, für den der Verfasser
einen Überblick über die Geschichte der Verhältnisse zwischen Staat und
Kirche in der Schweiz und eine Veröffentlichung der für die heutigen
Verhältnisse maßgebenden Quellen im Wortlaut ankündigt.

Lobend erwähnt möge noch sein das den Gebrauch des Werkes erleichternde

ausführliche Register, die am Anfange eines Abschnittes dem
ausführenden Texte vorgedruckte Inhaltsangabe der unter den Abschnitten
fallenden Paragraphen, Druck und Ausstattung des Bandes.

Engelberg. Dr. P. Anselm Fellmann, O. S. B.

Georg Schmidt. Johann Jakob Bachofens Geschichtsphilosophie,
München 1929, C. H. Beck.

In dem Verfasser dieses Buches erwächst den Bachofenschen Runen
ein neuer Deuter und Künder, ein zweiter neben Carl Albert Bernoulli aus



— 296 —

Basler Tradition selbst. * Schmidt hat Bachofen ebenfalls im Münchener
Klages-Kreis kennen gelernt. Er suchte den maternalen Bachofen, den
dieser Kreis propagiert, fand aber einen paternalen Bachofen, ganz im
Widerspruch zu den bisherigen Deutungen. Daher kam er auf den Gedanken,
den « wahren Bachofen » zu rekonstruieren. In der bisherigen Deutung
durch Klages und Bernoulli sieht Schmidt « eine die wahren Proportionen
des Bachofenschen Weltbildes verschiebende Bevorzugung des chthonisch-
mutterechtlichen Bachofen vor dem uranisch-vaterrechtlichen » (vn). « Wie
gerne würde der Verfasser, so schreibt er, Ludwig Klages folgen und Bachofens

ganzen christlichen Oberbau als ,Kopfgedanken' erklären und ihn
allein in seinem Unterbau, als seinen .Herzgedanken' anerkennen und den
erwählten Führern beizählen!» (vm). Schmidt «kann sich nicht
identifizieren mit dem, was für Bachofen letzten Endes unzweifelhaft das Höchste
ist », mit dem apollinisch-paternalen Abschluß der Bachofenschen
Kulturstufentheorie. Er sieht lieber eine Kluft zwischen Bachofen und sich selber.
Er ist enttäuscht, bei Bachofen nicht zu finden, was gerade Klages ihm
verheißen hat. Er will deshalb Bachofen nicht umdeuten, vielmehr « eine
unbedingt objektive Darstellung Bachofens versuchen » (ix). Damit soll
die (im gleichen Verlag erschienene) profunde Einleitung Alfred Baeumlers
zur Bachofen-Anthologie Manfred Schröters 2 den « begründenden Unterbau »

erhalten (x). «Auch wenn der Verfasser, hierin durchaus Ludwig Klages'
Stellung teilend, nur von Bachofens chthonischen Erkenntnissen sich
wirklich genährt weiß, so glaubt er doch gerade hiefür seine Dankbarkeit
nicht würdiger betätigen zu können, als daß er auch dem ihm persönlich
fremden, dem uranischen Bachofen in Umfang und Betonung das Wort
gibt, wie es dessen eigener Wille gewesen » (xn).

Schmidt giht nun aus Bachofens « Mutterrecht » sämtliche Stellen
wieder, die den dortselbst unausgesprochenen Systemaufbau zu
rekonstruieren in der Lage scheinen (S. 10 ff.). Seine Arbeit setzt sich das Ziel,
« jede Einzelaussage Bachofens aus dem zufälligen Ort, an dem sie, als
Produkt der Analyse eines Symbols oder eines Mythos steht, herauszulösen,
sämtliche das gleiche Problem betreffenden Aussagen zusammenzustellen
und endlich die Gesamtheit der Probleme und Aussagen nach dem in
ihnen selbst enthaltenen systematischen Zusammenhang zu ordnen » (S. 12).
Dadurch soll, «was Bachofen in sich ist», gekennzeichnet werden (S. 15),
nicht durch Polemik, sondern durch « simples Hinstellen der Tatsachen »

(S. 17).
Der Verfasser führt diese Methode mit sehr viel Geschick durch von

der Methodologie Bachofens über die metaphysisch-geschichtsphiloso-
phischen und kosmologischen Prinzipien seines Systems bis zu dessen

Darstellung in den Entwicklungsstufen (Urchaos, chthonischer und luna-
rischer Tellurismus, Solarismus). Wie problematisch freilich diese philo-

1 Siehe meine Studie « Bachofen und die Romantik » in dieser Zeitschrift,
1928.

2 Siehe meine Studie « Bachofen-Renaissance » in der Zeitschrift für die
gesamte Staatswissenschaft, 1928, LXXXV, 316-342.



— 297 —

logische « Tatsachenforschung » ist, erhellt aus folgendem. Mit Aristoteles
stellt Bachofen die Realdistinktion von elòo; und Ski\, in die beim
Stagiriten platonisches Ringen der Idee um Erfahrung erstarrt ist, im Bild
von Mann und Weib dar (S. 29 ff.). 1 Dem phänomenologischen Wortlaute
nach, den allein eine Zitierarbeit vorliegender Art berücksichtigen kann,
muß man auf dieser Grundlage aus Aristoteles-Bachofen natürlich eine
extrem paternale Auffassung folgern. Der Mann, das eiooç, der intellectus
agens in der Scholastik, ist das rein Geistige, der Stoff hingegen das
Ungeistige, Minderwertige. Für die konstruktive Betrachtung allerdings
liegen die Sachverhalte ganz anders. Aristoteles-Bachofen mögen immerhin
die Übergewichtigkeit des « Vaters » vor der « Mutter » betonen, —- indem
beide die männliche Potenz als durchaus « leer » fassen, alle Inhalte aber
von unten, aus der tellurischen Sphäre « erzeugt » sein lassen, zeigt sich
der Gesamtbau ihres Denkens doch mit anderem Vorzeichen als vielleicht
beabsichtigt. Die Gemeinde Bachofens bis herauf zu Klages-Bernoulli hat
also den Meister trotz seines apollinisch-solarischen Ausklanges im Wortlaut
instinktiv richtiger erfaßt als Schmidt. Bachofens Wortlaut mag apollinisch-
paternal sein in wichtigen Partien, sein Sinngehalt, die innere Logik seines
Systemaufbaues, ist tellurisch-maternal. Denn entweder ist « Vaterrecht »

der Schöpfer des « Mutterrechtes » in principio, in primordiis der
Menschheitsgeschichte, oder es ist nur eine Fiktion, eine Leervorstellung oder
Verbrämung für einen konträr gearteten Kausalverlauf. Die unbewußte,
tiefere, maternale Schichte ist bei Bachofen durch eine bewußte, aber
oberflächliche und nachträgliche paternale Deutung nur überdeckt, nicht
durchorganisiert.

Um seine Zitiermethode durchführen zu können, muß Schmidt « scheinbare

Widersprüche » oft sehr künstlich ausgleichen (S. 39, 57), insbesondere
Einschübe vornehmen, die in Bachofen selbst keine Stütze finden. Hier
zeigt sich die Undurchführbarkeit der simplen Tatsachenerhebung. Daß
bei Bachofen a gleich ursprünglich » wie das « Urchaos », die Herrschaft
des absoluten Stoffes, auch die des absoluten Geistes stehe (S. 56), ist in
keiner Weise zu belegen. Die « mütterliche Urzeugung » wäre darnach
nicht absoluter Anfang Bachofenschen Denkens, sondern nur relativer,
innertellurischer, in der tellurischen Ideologie gegebener (S. 57). Nicht im
Sinne Bachofens ist ferner die Behauptung, die Kyklentheorie habe nur
eine partielle Geltung (S. 39). Meine Belege aus Bachofen wird Schmidt
auch für den Gedankengang beibringen können, das Männliche tendiere in
der Entwicklung nach seiner « ursprünglichen Reinheit » (S. 60), das « an
sich höhere » Männliche unterliege nur innerhalb des Tellurismus dem
Weiblichen (S. 61), da es doch « eigentlich » das Herrschende sei in der
«vollkommenen Ordnung» (S. 62). Für alles dieses ist Bachofen nicht als
Zeuge aufrufbar. Für ihn ist vielmehr Promiskuität und Hetairismus ein
absoluter Anfang. Gewiß steht dies im Widerspruch zu dem Endziel
apollinischen Vaterrechtes, das er aufstellt. Aber das sind eben die beiden
Schichten des kausalen Empirismus und idealen Formalismus in seinem

1 Metaphysik, I, 6, 988 a, 2 ff.



— 298 —

Denken, die ungeschieden nebeneinander hegen. Um beide in ein Gedankengebäude

zu bringen, vollzieht Bachofen eine deutliche Formalisierung des

Vaterrechtes, das für ihn auffüllbar ist nur durch Inhalte, die das Mutterrecht,

die vor-paternalen Kulturstufen erzeugt haben. Bachofens Vaterrecht

ist, dies beweist die tief maternale Struktur seines Denkens, in keiner
Weise die prinzipielle Erlösung des Weibes, von der Paulus spricht, sondern,
wie Schmidt richtig sagt, « Zertrümmerung des Stoffes, nicht Läuterung »

(S. 105). Diese Paternität, «welche des Menschen Erhebung auf
Unterdrückung und Ertötung von Sinnlichkeit und Leidenschaft gründet », trägt
die Maternität und Promiskuität kyklisch bereits wieder in ihren Lenden

Die Belege bringt Schmidt selbst in seiner Zusammenstellung, wonach
Bachofen als letzte VoUendung seines Systems der Paternität den Zölibat
feiert, die radikalste Emanzipation des Mannes vom Weibe (S. 128 ff.),
und zwar nicht als sacrificium, als das es die paulinisch-augustinische
Auffassung empfindet, sondern als den letzten und tiefsten Sinn des Daseins.
Nicht die familiale Bindung der schweifenden Kräfte in Mann und Weib
.st darnach der Sinn von Bachofens Geschichtsphilosophie und
Kultursoziologie, sondern der — « Männerbund », der aber, wie auf ethnologischer
Seite längst erkannt worden ist (Schürtz, Frobenius, Thurnwald), nur die
notwendige und selbstverständliche Kehrseite des « Mutterrechtes ist. »

Bachofens apollinische Stufe ist nicht echtes, reines, erlösendes Vaterrecht,
sondern ganz im Gegenteil die Erfüllung der hetairistisch-gynaikokratischen
Kyklentheorie. Die Kritik, welche Schmidt gerade den von ihm
irrtümlicherweise als paternal bezeichneten apollinischen Gedanken Bachofens

widmet, eine durchaus berechtigte Kritik, wie man sagen muß
(S. 105 f.), scheint freilich fast zu erweisen, daß seine Antipathie gegen
Bachofens « Kopfgedanken », also gegen das Christlich-Vaterrechtliche in
Bachofen, sehr stark bedingt ist, wenn nicht durch Unkenntnis Bachofens,
so doch durch Unkenntnis dessen, was « paternale Tradition » im
christlicheuropäischen Denken ausmacht. * Bachofen repräsentiert diese Tradition
in keiner Weise, auch nicht in seinen apollinischen « Kopfgedanken ».

Vielmehr ist er gerade in ihnen, fast mehr noch als in der eigentlich chthonisch-
tellurischen Schichte seines Denkens, der Klassiker einer maternalen Kultur-
auffassung, indem niemand so wie er es verstanden hat, die Erlöserfunktion
des Mannes gegenüber dem Weibe zu verdünnen, zu formalisieren und
umzukehren in eine der Kulturberufung des Mannes in keiner Weise voll
entsprechenden Emanzipation des Mannes vom Weibe.

Im Anhange druckt Schmidt einige Aufsätze ab, in denen er die

Bachofenforschung Bernoullis und Baeumlers bespricht. Darin betont er
neuerdings, « sich heimischer zu fühlen in Bachofens naturnäheren,
mutterrechtlichen Welt, in der ursprünglichere Kräfte wirken als in der
geistnäheren, vaterrechtlichen » (S. 136). Diese offen eingestandene Front gegen
Christentum und Vaterrecht ist ein Vorzug dieser Arbeit und berührt
weitaus sympathischer als die Versuche, dem Christentum mit Bachofenscher
Weisheit aufzuhelfen. Dr. Ernst Karl Winter (Wien).

1 Siehe meinen Artikel « Paternale Staatstheorie » im Staatslexikon der
Görres-Gesellschaft, IV. Bd. (im Erscheinen).



— 299 —

Pastor, Ludw. Freih. v., Geschichte der Päpste im Zeitalter der
katholischen Restauration und des Dreißigjährigen Krieges. XIII. Band. Zweite
Abteilung ; Urban VIII. Zweiter Teil (XXXVI-585-1058). Freiburg,
Herder, 1929.

Si notre revue n'a pas rendu compte des derniers volumes parus de
l'Histoire des Papes de Pastor, c'est parce que la maison éditrice avait
omis de les envoyer à notre rédaction. Cet oubli venant d'être réparé, nous
présenterons à nos lecteurs, dans le présent numéro et dans ceux qui suivront,
les quatre volumes sortis de presse depuis 1929, et celui qui reste à paraître
encore et avec lequel s'achèvera l'œuvre monumentale de Pastor.

La plus longue moitié de la première partie du tome XIII avait été
consacrée à Urbain VIII. (Cf. Rev. hist. eccl. suisse 1930, fase. I.) C'est du
même pontificat que s'occupe le volume suivant tout entier, soit la seconde
partie du tome XIII. Le premier paragraphe est l'un des plus intéressants
de l'ouvrage. L'auteur y examine les réformes ecclésiastiques d'Urbain VIII,
et tout d'abord celle du bréviaire, qui fut confiée à une commission spéciale.
Urbain VIII, poète assez goûté et dont les poésies furent souvent éditées
et plus d'une fois traduites, composa lui-même les deux hymnes propres
de sainte Marthe et de saint Herménégilde. Sur son ordre, et non sans qu'il
y ait collaboré également, les anciennes hymnes du bréviaire, notamment
le Vexilla Regis, furent retouchées. On n'épargna que l'Ave Maris stella
et les compositions de saint Thomas pour l'office du Saint-Sacrement.
Ces retouches, qui visaient à plier au mètre classique les hymnes de l'antiquité

chrétienne, furent critiquées, déjà au XVIIme siècle, et on peut, en
effet, les regretter, comme il faut, dans un domaine différent, déplorer cet
autre besoin du pontificat d'Urbain VIII : celui de transformer, pour les
adapter au style baroque, les anciennes basiliques de la Ville éternelle.

Parmi les Ordres religieux, une place à part est faite à la congrégation

des Dames anglaises. Elles voulaient être une sorte de pendant féminin
des Jésuites. Leur fondatrice, Maria Ward, se heurta à de grandes
difficultés, surtout à cause de la suppression de la clôture. Par ordre supérieur,
plusieurs des maisons qu'elle avait fondées furent fermées, et le second
but de la congrégation dut être abandonné ; mais, malgré toutes les
persécutions essuyées, Maria Ward demeura toujours soumise et ne perdit
jamais confiance en la réussite finale de son œuvre.

Le procès de Galilée de 1633 est raconté tout au long. L'auteur aboutit
à des conclusions analogues à celles de l'abbé Vacandard. Au procès de 1616,
l'affirmation que la terre tourne autour du soleil, centre du monde, avait été
déclarée hérétique, en tant qu'elle contredisait de nombreux textes de
l'Ecriture. Galilée, en voyant arriver au pontificat le cardinal Barberini,
qui était l'un de ses admirateurs, se mit à espérer. Il fit, en 1624, un voyage
à Rome et eut six longs entretiens avec le Pape. On le flattait, et il était
convaincu qu'il y avait maintenant, à la Curie pontificale, une tendance
favorable au système de Copernic, système que lui-même considérait comme
« certain, quoique démontré faux par la foi ». Galilée revint à Rome en 1630.
Riccardi, dominicain, qui était de l'avis qu'il ne s'agissait, dans toute



— 300 —

cette affaire, que de science et qu'il ne fallait pas y mêler l'Ecriture Sainte,
était devenu Maître du Sacré-Palais. Adroitement, Galilée obtint de ce

personnage influent de pouvoir imprimer son livre et de le faire paraître
à Florence. La théorie de Copernic y était présentée comme vraie, et le
nom assez significatif de Simplicius donné au personnage qui, dans le
dialogue, soutenait la thèse contraire. Le Pape soumit l'affaire à une commission

qui, constatant que Galilée avait violé l'engagement pris en 1606,
le déféra à l'Inquisition. Cité à Rome devant ce tribunal, Galilée allégua
son âge, sa santé. Il finit par arriver, en février 1633, et l'on eut pour lui
beaucoup de ménagements. Il déclara n'avoir, malgré les apparences
contraires, pas défendu le système de Copernic et l'avoir même, en son for
intérieur, abandonné depuis 1606. De cette dernière affirmation, toutefois,
l'Inquisition n'arriva pas à se convaincre, et c'est pourquoi, le 22 juin,
Galilée fut condamné, comme suspect d'hérésie, à trois ans de prison et
son livre mis à l'index. Quant aux censures encourues, ajoutait la sentence,
elles lui seraient épargnées, s'il attestait, sous la foi du serment, la véracité
de ses allégations touchant ses convictions intimes. Galilée signa le serment
exigé, et, par ordre du Pape, il fut enfermé au palais de l'ambassadeur
de Florence ; puis, à la demande que celui-ci adressa au Saint-Père,
l'Inquisition lui permit d'aller purger sa peine à Sienne, auprès de l'archevêque
Piccolomini, son élève, et il fut enfin, le Ier décembre 1633, autorisé à habiter
une campagne qu'il possédait près de Florence. Il s'agissait donc, en 1633,
non plus du système de Copernic, mais d'une question de fait : Galilée
avait-il, oui ou non, désobéi à l'engagement pris dix-sept ans auparavant
Urbain VIII, qui avait encore déclaré en 1624 que la thèse héliocentrique
n'était pas une hérésie, eut, dans la suite, des paroles assez dures pour
Galilée. On se montra sévère parce qu'on ne voulait pas voir des laïques
interpréter l'Ecriture Sainte à leur guise. Par ailleurs, après la condamnation,
le Pape usa, on l'a vu, de réels ménagements à l'égard de l'illustre
physicien. La malheureuse affaire de Galilée, écrit Pastor, eut, malgré tout,
ses heureuses conséquences : Galilée fut ramené à son véritable domaine,
la physique, qui, plus que l'astronomie, a fait sa réputation auprès de
la postérité ; et, d'autre part, l'erreur commise en 1616 et en 1633 servit
de leçon aux théologiens et les mit désormais sur leurs gardes.

L'auteur retrace ensuite, au cours d'une soixantaine de pages, les
débuts du jansénisme. L'exposé est très vivant et la documentation
abondante ; même les travaux les plus récents sont utilisés : l'Histoire du
sentiment religieux de H. Brémond ; l'Histoire générale du mouvement janséniste
de Gazier, mais pas, par contre, le Pott-Royal de Laporte. L'auteur n'est
pas tendre pour la Mère Angélique ni pour Saint-Cyran. Peut-être aurait-il
pu avoir plus d'égards pour Pascal, dont il n'est dit que quelques phrases
assez dédaigneuses. Il ne semble pas, du moins, qu'on sera en droit d'adresser
à ces pages, comme naguère au chapitre du tome X consacré à la controverse

De auxiliiis, le reproche de partialité envers les Jésuites. Tout au
plus cette phrase finale pourrait-elle prêter à confusion : « Historiquement,
écrit l'auteur (p. 697), on comprend le mieux la nouvelle hérésie en voyant
dans Jansénius l'antipode de Loyola, le contraire et le contre-coup de



— 301 —

la doctrine de la grâce des Jésuites » (p. 697. A la même page, note 1, lire
Pie XI et non pas Pie IX).

Ranke, Gregorovius et d'autres après eux, ont reproché à Urbain VIII
d'avoir, en dessous, soutenu les protestants pour ruiner l'Autriche. Déjà
Aug. Leman, en 1919, avait fait justice de cette calomnie. Pastor, qui
cite souvent l'auteur belge, aboutit à la même conclusion et prouve que
Urbain VIII, qui aimait particulièrement la France — ce qui s'explique,
puisqu'il fut nonce à Paris — fit preuve toujours de la plus louable impartialité.

La preuve en soit, entre autres, que les Espagnols le trouvaient
trop francophile, tandis que Richelieu, inversement, lui reprochait d'avoir
trop de sympathies pour le roi catholique.

Pastor ne ménage pas Richelieu et souligne combien sa politique,
visant à élever la France, quitte à s'allier dans ce but aux adversaires
de la religion catholique, paralysa, en Allemagne, l'œuvre de la contre-
réformation. Le rôle d'arbitre du monde, joué jusqu'ici par le Pape, et
déjà en partie brisé par les succès de la Réforme, fut supprimé à jamais
par le règne de l'absolutisme national inauguré en France par le célèbre
Cardinal. Du côté français, on a reproché à Pastor (y compris Leman qui
vient d'être cité) d'avoir trop présenté la politique de Richelieu comme
inspirée par des visées personnelles, alors qu'il travaillait, en réalité, pour
le bien de la France menacée par l'Espagne, qui tendait à la monarchie
universelle. Quelques expressions de l'historien des Papes pourraient,
en effet, être supprimées, qui semblent prêter à Richelieu des vues égoïstes,
mais sans que soit justifiée, pour autant, la politique par trop dénuée de
scrupules du Cardinal.

En Bohême, les Jésuites et les Capucins travaillaient ferme pour le
retour à l'unité catholique. On procéda parfois un peu manu militari, avec
l'aide de l'Empereur ; mais la question avait aussi un côté politique,
et ce fut moins comme protestant vexé qu'avec des visées de conquérant,
que Gustave-Adolphe prit les armes contre l'Autriche.

C'est sous le pontificat de Grégoire XV, prédécesseur d'Urbain VIII,
que s'était posée la question du mariage du prince héritier d'Angleterre
avec la fille du roi d'Espagne. Le prince anglais, après avoir séjourné assez
longtemps à la cour de Philippe IV, était rentré en Angleterre, déjà un
peu refroidi. Le projet fut abandonné et le prince finit par épouser la fille
de Marie de Médicis : Henriette-Marie de France. Le Pape espérait que le
résultat de cette union serait une amélioration de la situation des catholiques

anglais. Ce ne fut guère le cas, l'opinion anglaise leur demeurant
très hostile. Personnellement, le prince, devenu maintenant Charles Ier,
ne leur était pas contraire ; il partageait même quelques-unes de leurs
croyances, au point que le Pape l'invita plus d'une fois à se convertir.
Malheureusement, le jeune roi manquait de caractère. A plus d'une reprise,
il fut soutenu par les catholiques contre ses autres sujets, mais lui ne
s'intéressait à eux que lorsqu'il y voyait son propre avantage.

En Suisse, la Nonciature revêtait, aux yeux de Rome, une importance
spéciale, à cause de l'influence que sa position géographique lui permettait
d'exercer en France, en Allemagne et en Autriche. Le nonce Scotti, à son



— 302 —

départ (1639), laissa un mémoire destiné à informer son successeur, et qui
est intéressant par les appréciations qu'il y donne sur la situation religieuse
dans notre pays. (Notons à ce propos qu'il n'y a jamais eu d'évêque de
Lausanne du nom de Jean de Versoix, comme l'appelle le mémoire de
Scotti (p. 779) ; l'évêque était alors Jean de Watteville.)

La question des rites chinois est traitée brièvement. Les discussions,
souligne Pastor, avaient commencé parmi les Jésuites eux-mêmes. Elles
se généralisèrent ensuite, et ce qui contribua à les envenimer, ce furent
les rivalités entre Jésuites portugais, d'une part, et Franciscains et
Dominicains espagnols, de l'autre. Le Japon subit, vers 1622, une terrible
persécution : des missionnaires furent plongés dans le fleuve de soufre qui sortait
d'un volcan. Dans l'Amérique du Nord, par contre, un converti, lord
Baltimore, fonda le Maryland, ainsi nommé en l'honneur de l'épouse de
Charles Ier, la reine d'Angleterre.

Ce fut Urbain VIII qui fit ériger, par Le Bemin, le baldaquin sur
le maître-autel de l'église de St-Pierre. On utilisa, à cet effet, la charpente
d'airain du portique du Panthéon. L'idée fut suggérée par Le Bemin lui-
même, le métal commandé se trouvant ne pas suffire. La nouvelle solution
permit non seulement de terminer le baldaquin, haut en tout de 28 m.,
mais de fondre, en outre, 80 canons. Au vestibule du Panthéon, cette
charpente n'était, il faut le reconnaître, que peu apparente ; la décision du
Pape mutilait, malgré tout, le seul monument de l'antiquité intégralement
conservé, et c'est à cette occasion que le médecin du Pape se permit le

propos bien connu : Quod non fecetunt Batbati, fecerunt Barberini.
Urbain VIII dut s'engager, au sujet de l'Etat pontifical, dans une

guerre, celle de Castro, qui ne fut, il est vrai, pas très meurtrière — les

troupes pontificales étaient d'ailleurs déplorables — mais qui coûta fort
cher au Souverain Pontife et qui abrégea ses jours. Urbain VIII mourut,
le 29 juillet 1644, âgé de 76 ans, en pleine possession de ses facultés
intellectuelles. Il a eu ses défauts. Il faut lui reprocher principalement les faveurs
dont il combla ses neveux : non pas qu'il leur ait permis de jouer un rôle
politique, mais il leur donna l'occasion de considérablement s'enrichir.

Urbain Vili a échoué dans sa grande idée : l'union de toutes les forces
catholiques contre le protestantisme et l'islam. Par contre, grâce surtout
au concours du Bernin, il est, avec Sixte-Quint, celui des Papes qui a le
plus contribué à donner à la Ville éternelle la physionomie qui lui est restée.

Avec le tome XIII de l'Histoire des Papes se termine la série des huit
volumes consacrés par Pastor à la Contre-réformation et à la Restauration
catholique. Il n'a pas écrit moins de 750 pages sur le pontificat d'Urbain VIII.
C'est parce que, fait-il remarquer au début du tome suivant, nous
parvenons avec lui au point culminant de la période inaugurée par Paul III,
tandis que, dès la deuxième moitié du XVIIme siècle, il y aura arrêt et
même recul. C'est de ce demi-siècle et du XVIIIme que nous parleront
les trois derniers volumes de l'Histoire des Papes.

L. Wœber.



— 303 -
Dr. Oskar Vasella. Geschichte des Predigerklosters St. Nicolai in Chur.

Von seinen Anfängen bis zur ersten Aufhebung (1280-1538). Paris rg3r.

Die Monographie erscheint als Band I einer vom Hist. Inst, der
Dominikaner in Rom herausgegebenen Buchreihe (Dissertationes Historicae,
Fase. I, XVI+163 S. Paris 1931) und ist des Verfassers Freiburger
Dissertation. Vasella behandelt 250 Jahre wechselvoller Klostergeschichte.
Das um 1280 in Chur entstehende Predigerkloster genießt Schutz und
Förderung durch die Bischöfe von Chur, die seine Gründung veranlassen
und die Früchte seiner Haupttätigkeit ernten. Mitte des XIV.
Jahrhunderts erreicht es seine erste Blüte. Es ist, während um diese Zeit
andere Klöster seines Ordens in der deutschen Provinz bedenklich sinken,
im Volke verankert und steht in der Gunst einheimischer Adelsgeschlechter.
Die Blüte dauert bis Ende des Jahrhunderts. Am jetzt einsetzenden
Niedergang ist die Lage des Klosters nicht unbeteiligt : Am Ausfluß der
großen Bündner Alpenpässe gelegen, wird es zum Absteigequartier herum-
vagierenderBrüder aus «Nirgendheim». Mangelnde Visitationen — St. Nikolai

steht an der Peripherie der Ordensgründungen auf deutschem Boden —,
eine unglückliche Klosterverwaltung, politische Wirren im Bistum, das sich
nach Österreich orientiert, tun das Übrige. Zucht und Sitte lockern sich,
wirtschaftlicher Ruin reißt ein. Die Stadt setzt dem Konvent einen
weltlichen Pfleger — es ist der Anfang vom Ende. Nochmals zwar glückt
eine Reform. Von Basel und Ulm, und zuletzt und entscheidend von
Gebweiler aus, wird Chur für die Observanz gewonnen und kurz vor der
Glaubensspaltung steht es wieder in neuer Blüte nach innen und außen da.
Trotzdem fällt es 1538 der Reformation zum Opfer, nicht, weil es reif für
den Untergang gewesen, sondern namentlich, wie Dr. Vasella feststellt,
das zielsichere Vorgehen der r537 gegründeten Rhätischen Synode unter
Führung Comanders wird ihm zum Verhängnis.

Die Monographie Vasellas greift zeitlich den Arbeiten von Schieß (rgo3),
Gillardon (1907) und Simonet (1918) voraus, die alle die Geschichte seit
der ersten Aufhebung behandeln, und berichtigt ihre Auffassungen in
manchen Punkten. Der Wert der Darstellung liegt im glücklichen
synthetischen Blick des Verfassers, der die Geschehnisse in Chur überall auf
dem Hintergrund des großen Verlaufes in Welt und Kirche sieht, und dann
namentlich darin, daß er seine Ergebnisse nicht als « geniale » Konstruktionen

oder « intuitive » Erfassungen vorlegt, sondern auf Grund reicher
Archivalien und Dokumentensammlungen. Im Anhang finden sich nicht
weniger als 78 Nummern Regesten und Texte, von denen die meisten
ungedruckt, viele unbekannt waren. Ein gut gearbeitetes Namen- und
Ortsverzeichnis erleichtert die Benützung der Dokumente.

Einige methodische Aussetzungen mögen der Kritik nicht verargt
werden. Der Verfasser zitiert benützte Werke nicht immer unter demselben
Titel (z. B. Finke H., Ungedruckte Dominikanerbriefe usw., soll nach dem
Literaturverzeichnis mit Finke zitiert werden [S. xiv], figuriert aber schon
S. 1 n. 3, unter Finke, Ungedr. Dominikanerbriefe ; Kind, Chr. I., Die
Stadt Chur in ihrer ältesten Geschichte [S. xv, Literaturverzeichnis], ist



— 304 —

S. 3 n. i angeführt als Kind Chr. : Älteste Geschichte der Stadt Chur.
Kind's Currätische Urkunden werden einmal so genannt [S. xiv], dann
Churr. Urkunden [S. io n. 3]). Manchmal genügen die Angaben bei einzeln
zitierten Werken nicht [so im Literaturverzeichnis S. xiv unter Hauck und
S. 28 n. 1] ; dann wieder werden mehrere Bände eines Werkes angeführt,
wo die Anführung des benützten Bandes befriedigte [S. 12 n. 5 ; S. 58 n. 2].
Die zweite Auflage von J. G. Mayer, Kloster St. Luzi, wird einmal mit
Einsiedeln 1907, dann mit Lindau 1907 angegeben. Störend wirkt, daß
die Seitenzahl bei angeführten Werken regellos, selbst in der gleichen
Anmerkung [S. 33 n. 1], bald mit S., bald mit p. bezeichnet wird. Die
Schreibweise « 2. Aufl. » u. ä. (bei Zitierungen) ist veraltet und umständlich.
S. 8 wird in Anmerkung 2 nach vorn auf S. 6 auf eine dort nicht
vorkommende Anmerkung 4 verwiesen. Bei der Edition der Dokumente wäre
es unerläßlich gewesen, die Anmerkungen überall nach Buchstaben und
Ziffern zu scheiden, je nachdem es sich um Textgestaltung oder
Texterläuterung handelt. Der Verfasser wollte wohl den Apparat nicht allzusehr
belasten, wenn er davon absah. Beim Abdruck von Dokumenten, die in
mehreren Abschriften vorhanden sind, fehlt die Angabe, welche für den
Druck als Vorlage diente. Eher sparsam ist der Verfasser bei der Edition
mit Auflösungen von Abkürzungen und mit Erklärungen zum Text (vgl.
S. 96 die Inschriften der Siegel zu Dokument 5 und S. 108 Siegelinschriften
zu Dokument 24, die nicht für jeden Leser selbstverständlich sind). Die
vielen falschen Satzzeichen und Verschreibungen und gelegentlichen
grammatikalischen Fehler in der Darstellung müssen wir wohl den französischen
Setzern zugute halten.

Sachlich wäre zu beanstanden, bzw. zu berichtigen : Der im Jahre 125t
zum Bischof von Chur gewählte Heinrich von Montfort ist der III. seines
Namens, nicht der IV., wie ihn Vasella zweimal nennt (S. 1 u. 2). Ob
« personae religiosae et devotae » schlechthin mit « geistlichen Personen
und in religiösen Gemeinschaften lebenden Gläubigen » gleichgesetzt werden
dürfen (S. 97, Anhang 8, dazu S. 16), möchten wir bezweifeln. « Cellerarius »

würde wohl besser mit Kellermeister als mit Kellner (S. 27) übersetzt.
S. 86 hat die Korrektur eine irreführende Dittographie stehen gelassen
(Insuper tria monasterii sigilla etc.). S. 88, Zeile 6 von unten, ist Nr. 27
zu streichen. Brunner Joh. kommt im Text vor S. 76 n. 6, nicht n. 1, wie
das sonst ausgezeichnete Namenverzeichnis verweist (S. r5o). — Es ist
zu wünschen, daß auch die übrigen Dominikanerklöster in der Schweiz
ihre zusammenfassende Darstellung erhalten mögen, wie sie nun St. Nikolai
in Chur von seinen Anfängen bis zum Untergang besitzt. Namentlich die
Reformbewegung in den Schweiz. Dominikanerkonventen ist bisher wenig
beleuchtet.

Truns. Dr. Karl Fry.

Fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.


	Rezensionen = Comptes rendus

