Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 25 (1931)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN. — COMPTES RENDUS,

Gustav Schniirer, Kirche und Kultur im Mittelalter. III. Band.
Ferdinand Schéningh, Paderborn 1929. XxI11-463 SS. Gr. 8°. Broschiert
10 M.; gebunden 12 M. — Das ganze Werk, drei Binde in Bukram
gebunden im Geschenkkarton M. 34.

Bei der Besprechung des I. Bandes (vgl. diese Zeitschr. 19 (1925) 235-38)
glaubten wir den AbschluB dieses Werkes innert zwei Jahren erwarten
zu kénnen. Es dauerte langer. Das kann aber den Kenner der Verhiltnisse
nicht iiberraschen. Dem Verfasser traten in der Behandlung dies aus-
gehenden Mittelalters ungleich gréBere Schwierigkeiten entgegen. Wiahrend
fiir die fritheren Zeiten des Mittelalters ein gewisser AbschluB3 eingetreten
ist, bewegt sich hier die Forschung noch in vollem Flusse. Ja seit dem groBen
Kriege, da das Hauptinteresse von der Renaissance auf den Barock ab-
geleitet worden, will man sogar die Zeit bis zur Mitte des XVII. Jahr-
hunderts noch dem Mittelalter zuweisen. All diesen Stromungen suchte
S. gerecht zu werden. Er tat es mit vollem Erfolg und bietet uns in einer
festgefiigten klar gegliederten Synthese den Abend des Mittelalters, nachdem
er im ersten und zweiten Band den Morgen und Mittag des Mittelalters,
das Werden, Wachsen und Bliihen der abendlindischen Kulturgemeinschaft
gezeichnet hat.

Zu Beginn des XIII. Jahrhunderts erreicht Innozenz III. den Hohe-
punkt der papstlichen Macht. Die Kirche ist unbestrittene Fiihrerin der
abendldndischen Gesellschaft. Aber schon zu Ende desselben, besonders
aber im XIV. Jahrhundert folgt der Niedergang dev pdpstlichen Macht
und der Ausgang der Feudalkultur (V. Buch). Eine unerhérte Schmach
erlitt das Papsttum in Anagni, statt der Genugtuung folgte das avignonische
Exil, auf dieses die grole Kirchenspaltung und der Abfall von der Kirche
in der Person eine Wiclif und Hus, wihrend die weltliche Kultur, freilich
nicht ohne Schatten, sich weiter aufwirts bewegte. Wie kam das ? Es
begann der Kirche, die sich iiber Gebiihr dem Genuf3 der weltlichen Kultur
ergab, von oben bis tief nach unten an innerem Schwung zu fehlen. Es gab
wohl solche, die die christlichen Ideale erkannten und pflegten und geeignet
gewesen wiren, eine Reform der Kirche herbeizufiihren, wie einst im
XI. Jahrhundert. Aber ein ungliickliches Verhiangnis waltete iiber ihnen,
indem sie teils sich durch ihre Schwarmereien so kompromittierten, da es
ihren Gegnern nicht schwer war, sie zum Schweigen zu bringen. Das galt
vorerst von den Kreisen der Franziskaner Spiritualen (§ 1), die im Ein-
siedler Papst Colestin V. ihren Geistesverwandten und den Anbruch einer
neuen Zeit begriiBten, aber bald sich griindlich getauscht sahen. Ihr Streit
iiber die Beobachtung der Armut vermehrte nur die kirchliche Unruhe.
Ja spdter, von der Eifersucht zwischen Franziskanern und Dominikanern
neu angefacht und erweitert, schuf er im kirchenpolitischen Kampf zwischen
der Kurie und Ludwig dem Bayer eine uniiberbriickbare Kluft. So konnten
ihre geistigen Krafte trotz ihres heiBglilhenden Jacopone da Todi, ebenso-



wenig wie Dante, der letzte Interpret mittelalterlicher Ideale, der Ver-
weltlichung der Kirche einen Damm setzen, noch dem Streit um die Macht-
fiille des Papsttums (§ 2) jene unfruchtbare Héarte nehmen, bei der doch
nichts an innerlichem Gewinn fiir die Kirche erreicht wurde. Trefflich
wiirdigt S. diesen in manchen Phasen sehr bedauerlichen Streit mit den
erstarkenden abendlindischen Staaten, die in der Kinderstube der Kirche
unter der fiirsorglichen Leitung des Papsttums zu den groBen Aufgaben
der Zukunft herangewachsen waren, vom Standpunkt des augustinischen
Gottesstaates aus und zeigt, wie es noch des Scharfsinns vieler Gelehrter,
Theologen, Juristen und Soziologen, dazu noch der Erfahrungen mehrerer
Jahrhunderte, gebrauchte, bis man zu einem theoretischen Ausgleich auf
der mittlern Linie gelangte, die eigentlich von Anfang an vorgezeichnet
war. Jetzt aber triumphierten nicht die extremen Theorien des Augustinus
Triumphus, sondern die Ideen eines Marsilius von Padua und Occam sollten
die Geister der nichsten Jahrhunderte fiihren, die allenthalben die Staats-
kirchen zeigen und den Sieg der geisttétenden Staatsgewalt unter dem
Motto : « Cuius regio, eius et religio.» Das Papsttum zog den kiirzern.
Es unterlag nicht nur im Kampfe zwischen Bonifatius VIII. und Philipp
dem Schonen, sondern geriet ganz unter den EinfluB Frankreichs, da die
papstliche Kurie in Avignon (§ 3 a) ihren Sitz nahm, wo man dem Zuge
der Zeit folgend allermeist nur an der Spitze der weltlichen Kultur zu
stehen, zu glinzen und zu genieBen suchte. Wenn auch einzelne Pipste
und hochgestellte geistliche Wiirdentrager fiir die héhere kirchliche Mission
Verstindnis hatten und es an ihrer Person erkennen lieBen, so konnten sie
doch an dem Geiste der Geldgier und GenuBsucht der in Avignon und in
der Kirche herrschte, nichts Wesentliches andern. Es wurde noch schlimmer,
als Gregor XI. auf Dringen der hl. Katharina von Siena nach Rom zuriick-
kehrte (1377). Unter seinem Nachfolger kliffte schon im folgenden Jahre
trotz aller Bemiihungen der genannten Heiligen das grofe Schisma (§ 3 b)
auf, das die Christenheit von 1378 bis 1417 entzweite und die papstliche
Autoritat noch tiefer sinken lieB. So wurde dem offenen Abfall von der
Kirche, den John Wiclif in England begann und Hus in Béhmen verstirkte,
die Wege frei gemacht und in Frankreich jene Bestrebungen ausgelést,
die man « Gallikanische Freiheiten » zu nennen beliebte und die vorbildlich
wurden fiir die Unterordnung der universellen kirchlichen Ideen unter die
politischen nationalen Gedanken. Nicht ohne Schuld an diesem Wandel
der Dinge war auch der Niedergang der Philosophie, die Spdischolastik
(§ 4 a). Fortschritte im einzelnen wurden im XIV. und XV. Jahrhundert
sicher erzielt. Aber zugleich sehen wir in der Gesamtsynthese wie auf
praktischem Gebiete in der Kirche Riickschritte. Die wunderbare Harmonie
der Hochscholastik wurde preisgegeben. Unter dem EinfluB des Averrois-
mus und eines Wilhelm von Occam kam man zur irrigen Auffassung, daB
Glauben und Wissen unvereinbar seien, ja zum Zusammenbruch der ganzen
Metaphysik. Dagegen bietet die Bliite der Mystik (§ 4 b), wie wir sie in
der heiligen Terziarin Angela von Foligno, in den gottbegnadeten Meistern
Eckhart und Tauler, im minniglichen Seuse, im einfluBreichen Jan van
Ruysbroeck und im Verfasser des unvergleichlichen Biichleins von der



— 236 —

Nachfolge Christi finden, die schone Kehrseite jener Periode, in der die
duBere Geschichte so viel von peinlicher Zerrissenheit und von sittlichem
Niedergang zeigt. Wie alles auseinander strebte, lehrt ein Blick auf die
feudale Welt (§ 5a). In ihrer militarischen Vormachtsstellung erschiittert
ging sie in Kleiderluxus und verstiegenem Festprunk wie in Grausamkeit
und wilder Fehdelust auf und verkam, nachdem sie dem Abendland die
Formen des gesellschaftlichen Verkehrs und wertvolle Anregung zu kiinst-
lerischem Schaffen wie zur Ausbildung standischer Verfassung gegeben hatte.
In diesen Verfall wurden auch Bischéfe und Abteien in nicht geringer Zahl
mitgerissen. Doch fehlt es auch in dieser Zeit nicht an regeltreuen Klostern
und gottbegeisterten Predigern. Das kirchlich-religiose Volksleben (§ 5 b)
pulsierte noch kraftig in der Stadt wie auf dem Lande, besonders dort,
wo Phantasie und Gefiihl zum Ausdruck kamen. Auch die Kunst sprach
damals in den geistlichen Schauspielen, Totentdnzen u. a. durch die Augen
der Beschauer mehr zu dem Herzen als zu dem Verstande. Vielleicht wird
man gerade in der mangelhaften Pflege des Verstandes eine Mitschuld an
den verschiedenen Schattenseiten der Zeit an dem mannigfachen Aber-
glauben, Zauber- und Hexenwahn finden.

Allenthalben stehen so Disharmonien, die umsonst nach MaB und
Ausgleich suchen, weil es an der Fiihrung des Volkes mangelt, dessen gute
und schlechte Instinkte wenig in Schranken gehalten wurden. Es fehlte
besonders an fester kirchlicher Leitung und Kraft. Die Kirche hatte die
allgemein als notwendig erkannte Reform noch nicht in Angriff genommen,
und schon warf eine neue geistige Strémung neue Probleme auf. Diese
beiden Fragenkomplexe behandelt S. im VI. Buch: Das Ringen und die
Kirchenveform und die Renaissance. Die erste Aufgabe, die der abend-
landischen Christenheit oblag, die Beseitigung des groBen Schismas gelang
auf dem gefahrvollen Wege der Reformkonzilien (§ 1a). In Konstanz
wurde die Einheit der Kirche wieder hergestellt, die Irrlehre eines Hus
verurteilt, aber in der Reform herzlich wenig erreicht. Der nun allgemein
anerkannte Papst Martin V. tat vieles fiir die dullere Wiederherstellung
Roms und des Kirchenstaates, vermochte aber die innern Krifte fiir eine
Kirchenreform, wie sie ihm im méachtigen BuBprediger Bernardin von Siena
und in der heiligen Witwe Francesca Romana entgegentraten, gegen den
EinfluB der Kardinile nicht groB zu ziehen. Noch weniger gliicklich war
sein Nachfolger im Kampf mit dem Konzil von Basel. Brachte ihm auch
das Unionkonzil von Florenz nicht geringes Ansehen, so konnte er es doch
nicht verhindern, daB in Frankreich durch die pragmatische Sanktion von
Bourges und bald darauf in deutschen Landen durch das Wienerkonkordat
sich die Ansdtze zur Staatskivchemhoheit (§ 1 b) entwickelten. Die revo-
lutiondre Stimmung gegen den Papst dauerte mit der Reformbediirftigkeit
der Kirche weiter. Der reformbeflissene Kardinal Niklaus von Cues konnte
noch weniger erreichen als der heilige BuBprediger Johann Capistrano.
Denn man achtete jetzt mehr auf jene neuen Toéne und Bilder, welche
die Anfinge der Renaissance in Italien (§ 2) hervorzauberten. Treffend
kennzeichnet S. diese neue literarische und kiinstlerische Bewegung, deren
Voraussetzung im wirtschaftlichen Aufschwung der italienischen Stadte



seit dem Anfang der Kreuzziige, deren Entwicklung vom Latein- zum
Griechischstudium, deren Emanzipation von der Kirche und Hiniibergleiten
vom aufrichtigen innerlichen Christentum eines Dante und Petrarca zum
ausgelassenen heidnischen Geiste eines Boccaccio und Lorenzo della Valla.
Daneben 1aBt S. die hehre Personlichkeit des hl. Antonin leuchten, der
als Erzbischof von Florenz im Mittelpunkt der neuen Ideen und inmitten
aller Frivolitit unbeirrt seinem Amt als Seelenhirt und Vater der Armen
lebte. Vittorino da Feltre, der Begriinder des ersten humanistischen Gym-
nasiums, bewies scinerseits wie die neue Bildung mit tieffrommem Christen-
tum und teilnehmender Niachstenliebe sich wohl vereinen lief. Die neue
Kunst erwuchs zum groBen Teil aus denselben Wurzeln, aus denen der
Humanismus hervorging. Sehr gliicklich vergleicht S. die Renaissance-
kirchen mit den gotischen Miinstern, um die Kennzeichen der neuen Kunst,
Realismus und Individualismus, sowie das Raumempfinden der neuen
Baumeister, denen mehr die Weite als die Hohe vorschwebte, klar zu legen.
Angenehm beriihrt es, daB sich die Kiinstler von Niccolo Pisano und Giotto
bis zu Filippo Lippi, Donatello, Luca und Andrea della Robbia der Antike
gegeniiber selbstiandiger zeigen als die Literaten. Wie unter diesen
Vittorino da Feltre, so erscheint in der Kunst Fra Angelico, der inmitten
einer Zeit, die fiir christliche Ideale wenig Verstindnis mehr zu haben
schien, das alte Erbgut in wunderbarer Sicherheit und Tiefe weitergab.
Zunichst folgten ihm freilich wenige, am allerwenigsten die Pdpste der
Renaissance (§ 3), die im Bestreben aufgingen, Rom zum Mittelpunkt der
neuen Bewegung zu machen. Seit dem Pontifikat Niklaus V. wurde die
Hofhaltung der Papste immer glinzender. Unschdtzbares wurde fiir die
Kunst geleistet. Aber die Lebensfiihrung wurde unter Sixtus IV. und Inno-
zenz VIII. im Zentrum der Christenheit immer laxer, ja unter Alexander VI.
zu einem Hohn auf das christliche Sittengesetz. Wohl erhob sich der
gewaltige Dominikanerprophet Savonarola, um das Gewissen der Christen-
heit aufzuriitteln und dem tiefgesunkenen Papsttum vor Augen zu halten,
welche Schande Rom unter all dem Renaissanceglanze aufgehduft hatte.
Aber sein Mund wurde gewaltsam geschlossen. Der Roverepapst sicherte
wieder die Ordnung im Kirchenstaat und die Unabhéangigkeit des Papsttums;
doch herrschte auch unter ihm, wie unter seinem Medicdernachfolger, die
Weltkultur iiber die Kirche. Auch der tiefreligiose bediirfnislose Hadrian VI.
vermochte dagegen nicht aufzukommen. Erst der entsetzliche Sacco di
Roma schreckte die Geister auf. Erst jetzt lie man endlich jene walten,
die an eine Erneuerung der Kirche ernstlich Hand anlegen wollten. Erst
jetzt konnte jenme Verséhnung zwischen der neuen Kultur und den alten
Idealen der Kirche durchgefiihrt werden, die unter dem Einflu Savonarolas
in der Kunst der Hochrenaissance schon bei Leonardo da Vinci, Botticelli,
Raffael und Michelangelo angefangen hatte. Vorerst aber war die Idee
einer katholischen Restauration nur in vereinzelten Kreisen Italiens heran-
gereift. ... Die madichtigste Anregung, ja die Fiihrung darin gab die
Pyrendenhalbinsel. So stehen im engsten Zusammenhang Spaniens Aufstieg
und die katholische Restauration. Dort hatte man die mittelalterlichen
Ideen weiter gepflegt, um sie mit den neuen aus Italien heriiberkommenden



_....238...._

Anregungen zu verbinden und dadurch die Fiihrung in der katholischen
Kulturwelt weit dariiber hinaus zu erhalten. Dort begann man auch die
Eroberung der Weltmeere und entriB damit dem Islam endgiiltig die
Fiihrung der Weltkultur. Dort ging irdisches Wagen und Streiten Hand
in Hand mit ernstem religiosem Idealismus und von heiligen Bischéfen
und Geistesminnern wie Johannes a S. Facundo, Ximenes de Cisneros
und Ludwig von Granada geschiirter kirchlicher Begeisterung. Zugleich
fiihrten gottbegnadete Schriftsteller, wie der Benediktinerabt Garcia de
Cisneros, Juan d’Avila, vor allem aber die hl. Theresia und Johann von
Gott die mystische Bewegung des ausgehenden Mittelalters zu ihrer héchsten
Vollendung. Man verschloB sich aber auch nicht den intellektuellen neuen
Anregungen, die aus Italien, besonders durch Erasmus aus dem Norden
kamen und dann vom kriegsbeschidigten ehemaligen spanischen Offizier
Ignatius von Loyola nachhaltig fiir die kirchliche Erneuerung nutzbar
gemacht und iiber die Reformarbeit der Trienter Kirchenversammlung zum
glaubensfreudigen Seelenleben der Barockkultur hiniibergefiihrt wurden.
Was wir da bieten ist nur eine kalte, glanzlose Inhaltsangabe. Die Warme
des Ausdrucks, die sinnige Zusammenstellung von dhnlichen und entgegen-
gesetzten Zeitstrémungen, das wohlabgewogene Mal3 von Licht und Schatten,
von berechtigter Kritik und verdienter Anerkennung wie Schniirers Werk
es bietet, vermégen wir noch weniger wiederzugeben als ein gewohnliches
Lichtbild die Farbenfiille eines herbstlichen Mischwaldes widerspiegeln
kann. Viel Lob hat die Kritik den friihern Banden gezollt, die Leser haben
es bestitigt, da sie in kiirzester Frist eine zweite Auflage und Ubersetzungen
in die wichtigsten Fremdsprachen nétig machten. Dieser Band scheint aber
die vorausgehenden an Geschlossenheit des Aufbaues, Feinheit des Urteils
und fruchtbaren Anregungen noch zu iibertreffen. Kein Wunder, dal
kompetenteste Fachleute, auch solche die keineswegs unsere Weltan-
schauung hegen, den immer noch jugendfrischen Verfasser bitten, das Werk
bis in die Neuzeit fortzusetzen. Wir schlieBen uns dem Wunsche an und
wiinschen Schniirer Gliick zu weiterer segensreicher Arbeit.

Bregenz/Altdorf. G. Jecker, O.S. B.

Hilpisch, P. Stephanus, Geschichte des Benediktinischen Monchtums in
ithren Grundziigen dargestellt. Mit 17 Bildern auf 10 Tafeln. Freiburgi. B.,
Herder, 1929. vIII-433 SS.

Ein auf diesem Gebiete schon wohlbekannter Benediktiner aus der
im Rheinland bliihenden Abtei Maria-Laach, schenkt uns hier ein Buch,
das eine lingst gefiihlte Liicke ausfiillt, indem es einen Uberblick bietet,
wie er bisher noch nicht in deutscher Sprache vorhanden war. Es war
keine leichte Aufgabe. Schwerer als bei einem andern Orden. Denn nach
der durch den Stifter festgelegten Norm gelobt sich der Benediktiner nur
dem einzelnen Kloster, an das der einzelne durch die «stabilitas loci»
gebunden ist. Das bis auf die Gegenwart immer hervortretende Verlangen
eines jeden Klosters, seine Selbstindigkeit zu wahren, stiitzt sich auf die
Regel und die ehrwiirdigste Tradition der Vorzeit. Wollte der Verfasser
eines solchen Buches aber die Geschichte der einzelnen Kloster in den



Vordergrund stellen, dann wiilte er nicht, wo er anfangen und aufhéren
solle, oder wiirde diirrer Aufzihlung verfallen. Eine Darstellung, welche
die groBen Linien der Gesamtentwicklung kennzeichnen will, wird natiirlich
besonderen Wert darauf legen, die Bestrebungen auf Zusammenfassung der
einzelnen Kloster in groBeren Verbinden zu verfolgen. Dann setzt er sich
leicht der Gefahr aus, die Selbstiandigkeitswahrung der einzelnen Kloster
in einem schiefen Licht erscheinen zu lassen. P. St. H. kennt diese Klippen.
Man sieht das schon an der Wahl des Titels, fiir den ihm C. Butlers
Benedictin Monachisme (2. Ausg. London 1921) Vorbild war. Nicht eine
Geschichte des Ordens will er schreiben, sondern eine Geschichte des
Bened. Ménchtums in ihren Grundziigen. Echt benediktinischer Geist,
Ehrfurcht vor der alten Tradition 148t ihn im Urteil immer MafB halten.
Auf der andern Seite gelingt es ihm auch, mit wenigen Ausnahmen, diirre
und lange Aufzdhlungen von Namen zu vermeiden.

Was das Wichtigste aber ist, besteht darin, daB wir hier einen
bewidhrten Fiihrer haben, der mit sicherem Schritt voranschreitet. Das
zerstreute Quellenmaterial wie die vielfach in Abhandlungen von Zeit-
schriften niedergelegten neueren Forschungen beherrscht er in bewunderns-
wertem MaBe. Davon gibt sein Anhang von Anmerkungen unzweideutiges
Zeugnis. So fiihrt er uns, gestiitzt auf ausgedehnte Kenntnisse, in gewahlter
Sprache von den Wurzeln des Monchtums im Orient und den Anfingen
des Benediktinerordens durch die Jahrhunderte hindurch, den Wechsel von
Aufstieg und Niedergang jeweils deutlich markierend. Er zeigt uns die
fiihrende Rolle von Cluny im XI. Jahrhundert wie seinen raschen Verfall,
die im Streite gegen Cluny emporsteigende Absonderung der Zisterzienser,
die Reformkongregationen im ausgehenden Mittelalter, bei denen die von
den Konzilien von Konstanz und Basel gegebenen Anregungen besonders
bemerkenswert sind, die Sturzwelle der Glaubensspaltung, der so viele
Kloster erlagen, die neue Bliite im XVIII. Jahrhundert, die Vernichtung
zahlloser Kloster in der Zeit der Revolution und Sédkularisation und endlich
das neue Erstehen von Kléstern und Kongregationen im XIX. Jahrhundert
bis zur Gegenwart. Es ist ein grandioses Panorama von Héhen und Tiefen,
das besonders von den Angehorigen des Ordens bei Tischlesungen genossen
werden wird, und es wird wohl kein Kloster im deutschen Sprachgebiet
geben, das die Gelegenheit dazu nicht ergreifen wird.

Unter den Gesamteindriicken, welche die Lektiire hinterlat, bleibt
der vorherrschende, daB3 einem Verfall der Kloster auf die Dauer nur durch
Zusammenfassung einzelner Kléster zu Gruppen vorgebeugt werden konnte.
Mochten auch solche Kongregationsbildungen bisweilen von der Tradition
sich in bedenklicher Weise entfernen, das einzelne Kloster konnte, fiir sich
gestellt, nur so lange hoch stehen, als einzelne tiichtige Abte an der Spitze
standen, und gegeniiber der Vergewaltigung von AuBen konnte, wenn
iiberhaupt, nur durch Gruppenbildung etwas erreicht werden. Diese Ge-
fahren sind freilich heute weniger groB als frither. Die 6ffentliche Meinung
wie der geistige Ansporn, der durch geistige Nahrung von AuBen geboten
wird, kénnen viel schneller und tiefgreifender jetzt wirken als friither. Die
eifrig betriebene Forschung iiber die Anfinge des Ordens und die deutliche



Erkenntnis des Geistes friiherer Glanzzeiten hat in erfreulichem MaBe die alte
Tradition gestirkt. Wir sehen es deutlich an dem blithenden Bild, das uns die
5 Kloster der schweizer. Kongregation mit ihren trefflichen Schulen bieten.
Es ist wohl zu erwarten, daB3 bald eine zweite Auflage notwendig sein
wird. Dann méchte ich empfehlen, die langen Aufzihlungen von Namen,
wie auf S. 197 ff. und 242 fi. zu vermeiden, dafiir gelegentliche Charakte-
risierung, wie sie bei Romuald und Petrus Damiani dem Verfasser so gut
gelingen, noch zu vermehren und vielleicht auch die Kennzeichnung der
kulturellen Tatigkeit einzelner Kloster, so die groBen Verdienste der mittel-
alterlichen Annalisten etwas zu vertiefen. Besonders AuBenstehende wiirden
dafiir dankbar sein. Bei der Schilderung der Reform von S. Justina im
XV. Jahrhundert kénnte wohl von dem einzig dastehenden Regelkommentar
des Dominikaner-Kardinals Joh. v. Turrecremata Erwihnung getan werden,
iiber den jiingst P. Chrysost. Gremper in den Stud. u. Mitteil. O. S. B,,
Bd. 45 (1927) handelte. G. Schniirer.

Rouét de Journel., Enchiridion patristicum, Loci SS. Patrum, Doctorum,
Scriptorum ecclesiasticorum quos in usum scholarum collegit M. J. Rouét
de Journel, S. J. Editio sexta et septima. In 8° (XXVII et 804 pages),
Fribourg-en-Brisgau, Herder, 1929; 8 M. 50, reliure toile, 10 M.

I1 est superflu de rappeler ici tout le bien qu'il y a a dire
des divers Enchiridia édités par la librairie Herder, a Fribourg-en-
Brisgau. L’'Ewnchirvidion patristicum du P. Rouét de Journel, paru en
premiére édition en 1911, en deuxiéme en 1913, vit ensuite, pour
des raisons que l'on devine aisément et qui n'ont rien a voir avec
la science, sa marche en avant se ralentir quelque peu. Il ne tarda
pas cependant a regagner le terrain perdu. Il parut, en 1920 en troisiéme ;
en 1922 en quatrieme et cinquieme éditions, et voici maintenant, en 1929,
la sixiéme et septieme. L’édition de 1922 n’ajoutait aux précédentes
que quelques lignes de Grégoire de Tours. Le texte étant actuellement sté-
réotypé, l'auteur n'y a, cette fois-ci, rien changé; il s’est contenté, sur
les remarques que lui a faites entre autres M. Jiilicher, d’ajouter, en appen-
dice, deux pages de corrections et d’adjonctions. On sait que le grand
avantage offert par I’Enchiridion du P. de Journel est de fournir aux étudiants
en théologie et a ceux que le recours aux témoignages des Péres intéresse,
un passage non pas simplement réduit a une ligne ou deux, mais cité
dans son contexte intégral. Le volume va, pour I'Orient, jusqu’a saint Jean
Damascéne, et, pour I'Occident, jusqu’'a Grégoire de Tours. L’Enchiridion
patristique du P. de Journel, celui des conciles de Denzinger-Bannwart,
celui d’histoire ecclésiastique de Kirch et enfin I’Enchiridion ascétique des
Peres Rouét de Journel et J. Dutilleul, qui vient de paraitre, sont ordonnés
de telle sorte qu’ils se complétent mutuellement sans se répéter et permet-
tent, a ceux qui n'ont pas a leur disposition les grandes éditions critiques
modernes, d’avoir sous la main, empruntés 4 ces excellents travaux, les

principaux textes dont ils peuvent avoir besoin.
L. Weaber.

Fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.



	Rezensionen = Comptes rendus

