
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 25 (1931)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN. —COMPTES RENDUS.

Gustav Schnürer, Kirche und Kultur im Mittelalter. III. Band.
Ferdinand Schöningh, Paderborn 1929. xn-463 SS. Gr. 8°. Broschiert
10 M. ; gebunden 12 M. — Das ganze Werk, drei Bände in Bukram
gebunden im Geschenkkarton M. 34.

Bei der Besprechung des I. Bandes (vgl. diese Zeitschr. 19 (1925) 235-38)
glaubten wir den Abschluß dieses Werkes innert zwei Jahren erwarten
zu können. Es dauerte länger. Das kann aber den Kenner der Verhältnisse
nicht überraschen. Dem Verfasser traten in der Behandlung dies
ausgehenden Mittelalters ungleich größere Schwierigkeiten entgegen. Während
für die früheren Zeiten des Mittelalters ein gewisser Abschluß eingetreten
ist, bewegt sich hier die Forschung noch in vollem Flusse. Ja seit dem großen
Kriege, da das Hauptinteresse von der Renaissance auf den Barock
abgeleitet worden, will man sogar die Zeit bis zur Mitte des XVII.
Jahrhunderts noch dem Mittelalter zuweisen. All diesen Strömungen suchte
S. gerecht zu werden. Er tat es mit vollem Erfolg und bietet uns in einer
festgefügten klar gegliederten Synthese den Abend des Mittelalters, nachdem
er im ersten und zweiten Band den Morgen und Mittag des Mittelalters,
das Werden, Wachsen und Blühen der abendländischen Kulturgemeinschaft
gezeichnet hat.

Zu Beginn des XIII. Jahrhunderts erreicht Innozenz III. den
Höhepunkt der päpstlichen Macht. Die Kirche ist unbestrittene Führerin der
abendländischen Gesellschaft. Aber schon zu Ende desselben, besonders
aber im XIV. Jahrhundert folgt der Niedergang der päpstlichen Macht
und der Ausgang der Feudalkultur (V. Buch). Eine unerhörte Schmach
erlitt das Papsttum in Anagni, statt der Genugtuung folgte das avignonische
Exil, auf dieses die große Kirchenspaltung und der Abfall von der Kirche
in der Person eine Wiclif und Hus, während die weltliche Kultur, freilich
nicht ohne Schatten, sich weiter aufwärts bewegte. Wie kam das Es
begann der Kirche, die sich über Gebühr dem Genuß der weltlichen Kultur
ergab, von oben bis tief nach unten an innerem Schwung zu fehlen. Es gab
wohl solche, die die christlichen Ideale erkannten und pflegten und geeignet
gewesen wären, eine Reform der Kirche herbeizuführen, wie einst im
XI. Jahrhundert. Aber ein unglückliches Verhängnis waltete über ihnen,
indem sie teils sich durch ihre Schwärmereien so kompromittierten, daß es
ihren Gegnern nicht schwer war, sie zum Schweigen zu bringen. Das galt
vorerst von den Kreisen der Franziskaner Spiritualen (§ 1), die im
Einsiedler Papst Cölestin V. ihren Geistesverwandten und den Anbruch einer
neuen Zeit begrüßten, aber bald sich gründlich getäuscht sahen. Ihr Streit
über die Beobachtung der Armut vermehrte nur die kirchliche Unruhe.
Ja später, von der Eifersucht zwischen Franziskanern und Dominikanern
neu angefacht und erweitert, schuf er im kirchenpolitischen Kampf zwischen
der Kurie und Ludwig dem Bayer eine unüberbrückbare Kluft. So konnten
ihre geistigen Kräfte trotz ihres heißglühenden Jacopone da Todi, ebenso-



— 235 —

wenig wie Dante, der letzte Interpret mittelalterlicher Ideale, der
Verweltlichung der Kirche einen Damm setzen, noch dem Streit um die Machtfülle

des Papsttums (§ 2) jene unfruchtbare Härte nehmen, bei der doch
nichts an innerlichem Gewinn für die Kirche erreicht wurde. Trefflich
würdigt S. diesen in manchen Phasen sehr bedauerlichen Streit mit den
erstarkenden abendländischen Staaten, die in der Kinderstube der Kirche
unter der fürsorglichen Leitung des Papsttums zu den großen Aufgaben
der Zukunft herangewachsen waren, vom Standpunkt des augustinischen
Gottesstaates aus und zeigt, wie es noch des Scharfsinns vieler Gelehrter,
Theologen, Juristen und Soziologen, dazu noch der Erfahrungen mehrerer
Jahrhunderte, gebrauchte, bis man zu einem theoretischen Ausgleich auf
der mittlem Linie gelangte, die eigentlich von Anfang an vorgezeichnet
war. Jetzt aber triumphierten nicht die extremen Theorien des Augustinus
Triumphus, sondern die Ideen eines Marsilius von Padua und Occam sollten
die Geister der nächsten Jahrhunderte führen, die allenthalben die
Staatskirchen zeigen und den Sieg der geisttötenden Staatsgewalt unter dem
Motto : « Cuius regio, eius et religio. » Das Papsttum zog den kürzern.
Es unterlag nicht nur im Kampfe zwischen Bonifatius VIII. und Philipp
dem Schönen, sondern geriet ganz unter den Einfluß Frankreichs, da die
päpstliche Kurie in Avignon (§ 3 a) ihren Sitz nahm, wo man dem Zuge
der Zeit folgend allermeist nur an der Spitze der weltlichen Kultur zu
stehen, zu glänzen und zu genießen suchte. Wenn auch einzelne Päpste
und hochgestellte geistliche Würdenträger für die höhere kirchliche Mission
Verständnis hatten und es an ihrer Person erkennen ließen, so konnten sie
doch an dem Geiste der Geldgier und Genußsucht der in Avignon und in
der Kirche herrschte, nichts Wesentliches ändern. Es wurde noch schlimmer,
als Gregor XI. auf Drängen der hl. Katharina von Siena nach Rom zurückkehrte

(1377). Unter seinem Nachfolger kläffte schon im folgenden Jahre
trotz aller Bemühungen der genannten Heiligen das große Schisma § 3 b)
auf, das die Christenheit von 1378 bis 1417 entzweite und die päpstliche
Autorität noch tiefer sinken ließ. So wurde dem offenen Abfall von der
Kirche, den John Wiclif in England begann und Hus in Böhmen verstärkte,
die Wege frei gemacht und in Frankreich jene Bestrebungen ausgelöst,
die man « Gallikanische Freiheiten » zu nennen beliebte und die vorbildlich
wurden für die Unterordnung der universellen kirchlichen Ideen unter die
pohtischen nationalen Gedanken. Nicht ohne Schuld an diesem Wandel
der Dinge war auch der Niedergang der Philosophie, die Spätscholastik
(§ 4 a). Fortschritte im einzelnen wurden im XIV. und XV. Jahrhundert
sicher erzielt. Aber zugleich sehen wir in der Gesamtsynthese wie auf
praktischem Gebiete in der Kirche Rückschritte. Die wunderbare Harmonie
der Hochscholastik wurde preisgegeben. Unter dem Einfluß des Averrois-
mus und eines Wilhelm von Occam kam man zur irrigen Auflassung, daß
Glauben und Wissen unvereinbar seien, ja zum Zusammenbruch der ganzen
Metaphysik. Dagegen bietet die Blüte der Mystik (§ 4 b), wie wir sie in
der heiligen Terziarin Angela von Foligno, in den gottbegnadeten Meistern
Eckhart und Tauler, im minniglichen Seuse, im einflußreichen Jan van
Ruysbroeck und im Verfasser des unvergleichlichen Büchleins von der



— 236 —

Nachfolge Christi finden, die schöne Kehrseite jener Periode, in der die
äußere Geschichte so viel von peinlicher Zerrissenheit und von sittlichem
Niedergang zeigt. Wie alles auseinander strebte, lehrt ein Bück auf die
feudale Welt (§ 5 a). In ihrer militärischen Vormachtsstellung erschüttert
ging sie in Kleiderluxus und verstiegenem Festprunk wie in Grausamkeit
und wilder Fehdelust auf und verkam, nachdem sie dem Abendland die
Formen des gesellschaftlichen Verkehrs und wertvolle Anregung zu
künstlerischem Schaffen wie zur Ausbildung ständischer Verfassung gegeben hatte.
In diesen Verfall wurden auch Bischöfe und Abteien in nicht geringer Zahl
mitgerissen. Doch fehlt es auch in dieser Zeit nicht an regeltreuen Klöstern
und gottbegeisterten Predigern. Das kirchlich-religiöse Volksleben (§ 5 b)
pulsierte noch kräftig in der Stadt wie auf dem Lande, besonders dort,
wo Phantasie und Gefühl zum Ausdruck kamen. Auch die Kunst sprach
damals in den geistlichen Schauspielen, Totentänzen u. a. durch die Augen
der Beschauer mehr zu dem Herzen als zu dem Verstände. Vielleicht wird
man gerade in der mangelhaften Pflege des Verstandes eine Mitschuld an
den verschiedenen Schattenseiten der Zeit an dem mannigfachen
Aberglauben, Zauber- und Hexenwahn finden.

Allenthalben stehen so Disharmonien, die umsonst nach Maß und
Ausgleich suchen, weil es an der Führung des Volkes mangelt, dessen gute
und schlechte Instinkte wenig in Schranken gehalten wurden. Es fehlte
besonders an fester kirchlicher Leitung und Kraft. Die Kirche hatte die
allgemein als notwendig erkannte Reform noch nicht in Angriff genommen,
und schon warf eine neue geistige Strömung neue Probleme auf. Diese
beiden Fragenkomplexe behandelt S. im VI. Buch : Das Ringen und die
Kirchenreform und die Renaissance. Die erste Aufgabe, die der
abendländischen Christenheit oblag, die Beseitigung des großen Schismas gelang
auf dem gefahrvollen Wege der Refotmkonzilien (§ 1 a). In Konstanz
wurde die Einheit der Kirche wieder hergestellt, die Irrlehre eines Hus
verurteilt, aber in der Reform herzlich wenig erreicht. Der nun allgemein
anerkannte Papst Martin V. tat vieles für die äußere Wiederherstellung
Roms und des Kirchenstaates, vermochte aber die innern Kräfte für eine
Kirchenreform, wie sie ihm im mächtigen Bußprediger Bernardin von Siena
und in der heiligen Witwe Francesca Romana entgegentraten, gegen den
Einfluß der Kardinäle nicht groß zu ziehen. Noch weniger glücklich war
sein Nachfolger im Kampf mit dem Konzil von Basel. Brachte ihm auch
das Unionkonzil von Florenz nicht geringes Ansehen, so konnte er es doch
nicht verhindern, daß in Frankreich durch die pragmatische Sanktion von
Bourges und bald darauf in deutschen Landen durch das Wienerkonkordat
sich die Ansätze zur Staatskirchenhoheit (§ 1 b) entwickelten. Die
revolutionäre Stimmung gegen den Papst dauerte mit der Reformbedürftigkeit
der Kirche weiter. Der reformbeflissene Kardinal Nikiaus von Cues konnte
noch weniger erreichen als der heilige Bußprediger Johann Capistrano.
Denn man achtete jetzt mehr auf jene neuen Töne und Bilder, welche
die Anfänge der Renaissance in Italien (§ 2) hervorzauberten. Treffend
kennzeichnet S. diese neue literarische und künstlerische Bewegung, deren
Voraussetzung im wirtschaftlichen Aufschwung der italienischen Städte



— 237 —

seit dem Anfang der Kreuzzüge, deren Entwicklung vom Latein- zum
Griechischstudium, deren Emanzipation von der Kirche und Hinübergleiten
vom aufrichtigen innerlichen Christentum eines Dante und Petrarca zum
ausgelassenen heidnischen Geiste eines Boccaccio und Lorenzo della Valla.
Daneben läßt S. die hehre Persönlichkeit des hl. Antonin leuchten, der
als Erzbischof von Florenz im Mittelpunkt der neuen Ideen und inmitten
aller Frivolität unbeirrt seinem Amt als Seelenhirt und Vater der Armen
lebte. Vittorino da Feltre, der Begründer des ersten humanistischen
Gymnasiums, bewies seinerseits wie die neue Bildung mit tieffrommem Christentum

und teilnehmender Nächstenhebe sich wohl vereinen üeß. Die neue
Kunst erwuchs zum großen Teil aus denselben Wurzeln, aus denen der
Humanismus hervorging. Sehr glücklich vergleicht S. die Renaissancekirchen

mit den gotischen Munstern, um die Kennzeichen der neuen Kunst,
Realismus und Individualismus, sowie das Raumempfinden der neuen
Baumeister, denen mehr die Weite als die Höhe vorschwebte, klar zu legen.
Angenehm berührt es, daß sich die Künstler von Niccolo Pisano und Giotto
bis zu Filippo Lippi, Donatello, Luca und Andrea della Robbia der Antike
gegenüber selbständiger zeigen als die Literaten. Wie unter diesen
Vittorino da Feltre, so erscheint in der Kunst Fra Angelico, der inmitten
einer Zeit, die für christliche Ideale wenig Verständnis mehr zu haben
schien, das alte Erbgut in wunderbarer Sicherheit und Tiefe weitergab.
Zunächst folgten ihm freilich wenige, am allerwenigsten die Päpste der
Renaissance (§ 3), die im Bestreben aufgingen, Rom zum Mittelpunkt der
neuen Bewegung zu machen. Seit dem Pontifikat Nikiaus V. wurde die
Hofhaltung der Päpste immer glänzender. Unschätzbares wurde für die
Kunst geleistet. Aber die Lebensführung wurde unter Sixtus IV. und Innozenz

VIII. im Zentrum der Christenheit immer laxer, ja unter Alexander VI.
zu einem Hohn auf das christliche Sittengesetz. Wohl erhob sich der
gewaltige Dominikanerprophet Savonarola, um das Gewissen der Christenheit

aufzurütteln und dem tiefgesunkenen Papsttum vor Augen zu halten,
welche Schande Rom unter all dem Renaissanceglanze aufgehäuft hatte.
Aber sein Mund wurde gewaltsam geschlossen. Der Roverepapst sicherte
wieder die Ordnung im Kirchenstaat und die Unabhängigkeit des Papsttums ;

doch herrschte auch unter ihm, wie unter seinem Medicäernachfolger, die
Weltkultur über die Kirche. Auch der tiefreligiöse bedürfnislose Hadrian VI.
vermochte dagegen nicht aufzukommen. Erst der entsetzliche Sacco di
Roma schreckte die Geister auf. Erst jetzt üeß man endlich jene walten,
die an eine Erneuerung der Kirche ernstlich Hand anlegen wollten. Erst
jetzt konnte jene Versöhnung zwischen der neuen Kultur und den alten
Idealen der Kirche durchgeführt werden, die unter dem Einfluß Savonarolas
in der Kunst der Hochrenaissance schon bei Leonardo da Vinci, Botticelli,
Raffael und Michelangelo angefangen hatte. Vorerst aber war die Idee
einer katholischen Restauration nur in vereinzelten Kreisen Italiens
herangereift. Die mächtigste Anregung, ja die Führung darin gab die
Pyrenäenhalbinsel. So stehen im engsten Zusammenhang Spaniens Aufstieg
und die katholische Restauration. Dort hatte man die mittelalterlichen
Ideen weiter gepflegt, um sie mit den neuen aus Italien herüberkommenden



— 238 —

Anregungen zu verbinden und dadurch die Führung in der katholischen
Kulturwelt weit darüber hinaus zu erhalten. Dort begann man auch die
Eroberung der Weltmeere und entriß damit dem Islam endgültig die
Führung der Weltkultur. Dort ging irdisches Wagen und Streiten Hand
in Hand mit ernstem religiösem Idealismus und von heiligen Bischöfen
und Geistesmännem wie Johannes a S. Facundo, Ximenes de Cisneros
und Ludwig von Granada geschürter kirchlicher Begeisterung. Zugleich
führten gottbegnadete Schriftsteller, wie der Benediktinerabt Garcia de
Cisneros, Juan d'Avila, vor allem aber die hl. Theresia und Johann von
Gott die mystische Bewegung des ausgehenden Mittelalters zu ihrer höchsten
Vollendung. Man verschloß sich aber auch nicht den intellektuellen neuen
Anregungen, die aus Italien, besonders durch Erasmus aus dem Norden
kamen und dann vom kriegsbeschädigten ehemaligen spanischen Offizier
Ignatius von Loyola nachhaltig für die kirchliche Erneuerung nutzbar
gemacht und über die Reformarbeit der Trienter Kirchenversammlung zum
glaubensfreudigen Seelenleben der Barockkultur hinübergeführt wurden.
Was wir da bieten ist nur eine kalte, glanzlose Inhaltsangabe. Die Wärme
des Ausdrucks, die sinnige Zusammenstellung von ähnlichen und entgegengesetzten

Zeitströmungen, das wohlabgewogene Maß von Licht und Schatten,
von berechtigter Kritik und verdienter Anerkennung wie Schnürers Werk
es bietet, vermögen wir noch weniger wiederzugeben als ein gewöhnliches
Lichtbild die Farbenfülle eines herbstlichen Mischwaldes widerspiegeln
kann. Viel Lob hat die Kritik den frühern Bänden gezollt, die Leser haben
es bestätigt, da sie in kürzester Frist eine zweite Auflage und Übersetzungen
in die wichtigsten Fremdsprachen nötig machten. Dieser Band scheint aber
die vorausgehenden an Geschlossenheit des Aufbaues, Feinheit des Urteils
und fruchtbaren Anregungen noch zu übertreffen. Kein Wunder, daß

kompetenteste Fachleute, auch solche die keineswegs unsere
Weltanschauung hegen, den immer noch jugendfrischen Verfasser bitten, das Werk
bis in die Neuzeit fortzusetzen. Wir schließen uns dem Wunsche an und
wünschen Schnürer Glück zu weiterer segensreicher Arbeit.

Bregenz/Altdorf. G. Jecker, O. S. B.

Hüpisch, P. Stephanus, Geschichte des Benediktinischen Mönchtums in
ihren Grundzügen dargestellt. Mit r7 Bildern auf io Tafeln. Freiburg i. B.,
Herder, 1929. vm-433 SS.

Ein auf diesem Gebiete schon wohlbekannter Benediktiner aus der
im Rheinland blühenden Abtei Maria-Laach, schenkt uns hier ein Buch,
das eine längst gefühlte Lücke ausfüllt, indem es einen Überblick bietet,
wie er bisher noch nicht in deutscher Sprache vorhanden war. Es war
keine leichte Aufgabe. Schwerer als bei einem andern Orden. Denn nach
der durch den Stifter festgelegten Norm gelobt sich der Benediktiner nur
dem einzelnen Kloster, an das der einzelne durch die « stabilitas loci »

gebunden ist. Das bis auf die Gegenwart immer hervortretende Verlangen
eines jeden Klosters, seine Selbständigkeit zu wahren, stützt sich auf die
Regel und die ehrwürdigste Tradition der Vorzeit. Wollte der Verfasser
eines solchen Buches aber die Geschichte der einzelnen Klöster in den



— 239 -
Vordergrund stellen, dann wüßte er nicht, wo er anfangen und aufhören
solle, oder würde dürrer Aufzählung verfallen. Eine Darstellung, welche
die großen Linien der Gesamtentwicklung kennzeichnen will, wird natürlich
besonderen Wert darauf legen, die Bestrebungen auf Zusammenfassung der
einzelnen Klöster in größeren Verbänden zu verfolgen. Dann setzt er sich
leicht der Gefahr aus, die Selbständigkeitswahrung der einzelnen Klöster
in einem schiefen Licht erscheinen zu lassen. P. St. H. kennt diese Klippen.
Man sieht das schon an der Wahl des Titels, für den ihm C. Butlers
Benedictin Monachisme (2. Ausg. London 1921) Vorbild war. Nicht eine
Geschichte des Ordens will er schreiben, sondern eine Geschichte des
Bened. Mönchtums in ihren Grundzügen. Echt benediktinischer Geist,
Ehrfurcht vor der alten Tradition läßt ihn im Urteil immer Maß halten.
Auf der andern Seite gelingt es ihm auch, mit wenigen Ausnahmen, dürre
und lange Aufzählungen von Namen zu vermeiden.

Was das Wichtigste aber ist, besteht darin, daß wir hier einen
bewährten Führer haben, der mit sicherem Schritt voranschreitet. Das
zerstreute Quellenmaterial wie die vielfach in Abhandlungen von
Zeitschriften niedergelegten neueren Forschungen beherrscht er in bewundernswertem

Maße. Davon gibt sein Anhang von Anmerkungen unzweideutiges
Zeugnis. So führt er uns, gestützt auf ausgedehnte Kenntnisse, in gewählter
Sprache von den Wurzeln des Mönchtums im Orient und den Anfängen
des Benediktinerordens durch die Jahrhunderte hindurch, den Wechsel von
Aufstieg und Niedergang jeweils deutlich markierend. Er zeigt uns die
führende Rolle von Cluny im XI. Jahrhundert wie seinen raschen Verfall,
die im Streite gegen Cluny emporsteigende Absonderung der Zisterzienser,
die Reformkongregationen im ausgehenden Mittelalter, bei denen die von
den Konzilien von Konstanz und Basel gegebenen Anregungen besonders
bemerkenswert sind, die Sturzwelle der Glaubensspaltung, der so viele
Klöster erlagen, die neue Blüte im XVIII. Jahrhundert, die Vernichtung
zahlloser Klöster in der Zeit der Revolution und Säkularisation und endlich
das neue Erstehen von Klöstern und Kongregationen im XIX. Jahrhundert
bis zur Gegenwart. Es ist ein grandioses Panorama von Höhen und Tiefen,
das besonders von den Angehörigen des Ordens bei Tischlesungen genossen
werden wird, und es wird wohl kein Kloster im deutschen Sprachgebiet
geben, das die Gelegenheit dazu nicht ergreifen wird.

Unter den Gesamteindrücken, welche die Lektüre hinterläßt, bleibt
der vorherrschende, daß einem Verfall der Klöster auf die Dauer nur durch
Zusammenfassung einzelner Klöster zu Gruppen vorgebeugt werden konnte.
Mochten auch solche Kongregationsbildungen bisweilen von der Tradition
sich in bedenklicher Weise entfernen, das einzelne Kloster konnte, für sich
gestellt, nur so lange hoch stehen, als einzelne tüchtige Äbte an der Spitze
standen, und gegenüber der Vergewaltigung von Außen konnte, wenn
überhaupt, nur durch Gruppenbildung etwas erreicht werden. Diese
Gefahren sind freilich heute weniger groß als früher. Die öffentliche Meinung
wie der geistige Ansporn, der durch geistige Nahrung von Außen geboten
wird, können viel schneller und tiefgreifender jetzt wirken als früher. Die
eifrig betriebene Forschung über die Anfänge des Ordens und die deutliche



— 240 —

Erkenntnis des Geistes früherer Glanzzeiten hat in erfreulichem Maße die alte
Tradition gestärkt. Wir sehen es deutlich an dem blühenden Büd, das uns die
5 Klöster der schweizer. Kongregation mit ihren trefflichen Schulen bieten.

Es ist wohl zu erwarten, daß bald eine zweite Auflage notwendig sein
wird. Dann möchte ich empfehlen, die langen Aufzählungen von Namen,
wie auf S. 197 ff. und 242 ff. zu vermeiden, dafür gelegentliche Charakterisierung,

wie sie bei Romuald und Petrus Damiani dem Verfasser so gut
gelingen, noch zu vermehren und vielleicht auch die Kennzeichnung der
kulturellen Tätigkeit einzelner Klöster, so die großen Verdienste der
mittelalterlichen Annalisten etwas zu vertiefen. Besonders Außenstehende würden
dafür dankbar sein. Bei der Schilderung der Reform von S. Justina im
XV. Jahrhundert könnte wohl von dem einzig dastehenden Regelkommentar
des Dominikaner-Kardinals Joh. v. Turrecremata Erwähnung getan werden,
über den jüngst P. Chrysost. Gremper in den Stud. u. Mitteü. O. S. B.,
Bd. 45 (1927) handelte. G. Schnürer.

Rouet de Journel. Enchiridion patristicum. Loci SS. Patrum, Doctorum,
Scriptorum ecclesiasticorum quos in usum scholarum collegit M. J. Rouet
de Journel, S. J. Editio sexta et septima. In 8° (XXVII et 804 pages),
Fribourg-en-Brisgau, Herder, 1929 ; 8 M. 50, reliure toile, 10 M.

Il est superflu de rappeler ici tout le bien qu'il y a à dire
des divers Enchiridia édités par la librairie Herder, à Fribourg-en-
Brisgau. L,'Enchiridion patristicum du P. Rouet de Journel, paru en
première édition en 1911, en deuxième en 1913, vit ensuite, pour
des raisons que l'on devine aisément et qui n'ont rien à voir avec
la science, sa marche en avant se ralentir quelque peu. Il ne tarda
pas cependant à regagner le terrain perdu. Il parut, en 1920 en troisième ;

en 1922 en quatrième et cinquième éditions, et voici maintenant, en 1929,
la sixième et septième. L'édition de 1922 n'ajoutait aux précédentes
que quelques lignes de Grégoire de Tours. Le texte étant actuellement
stéréotypé, l'auteur n'y a, cette fois-ci, rien changé ; il s'est contenté, sur
les remarques que lui a faites entre autres M. Jülicher, d'ajouter, en appendice,

deux pages de corrections et d'adjonctions. On sait que le grand
avantage offert par VEnchiridion du P. de Journel est de fournir aux étudiants
en théologie et à ceux que le recours aux témoignages des Pères intéresse,
un passage non pas simplement réduit à une ligne ou deux, mais cité
dans son contexte intégral. Le volume va, pour l'Orient, jusqu'à saint Jean
Damascène, et, pour l'Occident, jusqu'à Grégoire de Tours. L'Enchiridion
patristique du P. de Journel, celui des conciles de Denzinger-Bannwart,
celui d'histoire ecclésiastique de Kirch et enfin l'Enchiridion ascétique des
Pères Rouët de Journel et J. Dutilleul, qui vient de paraître, sont ordonnés
de telle sorte qu'ils se complètent mutuellement sans se répéter et permettent,

à ceux qui n'ont pas à leur disposition les grandes éditions critiques
modernes, d'avoir sous la main, empruntés à ces excellents travaux, les
principaux textes dont ils peuvent avoir besoin.

L. Wœber.

Fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.


	Rezensionen = Comptes rendus

