
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 25 (1931)

Artikel: Das Schicksal der tridentinischen Disziplinargesetzgebung im
ehemaligen Fürstbistum Basel seit dem Untergang seiner staatlichen
Selbstständigkeit

Autor: Nussbaumer, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-124359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-124359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Schicksal der tridentinischen Disziplinargesetzgebung

im ehemaligen Fürstbistum Basel

seit dem Untergang seiner staatlichen Selbständigkeit.

Von Dr. Arnold NUSSBAUMER, 0. M. Cap.

Eine Reihe von Schweizerkantonen begeht zur Zeit mit sogenannten
Verfassungsfeiern den demokratischen Umschwung im Verfassungsund

Gesetzgebungswesen, der sich zu Beginn der Dreißigerjahre des

vorigen Jahrhunderts in den betreffenden eidgenössischen Ständen als

Nachwirkung und teilweises Neuaufleben des Geistes der Helvetik
dauernd vollzogen hat. Zweifelsohne gereicht es unserem Volkstum in
vielfacher Hinsicht zum großen Segen, daß sich damals die Volksrechte
auf dem Gebiete des öffentlichen Rechtslebens gegenüber einer
überlebten Stände- und Städtevorherrschaft bleibend durchgesetzt und die

Neugestaltung der Verfassung und Gesetzgebung im Sinne der
Volkssouveränität entscheidend beeinflußt haben.

Weniger günstig kann man indessen — wenigstens vom
Standpunkte der katholischen Weltanschauung aus — die Auswirkung
beurteilen, welche die Demokratisierungsbewegung des vorigen
Jahrhunderts in Überschreitung ihres Zieles und Übertreibung ihres Prinzips
auf das kirchliche Rechtsgebiet ausgeübt hat. In einzelnen Gegenden

zeitigte diese gesetzgeberische Demokratisierungsarbeit durch ihr
Übergreifen auf das kirchliche Gebiet geradezu katastrophale Folgen. Vor
allem typisch ist in dieser Hinsicht das Schicksal jener kirchlichen

Rechtsordnung, welche im Jahre 1815 der katholische Teil des

ehemaligen Fürstbistums Basel beim Anschluß des Hochstiftes an die
Schweiz mitgebracht hatte und gestützt auf mehrfache feierliche

Zusicherungen und Gewährleistungen als ein unantastbares Erbe aus der
Zeit der fürstbischöflichen Herrschaft aufrechterhalten wollte.

Die auf 1815 folgenden Jahre der Restauration haben in jenem
Gebiete im großen und ganzen erkennen lassen, daß die religiöse
Souveränität der Kirche und die staatliche Rechtshoheit in politischen Dingen



— i86 -
in einem Gebiete nebeneinander bestehen und mit vereinten Kräften
zur Erziehung und Beglückung des Volkes friedlich zusammenwirken
können. Die darauf einsetzende Regenerationsepoche mit ihren
Versuchen, die kirchliche Rechtssetzung und Rechtssprechung der
demokratisierten Staatshoheit unter- und einzuordnen, rief jenen scharfen

Konflikten zwischen den beiden legislativen Gewalten, welche, wenigstens
vorübergehend und nach außen, zum großen Schaden für das allgemeine
Volkswohl mit dem Zusammenbruch des selbständigen kirchlichen
Rechtslebens endigten.

Bei aller Anerkennung der großen Vorteile, welche die Demokratisierung

des staatlichen Verfassungs- und Gesetzgebungswesens gebracht
hat, darf man inmitten dieser Verfassungsfeiern doch die Augen nicht
verschließen vor den Schädigungen und Grenzüberschreitungen, die

jene Volksbewegung dadurch sich zuschulden kommen ließ, daß sie

sich auch die Neuregelung des autonomen, auf göttlichem Recht

beruhenden, durch Jahrhunderte bewährten und geheiligten katholischen
Kirchenrechtswesens anmaßte und mit staatlichen Machtmitteln zu

erzwingen suchte.
Wenn wir mit nachfolgenden Zeilen eine Skizzierung jener

gesetzgeberischen Entwicklung versuchen, der die tridentinische
Kirchengesetzgebung des ehemaligen Fürstbistums Basel nach Untergang seiner

politischen Selbständigkeit zum Opfer fiel, so geschieht es hauptsächlich
aus dem Grunde, weil in jenem neuschweizerischen Gebiete der Gegensatz

und Kampf zwischen der staatlichen Kirchenhoheit und der

souveränen Eigengesetzlichkeit der Kirche in religiösen Dingen besonders

typische Gestalt annahm. Gerade auch dort trat am auffallendsten und

augenscheinlichsten jene einheitliche Grundströmung zutage, welche

aus der Gesamtheit der Einzelepisoden und vielgestaltigsten
Auseinandersetzungen hervortritt und stets von neuem die Bewegung in Fuß

bringt : das Streben der staatlichen Gesetzgebungsfaktoren nach Beherrschung
auch des katholischen Kirchenwesens innerhalb der Grenzen ihres

Kompetenz- und Hoheitsgebietes.

Selbstverständlich können die folgenden Zeilen sich in Darlegung
und Begründung nicht auf viele Einzelheiten einlassen, sondern müssen

sich begnügen mit der Hervorhebung der großen gesetzgeberischen

Entwicklungslinie, sowie der treibenden Idee, die ihr zugrunde liegt.
Die Gliederung unserer Ausführung ist durch die geschichtlichen Ereignisse

gegeben ; die Bewegung gegen die tridentinische kirchliche Gesetzgebung

hebt an mit der Besetzung und Annektierung des katholischen



— i87 —

Gebietes des Fürstbistums durch Frankreich in den Jahren 1792-93,
erhält durch seinen Anschluß an die Schweiz im Jahre 1815 einen
bedeutenden Einschnitt, wodurch zunächst die Entwicklung etwas

verlangsamt wird, aber nach der Restaurationszeit ungestüm von
neuem ihren Fortgang nimmt und der Hauptsache nach im bernischen

Kirchengesetz von 1874 zu einem gewissen für die staatliche Kirchenhoheit

siegreichen Stillstand gelangt.

I.

Zustand vor dem Zusammenbruch des Fürstbistums und

Entwicklung nach Annektierung des Gebietes durch Frankreich.

1. Der Rechtszustand vor der Annexion durch Frankreich.

Das staatliche Hoheitsgebiet des Bischofs von Basel, das sich von
Biel und Neuenstadt über das St. Immertal und Münstertal bis nach
Pruntrut und Delsberg erstreckte, sowie das Laufental und das heute

zu Baselland gehörende Birseck umfaßte, zerfiel in kirchenrechtlicher
Hinsicht in zwei voneinander durch eine scharfe Grenzlinie getrennte
Zonen : in die nördliche, kaiserliche, katholische mit der tridentinischen
Kirchendisziplin und in die südliche, schweizerische, reformierte, die

unter der bernischen oder einer eigenen, der bernischen nahestehenden

Kirchengesetzgebung stand. Die Auswirkung der Reformation und die

Verburgrechtung der südlichen Herrschaftsgebiete des Bischofs mit Bern
hatten diese scharfe kirchenrechtliche Grenzlinie durch die bischof-
basel'schen Lande gezogen.

1

Die nördliche, katholische Zone, die sich mit dem katholischen
Birseck und den heutigen jurassischen Dekanaten von Laufen, Delsberg,
Courrendlin, Pruntrut, St. Ursitz und der Freiberge deckt, stand vor
dem Zusammenbruch des Fürstbistums in kirchenrechtlicher Hinsicht
unter der Herrschaft der tridentinischen Kirchengesetzgebung. Die
Kontroverse über diesen Gegenstand in den Dreißigerjähren, wobei im
Zusammenhang mit den Auseinandersetzungen über die Badenerartikel
die Bernerregierung gegenüber den Aufstellungen der römisch-katholischen

Kirchenkommission die Einführung und Durchführung der
tridentinischen Kirchendisziplin im Gebiete des Fürstbischofs in Abrede

1 Vgl. Jean Rössel, La Legislation civile de la Partie française de l'ancien
Evêché de Bâle. Lausanne 1913, 39 s.



stellte 1, kann heute nur mehr geschichtliches Interesse beanspruchen.
Steht es ja einwandfrei fest, daß in der Ajoie das Tridentinum 1571

von Besançon aus und in den übrigen katholischen Herrschaftsgebieten
des Fürstbischofs im Anschluß an die Diözesansynode von Delsberg
von 1581 zur Durchführung gelangte. 2 Das war ja die Hauptabsicht,
welche Fürstbischof Christoph von Blarer zur Einberufung der Synode
veranlaßte, und auch die Tendenz, welche die bei diesem Anlaß promulgierten

Synodalstatuten beherrscht : die Durchführung der
tridentinischen Kirchendisziplin in der Diözese Basel und somit auch in den

katholischen Bezirken des Fürstbistums. « Et praesens Ecclesiae status
et illius, in quo nunc (Deo sic disponente) positi sumus, muneris ratio
a nobis postulat, ut quae Sancti Tridentini Concilii Patribus iuvandae
et reformandae Ecclesiae salutarla remedia visa sunt, ea omni studio
et diligentia adhibere debemus. Unde nos praedictum Tridentinum
decretum secuti, ut nostrae dioecesis necessitatibus pro munere nostro
quoad beeret consuleremus, ante triennium pene, ut scitis, Thelsbergi
Synodum coegimus ac turn quae tempori et dioecesi necessariae et
maxime utiles videbantur leges condidimus. » So schreibt der Bischof
im Vorwort zu den 1883 veröffentlichten Synodalstatuten 3. die man als

das Einführungsgesetz der tridentinischen Kirchendisziplin in der Diözese
Basel ansehen kann und deren Gesetzeskraft nach damaliger Gepflogenheit

auch von Seite der staatlichen Behörden anerkannt wurde.
In 68 Titeln behandeln und normieren die dreiteiligen Diözesan-

statuten der Delsberger Synode unter unablässiger Berufung auf das

Tridentinum : 1. das Glaubens-, Kult- und sakramentale Leben, dann
2. die kirchlichen Personen, Ämter und Pfründen, sowie die Angelegenheiten

betreffend die kirchlichen Gebäude und andere Vermögens-
objekte und schließlich 3. das kirchliche Gerichts- und Prozeßwesen.

Wäre es nicht zum vornherein aus dem Wesen der katholischen
Kirchenorganisation bekannt, es ergäbe sich aus diesem Einführungskodex

des Tridentinums für das Bistum Basel zur Evidenz, daß wie

1 Vgl. Bericht der katholischen Kommission an das Erziehungsdepartement
der Republik Bern. Konferenz von Baden, Bern 1835, 3-5. — Bericht des
Erziehungsdepartements an den Regierungsrat der Republik Bern über die Anträge
der Badenerkonferenz. Bern 1834, 4, 59 ff. — Bemerkungen der kath. Kommission
über den Bericht des Erziehungsdepartements in betreff der Beschlüsse der
Badenerkonferenz. Bern 1835, 13-25.

2 Vautrey, Histoire des Evêques de Bâle. T. III. Einsiedeln i886, 112 s.
3 Statuta Basiliensia in Synodo Thelsbergensi praesidente D. D. Jacobo

Christophoro anno 1881 publicata. Friburgi Brisg. 1883, in prooemio.



— 189 —

in der ganzen Diözese, so auch und offenbar vor allem in den
katholischen Herrschaftsgebieten des Fürstbischofs für das Predigtwesen, das

gottesdienstliche Leben, die Verwaltung der Sakramente, hauptsächlich
das Ehewesen (Führung der Standesregister), für den Religionsunterricht,

die Errichtung und Beaufsichtigung der Pfarrschulen, für das

Mittelschulwesen, für die Ausbildung, Erziehung und Prüfung der
Geistlichen, die Besetzung der kirchlichen Ämter und Pfründen, Trennung,
Vereinigung und Unterdrückung der Benefizien, für den Unterhalt des

Seelsorgsklerus, für die Verwaltung der kirchlichen Gebäude, das Friedhofs-

und Beerdigungswesen, für die Beaufsichtigung des religiösen
Lebens, die Vornahme kanonischer Visitationen und die Abhaltung der

Synoden die diözesanen Behörden zuständig waren und somit diese

Angelegenheiten außerhalb der staatlichen, auch außerhalb der
fürstbischöflichen Kompetenzbereiche lagen. Entsprechend dieser
gesetzgeberischen Zuständigkeit war naturgemäß auch die kirchliche Gerichtsbarkeit,

deren Organisation im dritten Teil der Delsberger Synodalstatuten

zur Darstellung kommt, den kirchlichen Faktoren reserviert.
Scharf und tief beleuchtet der Einleitungstitel zum dritten Teil

der Synodalstatuten die Eigenart und das Eigengebiet der kirchlichen
Rechtssprechung :

« Ecclesiastica ac spiritualis Iurisdictio divina Dei Opt. Max. ordinatione
ita instituta est, ut temporali ac saecularium principum auctoritati nihil
deroget. Sed ut hae ambae, mutua inter se collata opera, iustitiam mode-
ratricem tam in divinis quam in civilibus citra offensionem administrent.
Observata nimirum hac inter eos distincta ratione, ut Deo militantes pro
temporalium cursu saecularibus negotiis minime se implicent ; implicati
vero aliis iisque dediti divinis rebus ne praesideant. Atque inde venit
ut ecclesiasticarum rerum dissidiis componendis proprio etiam sit attributum
forum et iudicium. Ad quod primario quidem omnes eae causae quae mere
spirituales ex sua natura dicuntur referendae sunt : ut sunt omnes contro-
versiae quae ad Ecclesiam, Legem, fidemque christianam pertinent, atque
ea quae ex his ipsis originem ducunt : ut quae de Ordinibus, Sacramentis

eorumque administratione et caeremoniis, observationibus et traditionibus
inter quoscumque christianos disceptantur. Secundario vero et causae
mixtae (quas vocant) temporalis aliquid annexum habentes, quae partim
ob sui naturam principalem ecclesiasticae sunt. Accidentarium enim illud
temporale naturam sui principalis semper sequi debet. Tales sunt : causae
omnes beneficiales, Iurispatronatus, Décimales, tam in possessorio quam in
petitorio, omnium quoque iurium, censuum et reddituum Ecclesiasticorum,
Episcopalium, Decanalium, Parochialium, Monasteriorum, Sacellorum, Fabri-
carum, Xenodochiorum quaecumque sacerdotum et ecclesiasticarum
personarum seu potius Ecclesiae bona quovis modo censeri possunt, Dicuntur



— 190 —

etiam aliae causae mixtae ratione personarum quae in iudicium veniunt.
Quae si ecclesiasticae sint et ab aliis conveniantur passim indistincte in
omnibus causis realibus, personalibus, civilibus et criminalibus, sed etiam
hereditariis coram nostro Vicario et Officiali conveniendae sunt. Ubi autem
ipsi actores praeter casus praescriptos sunt, tum et in causis iniuriarum
verbalium et realium reos laicos coram foro nostro ecclesiastico convenire
possunt. Postremo etiam pupilli, orphani, viduae reliquaeque miserabiles

person ae foro nostro ecclesiastico se contra cuiusvis iniuriam iustitia illis
alibi denegata libere tueri possunt. Omnes etiam et singuli, quibus ex
pervetusta et inveterata consuetudine eius praerogativa concessa est.
Hortamur et monemus etiam quoscumque saeculares magistratus, quod
propriae suae vocationis memores falcem ab aliena messe contineant,
meminerintque solos Episcopos et Praelatos positos qui regant Ecclesiam ;

quos qui spernit, non hominem sed Deum ipsum spernit et Sacri Tridentini
Concilii auctoritate nefarios iudicari eos, qui ecclesiasticam iurisdictionem
tollere vel quovis modo impedire praesumunt. » 1

Zusammenfassend geben wir von obiger Darlegung der Zuständigkeit

der kirchlichen Gerichtsbarkeit folgende Übersicht :

7. rein geistliche Angelegenheiten :

i. ungesichts der Nutur der Sache, z. B. Angelegenheiten betreffend
die Kirche, das Sittengesetz, den christlichen Glauben.

2. angesichts des Ursprungs der Sache, z. B. die Sakramente und
ihre Verwaltung, Zeremonien, die religiösen Übungen und
Gebräuche.

II. gemischte Angelegenheiten, die mit irgend einer zeitlichen, weltlichen
Sache zu einer Einheit verknüpft sind :

1. angesichts der umstrittenen Sache, z. B. alle Benefizialangelegen-
heiten, Patronatsrechte, kirchliche Zehnten, Rechte und
Einkünfte der kirchlichen Personen, Bischöfe, Dekane, Pfarrer,
Klöster, Kapellen, Kirchenfabriken, Wohltätigkeitsanstalten,
sowie alle Kirchengüter.

2. angesichts der in den Rechtsstreit verwickelten Personen :

a) kirchliche Personen können auch in bürgerlichen Angelegenheiten

nur vor das bischöfliche Gericht gezogen werden ;

b) Mündel, Waisen, Witwen und ganz Arme können im Falle
der Rechtsverweigerung vor dem weltlichen Gerichte ihre
Angelegenheit vor das kirchliche Gericht bringen ;

c) desgleichen alle, die durch altes Herkommen hiezu berechtigt sind.

1 Op. cit., 373-376.



— igi —

Diese Rechtsordnung mit einer in rein religiösen und religiös
gemischten Angelegenheiten von den staatlichen Behörden
unabhängigen kirchlichen Gesetzgebung und Gerichtsbarkeit bestand im
katholischen Teil des Fürstbistums im Wesentlichen bis zu dessen

Annexion durch Frankreich im Jahre 1793. Auch die staatlichen
Behörden hielten es für eine Selbstverständlichkeit, daß die religiösen
Angelegenheiten in voller Freiheit von den zuständigen kirchlichen
Instanzen rechtlich geregelt, verwaltet und beurteilt wurden. In diese

Ordnung der Dinge brachte nun allerdings die neue Zeit, die mit den

französischen Revolutionsarmeen 1792 plötzlich in das katholische unter
kaiserlicher Oberhoheit stehende Gebiet des alten Fürstbistums (der
Bischof war deutscher Reichsfürst) einbiachen, einen grundstürzenden
Wandel.

2. Die Zivilkonstitution des Klerus.

Die Kriegserklärung Frankreichs an Kaiser Franz II. (20. April
1792) hatte die Besetzung des kaiserlichen, katholischen Teiles des

Fürstbistums Basel, die Flucht des Fürstbischofs Sigismund von Roggenbach

nach Biel und hernach nach Konstanz, sowie nach dem

mißglückten Experiment der Raurachischen Republik schon nach wenigen
Monaten die Annexion des besetzten fürstbischöflichen Herrschaftsgebietes

durch die französische Republik zur Folge (23. März 1793).
Mit diesem Ereignis war auch das Schicksal der bisherigen kanonisch-
tridentinischen Kirchenordnung im Fürstbistum besiegelt. Denn die
Pariser Machthaber beeilten sich, ihre Gesetzgebung auf ihr neues
Gebiet auszudehnen, wodurch auch die französische Zivilkonstitution
des Klerus und alle jene Erlasse, welche, von ihrem Geiste diktiert,
dieser berüchtigten Kirchenverfassung der revolutionären
Nationalversammlung vorausgegangen und nachgefolgt waren, im neufranzösischen

Gebiete zur Durchführung kamen. Dadurch wurde dem Lande
eine Kirchengesetzgebung aufoktroiert, welche die bisherige völlig auf
den Kopf stellte. Sie enthielt eine radikale Nationalisierung und
Demokratisierung des Kirchenwesens, die mit den göttlich rechtlichen
Grundlagen des römisch-katholischen Kirchenrechtes im schroffsten

Widerspruch standen.1

1 Vgl. hiezu und zum Nachfolgenden außer Vautrey, 1. cit. 468 ff. C.
Constantin, art. Constitution civile du Clergé, in : Dictionnaire de Théologie catholique
III, 2. Paris 1911, col. 1237-1604.



— 192 —

Die Nationalisierung des Kirchenwesens ging soweit, daß sie das

französische Staatsgebiet ohne irgendwelche vorausgehende Fühlungnahme

mit dem apostolischen Stuhle oder den außerhalb Frankreichs
residierenden Prälaten, die in französischen Grenzgebieten von alters her
kirchliche Jurisdiktion ausübten, von den angestammten Diözesen durch
einseitigen Gesetzesakt lostrennten, zudem auf die nämliche Weise in
Frankreich eine neue Gebietsteilung in Diözesen vornahmen, die sich
mit den 83 neuen Departementen decken mußten, was eine willkürliche
Trennung, Vereinigung und Unterdrückung von Diözesen zur Folge
hatte. Überdies wurden die Diözesen der Jurisdiktion des Apostolischen
Stuhles entzogen, indem den staatlich neugewählten Bischöfen das

Gesuch an den Papst um kanonische Institution verboten und ihnen
bloß die Anzeige von der stattgehabten Besitzergreifung ihres Amtes

gestattet wurde zur Bekundung ihrer Glaubens- und Gnadengemeinschaft
mit dem sichtbaren Oberhaupt der allgemeinen Kirche (Union de foi
et de communion). Zudem wurde das gesamte Kirchenvermögen als

Staatsgut erklärt, wodurch die kirchlichen Gebäude, Fonde, Stiftungen,
Bruderschaftsgüter, Klostergüter, Liegenschaften etc. der Gesamtkirche
wie der Einzelkirchen verloren gingen. Damit ging Hand in Hand die

Verdrängung des kirchlichen Lebens aus der Öffentlichkeit, seine

Unterstellung unter polizeiliche Kontrolle und Reglementierung bis auf die

Kleidung und die Titulaturen der Bischöfe und Priester. Eine Reihe
Materien des kanonischen Kirchenrechtes, z. B. das Ehewesen mit der

Führung der Standesregister, wurde der Kirche entzogen und den

Staatsbehörden unterstellt.
Als Gegenleistung gegen die Verstaatlichung des Kirchenvermögens

mußte die Nation sich allerdings zur Besoldung und Pensionierung der

Geistlichen, sowie zum Unterhalt des Kultus verstehen (wenigstens

anfänglich), doch wurde diese Staatsleistung, deren Restitutionscharakter

nur zu schnell in Vergessenheit geriet, — wie der Verlauf
der Ereignisse auch im ehemaligen Fürstbistum zeigt —, zu einer

gefährlichen Fessel für die Kirche und in der Hand des Staates zu einem
scharfen Zwangs- und Willkürmittel gegenüber dem Klerus, der gegenüber

den staatlichen Maßnahmen Bedenken zu äußern wagte und

Rechtsverwahrung einlegen zu müssen giaubte.
So brachte die Zivilkonstitution die Verstaatlichung des Kirchenwesens

auch in das annektierte Fürstbistum. Mit der Nationalisierung
und Verstaatlichung der Kirche setzte sie zugleich eine radikale

Demokratisierung der kirchlichen Verfassung und Verwaltung durch.



- 193 —

Die Wahl der Religionsdiener wurde den Bürgern zuerkannt. Den

Wahlkörpern für die Bestellung der Departementsversammlungen stand
die Wahl der' Bischöfe zu und die Verkündigung des Wahlergebnisses
dem Präsidenten der Wahlversammlung, die Wahl des Pfarrers dem

Wahlkörper des entsprechenden politischen Wahlkreises. Die
Überwachung der Bischöfe und Pfarrer, hauptsächlich in bezug auf Inne-

haltung ihrer Residenzpflicht, war den bürgerlichen Behörden des

betreffenden Amtskreises übertragen.
Diese Verstaatlichung und Demokratisierung des Kirchenwesens

und dessen Loslösung von den kraft göttlichen Rechtes zuständigen
gesetzgeberischen und gerichtlichen Instanzen und der auf diese

Verfassung geforderte Eid hatten den Protest des apostolischen Stuhles
und damit in Frankreich das Schisma zur Folge. Der Klerus zerfiel in
die beiden Parteien der « Konstitutionellen » oder « Schwörer » und der
t< Refraktäre » oder « Eidverweigerer », die Bevölkerung in zwei sich

bekämpfende Kirchen. Diese und alle übrigen Auswirkungen der

kirchenpolitischen Gesetzgebung des revolutionären Frankreichs wurden

nun auch in das katholische Juragebiet des Fürstbischofs hineingetragen ;

der Oberhirte fuhr zwar fort, von seinem Exil aus, so gut es ging,
besonders durch Hirtenbriefe die Rechte der Kirche zu wahren und
sich als guter Hirte seiner Herde zu erweisen. So standen sich die
zwei Kirchengesetze gegenüber, das staatskirchliche von Paris, welches

die dortigen Regierungsmänner im Namen des auch in religiösen Dingen
souverän gewordenen Volkes handhabten, und das angestammte kano-

nisch-tridentinische, dessen Handhabung und Schutz dem Diözesanbischof

zufolge seiner durch den Apostolischen Stuhl erhaltenen

Sendung zukam.

Notwendig kommt es zwischen Staat und Kirche zum Kampfe,
wenn der Staat sich die Kirchenhoheit und andere gesetzgeberische
und richterliche Kompetenzen in religiösen Angelegenheiten beilegt,
welche die Kirche kraft göttlichen Rechtes als ihrem ausschließlichen

Zuständigkeitsbereiche angehörend beanspruchen muß. Die
Kampfstellung zwischen Basler Bischof und Zivilkonstitution blieb demgemäß
auch bestehen, bis ersterer anläßlich des Abschlusses des napoleonischen
Konkordates seine Jurisdiktion in die Hände Pius VII. zurücklegen konnte.

Man hat in der Zivilkonstitution des Klerus von 1790 vielfach
lediglich ein Instrument der jakobinischen Kirchenfeindlichkeit zur
Vernichtung der katholischen Kirche in Frankreich gesehen. Doch ist
sie zweifelsohne zum guten Teil auch die konsequente Auswirkung

REVUE D HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 13



— 194 —

von Faktoren, die bereits unter dem früheren Regimente bestanden :

der gallikanischen Freiheiten. Sie fanden in der bekannten Kundgebung
vom 19. März 16821 eine Art dogmatische Formulierung und Begründung
und zeigten sich in der gallikanischen Rechtspraxis in möglichster
Zurückdrängung der Jurisdiktionsgewalt des Apostolischen Stuhles,
einer stets wachsenden Überhäufung der Krone mit kirchlichen
Privilegien und Annexen, — bekanntlich wurde ja im Herrschaftsgebiet der
französischen Krone die tridentinische Disziplinargesetzgebung nie

angenommen — und so kam es, daß der Gallikanismus des französischen

Episkopates im Verein mit dem Absolutismus des Hofes, der nach Art
der protestantischen Staatsregierungen sich mehr und mehr die Kirchenhoheit,

die Souveränität in religiösem und kirchlichen Dingen beizulegen

sich bemühte, in dem Maße, als er das Kirchenwesen in Frankreich
dem Einfluß und der Jurisdiktion des Apostolischen Stuhles entzog,
dasselbe der Staatsgewalt in die Arme trieb und die Kirche Frankreichs,
die gallikanische, sich mehr und mehr dem romfreien Kirchentum
beispielsweise des Anglikanismus näherte. Als die Revolution dann die

Souveränität des Staates von der Krone ins Volksganze verlegte, da

war es konsequent — das heißt für die Volks- und Revolutionslogik
— daß der staatlichen Souveränität auch die von der Krone bisher

ausgeübten kirchlichen Privilegien (z. B. Bischofsernennung) mitfolgten.
So hätten wir in der Zivilkonstitution im Grunde lediglich eine radikal
verschärfte Pronunzierung des Gallikanismus im Sinne der souveränen
Volksherrschaft. « La constitution civile marque, comme il a été dit,
le triomphe absolu, sans contre-poids, de la théorie gallicane et
parlementaire de la quasi-souveraineté du roi sur le domaine religieux, et
la nation est devenue l'héritière du roi. »2

Von den Auswirkungen jener gesetzgeberischen Periode auf das

annektierte bischofbasel'sche Gebiet sind dem kanonischen
Kirchenrechtswesen vor allem drei Wunden geblieben : der Verlust des Kirchengutes,

die daraus resultierende Besoldung des Seelsorgsklerus aus

Staatsmitteln und in einer gewissen Bevölkerungsschicht die Neigung
zur Demokratisierung des katholischen Kirchenwesens, eine Neigung,
die im Verlauf der kommenden Jahrzehnte im Bunde mit dem bernischen
und basel'schen reformierten Staatskirchentum besonders in den

Kultusgesetzen der Siebziger Jahre den Ideen der Zivilkonstitution von 1790
neuerdings scharfen gesetzgeberischen Ausdruck verlieh.

1 Text bei : Em. Séveslre, L'histoire du Concordat de 1801, Paris, 1904, 479.
2 C. Constantin, 1. e, col. 1556.



— 195 -
3. Das napoleonische Konkordat von 1801/02.

Das Übereinkommen zwischen Pius VII. und Bonaparte vom
15. Juli 1801 brachte die Aussöhnung zwischen Frankreich und dem

Apostolischen Stuhle. 1 Gegenüber dem einseitigen staatlichen Gesetzesakt,

den die Zivilkonstitution darstellte, bedeuteten schon die
Vertragsverhandlungen mit dem Apostolischen Stuhle die Anerkennung seiner

Kompetenz und Souveränität in kirchlich-religiösen Angelegenheiten
auch innerhalb Frankreichs. Zudem anerkannte schon der erste
Konkordats-Artikel die Freiheit der römisch-katholischen Kirche in der

Ausübung der Religion und die Öffentlichkeit ihres Kultus, wodurch
der Weg zur freien Anwendung und Entfaltung der kanonischen

Kirchengesetzgebung in Frankreich vertraglich wieder frei gegeben war.
Die Umschreibung, Unterdrückung und Neuerrichtung der Bistümer,

die kanonische Besetzung derselben, die Entgegennahme von
Verzichtleistungen auf dieselben stehen dem Papste zu. Dem ersten Konsul und
seinen Rechtsnachfolgern, sofern sie katholisch sind, wird das Recht der

Bischofsernennung und andere Vorrechte, welche die Regierung vor
dem Umsturz beim Heiligen Stuhle innehatte, neuerdings zugestanden,
übertragen, ebenso verzichtet der Papst auf die Wiedererstattung des

unter der Herrschaft der Revolutionsgesetze verstaatlichten und
veräußerten Kirchenvermögens, wogegen der Staat die gebührende
Besoldung der Bischöfe und Pfarrer übernimmt.

Wir stehen hier vor einer Entdemokratisierung des kirchlichen
Lebens in Frankreich entsprechend der neuen Entwicklung, welche
die Republik unter Bonapartes, unter des kommenden Kaisers Diktatur
plötzlich genommen hatte. Die Freiheit der Kirche von jeglicher
staatlichen Bevormundung war allerdings dem päpstlichen
Bevollmächtigten Staatssekretär Kardinal Consalvi nicht erreichbar : Mit der

Gewährung des Privileges der Bischofsernennung durch die oberste
Staatsbehörde wurde trotz dem Vorbehalte der kanonischen Institution
durch den Papst ein tief- und weitgreifendes Mittel der Einflußnahme
auf das Kirchenwesen dem ersten Konsul und seinen Rechtsnachfolgern
in die Hände gelegt.1

Der Tag der Promulgation des Konkordates brachte zudem mit

1 Text (lat. u. franz.) des Konkordates und Kommentar dazu : Em. Sévestre,
1. c. ,218-224 u- 224-274. — Vgl. C. Constantin, art. Concordat de 1801, in : Dictionnaire

de Théol. cath. III, 1 col. 743-779.



— 196 —

den sogenannten organischen Artikeln 1 ein einseitiges, staatskirchliches

Durchführungsgesetz, welches darauf ausging, zugleich mit der
feierlichen Verkündigung des Übereinkommens mit dem Apostolischen
Stuhle die darin anerkannten Rechte und Freiheiten der Kirche
möglichst zu beschränken und das kirchliche Leben im Geiste der
Zivilkonstitution und des Gallikanismus der staatlichen Bevormundung zu
unterstellen. So wurden der Genehmigung durch die Regierung (Placet)
unterstellt : sämtliche päpstlichen Erlasse und Vertreter, die Beschlüsse
der allgemeinen Konzilien, Abhaltung und Beschlüsse von
Nationalkonzilien, Diözesansynoden und andere Versammlungen, die Errichtung
von Domkapiteln, sowie die Wahl und Zahl von deren Kapitularen, die

Errichtung und Organisation von Priesterseminarien, sowie Namen und
Zahl der Alumnen und Weihekandidaten, die Umschreibung und
Errichtung von Pfarreien und Hilfspfarreien etc.

Bezeichnend ist, daß außer der staatlichen Beeidigung des Seel-

sorgsklerus die für die Heranbildung des Klerus bestimmten Professoren

die Gallikanischen Artikel von 1682 zu unterzeichnen und die darin
enthaltene Lehre vorzutragen hätten. Auch unter dem Konkordat blieb
das Ehewesen und die Führung rechtsgültiger Standesregister der

Kirche entzogen und die kirchliche Einsegnung der Ehe setzte den

Ausweis über die stattgehabte Ziviltrauung voraus. Die staatlichen
Behörden und Gerichte übten über das Verhalten der Geistlichkeit die

Kontrolle aus. Wir haben im Konkordat von 1801 mit seinen als eine

Art Ausführungsgesetz beigedruckten und mitpublizierten Organischen
Artikeln einen typischen Fall jener Kirchenpolitik, wo der Staat zur

Förderung seines Prestiges die Kirche und ihre Rechte auf
diplomatischem Wege vertraglich anerkennt und sich verbindet, als Gesetzgeber

aber zu Hause durch die Usurpierung der Kirchenhoheit die

freie Entfaltung der universellen und souveränen Eigengesetzlichkeit der

römisch-katholischen Kirche wieder praktisch illusorisch zu machen sucht.

Die Durchführung des Konkordates hatte die rechtliche Loslösung
der fürstbischöflichen Lande aus dem Verbände der Diözese Basel und
ihre Vereinigung mit dem Bistum Straßburg zur Folge. Wie anderwärts,
wurden nun auch hier Konkordat und Organische Artikel die

maßgebenden Normen (letztere gegen den Willen der Kirche) des Kirchenwesens,

wenn auch nicht alle Bestimmungen und nicht alle in gleicher

1 Text bei : Em. Sévestre, 1. cit., 468. Vergleich der Organischen Artikel
mit dem Konkordat ebda. 302-320.



— 197 —

Weise zur Durchführung kamen. Es lebte zur allgemeinen Freude im

Jura das kirchliche Leben wieder auf, nachdem auf Grund der neuen

Gesetzgebung im Auftrage des Straßburger Ordinariates die Pfarreien neu

organisiert und besetzt worden waren. Eigentliche staatlich besoldete

Pfarrer gab es aber im ganzen Gebiete nur sechs, und zwar in Pruntrut,
St. Ursitz, Saignelégier, Delsberg, Courrendlin und Laufen, aus denen

sich dann die heutigen Dekanate des Bernerjura entwickelt haben, aber

erst unter Bischof Salzmann förmlich zu solchen im kirchenrechtlichen
Sinne umgebildet wurden. Die übrigen Kirchen wurden mit
Hilfsgeistlichen besetzt, die grundsätzlich keine Besoldung erhielten, sondern

aus eventuellen Staatspensionen und den Beisteuern der Gemeinden

leben mußten.
Nach dem Sturz Napoleons und dem ersten Pariserfrieden (30. Mai

1814) nahmen die alliierten Mächte die fürstbischöflichen Lande, auf
die der Bischof als Landesfürst nie verzichtet, während des

Wienerkongresses in einer Eingabe sogar seine politischen Herrschaftsrechte
förmlich geltend gemacht hatte, in ihre Zivilverwaltung ; die kirchliche
Verwaltung wurde nach Abtrennung des Gebietes von der Diözese

Straßburg durch päpstliches Breve vom 17. September 1814 dem
Bischof der Diözese Basel, Xavier de Neuveu (gewählt 2. Juni 1794)

endgültig wieder zurückgegeben und er verpflichtet, seine Jurisdiktion
neuerdings über diesen Teil der Diözese auszudehnen, was mit bischöflichem

Rundschreiben vom 9. Januar 1815 tatsächlich auch geschah.1
Dadurch wurde nun ein etwas zweideutiger Rechtszustand

geschaffen. Rechtlich unterliegt es kaum einem Zweifel, daß durch das

Eingreifen des Papstes und die erneute Einverleibung des fürstbischöflichen

Gebietes in die Basler Diözese und seine Unterstellung unter die

kirchliche Jurisdiktion des dortigen Diözesanbischofs durch den Papst
die Geltung von Konkordat und Organischen Artikeln hinfällig wurde
und das allgemeine kanonische und das Basler Diözesankirchenrecht
wieder auflebten. Allerdings ist es nicht unbegreiflich, daß staatlicher-
seits die Ansicht aufkommen konnte, es sei in dieser kurzen Zwischenzeit
zwischen dem Ersten Pariser Frieden (30. Mai 1814) und der Wiener

1 Vautrey, op. cit., 509-517, wo auch der Text des päpstlichen Wieder-
vereinigungsbreves in französischer Übersetzung (S. 510) und des bischöflichen
Hirtenschreibens zur erneuten Besitzergreifung des zurückerhaltenen kirchlichen
Jurisdiktionsgebietes (510-514) zu finden ist. Der lat. Text des Breves mit einer
deutschen Übersetzung ist abgedruckt in : Bemerkungen der katholischen
Kommission über den Bericht des Erziehungsdepartements, S. 20.



— 198 —

Kongreßerklärung (20. März 1815) der kirchenrechtliche Zustand
provisorisch in Kraft geblieben, wie er seit Verkündigung des Konkordates
bestanden hatte. Berief sich ja selbst Bischof Salzmann in einer
Kontroverse mit der Regierung von Baselland auf eine Bestimmung
der Organischen Artikel als Beleg für den kirchenrechtlichen Status quo,
der bei der Vereinigung des Fürstbistums mit der Schweiz vorgelegen
habe.1 Auch die römisch-katholische Kommission in Bern gesteht 1835

in ihrem Kampfe mit der Regierung gegen die Badener Artikel, daß

sie noch 1833 — « damals, als wir die eben angeführten Dokumente
(Breve 17. September 1814 und bischöfliches Mandat vom 9. Januar
1815) noch nicht kannten » — der Ansicht war, « das Konkordat vom
8. Juli 1801 und die Organischen Artikel von 1802 seien für den

katholischen Jura noch anwendbar » gewesen, als er mit der Schweiz

vereinigt wurde.2 Gestützt auf die Einsichtnahme in das ihr bisher
unbekannte Aktenmaterial vertrat die Kommission aber später mit der
nämkchen Entschiedenheit den Standpunkt, Konkordat und Organische
Artikel seien mit der Wiedervereinigung des fürstbischöflichen Gebiets

mit der Diözese Basel hinfällig geworden, wie das Erziehungsdepartement

die gegenteilige These von deren unverändertem Fortbestand auch

nach dem Anschluß des Jura an Bern verfocht. 3 Tillier dürfte geschichtlich

das Richtige treffen, wenn er — von seinem freisinnigen Standpunkt
aus — schreibt : « Die Regierung behauptete möglichst das französische

Konkordat von 1802, das günstigste, das je mit dem Heiligen Stuhle

geschlossen worden war ; von der Geistlichkeit hingegen wurden spätere,
während der Zwischenherrschaft getroffene (Päpstliches Breve und
bischöfliches Mandat) und alte Einrichtungen (wohl Tridentinum,
Diözesanstatuten) geltend gemacht. »4 Immerhin war zur Zeit der

Vereinigung und unmittelbar nachher die damalige Regierung, wie wir
noch sehen werden, nicht so unbedingt wie ihre Nachfolgerin in den

Dreißiger Jahren vom Fortbestand der napoleonischen Kirchengesetzgebung

im neuen Kantonsgebiet überzeugt.

1 Schreiben des Bischofs Joseph Anton Salzmann an den Landrat von
Baselland vom 22. März 1835, zitiert bei : K. von Blarer, Der Kanton Basel
Landschaft, in : Das Bistum Basel 1828-1928. Festschrift. Solothurn 1928, 261.

2 Bemerkungen der katholischen Kommission, S. 32.
3 Vgl. Bemerkungen der katholischen Kommission, S. 13-25. — Bericht des

Erziehungsdepartements, S. 11-15, 62-76.
4 Anton Tillier, Geschichte der Eidgenossenschaft während der sog.

Restaurationsepoche. Bd. 3. Bern u. Zürich 1850, 33.



— 199 —

Tatsächlich war aber die kirchenrechtliche Lage mit einer gewissen
Unklarheit und Zweideutigkeit belastet, was für die Interpretation des

religiösen status quo, der im ehemaligen bischöflichen Gebiete auch
nach seinem Anschluß an die Schweiz kraft Vertragsbestimmung des

Wienerkongresses aufrecht zu erhalten war, sowie später für die
Auslegung der Verfassungsartikel, welche die Rechte der römisch-katholischen

Kirche gewährleisteten, Schwierigkeiten bot. Die Streitfrage war
eben die, ob es sich um das kanonische oder das napoleonische Kirchenrecht

handle, das durch den Wienervertrag, die Vereinigungsurkunde
und Verfassung gewährleistet wurde.

II.

Die Entwicklung seit dem Anschluß
des Fürstbistums an die Schweiz kraft des Wiener-Vertrages.

1. Die Garantie des « gegenwärtigen » Zustandes.

Die erwähnte Zwiespältigkeit der Auffassung machte sich schon in
der Vereinigungsurkunde vom 14. und 23. November 1815 von Biel
und jener von Basel (Briseck) vom 7. November und 6. Dezember 1815

geltend.1 Wir finden in diesen Dokumenten die von Seite des alten
und neuen Kantonsteiles niedergelegte offizielle Interpretation des

« gegenwärtigen Zustandes », in welchem die katholische Kirche im
Jura laut Erklärung des Wienerkongresses vom 20. März 1815 auch
nach Vereinigung mit der Schweiz zu verbleiben hatte.2 Grundsätzlich

war ja die französische Gesetzgebung kraft Bestimmung des

Wienervertrages im ehemaligen bischöflichen Lande hinfällig geworden (Art. 14
der Bieler Bereinigungsurkunde), aber der Zustand, den das Konkordat
mit den Organischen Artikeln geschaffen hatte, war durch die kirch-
licherseits (Breve und bischöfliches Mandat) erfolgten Akte, wenn auch

rechtlich, so doch nicht tatsächlich völlig überwunden. So erinnern die

Vereinigungsurkunden von Biel und Basel teils an den Konkordatszustand,

teils an die kanonische Gesetzgebung.
Die Zuerkennung des Genusses der vollen geistlichen Gerichts-

1 Text (deutsch) der Vereinigungsurkunde von Biel (Berner Jura) in : Eidg.
Abschiede 1814-1848. Bd. 2. Bern 1876, 853-860, derjenige von Basel (Birseck)
ebda. 861-863.

2 Text (franz. u. deutsch) der Wiener Kongreß-Erklärung vom 20. März 1815
in : Eidg. Absch. a. a. O. 786-794.



— 200 —

barkeit an den Diözesanbischof und die Pfarrer, die freie Ausübung der
katholischen Religion als öffentlichen Gottesdienst, die unbehinderte

Amtsverrichtung des Bischofs und der Pfarrer, zumal das
uneingeschränkte Visitationsrecht des Bischofs, das Recht auf katholische
Pfarrschulen und Mittelschulen, die Vermögensfähigkeit der Pfarreien
und anderer kirchlichen Institute, die freie Ernennung der Pfarrer
durch den Bischof ohne Bestätigung durch die Regierung sind

Bestimmungen der Bemer Vereinigungsurkunde, die sich vom napoleonischen
Konkordatszustand entfernen und mit den kanonisch-tridentinischen
Rechtsnormen übereinstimmen. Dagegen erinnern der Vorbehalt der
« allgemein angenommenen staatsrechtlichen Verhältnisse zwischen der
weltlichen und geistlichen Macht », sowie die Unterwerfung « der Akten
der geistlichen Gerichtsbarkeit unter das Gutheißen der Regierung nach

darüber festzusetzenden Formen », dann die Forderung, daß das innerhalb

der Kantonsgrenze liegende katholische Neubernergebiet durch

Unterstellung unter eine eigene Offizialität für sich einen kirchlichen
Verwaltungs- und Gerichtsbezirk darstelle, an das Regime unter den

Organischen Artikeln. Ferner ist die Übernahme der Besoldung der
Pfarrer durch die neue Landesregierung die Anwendung eines im
Konkordat aufgestellten und durch die Organischen Artikel ausgeführten
Grundsatzes.

Wir stehen vor einer merkwürdigen Verkuppelung von Grundsätzen,

die sich, in ihren Auswirkungen wenigstens, bekämpfen müssen :

einerseits die Anerkennung der römisch-katholischen Kirche und ihrer
Freiheit in der Ausübung der Religion, kirchlichen Gesetzgebung,

Verwaltung und Gerichtsbarkeit und anderseits die Geltendmachung der

staatlichen Kirchenhoheit durch Unterstellung der anerkannten
kirchlichen Rechte und Kompetenzen unter die Genehmigung der
Staatsregierung. Kürzer und unverblümter als die bernische Vereinigungs-
urkunde bringt diesen Zwitterzustand diejenige für das Birseck zum
Ausdruck, worin es einfach heißt : « Diesen mit dem Kanton Basel

vereinigten Gemeinden des Bezirkes Birseck wird die freie Ausübung
der römisch-katholischen Religion gewährleistet. Das Kirchen-, Schul-

und Armenwesen steht unter der Aufsicht und Leitung der Regierung ;

rein kirchliche und religiöse Gegenstände bleiben unter der Befugnis
der respektiven bischöflichen Autorität, deren Verfügungen jedoch dem

Visa der Regierung unterworfen sind » (Art. 6). Also auch hier in engem
Rahmen Anerkennung der kirchlichen Eigengesetzlichkeit (allerdings
auf die res sacrae mit Ausschluß der mixtae beschränkt), aber mit



— 201 —

Unterstellung derselben unter die Kontrolle und Leitung der obersten
Staatsbehörde.

Dieser Zwiespältigkeit des Ausgangspunktes entsprach dann auch
die Entwicklung im Verlaufe der kommenden Jahrzeme.

2. Ausdehnung der staatlichen Kirchenhoheit
auf das römisch katholische Kirchenwesen.

Die Ansätze dazu sehen wir schon, wie bereits erwähnt, in den

Vereinigungsurkunden, den äußeren Ausgangspunkten der ganzen
Entwicklung. In der Restaurationsperiode entwickelte sich zwar das

katholische Kirchenwesen mit ziemlicher Ruhe und Freiheit nach
kirchlichen Normen. 1 Die beginnende gesetzgeberische Arbeit der

Regierung beweist, daß man in den maßgebenden Kreisen das
Wiederaufleben der kanonischen Gesetze im Jura als das Gegebene ansah,

sogar anfänglich begrüßte und förderte. Eklatante Belege hiefür bieten
schon einige Wochen nach Vollzug der Vereinigung die Regierungsverordnung

vom 9. Januar 1816 über die Ehen in den Leberbergischen
Amtern und das Dekret vom 15. Mai gleichen Jahres betreffend
Aufhebung der französischen Gesetzgebung über die Ehe und Ehescheidung.
In Anbetracht, « daß die Ehe nicht bloß ein bürgerlicher Kontrakt,
sondern ein durch die Religion geheiligtes Band ist, daß also eine bloße

bürgerliche Handlung, um dieses Band zu schließen, der Wichtigkeit
desselben keineswegs angemessen ist », verordnet die Regierung unter
anderem, daß « die Titel V und VI des ersten Buches des Code Napoléon
über Ehe und Ehescheidung in den sämtlichen Leberbergischen
Amtsbezirken von nun an aufgehoben, für den katholischen Teil jener
Amtsbezirke, die hierüber ehemals unter der fürstbischöflichen Regierung
gestandenen kanonischen Bestimmungen eingeführt » seien und
« vom 1. Januar 1816 an die Tauf-, Ehe- und Totenrödel wieder durch
die Pfarrer der Kirchspiele übernommen und von denselben genau und

sorgfältig geführt » werden sollen. Wie offenkundig diese gesetzgeberischen

Erlasse die Anerkennung der kanonisch-tridentinischen
Kirchengesetzgebung im katholischen Jura voraussetzen, so fehlt es anderseits
doch nicht an vereinzelten Bestrebungen, das bernische Staatskirchentum,

wenigstens die Kirchenhoheit, in den katholischen Bezirken zur
Geltung zu bringen. 2

1 E. Folletète, Art. Le Jura, in : Das Bistum Basel 1828-1928. Festschrift, 170 f.
2 Vgl. Ernest Daucourt, Abrégé de l'histoire religieuse du Jura Bernois de

1815 à nos jours. Porrentruy 1928, 25-27.



— 202 —

Sind auch vereinzelte Einmischungen der staatlichen Behörden in
kirchliche Angelegenheiten in den ersten Jahren der Restauration (z. B.
staatliche Reglementierung des Ursulinerinnen-Klosters in Pruntrut) zu
verzeichnen, so sind sie doch nicht von weittragendem Belang ;

ausgesprochen zeigt sich indessen die Geltendmachung der staatlichen
Kirchenhoheit als eines landesherrlichen Rechtes der Berner Regierung
in den Bistumsverhandlungen. Die schon in den Vereinigungsurkunden
zutagetretende Verbindung von souveräner Eigengesetzlichkeit der
römisch-katholischen Kirche mit der staatlichen Kirchenhoheit, tritt hier
in zwei Dokumenten als klaffende Zwiespältigkeit in die Erscheinung : im
Bistumsvertrag vom 26. März 1828 und seinem zwei Tage darauf
unterzeichneten staatskirchlichen Gegenstück, dem Langenthaler-Luzerner-
Vollvertrag. Während im ersteren die Regelung der Bistumsfrage eine
den kirchlich-tridentinischen Normen angepaßte Regelung findet,
verpflichten sich im zweiten Vertrage die Diözesanstände, ganz im Sinne
der Organischen Artikel, zur Wahrung ihrer landesherrlichen
Interessen und gegenseitigen Hilfe zu diesem Behufe. Der Vorbehalt « ihrer
bisherigen Rechte, Herkommen, Freiheiten und wohlhergebrachten
Übungen », des Placetum regium « in seiner vollen Ausdehnung für
alle Publikationen des Bischofs und seiner Delegierten », die
Unterwerfung der « Akten der geistlichen Gerichtsbarkeit » unter die

Gutheißung der Regierungen, die Beanspruchung des landesherrlichen
Aufsichtsrechtes (ius inspectionis et cavendi) über die Seminarien, sowie
des Rechtes der « Zustimmung für die bei einem solchen Seminar
Anzustellenden, sowohl Vorsteher als Lehrer », und der vollen Befugnis,
« durch Kommissarien an den Prüfungen, die mit den Alumnen eines

solchen Seminares vorgenommen werden, teilzunehmen », schließlich die

Garantierung einer eigenen kirchlichen Offizialität für das katholische
Gebiet des Kantons Bern erinnern lebhaft an die Organischen Artikel
und zeigen klar das Bestreben, das römisch katholische Kirchenwesen
in die Hände zu bekommen.1

Die nämliche Gegensätzlichkeit trat zu Tage bei der Verkündigung
der Bulle Leos XII. « Inter praecipua » vom 7. Mai, worin der Papst
die Neuerrichtung der Diözese Basel als einen ausschließlich seiner

obersten kirchlichen Machtbefugnis zustehenden Rechtsetzungsakt vor-

1 Text des Bistumskonkordates z. B. bei : Statuta Capituli Eccles. Cathedr.
Basil. Solodori 1924, 27-34 ; ferner bei : Fr. Fleiner, Staat und Bischofswahl im
Bistum Basel, Leipzig 1897, 253-257. Bei letzterem findet sich auch S. 257-267
der Text des Luzerner-Langenthaler-Vollvertrages vom 28. März 1828.



— 203 —

nahm, dabei aber sich die geheim verabredete Plazetierung seiner Bulle
durch die Regierungen der Diözesanstände gefallen lassen mußte. x

Der wie aus dem Hinterhalt vorbereitete und unternommene
Vorstoß gegen die Ausübung der kirchlichen Eigengesetzlichkeit und
der päpstlichen Souveränität im Bistum ging nun zum offenen Ansturm
über bei der Durchsetzung der Badener Artikel als bindende Normen
der kantonalen Gesetzgebung. In der Kontroverse um die Badener
Artikel zwischen dem Berner Erziehungsdepartement und der
römischkatholischen Kommission war man sich auf beiden Seiten bewußt, daß

der Kampf um die tridentinische Kirchengesetzgebung in dem
katholischen ehemals bischofbasel'schen Landesteile ging, um die staatliche
Kirchenhoheit oder die kirchliche Souveränität auf religiösem Gebiete.
Und die militärische Besetzung des katholischen Landesteiles als Antwort
auf die Proteste des Volkes gegen die Vergewaltigung seiner durch
internationalen Vertrag, kantonale Gesetzgebung und Verfassung und durch
eidgenössische Garantie gewährleisteten Freiheit der Religionsübung,
kirchlichen Gesetzgebung und Rechtssprechung, zeigt, wie sehr man
entschlossen war, die tridentinische Gesetzgebung aus dem Gebiete
des Kantons zu verdrängen und die katholische Bevölkerung auch in
ihrem religiös-kirchlichen Leben unter die Kirchenhoheit des Landesherrn

zu zwingen. 2

Fortan zielten denn auch in jahrzehntelanger gesetzgeberischer
Konsequenz die einzelnen Rechtsetzungsakte, sowohl in Basel wie in
Bern, auf den Abbau der religiösen Freiheitsrechte der römisch-katholischen

Kantonsteile, auf die Ausdehnung der landesrechtlichen Kirchenhoheit

auf die einverleibten ehemals fürstbischöflichen Gebiete, was

notwendig der Unterdrückung der souveränen Rechtsetzungskompetenzen

von Papst und Bischof und der Verdrängung des Tridentinums

1 Text der Bulle « Inter praecipua », z. B. in : Statuta Capituli Eccl. Cathedr,
Basil, op. cit. 42-49 ; ferner bei Vautrey, op. cit. 526-529 ; ebenso bei Fr. Fleiner.
a. a. O. 267-272 ; auch bei : Gareis u. Zorn, Staat und Kirche in der Schweiz.
Zürich 1877, Anhang 56-59, wo S. 63 auch die staatliche Plazeturkunde für Bern
abgedruckt ist.

2 Text der Badener Artikel z. B. bei : /. K. Bluntschli, Der Sieg des
Radikalismus über die katholische Schweiz und die Kirche im Allgemeinen. Schaffhausen
I850, 93-98. — Interessant und bezeichnend ist im Bericht des
Erziehungsdepartements über die Badenerkonferenz (Bern 1834) in der Beilage I, S. 59 fif.,
ein Gutachten mit einem einläßlichen und zähen Versuch, die Übereinstimmung
der Badener Artikel mit den Organischen Artikeln Napoleons und überhaupt die
einheitliche Entwicklungslinie der Kirchengesetzgebung von den Gallikanischen
Artikeln über die Organischen Artikel nach der Badener Konferenz darzutun.



— 204 —

und der Diözesanstatuten als Rechtsquellen aus den neuen Kan.tons-
teilen gleichkam. Es erfolgten nach und nach auf Kosten der bisherigen
kirchlichen Kompetenzen unter anderem die Beschlagnahmung des

Schulwesens, Ordenswesens, Festtagswesens, Priesterbildungswesens
durch die staatliche Gesetzgebung. Durch die Einführung des Plazetes
wurden die bischöflichen Verwaltungs- und Jurisdiktionsakte der
staatlichen Kirchenhoheit unterworfen ; diese staatliche Kirchenhoheit setzte
sich in der Amtsentsetzung des Bischofs Lachat in jener äußerst
dramatischen Weise durch, die für die kirchlichen Freiheits- und
Souveränitätsrechte im ehemaligen fürstbischöflichen Gebiete zur offenen

Katastrophe wurde. Die Errichtung, Unterdrückung, Umschreibung der

Pfarrbezirke, überhaupt die Gliederung des kirchlichen Territoriums,
die Besetzung der Pfarreien, die Prüfung der Bewerber, ihre Absetzung
wurde zur Sache der Gemeinde- und Staatsbehörden, das örtliche
Kirchenvermögen in Staats- und Gemeindebesitz überführt, die kirchliche

Gerichtsbarkeit abgeschafft.
Den Schlußstein dieser Entwicklung mit dem Ziele der Verstaatlichung

des römisch-katholischen Kirchenwesens bildete das Kultusgesetz

vom 18. Januar 1874, das als Systematisierung der

vorausgegangenen Einzelakte, als völlige Verstaatlichung des Kirchenrechtswesens,

als eine Ausschaltung der kanonischen Behörden und Instanzen
in Bezug auf die katholische Kirchenverwaltung und als eine Beschlagnahmung

der kirchlichen Rechtsmaterien die Zivilkonstitution der
französischen Revolution nicht bloß erreicht, sondern dadurch bedeutend
übertrifft, daß das bernische Kirchengesetz die päpstlichen und bischöflichen

Kompetenzen und das kanonische Recht völlig ausschaltet,
derselben nicht einmal Erwähnung tut. x -

3. Verlegung der Kirchenhoheit ins Volksganze.

Seit dem Umschwung der Dreißigerjähre setzte sich unter dem

Drucke der Volksmehrheit wie anderwärts so auch in den mehrheitlich
protestantischen Kantonen Bern und Baselland eine Demokratisierung
des Kirchenwesens durch, welche sich für die kanonische
Kirchenverfassung und Kirchenverwaltung, wo und soweit sie dort noch bestand,

grundstürzend auswirkte.

1 Gesetz über die Organisation des Kirchenwesens im Kanton Bern vom
18. Januar 1874 (Sammlung der Gesetze, Dekrete und Verordnungen des Kantons
Bern. Bd. 17. Kirchenwesen, 144-163).



— 205 —

Im Baselland wogte während vierzig Jahren der Kampf hin und her
zwischen den dem Bischof zustehenden, durch die Vereinigungsurkunde
gewährleisteten Kompetenzen bei der Besetzung der Pfarreien und dem

von der Bevölkerung (zum Teil) geforderten Recht auf die demokratische

Pfarrwahl. Durch Maiorisierung der katholischen Gemeinden
durch den reformierten Kantonsteil von Baselland wurde das Pfarrwahlgesetz

in der Volksabstimmung vom 26. Mai 1872 angenommen,
dadurch der zuständigen Kirchenbehörde auf dem Wege der staatlichen
Gesetzgebung eine der wichtigsten Befugnisse der katholischen
Kirchenverwaltung entzogen und als Attribut der Volkssouveränität erklärt. 1

Das gleiche Schicksal erlitt das Recht der freien Ernennung der Pfarrer,
das in der Vereinigungsurkunde von Biel dem Diözesanbischof
ausdrücklich gewährleistet wurde, im katholischen Gebiete des Kantons
Bern, wo durch das Kultusgesetz vom 18. Januar 1874 die Kompetenz
der Wahl und Wiederwahl der Pfarrer unter Vorbehalt der regierungs-
rätlichen Bestätigung den Kirchgemeinden zugesprochen wurde ohne

irgendwelche Rücksichtnahme auf die bischöflichen Rechte (Kultusgesetz,

Paragraph 25-43).
Es werden die bisher nach dem kanonischen Recht anstaltsmäßig

organisierten Pfarreien auf Grundlage des politisch siegreichen
demokratischen Prinzipes zu staatlichen Korporationen des öffentlichen
Rechtes, zu Kirchgemeinden nach dem Muster der politischen umorganisiert

; aus Gesandten, Beauftragten des Bischofs, des gottgesetzten
Ausspenders und Verwalters der göttlichen Geheimnisse, wurden die
Pfarrer — in den Augen der staatlichen Gesetzgebung — zu
Volksbeauftragten, zu Angestellten der Gemeinde, zu Beamten mit staatlicher
Besoldung, die den Gemeindeorganen und in letzter Instanz der
Landesregierung unterstellt und verantwortlich seien.

Der Forderung des ersten Badenerartikels entsprechend 2 wurde im
Bernergebiet als zweites Mittel der Demokratisierung des Kirchenwesens
die Synodalorganisation durchgeführt, wodurch zuerst im reformierten
Landesteil die herkömmliche Kapitelsordnung verdrängt und ein

autonom-demokratisches Organ für die Verwaltung der innerkirchlichen

1 Vgl. K. von Blarer, a. a. O. 268-280.
2 « Die kontrahierenden Kantone verpflichten sich, die durch die kanonischen

Vorschriften geforderte Abhaltung von Synoden zu bewirken, werden jedoch
Vorsorge treffen, daß diese Versammlungen nur unter Aufsicht und mit Bewilligung
der Staatsbehörde stattfinden. »



— 206 —

Angelegenheiten geschaffen wurde. 1 Diese Organisation wurde durch
das Kirchengesetz von 1874 auch dem katholischen Kirchenwesen

aufgezwängt, erwies sich aber, als sich die römisch-katholische Mehrheit
der Institution bemächtigte, vielmehr als eine Abwehrwaffe gegen die
Übergriffe der staatlichen Kirchenhoheit auf das Gebiet der religiösen
Freiheitsrechte.2 Dadurch, daß die katholische Synode kraft der ihr
gewährten Autonomie durch Mehrheitsbeschlüsse vom 7. und 8. Januar
1890 sich selber aufgab und die ihr staatlich zuerkannten Rechte und
Befugnisse den kanonisch hiefür zuständigen römisch-katholischen
Kirchenbehörden anheimstellte, fielen ihre Kompetenzen — nach

Auffassung und Logik des staatskirchlichen Standpunktes — wieder an
die staatlichen Kirchgemeinden zurück. Diesen und ihren Organen
kommt also im Sinne der staatlichen Gesetzgebung heute die
letztinstanzliche, souveräne Entscheidung in innerkirchlichen Angelegenheiten

zu, damit aber auch das Recht, in betreff dieser innerkirchlichen
Angelegenheiten die Entscheidungen und Verfügungen der kanonischen
Kirchenbehörden als auch für sie maßgebend anzuerkennen.3 So wirkt
sich auch in dieser Hinsicht die Demokratisierung des Kirchenwesens
¦— wolü entgegen Voraussicht und Wunsch von deren Urhebern —
zugunsten einer rückläufigen Bewegung im Sinne einer Wiederannäherung

an die kanonische Kirchengesetzgebung aus. In der geltenden
Kantonsverfassung von 1893 ist die frühere Synode durch eine bloße
Kirchenkommission mit nur vorberatenden Rechten ersetzt, dagegen
wird den Kirchgemeinden als einschneidendste Institution zur
Demokratisierung des Kirchenwesens die Wahl ihrer Geistlichen durch die

Verfassung zugestanden (Art. 84, Abs. 2 u. 4). Mit der Abschaffung
des Plazets (K V 1893, Art. 86) hat der Staat dagegen zugunsten der
religiösen Freiheit verfassungsmäßig auf eine der wirksamsten Befugnisse

zur Beherrschung des kirchlichen Lebens verzichtet und zugleich
sich in einem der wichtigsten Punkte von Geist und Buchstaben der
Badenerartikel losgesagt. Dürfen wir wohl hoffen, daß diese rückläufige
Bewegung auch in Zukunft andauere und das ehemalige Fürstbistum
von Jahrzehnt zu Jahrzehnt sich wieder jenem Zustand kirchlicher

1 Staatsverfassung des Kantons Bern, § 80, Abs. 3, die Anfänge der evangelischen

Landessynode liegen bereits in der Verfassung von 1831, § 11, Abs. 2, vor.
2 Kultusgesetz, § 48. — Décret concernant l'organisation du Synode catholique

(2 décembre 1874). — Zum Schicksal der katholischen Synode im Kt. Bern, vgl.
U. Lampert, Kirche und Staat in der Schweiz. Bd. 1. Basel u. Freiburg 1929,
106-110.

3 A. Zeerleder, Das Kirchenrecht des Kantons Bern. Bern 1896, 64.



— 207 —

Freiheit nähere, der bei seinem Anschluß an die Schweiz bestand und
dessen Fortbestand ihm durch feierliche Vertragsgarantien zugesichert
wurde

Überblicken wir das Schicksal der kanonischen Kirchengesetzgebung

im ehemaligen bischofbasel'schen Gebiete, so sehen wir, wie
dieselbe immer wieder von der staatlichen Gesetzgebung bedrängt und
verdrängt wurde. Der Grund dieser Erscheinung ist allbekannt, es ist
die Ansicht, daß in einem und demselben Gebiete nur eine einzige
Souveränität bestehen und sich entfalten darf, wenn das Gemeinwohl
nicht Schaden leiden soll. x Darum die Verdrängung der kirchlichen
Souveränität aus dem staatlichen Gebiete und die Annektierung
derselben durch die Staatsgewalt. Das Gewissen des gläubigen Katholiken
kann sich innerlich dieser Ansicht von der Einzigkeit der Souveränität
im Staatsgebiete nicht anpassen, da für ihn feststeht, daß Christus die

Rechtsetzungs- und Rechtsprechungsgewalt in Sachen des Glaubens
und der Sitten seiner katholischen, apostolischen und römischen Kirche
übertragen hat. 2 Divino iure besteht somit für die Staatsgewalt als
solche das Verbot, sich eigenmächtig religiös-kirchliche Kompetenzen
beizulegen, mag nun die Staatsgewalt auf dem Prinzip der Volkssouveränität

oder der absolutistischen Diktatur oder sonstwie aufgebaut sein.

Es hat sich auch gezeigt, daß es für die Kirche verhängnisvoll ist,
wenn die Beziehungen zwischen ihr und den staatlichen Behörden durch
einseitiges Staatsgesetz geregelt werden, mag diese Regelung noch so
sehr vom Geiste des Wohlwollens beseelt sein. Was das Gesetz schafft,
kann es auch wieder entfernen. Günstiger ist für die Abgrenzung der

gegenseitigen Rechte und Festlegung der beidseitigen gesetzgeberischen
Kompetenzen der Weg der Vertragsschließung. Wir sehen dies im
Basler Bistumsvertrag von 1828. Einmal liegt in ihm die Korrektur
des Prinzips von der Einzigkeit der Souveränität in einem Staatsgebiet
ausgesprochen, da sich Staatsgewalt und kirchliche Gewalt als Träger
von verschiedenen, sich aber nicht widersprechenden Hoheitsrechten
gegenübertreten und unter Wahrung der beidseitigen Selbständigkeit und
Souveränität sich gegenseitig und vertraglich Dienstleistungen und Rechte
zugestehen, in einzelnen Berührungspunkten ihre Rechtsordnungen
zum gemeinsamen Handeln verbinden, ohne sie jedoch dem Wandel
und der Willkür einseitiger Gesetzgebungsakte rechtlich auszuliefern.

1 Vgl. hierüber besonders Gareis u. Zorn, a. a. O. 5 ff.
2 Siehe U. Lampert, Kirche und Staat in der Schweiz. Bd. 1, besonders s. 13 ff.



— 208 —

Ende der Zwanziger] ahre des vorigen Jahrhunderts bestand das

Bestreben, eine für die ganze Schweiz geltende gemeinsame vertragliche
Regelung der den Staat und die Kirche berührenden Angelegenheiten
in die Wege zu leiten. x Das Unternehmen blieb in seinen Anfängen
stecken und wurde durch die Bestrebungen der Badener Konferenz
überholt, die diese Regelung auf dem Wege einseitiger staatlicher
Gesetzgebung zu verwirklichen suchte. Die Folge ist in jenen Gebieten,

wo die Badener Artikel sich durchsetzen und die kanonische
Gesetzgebung verdrängen konnten, ein schmerzlicher Gewissenszwiespalt in
der romtreuen katholischen Bevölkerung : auf der einen Seite die
Notwendigkeit, sich zur Verhinderung größeren Übels der Form nach und
äußerlich der verstaatlichten und demokratisierten Kirchengesetzgebung

anzupassen, anderseits aber diese Anpassung innerlich nur aufzufassen
als einen Akt der Zustimmung zu einer von den kanonischen
Kirchenbehörden bereits getroffenen Regelung, z. B. zur bereits vom Diözesanbischof

vorgenommenen Ernennung für eine freigewordene Pfarrstelle. 2

Ist wohl die Rückgängigmachung der Überbordung der
staatskirchlichen und demokratisierenden Kantonsgesetzgebung und ihres
Einbruches in das Gebiet der kirchlichen Selbständigkeit möglich
Die Rückkehr Berns zum Diözesanvertrag anno 1921 läßt vermuten,
daß dies an maßgebendsten Stellen vielleicht sogar erwünscht sei. Was
die nächstfolgende Entwicklung bringen wird, ob vielleicht eine
konkordatsmäßige Regelung mit dem Apostolischen Stuhl nicht bloß für die

Angelegenheiten der Bischofswahl, sondern noch für andere gemeinsame
Angelegenheiten, sei es in der gesamten Schweiz oder in einzelnen

ihrer Gebiete, einst möglich wird, wer kann das voraussagen Müssen

wir wohl die Hoffnung aufgeben, daß die Zeit wiederkehrt, wo man
auch von Seite des Staates den Codex Juris Canonici und die neuen
Synodalstatuten der Diözese von 1931, wie einst das Tridentinum und
die Diözesanstatuten eines Bischofs Blarer, als den staatlichen
mindestens gleichstehende Quellen des öffentlichen Rechtes ansehen und
behandeln wird

1 Vgl. Bemerkungen der katholischen Kommission, S. 10 f.
2 Vgl. Ernest Daucourt, Abrégé de l'histoire religieuse du Jura Bernois de

1815 à nos jours. Porrentruy 1828, 119 s. — Verdankenswerte Dienste leisteten
mir bei Abfassung obigen Artikels auch Material und Manuskript zu einer größeren
Arbeit, welche mir lie. jur. Camille Nusbaumer zur Benützung behändigte ; ich
möchte zum vornherein bei einzelnen Berührungspunkten dessen Priorität gewahrt
wissen.


	Das Schicksal der tridentinischen Disziplinargesetzgebung im ehemaligen Fürstbistum Basel seit dem Untergang seiner staatlichen Selbstständigkeit

