Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 25 (1931)

Rubrik: Kleinere Beitrage - Mélanges

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINERE BEITRAGE. — MELANGES.

Schweizer Jesuitenprobleme.

Ein moderner Publizist, angeregt von einem unternehmenden deutschen
Verlag, hat ein Buch iiber den Jesuitismus auf den Biichermarkt gebracht,
das ein feinnerviger Ausdruck unserer Zeit ist. ! Dieses Jesuitenbuch des
XX. Jahrhunderts kennt nicht minder alle Sensationen, welche die einzelnen
Epochen im Jesuitismus fanden. Aber es arbeitet sich tapfer durch den
Wust hindurch, der als Jesuitenliteratur aufgehduft ist. Mit beiendem
Spott, der Freund und Feind gleicherweise trifft, dann aber auch wieder
in naiver und todernster Gliaubigkeit 143t es alles auf sich wirken, was
jemals iiber die Gesellschaft Jesu gesagt wurde. Alle Register eines sprach-
gewandten, geistvollen Mannes der leichten Feder spielen. Das Gesamtbild
ist nicht unbefriedigend. Ein moderner Kopf hat sich nicht abschrecken
lassen, durch alle Vorurteile und Gespenster hindurchzublicken. Er zollt
den Jesuiten seine Anerkennung und scheut sich nicht, das Beste, das sie
haben, das in scholastischer Hiille treu bewahrte katholische Glaubensgut,
mit Achtung zu nennen. Die letzten Kapitel, die der Verfasser den
Problemen « Kant und die Neuscholastik », « Die Auseinandersetzung mit
den politischen Ideen der Gegenwart», « Der Weg des Wissens und der
Weg des Glaubens » widmet, beweisen dies schlagend. Der Verfasser bekennt
sich hier zu modernstem Denken, zu Kant, auch fast zu Marx, er konstatiert
(mit vielen innerkatholischen Kritikern des Jesuitenordens) eine weit-
gehende Anpassung moderner Jesuiten auch an diese Denkformen, z. B.
der jesuitischen Philosophen Evich Przywara und Bernhard Jansen an den
Kantianismus, des fithrenden jesuitischen Nationalokonomen Heinrich
Pesch an Kapitalismus und Sozialismus. Er lehnt als moderner Mensch,
der er sein will, den Aristotelismus als wissenschaftliche Methode ab, —
aber er ist objektiv genug, hinter der scholastisch-aristotelischen Methode
des Jesuitismus, hinter dem « Weg des Wissens » den « Weg des Glaubens »
zu sehen und ihm seine Achtung nicht zu versagen. Der letzte Gedanke
des Buches ist ein Aufruf an das moderne Denken, aus seinen eigenen
kritischen Primissen heraus, die ihm Kan? gesetzt hat, die Konsequenzen
zu ziehen und methodendualistisch neben dem kritischen « Weg des Wissens »,
der ein relativer, hypothetischer, weil synthetisch-konstruktiver ist, auch
den « Weg des Glaubens» gelten zu lassen, « Den Weg der Religion als
einer vollauf berechtigten Form des menschlichen Strebens nach Wahrheit »
(S. 562).

! René Fulop-Miiler, Macht und Geheimnis der Jesuiten « Kulturhistorische
Monographie », 576 SS., 228 Abbildungen. Leipzig und Ziirich 1929, Grethlein u. Co.



Der Berichterstatter, der die wohlwollende Kritik, welche das Werk
auf jesuitischer Seite gefunden hat ! vollauf wiirdigt, kann es sich nicht
versagen, hier auf eine eigenartige Tatsache hinzuweisen, die mittelbar
selbst auch ein Beitrag ist zur Frage der «jesuitischen Akkommodation ».
Fiilop-Millers SchluBkapitel beruhen in sehr vielen und entscheidenden
Partien, mehr als die Zitate (S. 516, 532) vermuten lassen, auf Aus-
fiihrungen, die in meinem Buche « Die Sozialmetaphysik der Scholastik » £
niedergelegt sind. Das Vorwort meines Buches ist datiert vom Mai 1929,
das Fiilop-Millers vom August 1929. Von meinem Buche behauptet die
sachliche Kritik 3, daB man sich in dasselbe nur schwer einlesen koénne.
Trotzdem hat Fiilép-Miller in offenbar sehr kurzer Zeit sich die Grund-
gedanken desselben vollig angeeignet, besser als mancher philosophisch
oder soziologisch vorgebildete Fachkritiker. Es ist nun bezeichnend fiir
die pastoralen Motive, die auf jesuitischer Seite selbst in wissenschaftlichen
Rezensionen mitschwingen, da mein Buch, welches innerhalb der neu-
scholastischen Sozialmetaphysik die suarezianische Richtung als die konse-
quentere anerkennt, gerade von jesuitischer Seite bisher eine, wenn anch
vornehm wiirdigende, so doch letzter Linie ablehnende Kritik erfahren hat. 4
. In dem vorliegenden Jesuitenbuche treten nun ganz dhnliche Gedanken auf,
teilweise offensichtlich von mir itibernommen, und gerade sie bilden den
AnlaB, daB das Buch von jesuitischen Kritikern mit wohlwollender Aner-
kennung besprochen wird. Ohne diese letzten Abschnitte, die dem modernen
« Weg des Wissens » den ebenso berechtigten « Weg den Glaubens » an die
Seite stellen, dasselbe, was ich in meiner Arbeit den « Metodendualismus »
genannt habe, hitte die oft sehr sarkastische und nicht minder sensations-
glaubige Darstellungsart Fiilop-Millers nicht diejenige Note erhalten, die
ihm den fiir das katholische Empfinden verséhnlichen AbschluB3 gibt, und die
in der katholischen Kritik bisher auch durchaus anerkannt wurde.

Das Jesuitenbuch Fiilop-Millers, ist es auch durchaus journalistisch
gearbeitet, wird zweifellos der Anla8 sein, daB3 sich manche Kreise, fiir die
das Problem des Jesuitismus bisher wissenschaftlich aufler Betracht stand,
niherhin mit ihm befassen werden. Das Interesse fiir das Jesuitenproblem
wird durch das schon ausgestattete, priachtig geschriebene, leicht lesbare
Buch sicherlich machtig befoérdert werden, und dies wird auch in einzelnen
Fallen der wissenschaftlichen Behandlung dieses Problems, das bisher zu
Unrecht lediglich als eine Ordensangelegenheit betrachtet wurde, zugute
kommen.

In diesem Sinne mochte ich das Jesuitenbuch zum AnlaB nehmen, im

! Ludwig Koch S.]J., Macht und Geheimnis der Jesuiten, « Stimmen der
Zeit », 1930, CXVIII, 338-348.

2 Wiener Staats- und Rechtswissenschaftliche Studien, Band XVI. (Wien
1929, Franz Deuticke).

3 Wilhelm Schwer, « Bonner Zeitschrift fiir Theologie und Seelsorge », 1929,
S. 3731

4 Franz Dander S. J., « Zeitschrift fir katholische Theologie», 1929, LIII,
586-593; Jakob Gemmel S.J., Scholastik, 1930, V, 165 f.



Rahmen dieser Zeitschrift einige Problemekreise kurz zu umreiBen, die fiir
die kirchenhistorische Forschung auf Schweizer Boden von Bedeutung sind.
Die fruchtbare Austragung des Jesuitenthemas in den Geschichtswissen-
schaften interessiert dabei mittelbar als Voraussetzung und Beihilfe zu
dessen philosophischer und soziologischer Bewiltigung. Fiilop-Miller widmet
in seinem Buche einen nicht unbedeutenden Raum dem Phinomen, das
man als Barock- Jesuitismus bezeichnen kann (in Analogie zu den nicht
zuletzt auch auf jesuitischer Seite verwendeten Begriffen der Barock-
philosophie, Barockscholastik, Barocksoziologie). ! Uberall liegt die Er-
forschung gerade dieser Epoche noch im Argen, auch in der Schweiz.
Hatten wir nicht das monumentale Jesuitenwerk Bernhard Duhys S. J.?2,
wir entbehrten liberhaupt jeder Gesamtauffassung. Das habe ich erst vor
kurzem wieder empfunden, als ich fiir die Festschrift anliBlich des
300. Todestages des ehrw. P. Dominicus a Jesu Maria O. C. D., des geist-
lichen Siegers vom WeiBen Berge (1620) und Freundes Ferdinand II.,
das Thema « Dominicus a Jesu Maria und der Staat » zu behandeln hatte
und darin auch den Einflu der jesuitischen Beichtviter auf die barocken
Herrscher untersuchte. 3 Der Barock-]Jesuitismus wire ein verlockendes
kirchenhistorisches Thema auch fiir den Schweizer Bereich. Es lieBe sich
leicht, dhnlich wie fiir die Romantik, so auch fiir diese Epoche eine nicht
unbetriachtliche Wirkung der Schweiz auf das gesamtdeutsche Geistesleben,
insbesondere auf die katholische Restauration nachweisen. Im Jesuiten-
orden, der aus baskischer Umwelt erwuchs, hat der alpine Rassentypus
iiberdies einen bisher wenig untersuchten, lediglich von H. St. Chamberlain
in blaublonder Verzerrung gesehenen EinfluB bis auf unsere Tage aus-
geiibt. ¢ Die barocke Kultur war ein Aufbruch siidwesteuropiischer Denk-
und Lebensformen nach Nordosteuropa. In dieser Front kam den Alpen-
landschaften eine besondere Bedeutung zu. Dies 1aBt sich auch in der
Geschichte des Jesuitenordens konstatieren. Die damals namentlich in
Miinchen und Wien zentrierten geistige Kultur der Gesellschaft Jesu, durch
welche die Staatsaktionen, die wir « Gegenreformation » nennen, wesentlich
bedingt waren, ist auch von Schweizer und Tiroler Patres nicht unbetricht-
lich gefordert. G. Baumberger ® nennt vor allem Jakob Gretser und Joseph
Biner. Ersterer 6 ist bekannt durch derbe polemische Schriften gegen den
Protestantismus und durch historisch-kritische Studien. Bezeichnend ist
seine Arbeit iiber die « Reichskleinodien » (1618), ebenso seine « Trophaea

1 Stanislaus Dunin-Borkowski S. J., Barockphilosophie, « Stimmen der Zeit »,
Dezember 1928.

% Geschichte der Jesuiten in den Lindern deutscher Zunge, Freiburg im
Breisgau 1913.

8 Dominicus a Jesu Maria, Seine Personlichkeit und sein Werk, Wien 1930,
181-212.

4 Vgl. Die Studie « Rasse und Kultur», Chur 1923 (« Biindner Tagblatt »).

§ Artikel « Jesuiten », Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz », « 1927,
IV, 401 S.

8 Duhr, II./2, S. 391 ff.



— 72 —

Bavarica » (1597) anldBlich der Stiftung von St. Michael in Miinchen. In
beiden Schriften zeigt sich Gretser als fruchtbarer Fortbildner der « barocken
Staatsmystik ». ! Biner ragt hervor als Kanonist der Ingoldstidter Schule,
die im damaligen Kampf um den Zins eine eigenartige Theorie von der
Dispensabilitit des Naturrechtes entwickelte. 2

Aber noch eine ganze Reihe von Schweizer Jesuiten des XVII. und
XVIII. Jahrhunderts kennen wir. An erster Stelle zu nennen ist Lorenz
Forrer 3, Rektor von Luzern, bekannt durch seine Schriften gegen den
innerkatholischen Jesuitengegner Kaspar Schioppius. Eine Reihe von
Schweizer Patres begegnen als Feldkaplane der katholischen Heere. Wahrend
des boéhmischen Feldzuges, den Dominicus a Jesu Maria und etwa ein
Dutzend Ignatianer mitmachten in Begleitung Maximilians von Bayern,
starben zwei Schweizer Patres, Johannes Pfiffer und Johannes Deit. * Auch
Tilly hatte unter seinen Feldkaplinen zwei Schweizer Jesuiten, Johannes
Mauritius und Markus Guenin.® Die Geschichte der jesuitischen Lager-
pastoration im 30-jdhrigen Kriege ist noch nicht geschrieben, — die Schweiz
hiatte daran gewiB ihren besonderen Anteil.

In der Schweiz selbst waren die Jesuiten damals tiberall auf katholischer
Seite geliebt und geachtet. Nicht die Jesuiten haben sich im allgemeinen
in die politischen Angelegenheiten eingedriangt, sondern die Fiirsten haben sie
herangezogen. Dies wird hier besonders deutlich. Wo ein demokratisches
Gemeinwesen breitere Schichten des Volkes fiir den Staat interessierte,
blieben auch die Jesuiten a-politisch. Dies war in der Schweiz der Fall.
Typisch hiefiir ist ein Zeugnis des Rates von Freiburg (1626) ¢, daB sich
die Jesuiten nicht in die Politik mischten, denn «wir wiirden dies auch
gar nicht dulden». Umgekehrt standen sie im Wallis, wo die Bischofe
von Sitten bis 1630 Landsherren waren, nicht ohne Grund in dem Geruche,
der aufstrebenden Demokratie nichts weniger als freundschaftlich gesinnt
zu sein. 7 Die Geschichte der Jesuitenpolitik im Barocco harrt noch einer
umfassenden, griindlichen Behandlung durch eine ebenso diskrete wie
kritische Feder. Sie miiite ergeben, daB je nach der sozialen Organisation
eines Landes, in dem die Jesuiten wirkten, je nach den Bediirfnissen der
Laienpolitik selbst, die Jesuiten in stiarkster Anpassung an den positiven
Status ihr Verhalten modifizierten, also an den Hofen, weil von den Fiirsten
hiezu berufen, mehr Politik trieben, in den demokratischen Gemeinwesen
hingegen sich dessen stirker enthielten.

Unternehmen wir nunmehr den groBen Sprung vom Barocco zur
Romantik. Von der Jesuitensiedlung im Wallis geht die Neubegriindung

1 Vgl. zu diesem Begriff die « Dominicus-Festschrift », S. 181 fi.

? Apparatus eruditionis ad jurisprudentiam praesertim ecclesiasticam,
Augustae Vindelicorum 1767, 1, 20 fi.

3 Duhr, S. 411 {., 649 f.

¢ Ebd. S. 303 ff.

§ Ebda. S. 308 ff.

¢ Ebda. IL/1, S. 294.

? Ebda. S. 303 f.



der deutschen Provinz aus, nachdem ein Schweizer Jesuit, P. Diesbach !,
am langsten die alte Tradition verkérpert und einer seiner italienischen
Schiiler, Sineo della Torre, die neue Pflanzung im Wallis gegriindet hat. 2
General Roothan nennt gerade ihn, der 1842 als Provinzial von Italien
zu Turin starb, den primus Parens der neu erstandenen deutschen Provinz. 3
Die Jesuiten der ersten Halfte des XIX. Jahrhunderts, die jenseits der
Alpen wirkten, zeigen sich wieder durchaus beeinflut vom Geiste ihrer
Zeit, die eine katholische Renaissance versuchte auf Grundlage der Fiirsten-
souverinitit, so z. B. P. Petrus v. Beckx, der spitere General, der als Beicht-
vater der Prinzessin von Koéthen den Wiener Romantikern nahestand 4
und auch mit dem greisen Metternich einen Briefwechsel fiihrte. 8
Wieder finde hier der Schweizer Kirchenhistoriker ein interessantes
Problem, fiir dessen Behandlung ihm namentlich der Soziologe Dank wissen
wiirde. " Einmal wire die Funktion zu untersuchen, die in der religidsen
Romantik gerade dem Schweizer Jesuitismus, der aus DieB8bach hervorgeht,
zukommt. Dann miite einmal gerade am Luzerner Jesuitenstreit die
doppelte Tragik untersucht werden, die einerseits den Konservatismus,
man denke an Haller, Hurter, Siegwart-Miiller, Leu, Kopp, an die Gesell-
schaft Jesu band, andererseits die Jesuiten aus an sich gesundem, aber in
der konkreten Durchfiihrung leicht charakterlos sich auswirkendem pasto-
ralem Instinkt immer mehr von dieser Schichte, fiir die sich Religion und
konservative Gesellschaftsordnung verquickten, abriicken lieB. Die Gesell-
schaft Jesu zdgerte schon damals, sich eindeutig mit dem Konservatismus
zu identifizieren und dem Ruf nach Luzern zu folgen. ¢ In den Zusammen-
bruch der konservativen Politik der Urkantone wurden auch die Jesuiten
hineingerissen. Als sie die Schweiz verlieBen, da war ihre Ablosung vom
Konservatismus der ersten Jahrhunderthilfte unabwendbar. Immerhin
bedurfte es einer jahrzehntelangen Entwicklung, bis sich diese Wendung
vollig durchsetzte. Vorerst nahm der Orden aus der Schweiz noch ein
konservatives Erbe mit, dessen damals gerade die deutsche Welt auBer-
halb der Schweizer Berge bedurfte. Es ist enthalten in der daraufhin noch
niemals untersuchten Sozialmetaphysik der beiden Schweizer Jesuiten
Theodor Meyer und Viktor Cathrein, die beide trotz gegenteiliger Beteuerung
sichtlich von der Restaurationssoziologie und Romantik, insbesondere von
Karl Ludwig Haller, ihrem Landsmann, nachteilig beeinfluBt sind. Erst
die allerjiingste Richtung der scholastischen Sozialmetaphysik in Deutsch-
land, welche Peter Tischleder vertritt, hat diesen scholastischen Romantizis-
mus, der freilich in sich ein sehr wertvolles soziologisches Gedankengut

1 Vgl. meine Studien zur Romantikforschung in dieser Zeitschrift, 1924—-28.

2 Otto Pfulf S. J., Die Anfinge der deutschen Provinz der neu erstandenen
Gesellschaft Jesu und ihr Wirken in der Schweiz-1805-47, Freiburg i. Br. 1922, 33 L.

3 Ebda. S. 99, und 1.

4 Otto Ptalf, S. J. S. 115, 132 ff.

8 Heinrich Srbik, Metternich, Miinchen 1925, II, 456.

¢ Vgl. Baumberger, a. a. O. 402 b.



enthilt, iiberwunden. ! Gerade an diesem Beispiel 1iBt sich zeigen, welche
Tragik beiderseits die Verquickung theologischer und soziologischer, kirch-
licher und staatlicher Gesichtspunkte heraufbeschworen muB. Konstruktiv-
soziologisch gesehen, stecken in Meyer-Cathrein, denen von der Domini-
kanerschule noch Zigliara und Albert Maria Weif zugezahlt werden kénnen,
sehr tiefe Gedanken. Trotzdem hat Tischleder Recht, wenn er deren Aus-
merzung aus einem rein kirchlichen Denken fordert.

Es ist ein Mangel der innerkatholischen Literatur, daB sie die Soziologie
der Ovrden bisher allzu vernachlassigt hat. Gustav Gundlachs S. J. Selbst-
deutung des Jesuitismus ? ist diesbeziiglich gewiB ein verheiBlungsvoller
Anfang. Um ein sicheres Fortschreiten in dieser Richtung zu ermdéglichen,
wire es notig, daB die Geschichtswissenschaften sich ebenfalls dieses Problem-
kreises annehmen. Ohne diese historische Orientierung lauft die kultur-
soziologische Betrachtung stets Gefahr, in abstrakten Allgemeinheiten
stecken zu bleiben. Die Voélkerrechtslehre Suarvez’, die Staatsrechtslehre
Meyers und Cathreins, die Sozialmetaphysik des Solidarismus, wie sie
Pesch und seine Schiiler Gundlach und Nell-Breuning vertreten, alle diese
Theorien sind als zeitgebunden zu begreifen. Gilt dies an sich schon fiir
jedwede wissenschaftliche Theorie, daBl sie auf dem Untergrunde zu
betrachten ist, der sie auskristallisiert hat, so ganz besonders fiir den
Jesuitenorden, dessen « Akkommodationsprinzip » nichts anderes ist als das
paulinische « Allen Alles-Sein ». Dieser « Weg des Glaubens» der not-
wendig die Kundgebungen der kirchlichen Autoritit wie die Lehrweise
der katholischen Orden bis ins letzte Wort hinein durchtrankt und bewegt,
muf von der Wissenschaft, die katholische Menschen treiben, um so leben-
diger anerkannt werden als es, wie Fiilop-Miller zeigt, ungescheut bereits
auch Nicht-Katholiken tun. DalBl der « Weg des Wissens » dadurch der
Wissenschaft weder abgenommen, noch fiir ihren Geltungsbereich auBer
Kraft gesetzt wird, ist nicht minder klar. 3

Wien. Dr. Evrnst Karvl Winter,

Bufiwallfahrt eines Schwyzers nach Rom
im Jahre 1555.

BuBwallfahrten nach Rom, die aus eigenem Eifer oder aus Gehei
des Beichtvaters ausgefiihrt wurden, sind kein allzu seltenes Ereignis. Aber
ganz selten sind diesseits der Berge solche Ubungen von der weltlichen
Obrigkeit angeordnet und befohlen worden. Diese verdienen daher aus

1 Vgl. zu diesem Problem meine « Sozialmetaphysik der Scholastik », S. 125 ff

% Zur Soziologie der katholischen Ideenwelt und des Jesuitenordens, Freiburg
i. Br. 1927 ; dazu meine « Sozialmetaphysik der Scholastik », S. 102 ff.

3 Deutlich beweist dies die von Kardinal Franz Ehrle immer wieder angesichts
der 24 thomistischen Thesen (von 1914) betonten Unterscheidung von theologisch
« sicheren » und philosophisch « wahren » Sentenzen (Bernhard Jansen S. J., Papst-
tum und Neuscholastik, « Stimmen der Zeit », 1930, CVIII, 336 {.), die man cum
grando salis mit den « beiden Wegen » Fiilop-Millers vergleichen kann.



kulturgeschichtlichen Griinden aus dem Dunkel der Archive und aus der
Weltabgeschlossenheit der Protokolle ans Tageslicht gebracht zu werden.
Nach dem gedruckten Inhaltsverzeichnis sollte das dlteste Ratsprotokoll
von Schwyz iiber die Jahre 1548-1556 zwei solche Fille enthalten.! In
Wirklichkeit lautet jedoch die eine Originalstelle also: Actum den g. tag
Herbstmonatz im 1553 vor einem gsassnen rath. Item Hans Niderist, der
zu Rom ist, jst im sin manrecht vergénnen. (Seite 190.) Es handelt sich
hier offenbar nur um eine Niederlassungsbewilligung in Rom. Ein sehr schones
Beispiel der genannten Art ist hingegen in folgender Aufzeichnung enthalten:
Actum an sant Martis abent jm 1555 jar. Belangent Ully Ziiger am
Lachner Berg, der mit siner schwester gehandlet : séllent in dry tag und
dry necht in thuren legen und in mit waser und brot hieten und ine
danenthin fragen lassen, eb er sich an myner herren straff well ergen, und
er sich wyll ergen, soll man in wyderum uBlaen, doch daB zuvor ein friint-
schaft versprechen welle, allen kosten z erlegen und darzi xxx guldy
straff, und das er danenthin unverzogenlichen gen Rom fare und da bichte
und biisse und des ein gloubsamen schin bringe (Seite 383).
BuBwallfahrten nach Einsiedeln kommen im gleichen Protokoll noch
mehrere vor. Eduard Wymann.

Religionsgefahr in Uri wegen Salzschmeckern
im Jahre 1777.

Unterschichen besaB lange ein ziemlich bekanntes Mineralbad. In
dortiger Gegend scheint man im Jahre 1777 vorab auch nach Salz geforscht
zu haben, wobei die Landesobrigkeit abergliaubische Einfliisse auf die
katholische Bevéilkerung befiirchtete, wie aus dem nachstehenden BeschluB
hervorgeht.

Mittwoch den 30. Aprill 1777.

Hr. Landamman C. A. Besler und ein w. w. Pratticier Landrath.

Dennen zwey fréombden Personen wird erlaubt, das sie fiir 3 Wochen
lang alhier im Landt sich aufhalten und englischk Saltz suchen mogen, jedoch
das wegen selben sowohl von seithen des Herrn Pfahrrers zu Underschiachen
als derer dortigen Herren Rithen ein genaues Aufsechen getragen werde,
damit durch solche wegen Religions-Sachen nichts schlimmes old gefdhr-
liches den Landleiithen old Einwohnern eingeflétz werde.

MaBregeln wegen Aberglauben trifft man sonst in den vorhandenen
Urmner-Protokollen gegen Ende des XVIII. Jahrhunderts auBerst selten.
Wir fanden nur noch einen einzigen verwandten RatsbeschluB vom 21. Marz
1772, der also lautet :

Carli Stattler solle wegen Reden von aberglaiibischen Sachen und sonstig
schlechtem Lebenswandel vor ersten Landsrath zur Verantwortung gestelt
werden. Eduard Wymann.

1 J. C. Benziger, Die Ratsprotokolle des Kantons Schwyz 1548-1798. 1906,
Buchdruckerei Emil Steiner, Schwyz, S. 74.



	Kleinere Beiträge - Mélanges

