
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 25 (1931)

Rubrik: Kleinere Beiträge - Mélanges

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINERE BEITRÄGE. — MÉLANGES.

Schweizer Jesuitenprobleme.

Ein moderner Publizist, angeregt von einem unternehmenden deutschen
Verlag, hat ein Buch über den Jesuitismus auf den Büchermarkt gebracht,
das ein feinnerviger Ausdruck unserer Zeit ist. 1 Dieses Jesuitenbuch des

XX. Jahrhunderts kennt nicht minder alle Sensationen, welche die einzelnen
Epochen im Jesuitismus fanden. Aber es arbeitet sich tapfer durch den
Wust hindurch, der als Jesuitenliteratur aufgehäuft ist. Mit beißendem
Spott, der Freund und Feind gleicherweise trifft, dann aber auch wieder
in naiver und todernster Gläubigkeit läßt es alles auf sich wirken, was
jemals über die Gesellschaft Jesu gesagt wurde. Alle Register eines
sprachgewandten, geistvollen Mannes der leichten Feder spielen. Das Gesamtbild
ist nicht unbefriedigend. Ein moderner Kopf hat sich nicht abschrecken
lassen, durch alle Vorurteile und Gespenster hindurchzublicken. Er zollt
den Jesuiten seine Anerkennung und scheut sich nicht, das Beste, das sie

haben, das in scholastischer Hülle treu bewahrte katholische Glaubensgut,
mit Achtung zu nennen. Die letzten Kapitel, die der Verfasser den
Problemen « Kant und die Neuscholastik », « Die Auseinandersetzung mit
den politischen Ideen der Gegenwart », « Der Weg des Wissens und der
Weg des Glaubens » widmet, beweisen dies schlagend. Der Verfasser bekennt
sich hier zu modernstem Denken, zu Kant, auch fast zu Marx, er konstatiert
(mit vielen innerkatholischen Kritikern des Jesuitenordens) eine
weitgehende Anpassung moderner Jesuiten auch an diese Denkformen, z. B.
der jesuitischen PhUosophen Erich Przywara und Bernhard Jansen an den
Kantianismus, des führenden jesuitischen Nationalökonomen Heinrich
Pesch an Kapitalismus und Sozialismus. Er lehnt als moderner Mensch,
der er sein will, den Aristotelismus als wissenschaftliche Methode ab, —
aber er ist objektiv genug, hinter der scholastisch-aristotelischen Methode
des Jesuitismus, hinter dem « Weg des Wissens » den « Weg des Glaubens »

zu sehen und ihm seine Achtung nicht zu versagen. Der letzte Gedanke
des Buches ist ein Aufruf an das moderne Denken, aus seinen eigenen
kritischen Prämissen heraus, die ihm Kant gesetzt hat, die Konsequenzen
zu ziehen und methodendualistisch neben dem kritischen « Weg des Wissens »,

der ein relativer, hypothetischer, weü synthetisch-konstruktiver ist, auch
den « Weg des Glaubens » gelten zu lassen, « Den Weg der Religion als
einer vollauf berechtigten Form des menschlichen Strebens nach Wahrheit »

(S. 562).

1 René Fülöp-Miller, Macht und Geheimnis der Jesuiten « Kulturhistorische
Monographie », 576 SS., 228 Abbildungen. Leipzig und Zürich 1929, Grethlein u. Co.



— 70 -
Der Berichterstatter, der die wohlwollende Kritik, welche das Werk

auf jesuitischer Seite gefunden hat ' vollauf würdigt, kann es sich nicht
versagen, hier auf eine eigenartige Tatsache hinzuweisen, die mittelbar
selbst auch ein Beitrag ist zur Frage der « jesuitischen Akkommodation ».

Fülöp-Mülers Schlußkapitel beruhen in sehr vielen und entscheidenden
Partien, mehr als die Zitate (S. 516, 532) vermuten lassen, auf
Ausführungen, die in meinem Buche « Die Sozialmetaphysik der Scholastik » *

niedergelegt sind. Das Vorwort meines Buches ist datiert vom Mai 1929,
das Fülöp-Mülers vom August 1929. Von meinem Buche behauptet die
sachüche Kritik s, daß man sich in dasselbe nur schwer einlesen könne.
Trotzdem hat Fülöp-MUler in offenbar sehr kurzer Zeit sich die
Grundgedanken desselben völlig angeeignet, besser als mancher philosophisch
oder soziologisch vorgebildete Fachkritiker. Es ist nun bezeichnend für
die pastoralen Motive, die auf jesuitischer Seite selbst in wissenschaftlichen
Rezensionen mitschwingen, daß mein Buch, welches innerhalb der
neuscholastischen Sozialmetaphysik die suarezianische Richtung als die
konsequentere anerkennt, gerade von jesuitischer Seite bisher eine, wenn anch
vornehm würdigende, so doch letzter Linie ablehnende Kritik erfahren hat. 4

In dem vorliegenden Jesuitenbuche treten nun ganz ähnliche Gedanken auf,
teüweise offensichtlich von mir übernommen, und gerade sie bilden den
Anlaß, daß das Buch von jesuitischen Kritikern mit wohlwollender
Anerkennung besprochen wird. Ohne diese letzten Abschnitte, die dem modernen
« Weg des Wissens » den ebenso berechtigten « Weg den Glaubens » an die
Seite stellen, dasselbe, was ich in meiner Arbeit den « Metodendualismus »

genannt habe, hätte die oft sehr sarkastische und nicht minder sensationsgläubige

Darstellungsart Fülöp-Millers nicht diejenige Note erhalten, die
ihm den für das katholische Empfinden versöhnlichen Abschluß gibt, und die
in der katholischen Kritik bisher auch durchaus anerkannt wurde.

Das Jesuitenbuch Fülöp-Millers, ist es auch durchaus journalistisch
gearbeitet, wird zweifellos der Anlaß sein, daß sich manche Kreise, für die
das Problem des Jesuitismus bisher wissenschaftlich außer Betracht stand,
näherhin mit ihm befassen werden. Das Interesse für das Jesuitenproblem
wird durch das schön ausgestattete, prächtig geschriebene, leicht lesbare
Buch sicherlich mächtig befördert werden, und dies wird auch in einzelnen
Fällen der wissenschaftlichen Behandlung dieses Problems, das bisher zu
Unrecht lediglich als eine Ordensangelegenheit betrachtet wurde, zugute
kommen.

In diesem Sinne möchte ich das Jesuitenbuch zum Anlaß nehmen, im

1 Ludwig Koch S. J., Macht und Geheimnis der Jesuiten, « Stimmen der
Zeit », 1930, CXVIII, 338-348.

2 Wiener Staats- und Rechtswissenschaftliche Studien, Band XVI. (Wien
1929, Franz Deuticke).

3 Wilhelm Schwer, « Bonner Zeitschrift für Theologie und Seelsorge », 1929,
S. 373 f-

4 Ftanz Dander S. J., «Zeitschrift für katholische Theologie», 1929, LUI,
586-593 ; Jakob Gemmel S. J., Scholastik, 1930, V, 165 f.



— 71 —

Rahmen dieser Zeitschrift einige Problemekreise kurz zu umreißen, die für
die kirchenhistorische Forschung auf Schweizer Boden von Bedeutung sind.
Die fruchtbare Austragung des Jesuitenthemas in den Geschichtswissenschaften

interessiert dabei mittelbar als Voraussetzung und Beihilfe zu
dessen philosophischer und soziologischer Bewältigung. Fülöp-Müler widmet
in seinem Buche einen nicht unbedeutenden Raum dem Phänomen, das

man als Barock-Jesuitismus bezeichnen kann (in Analogie zu den nicht
zuletzt auch auf jesuitischer Seite verwendeten Begriffen der
Barockphilosophie, Barockscholastik, Barocksoziologie). l Überall liegt die
Erforschung gerade dieser Epoche noch im Argen, auch in der Schweiz.
Hätten wir nicht das monumentale Jesuitenwerk Bernhard Duhrs S. J. 2,

wir entbehrten überhaupt jeder Gesamtauffassung. Das habe ich erst vor
kurzem wieder empfunden, als ich für die Festschrift anläßlich des

300. Todestages des ehrw. P. Dominicus a Jesu Maria O. C. D., des
geistlichen Siegers vom Weißen Berge (1620) und Freundes Ferdinand IL,
das Thema « Dominicus a Jesu Maria und der Staat » zu behandeln hatte
und darin auch den Einfluß der jesuitischen Beichtväter auf die barocken
Herrscher untersuchte. s Der Barock-Jesuitismus wäre ein verlockendes
kirchenhistorisches Thema auch für den Schweizer Bereich. Es ließe sich
leicht, ähnlich wie für die Romantik, so auch für diese Epoche eine nicht
unbeträchtliche Wirkung der Schweiz auf das gesamtdeutsche Geistesleben,
insbesondere auf die katholische Restauration nachweisen. Im Jesuitenorden,

der aus baskischer Umwelt erwuchs, hat der alpine Rassentypus
überdies einen bisher wenig untersuchten, lediglich von H. St. Chamberlain
in blaublonder Verzerrung gesehenen Einfluß bis auf unsere Tage
ausgeübt. 4 Die barocke Kultur war ein Aufbruch südwesteuropäischer Denk-
und Lebensformen nach Nordosteuropa. In dieser Front kam den
Alpenlandschaften eine besondere Bedeutung zu. Dies läßt sich auch in der
Geschichte des Jesuitenordens konstatieren. Die damals namentlich in
München und Wien zentrierten geistige Kultur der Gesellschaft Jesu, durch
welche die Staatsaktionen, die wir « Gegenreformation » nennen, wesentlich
bedingt waren, ist auch von Schweizer und Tiroler Patres nicht unbeträchtlich

gefördert. G. Baumberger 5 nennt vor allem Jakob Gretser und Joseph
Biner. Ersterer 6 ist bekannt durch derbe polemische Schriften gegen den
Protestantismus und durch historisch-kritische Studien. Bezeichnend ist
seine Arbeit über die « Reichskleinodien » (1618), ebenso seine « Trophaea

1 Stanislaus Dunin-Borkowski S. J., Barockphilosophie, « Stimmen der Zeit»,
Dezember 1928.

2 Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge, Freiburg im
Breisgau 1913.

3 Dominicus a Jesu Maria, Seine Persönlichkeit und sein Werk, Wien 1930,
181-212.

4 Vgl. Die Studie «Rasse und Kultur», Chur 1923 («Bündner Tagblatt»).
* Artikel « Jesuiten », Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz », « 1927,

IV, 401 S.
« Duht, IL/2, S. 391 ff.



— 72 -
Bavarica » (1597) anläßlich der Stiftung von St. Michael in München. In
beiden Schriften zeigt sich Gretser als fruchtbarer Fortbildner der « barocken
Staatsmystik ». 1 Biner ragt hervor als Kanonist der Ingoldstädter Schule,
die im damaligen Kampf um den Zins eine eigenartige Theorie von der
Dispensabilität des Naturrechtes entwickelte. *

Aber noch eine ganze Reme von Schweizer Jesuiten des XVII. und
XVIII. Jahrhunderts kennen wir. An erster Stelle zu nennen ist Lotenz
Forrers, Rektor von Luzern, bekannt durch seine Schriften gegen den
innerkatholischen Jesuitengegner Kaspar Schioppius. Eine Reme von
Schweizer Patres begegnen als Feldkapläne der katholischen Heere. Während
des böhmischen Feldzuges, den Dominicus a Jesu Maria und etwa ein
Dutzend Ignatianer mitmachten in Begleitung Maximilians von Bayern,
starben zwei Schweizer Patres, Johannes Pfiffer und Johannes Deit. 4 Auch
Tilly hatte unter seinen Feldkaplänen zwei Schweizer Jesuiten, Johannes
Mauritius und Markus Guenin. 8 Die Geschichte der jesuitischen
Lagerpastoration im 30-jährigen Kriege ist noch nicht geschrieben, — die Schweiz
hätte daran gewiß ihren besonderen AnteU.

In der Schweiz selbst waren die Jesuiten damals überall auf katholischer
Seite geliebt und geachtet. Nicht die Jesuiten haben sich im allgemeinen
in die politischen Angelegenheiten eingedrängt, sondern die Fürsten haben sie
herangezogen. Dies wird hier besonders deutlich. Wo ein demokratisches
Gemeinwesen breitere Schichten des Volkes für den Staat interessierte,
blieben auch die Jesuiten a-politisch. Dies war in der Schweiz der Fall.
Typisch hiefür ist ein Zeugnis des Rates von Freiburg (1626) 8, daß sich
die Jesuiten nicht in die Politik mischten, denn « wir würden dies auch
gar nicht dulden ». Umgekehrt standen sie im Wallis, wo die Bischöfe
von Sitten bis 1630 Landsherren waren, nicht ohne Grund in dem Gerüche,
der aufstrebenden Demokratie nichts weniger als freundschaftlich gesinnt
zu sein. 7 Die Geschichte der Jesuitenpolitik im Barocco harrt noch einer
umfassenden, gründlichen Behandlung durch eine ebenso diskrete wie
kritische Feder. Sie müßte ergeben, daß je nach der sozialen Organisation
eines Landes, in dem die Jesuiten wirkten, je nach den Bedürfnissen der
Laienpolitik selbst, die Jesuiten in stärkster Anpassung an den positiven
Status ihr Verhalten modifizierten, also an den Höfen, weil von den Fürsten
hiezu berufen, mehr Politik trieben, in den demokratischen Gemeinwesen
hingegen sich dessen stärker enthielten.

Unternehmen wir nunmehr den großen Sprung vom Barocco zur
Romantik. Von der Jesuitensiedlung im Wallis geht die Neubegründung

1 Vgl. zu diesem Begriff die « Dominicus-Festschrift », S. 181 ff.
2 Apparatus eruditionis ad jurisprudentiam praesertim ecclesiasticam,

Augustae Vindelicorum 1767, I, 20 ff.
8 Duhr, S. 411 f., 649 f.
4 Ebd. S. 303 ff.
* Ebda. S. 308 ff.
« Ebda. II./i, S. 294.
7 Ebda. S. 303 f.



— 73 —

der deutschen Provinz aus, nachdem ein Schweizer Jesuit, P. Diesbach l,
am längsten die alte Tradition verkörpert und einer seiner italienischen
Schüler, Sineo della Torre, die neue Pflanzung im Wallis gegründet hat. 2

General Roothan nennt gerade ihn, der 1842 als Provinzial von Italien
zu Turin starb, den primus Parens der neu erstandenen deutschen Provinz. 3

Die Jesuiten der ersten Hälfte des XIX. Jahrhunderts, die jenseits der
Alpen wirkten, zeigen sich wieder durchaus beeinflußt vom Geiste ihrer
Zeit, die eine katholische Renaissance versuchte auf Grundlage der
Fürstensouveränität, so z. B. P. Petrus v. Beckx, der spätere General, der als Beichtvater

der Prinzessin von Köthen den Wiener Romantikern nahestand 4

und auch mit dem greisen Metternich einen Briefwechsel führte. s

Wieder fände hier der Schweizer Kirchenhistoriker ein interessantes
Problem, für dessen Behandlung ihm namentlich der Soziologe Dank wissen
würde. Einmal wäre die Funktion zu untersuchen, die in der religiösen
Romantik gerade dem Schweizer Jesuitismus, der aus Dießbach hervorgeht,
zukommt. Dann müßte einmal gerade am Luzerner Jesuitenstreit die
doppelte Tragik untersucht werden, die einerseits den Konservatismus,
man denke an Haller, Hurter, Siegwart-MüUer, Leu, Kopp, an die Gesellschaft

Jesu band, andererseits die Jesuiten aus an sich gesundem, aber in
der konkreten Durchführung leicht charakterlos sich auswirkendem pastoralem

Instinkt immer mehr von dieser Schichte, für die sich Religion und
konservative Gesellschaftsordnung verquickten, abrücken ließ. Die Gesellschaft

Jesu zögerte schon damals, sich eindeutig mit dem Konservatismus
zu identifizieren und dem Ruf nach Luzern zu folgen. 8 In den Zusammenbruch

der konservativen Poütik der Urkantone wurden auch die Jesuiten
hineingerissen. Als sie die Schweiz verließen, da war ihre Ablösung vom
Konservatismus der ersten Jahrhunderthälfte unabwendbar. Immerhin
bedurfte es einer jahrzehntelangen Entwicklung, bis sich diese Wendung
völlig durchsetzte. Vorerst nahm der Orden aus der Schweiz noch ein
konservatives Erbe mit, dessen damals gerade die deutsche Welt außerhalb

der Schweizer Berge bedurfte. Es ist enthalten in der daraufhin noch
niemals untersuchten Sozialmetaphysik der beiden Schweizer Jesuiten
Theodor Meyer und Viktor Cathrein, die beide trotz gegenteiliger Beteuerung
sichtlich von der Restaurationssoziologie und Romantik, insbesondere von
Karl Ludwig Haller, ihrem Landsmann, nachteüig beeinflußt sind. Erst
die allerjüngste Richtung der scholastischen Sozialmetaphysik in Deutschland,

welche Peter Tischleder vertritt, hat diesen scholastischen Romantizis-
mus, der freüich in sich ein sehr wertvolles soziologisches Gedankengut

1 Vgl. meine Studien zur Romantikforschung in dieser Zeitschrift, 1924-28.
* Otto Pfülf S. J., Die Anfänge der deutschen Provinz der neu erstandenen

Gesellschaft Jesu und ihr Wirken in der Schweiz-i8o5-47, Freiburg i. Br. 1922, 33 ff.
8 Ebda. S. 99, und 1.
4 Otto Pfülf, S. J. S. 115, 132 ff.
* Heinrich Srbik, Metternich, München 1925, II, 456.
* Vgl. Baumbeiger, a. a. O. 402 b.



— 74 —

enthält, überwunden. 1 Gerade an diesem Beispiel läßt sich zeigen, welche
Tragik beiderseits die Verquickung theologischer und soziologischer, kirchlicher

und staatlicher Gesichtspunkte heraufbeschwören muß. Konstruktivsoziologisch

gesehen, stecken in Meyer-Cathrein, denen von der
Dominikanerschule noch Zigliara und Albert Maria Weiß zugezählt werden können,
sehr tiefe Gedanken. Trotzdem hat Tischleder Recht, wenn er deren
Ausmerzung aus einem rein kirchlichen Denken fordert.

Es ist ein Mangel der innerkatholischen Literatur, daß sie die Soziologie
der Orden bisher allzu vernachlässigt hat. Gustav Gundlachs S. J.
Selbstdeutung des Jesuitismus 2 ist diesbezüglich gewiß ein verheißungsvoller
Anfang. Um ein sicheres Fortschreiten in dieser Richtung zu ermöglichen,
wäre es nötig, daß die Geschichtswissenschaften sich ebenfalls dieses Problemkreises

annehmen. Ohne diese historische Orientierung läuft die
kultursoziologische Betrachtung stets Gefahr, in abstrakten Allgemeinheiten
stecken zu bleiben. Die Völkerrechtslehre Suarez', die Staatsrechtslehre
Meyers und Cathteins, die Sozialmetaphysik des Solidarismus, wie sie
Pesch und seine Schüler Gundlach und Nell-Breuning vertreten, alle diese
Theorien sind als zeitgebunden zu begreifen. Gut dies an sich schon für
jedwede wissenschaftliche Theorie, daß sie auf dem Untergrunde zu
betrachten ist, der sie auskristallisiert hat, so ganz besonders für den
Jesuitenorden, dessen « Akkommodationsprinzip » nichts anderes ist als das
paulinische « Allen Alles-Sein ». Dieser « Weg des Glaubens », der
notwendig die Kundgebungen der kirchlichen Autorität wie die Lehrweise
der katholischen Orden bis ins letzte Wort hinein durchtränkt und bewegt,
muß von der Wissenschaft, die katholische Menschen treiben, um so lebendiger

anerkannt werden als es, wie Fülöp-Miller zeigt, ungescheut bereits
auch Nicht-Katholiken tun. Daß der « Weg des Wissens » dadurch der
Wissenschaft weder abgenommen, noch für ihren Geltungsbereich außer
Kraft gesetzt wird, ist nicht minder klar. 3

Wien. Dr. Ernst Karl Winter.

Bußwallfahrt eines Schwyzers nach Rom
im Jahre 1555.

Bußwallfahrten nach Rom, die aus eigenem Eifer oder aus Geheiß
des Beichtvaters ausgeführt wurden, sind kein allzu seltenes Ereignis. Aber
ganz selten sind diesseits der Berge solche Übungen von der weltlichen
Obrigkeit angeordnet und befohlen worden. Diese verdienen daher aus

1 Vgl. zu diesem Problem meine « Sozialmetaphysik der Scholastik », S. 125 ff
2 Zur Soziologie der katholischen Ideenwelt und des Jesuitenordens, Freiburg

i. Br. 1927 ; dazu meine «Sozialmetaphysik der Scholastik», S. 102 ff.
8 Deutlich beweist dies die von Kardinal Franz Ehrle immer wieder angesichts

der 24 thomistischen Thesen (von 1914) betonten Unterscheidung von theologisch
t sicheren » und philosophisch « wahren » Sentenzen (Bernhard Jansen S. J.( Papsttum

und Neuscholastik, «Stimmen der Zeit», 1930, CVIII, 336 f.), die man cum
grando salis mit den « beiden Wegen » Fülöp-Millers vergleichen kann.



— 75 -
kulturgeschichtlichen Gründen aus dem Dunkel der Archive und aus der
Weltabgeschlossenheit der Protokolle ans Tageslicht gebracht zu werden.
Nach dem gedruckten Inhaltsverzeichnis sollte das älteste Ratsprotokoll
von Schwyz über die Jahre 1548-1556 zwei solche Fälle enthalten. ' In
Wirklichkeit lautet jedoch die eine Originalstelle also : Actum den 9. tag
Herbstmonatz im 1553 vor einem gsassnen rath. Item Hans Nidetist, der
zu Rom ist, jst im sin manrecht vergönnen. (Seite 190.) Es handelt sich
hier offenbar nur um eine Niederlassungsbewilligung in Rom. Ein sehr schönes

Beispiel der genannten Art ist hingegen in folgender Aufzeichnung enthalten :

Actum an sant Martis abent jm 1555 jar. Belangent Ully Züger am
Lachner Berg, der mit siner Schwester gehandlet : sollent in dry tag und
dry necht in thüren legen und in mit waser und brot hieten und ine
danenthin fragen lassen, eb er sich an myner herren straff well ergen, und
er sich wyll ergen, soll man in wyderum ußlaßen, doch daß zuvor ein
fruntschaft versprechen welle, allen kosten zu erlegen und darzu xxx guldy
straff, und das er danenthin unverzogenlichen gen Rom fare und da bichte
und büsse und des ein gloubsamen schin bringe (Seite 383).

Bußwallfahrten nach Einsiedeln kommen im gleichen Protokoll noch
mehrere vor. Eduard Wymann.

Religionsgefahr in Uri wegen Salzschmeckern
im Jahre 1777.

Unterschächen besaß lange ein ziemlich bekanntes Mineralbad. In
dortiger Gegend scheint man im Jahre 1777 vorab auch nach Salz geforscht
zu haben, wobei die Landesobrigkeit abergläubische Einflüsse auf die
katholische Bevölkerung befürchtete, wie aus dem nachstehenden Beschluß
hervorgeht.

Mittwoch den 30. Aprili 1777.

Hr. Landamman C. A. Besler und ein w. w. Pratticier Landrath.

Dennen zwey frömbden Personen wird erlaubt, das sie für 3 Wochen
lang alhier im Landt sich aufhalten und englisch Saltz suchen mögen, jedoch
das wegen selben sowohl von seithen des Herrn Pfahrrers zu Underschächen
als derer dortigen Herren Räthen ein genaues Aufsechen getragen werde,
damit durch solche wegen Religions-Sachen nichts schlimmes old gefährliches

den Landleüthen old Einwohnern eingeflötz werde.

Maßregeln wegen Aberglauben trifft man sonst in den vorhandenen
Urner-Protokollen gegen Ende des XVIII. Jahrhunderts äußerst selten.
Wir fanden nur noch einen einzigen verwandten Ratsbeschluß vom 21. März
1772, der also lautet :

Carli Stattler solle wegen Reden von abergläubischen Sachen und sonstig
schlechtem Lebenswandel vor ersten Landsrath zur Verantwortung gestelt
werden. Eduard Wymann.

1 /. C. Benziger, Die Ratsprotokolle des Kantons Schwyz 1548-1798. 1906,
Buchdruckerei Emil Steiner, Schwyz, S. 74.


	Kleinere Beiträge - Mélanges

