
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 22 (1928)

Artikel: Die Kirchenpolitik im ersten Jahrzehnt des neuen Bistums Basel (1828-
1838) : nach Briefen des Bischofs Jos. Anton Salzmann, des
Schultheisse Jos. Karl Amrhyn und anderer

Autor: Dommann, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-124065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-124065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kirchenpolitik im ersten Jahrzehnt
des neuen Bistums Basel (1828-1838).

Nach Briefen des Bischofs Jos. Anton Salzmann,

des Schultheißen Jos. Karl Amrhyn und anderer.

Von Hans DOMMANN.

(Fortsetzung.)

Dieser einseitigen Darlegung des Josephinisten, die dem kirchlichen
Standpunkt nicht gerecht werden konnte, trat der Bischof in seiner

Antwort nochmals bestimmt entgegen ; doch verschloß er den Klagen
des Freundes sein Ohr nicht. Er verurteilte im Bestreben, sich über
den Parteien zu halten, auch Erscheinungen auf kirchlich-konservativer
Seite und zeichnete seine fast unerträgliche Stellung inmitten der
leidenschaftlichen Kämpfe, indem er schrieb : « Mit innigstem Herzensdank
erkenne ich das hohe Wohlwollen, welches Sie mir durch Ihr konfi-
dentielles Schreiben neuerdings bekundeten und ich niemals bezweifelte,
weil ich weiß, daß, wo hochedler Sinn und Geist herrscht, auch
abweichende Ansichten immer noch geehrt werden. Daß meinerseits das

an den h. Stand Aargau erlassene Reskript und die Wahl des Hrn. Bossi

zum Bischof von Chur-St. Gallen in gar keiner Verbindung stand, ergibt
sich schon hieraus, weil ich erst ein paar Tage, nachdem mein Brief in
Aarau war, durch die Zeitung von St. Gallen, die mir ganz unerwartete
Nachricht von Hrn. Bossis Präkonisation erhielt. Von meinem Briefe
hatte ich keinem Menschen Kenntnis, noch viel weniger eine Abschrift
gegeben ; folglich muß von der h. aargauischen Regierung selbst — oder
wenigstens ihrer Kanzlei — sein Abdruck im sogenannten « Schweizerboten

» herrühren. Die Publizität desselben und der davon gemachte
Gebrauch und Mißbrauch lastet ursprünglich auf Aarau. — Auf Wahlen
der Regierungsräte habe ich, solang ich lebe, keinen Einfluß gehabt
und will nie einen haben. — Daß die öffentlichen Blätter wider mich



— 263 —

losziehen, wundert mich nicht, weil sie eine Faktion bilden. Ich weiß,
4aß ein und derselbe Geistliche (von meiner Diözese, leider den
nämlichen Artikel, nur in den Ausdrücken modifiziert, in drei bis vier
.Zeitungen einsendet. Gegen alle diese Lästerungen schwieg ich still,
gleichwie ich auch bei den feindlichen Anfällen des « Waldstätter-
boten » und seiner Konsorten wider mich geschwiegen. Es sind zwei

Parteien, welche die Hauptrolle spielen, und mit keiner von beiden
kann es der Bischof halten, weil beide dem Christentum widersprechen.
Die eine will die von Jesu eingesetzte Kirche zur Magd des Staates
herabwürdigen, die andere will dem Staat das Schwert, das Gott ihm
anvertraut hat, entreißen. — Die Badener Konferenzialbeschlüsse kenne
ich nur zu gut ; sie lassen sich in wenige Worte zusammenfassen : Alle
einem Bischof zukommenden Rechte sollen ihm vindiziert werden, er
selbst aber in der Zeit, wo allgemein Denk-, Sprech- und Druckfreiheit
gesetzlich anerkannt und ausgesprochen ist, gleichsam nichts reden
nnd schreiben können, ohne selbes der weltlichen Zensur zu
unterwerfen ; und nicht nur die Laien, sondern auch alle ihm untergeordnete[n]
Priester sollen zu Denunzianten gegen ihn gemacht werden ; sogar die
kirchlichen Privatsentenzen über was immer für Personen — also auch
über Kleriker — finden ihre Beschränkung, und sämtliche Diözesanstände

sollen sich verbinden, auf solche Weise die bischöfliche
Jurisdiktion zur Nulle zu machen. Ihro Exe. soweit ist man in der Schweiz
noch niemals gekommen. Sogar die Bestimmung der Lehrbücher über
den katholischen Religionsunterricht eignet die h. aargauische Regierung
durch Großratsdekret, das des bischöflichen Ordinariates nicht einmal
erwähnt, sich selbst zu. Und dieses alles sollte der Bischof gutgeheißen
haben Der Bischof von Basel kann alles ertragen und hat in wenigen
Jahren Unglaubliches ertragen, denn er litt von doppelter Seite ; er
weiß auch unter dem größten Drucke zu schweigen ; er hat immer
Gehorsam gelehrt und geleistet. Daß man aber sagt, er habe gutgeheißen,
was sein Gewissen ihm niemals kann adprobieren lassen, geht zu weit.
Schon anderthalb Jahre lang kämpfe ich gegen die Anfechtung, mein
Amt zu resignieren. Nur der Gedanke, welche Verwirrung hieraus
entstünde, und meine Liebe zum Vaterland und zu meinen Diözesanen
hielt mich zurück. Ich hange nämlich nicht am Weltglanz und sammle
mir auch kein Vermögen. Arm bin ich nach Solothurn gezogen und
werde nicht reicher von Solothurn dereinst abziehen. Ja, wenn ich
nicht Bischof geworden wäre, würde ich jetzt reicher sein. Im
Vertrauen aber zu Ihro Exe. gesprochen : mit jedem Tage reift mein



— 264 —

Entschluß mehr, nach Rom zu schreiben und um die Erlaubnis zu bitten,
resignieren zu können. In allen Angelegenheiten geht der Sturm immer
über den Bischof, der doch bis auf den heutigen Tag nichts publiziert
hat, noch publizieren ließ, ohne die betreffende Landesregierung in
vorläufige Kenntnis zu setzen ; der sein Kollaturrecht nur im
Einverständnis mit dem Staat ausübte ; der zu allem Möglichen
freundschaftlich die Hand bot ; der sich keines gerechten Anlasses zum
hoheitlichen Mißfallen und zur Erlassung der die Kirche Gottes
demütigenden Dekrete schuldig weiß. Er sieht sich in allem kompromittiert.

Sogar die wohlwollende Warnung, wie eine gefährliche Krise
abgewendet werden könne, wird ihm mißdeutet. Daß auf dem Wege,
der wirklich gewandelt wird, wenn man nicht mit religiöser Klugheit
einlenket, eine Krise eintreten werde, muß jedem Unbefangenen
einleuchten. Die Gefahr aber liegt nicht in der Kirche ; die Kirche ist
vielmehr der Schutz und die Stütze des Staates. Allein wenn die Kirche
verweltlichet wird und fällt, fällt mit ihr unfehlbar auch der Staat und
geht zu Grunde. Ich kann nicht weiter schreiben ; mein Herz ist zu
voll, meine Wehmut zu groß. In Gottes allmächtigen Schutz empfehle
ich meinen ganzen Sprengel. Ihro Excellenz Sie sind der einzige,
dem ich all meine Gefühle offenbaren und mein ganzes Herz aufschließen

konnte. »1

Darüber, daß der radikale « Eidgenosse » eine maßlose Sprache
führe, waren auch führende liberale Staatsmänner einig. Schultheiß
Franz Ludwig Schnyder schrieb Amrhyn : « Hinsichtlich des «

Eidgenossen » teile ich ganz Ihre Ansicht und werde nicht ermangeln,
dieselbe auch dem Rédacteur des Blattes, Hrn. Steiger, mit der Bitte,
um mehrere Behutsamkeit zu eröffnen. »2 Der gleiche Staatsmann
meldete Amrhyn am 25. April auf einer Inspektionsreise — als Referent
für das Landschulwesen — über die Wahlagitation im Kanton : « Bei
diesem Anlasse habe ich die Wahrnehmung gemacht, daß im Lande
Entlebuch und in allen Teilen des Amts Willisau und Sursee die größte
Rührigkeit der fanatischen Partei in bezug auf die bevorstehenden
Wahlen stattfindet, während die Liberalen völlig untätig, die Hände
im Schöße, diesem Treiben zusehen. Wo ein freisinniger Mann im
Austritte ist, da wird ihm irgend ein Gegner von entschieden entgegengesetzter

Gesinnung gegenübergestellt. Man entwickelt dabei eine

1 5. Mai.
2 7. Febr. 1835 ; F-"A- A- Iv D- 72-



— 265 —

ungemeine Tätigkeit und scheint mit viel Plan und Umsicht zu Werke
zu gehen. Seit zwei Tagen wird das Geigersche Aufruhrschriftchen
überall verteilt. Sollten die Gutgesinnten — wozu ich überall
dringend ermahnte — nicht noch in den nächsten Tagen mit Eifer
und Klugheit sich der guten Sache annehmen, so werden die Wahlen
fast überall schlecht ausfallen. ...» Diese Befürchtungen der Liberalen
erfüllten sich dann allerdings nicht. — Da die radikale Richtung immer
stärker wurde, wagte die Regierung nicht, gegen den « Eidgenossen »

vorzugehen. Umso rücksichtsloser wandte sie sich gegen die
kirchlichkonservative Bewegung, besonders gegen den Katholischen Verein.

Am 30. Mai ließ der Kleine Rat durch den Staatsanwalt Kopp
gleichzeitig und überraschend — auf das Gesuch des Bezirksgerichts
Muri im Prozeß gegen Dekan Groth in Merenschwand — bei Pfarrer
Egli in Root, bei Chorherr Geiger, bei Professor und Redaktor Schlumpf
und bei der Buchdruckerei Räber Hausdurchsuchungen vornehmen. Bei
Pfarrer Egli wurden Briefe an Prof. Schlumpf, ferner solche von
Pfarrer Schubiger in St. Gallen-Kappel, auch der Vertrag mit den
Gebr. Räber wegen des Druckes der « Schweiz. Kirchenzeitung » und
Rechnungen des Katholischen Vereins beschlagnahmt. Bei Geiger fand
man Schriften « durchaus ohne politischen Inhalt », u. a. zwei Schreiben
des Abts Coelestin Müller von Einsiedeln, bei den Gebr. Räber die

geschäftliche Korrespondenz, darunter einen Brief von Dekan Groth,
mehrere Schreiben des Einsiedler Abts wegen einer Assoziation der
Druckerei Räber mit der Einsiedler Druckerei Kälin usw. Bei Prof.

Schlumpf fielen den Eindringlingen verschiedene Briefe von Geistlichen,
Schriften über die Organisation des Katholischen Vereins, über die

Redaktion katholischer Zeitungen und anderes in die Hände.1
Triumphierend schrieb Amrhyn am folgenden Tage dem Bischof : « Der ganze
Plan des Katholischen Vereins, seine Mittel, seine Zwecke, seine
Teilnehmer in den Kantonen Luzern, Zug, Solothurn, Aargau, Thurgau und
St. Gallen liegen enthüllt vor. Was im Kanton St. Gallen erfolgt ist
— wie und durch welche Mittel — ist ebensowenig ein Rätsel mehr,
als zweifelhaft ist, was im Kanton Luzern, Aargau und Solothurn auf

1 F. L. Schnyder an Amrhyn, 30. Mai. — Amrhyn an seinen Sohn, 31. Mai»
1. Juni: «Die ganze Hausdurchsuchungsoperation hat in hier tiefen und bei
einem Teile höchst Übeln Eindruck gemacht. » — Die Akten im St.-A. L. Fach 9,
Kirchenwesen, Verwaltung der Disziplin. Vergi, auch : Schweiz. Kirchenzeitung,
Nr. 23, 36 ; Luzerner Zeitung, Nr. 47 ff. ; Eidgenosse, Nr. 44 ff., und die Polemik
gegen den Katholischen Verein in der Alig. Kirchenzeitung, Nr. 42 ff. — Henggeler
Rud., Abt Cölestin Müller von Einsiedeln.



— 266 —

dem Wege politischer Reaktion erzweckt werden sollte. Die Klöster
Muri und noch mehr Einsiedeln sind höchst kompromittiert. »1 Der
Bericht der Justiz- und Polizeikommission vom 26. Juni suchte die
Gewaltmaßnahme so zu rechtfertigen : « Die Justiz- und
Polizeikommission ist keineswegs gegen die freie Bildung von Vereinen, insofern
sie keinen feindseligen Charakter gegenüber der Staatsgewalt annehmen,

gestimmt ; allein sobald Vereine zutage kommen, welche dahin streben,
die legalsten Handlungen der rechtmäßigen, vom Volke selbst

ausgegangenen Behörden als Attentat zu bezeichnen, fremde Einmischungen
in unsere inneren Angelegenheiten hervorzurufen und in diesem
verbrecherischen Sinn auf die öffentliche Meinung mit allen Künsten und
Schlichen zu wirken, kann und darf von Seiten der Staatsgewalt diesen

Bemühungen nicht gleichgültig mehr zugesehen werden. » Die Schwäche

der Argumentation für das gewalttätige Vorgehen gegen die keineswegs
revolutionäre katholische Bewegung liegt auf der Hand. Ein Schreiben
des Kleinen Rats an den Staatsanwalt redete von Untergrabung der
bestehenden Ordnung, von Männern, die « mit verbrecherischen Plänen

umgehen », und verwies für die gerichtliche Verfolgimg — mangels
stärkerer Beweise — besonders auf den Ausdruck « Attentat der
Staatsbehörde » in einem Artikel über Pfarrer Hubers Absetzung. — Chorherr

Geiger und Abt Coelestin reklamierten umsonst beim Kleinen Rate.2
Prof. Schlumpf, der sich energisch verteidigte, wurde durch das

Appellationsgericht wegen «Verletzung der schuldigen Ehrerbietung
gegen die Obrigkeit » gebüßt und aus dem Kanton Luzern ausgewiesen.

Einige der beschlagnahmten Schriften erhielt das Bezirksgericht Muri
als Anklagematerial gegen Dekan Groth. 3

Obschon das Ergebnis dieser Hausdurchsuchungen den Erwartungen

1 St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12. ; 31. Mai.
2 Amrhyn an den Bischof, 28. Juni 1835 : « Nach Briefen, die gestern in

meinen Händen lagen, ist Abt Coelestin von Einsiedeln eines derjenigen Glieder
des Kath. Vereins, welche zu den heutigen Erscheinungen, mittelbar durch die
Nuntiatur und unmittelbar auf Rom einwirkend, den Apostolischen Stuhl provoziert

haben.»
3 In der Großratssitzung vom 20. und 21. Jan. 1836 wurde über die

Hausdurchsuchungen und besonders über die Verurteilung Schlumpfs debattiert. —
Waldstätterbote 1836, Nr. 8 ; Herzog Xav., Geistl. Ehrentempel I, Luzern 1861,
S. 72 ff. (Leutpriester Egli in Root) ; Henne, S. 40 ff. ; Siegwart-Müller, Der Kampf
zwischen Recht und Gewalt, S. 225 ff. ; Hurter, S. 436 ff. — Vgl. auch die Briefe
Geigers an K. L. von Haller, hrg. von E. Reinhard in der « Schweiz. Rundschau »,

25. Jhrg., 12. Heft, 1926. — Die Statuten des Kath. Vereins in Nr. 46 der « Schweiz.
Kirchenzeitung » 1835.



—• 267 —

nicht entsprach, benutzte die Regierung den Anlaß, um den Katholischen
und den Gebetsverein, nachdem sie ihnen die Führer zu nehmen
versucht hatte, in den folgenden Jahren aufs schärfste zu beobachten. Die
Amtsstatthalter und Gemeindebeamten berichteten über jede Regung
die sie erkunden konnten, in gehässigem Tone. Eine Denunziation aus
Zell z. B. berichtete von einer Zusammenkunft des Gebetsvereins auf
dem Berghof zu St. Urban — am 6. Januar 1836 — und wünschte,
daß « solches Gezücht und Schlangenbrut » besser verfolgt werde ;

auch der Gemeindeammann von Schötz meldete einige Tage später
von geheimem « Unwesen » der « Krautstirzler ». Über die Zusammenkunft

auf dem Berghof wurde eine Untersuchung geführt, ein beteiligter
Thurgauer verhaftet und über die Grenze befördert. — Am 31. August
1836 berichtete die Polizeidirektion dem Kleinen Rate über Besuche
im Kloster St. Urban ; es seien ein « auffallendes Hin- und Herfahren
und geheime Zusammenkünfte in diesem Kloster bemerkbar ». Der
dortige Zöllner diente als Spion. Er hatte schon früher über eine

« Pfaffenzusammenkunft » im Kloster berichtet und die Besucher aus
verschiedenen Kantonen genannt. — Durch diese Denunziationen auf
amtlichem und privatem Wege und durch scharfes Vorgehen gegen
bestimmte Personen und Fälle sollte das Leben der kirchlich-konservativen

Organisationen unterbunden und die Sammlung der Opposition
verunmöglicht werden.1

In diesem Vorgehen wurde die Regierung bestärkt durch den
lieberalen Teil des Klerus. 48 Geistliche — darunter Kommissär Waldis
— wandten sich am 6. Juni 1835 an den Bischof. Sie drückten in
ihrem Schreiben die Besorgnis über die dauernde Spannung zwischen
Kirche und Staat aus. «Wir müssen es», schrieben sie, «höchst
bedauern, daß mehrere unserer Mitbrüder die Stütze der Religion in
äußern und zufälligen Verhältnissen, Verfassungen oder Personen zu
finden vermeinen, und noch mehr müssen wir bedauern, daß die Religion
zum Mittel der Parteien erniedrigt, im Namen derselben Verwirrung
gepflanzt, nützliche und gute Anstalten zur geistigen Veredlung des

Volkes durch Verdächtigung gehindert und Unfrieden in den unglücklichen

Gauen unseres Vaterlandes verbreitet wird. Darum muß auch
das politische Treiben eines in unsern Tagen unter religiösem Vorwande
entstandenen Vereins und der Organe desselben jeden wahren Freund

1 St.-A. L. Fach 9 : Kirchenwesen ; Verwaltung der Disziplin (Kath. Verein).
— Korr. Amrhyns ; F.-A. A.



— 268 —

der Kirche und des Vaterlandes höchlich empören. Denn auf solche
Weise werden aus dem Gebiet des Staates die Verwirrungen auch in
das Gebiet der Kirche und Religion verpflanzt. Und wir können
nicht ohne bange Sorgen in die Zukunft blicken, wenn wir bedenken,
daß gerade auf diese Weise der Unglaube und die Irreligiosität immer
mehr überhandnehmen, durch politischen Haß oder Verachtung gegen
die Diener der Kirche Glaube und Zutrauen des Volkes zu seinem,

Seelenhirten aufhören, die Kluft zwischen Kirche und Staat immer
größer und so stets mehr dem unkatholischen Grundsatze Eingang
verschafft werden muß, daß die Kirche durchaus dem Staate
unterworfen und die Geistlichen nur Pfründner des letztern seien. »1 Die
Achtundvierzig baten zum Schlüsse den Bischof, « die in unserm Vaterlande

etwa nötig gewordenen kirchlichen Verbesserungen einzuleiten
und die Rechte und die Macht der Kirche dadurch zu sichern, daß
dieselbe in keiner Hinsicht und in keinem Falle hinter den vernünftigen
Forderungen der Zeit zurückbleibt ». Das Schreiben wurde durch
Kommissär Waldis auch der Regierung bekanntgegeben. Diese sprach
den Unterzeichnern ihr Wohlgefallen aus, und die freisinnigen Blätter
verbreiteten das Schreiben mit Genugtuung.

Doch diesem Schritte der Minderheit stellte die Mehrheit des

Klerus am 31. Juli eine von den Dekanen der drei Ruralkapitel im
Namen von 95 Geistlichen unterzeichnete Gegenschrift an Bischof und
Regierung entgegen, nachdem die Dekane schon am 8. Juli dem
Bischof ihre Besorgnis über die Anschuldigung von seifen ihrer
Amtsbrüder ausgedrückt und um die «namentliche Bezeichnung und
kanonische Beurteilung der so schwer beschuldigten Geistlichen des
Kantons Luzern » gebeten hatten. Die Schrift der Fünfundneunzig
verteidigte das Benehmen der Angeschuldigten und verwahrte sich

gegen die allgemeine Anklage, die nicht dem evangelischen Geiste
des Friedens und der Versöhnung entspreche. Der Kleine Rat
antwortete auf die Gegenvorstellung am 14. August ebenfalls im freundlichen

Sinne ; er erklärte sich bereit, die Hindernisse des priesterlichen
Wirkens zu beseitigen, versprach den Gehorsamen Schutz und hoffte,
daß sich die Fünfundneunzig «immer mehr denjenigen Ansichten
anschließen werden, welche jene 48 ehrwürdigen Amtsbrüder in ihrer

1 Kas. Pfyffer, II 505, hat gerade diesen letzten Satz weggelassen. — Hurter,
S. 345 ff. ; Schweiz. Kirchenzeitung 1835, S. 499 ; ebenda das Schreiben (Separatabdruck)

der 95 (S. 594 ff.) ; die Antwort des Bischofs auf beide Schreiben (31. Aug.),
S. 684. — St.-A. L. Fach 9, Fasz. 19.



— 269 —

Zuschrift ausgesprochen haben und deren Ausbreitung in den Wünschen

einer katholischen und eidgenössischen Regierung liegen müsse ».

Inzwischen hatte auch Papst Gregor XVI. in seiner bekannten

Enzyklika vom iy. Mai 1835 die Badener Artikel förmlich verurteilt.1
Bischof Salzmann teilte das päpstliche Schreiben, zugleich mit dem

an ihn gerichteten Breve, am 26. Juni dem Schultheißen Amrhyn
mit folgendem Schreiben vertraulich mit : « In größter Verlegenheit
nehme ich wieder die Freiheit, mich an Ihro Exe. zu wenden. Gestern

erhielt ich von Rom die epistolam encyclicam, von der ein Exemplar
gegenwärtigem Briefe beigefügt ist. Im gleichen geheimnisvollsten
Vertrauen lege ich Ihnen die Kopie eines an mich gekommenen

Apostolischen Breve bei.2 Unschwer erkennen Ihro Exe. hieraus meine
höchst bedrängte Lage. Wiewohl mir mehrere Exemplaria der Encyclica
überschickt worden sind, werde ich dennoch kein einziges austeilen.
Allein soll ich nicht jeder Regierung der h. Diözesanstände ein Exemplar
übersenden Mir scheint es Pflicht gegen Kirche und Staat zu sein.

Doch wollte ich nicht handeln, ohne vorher mir Ihren weisesten Rat
zu erbitten. Mein Zustand ist umso drückender, weil ich mein Leiden
nicht einmal kund werden lassen darf, sondern in meinem Busen
verschlossen halten muß. »3

Das für manche der damaligen Liberalen bezeichnende Ergebnis
nächtlichen Nachdenkens über die Haltung gegenüber dem päpstlichen
Verwerfungsakt faßte Amrhyn in seiner Antwort vom 28. Juni
zusammen. Er schrieb u. a. : «... Wäre nicht der Glaube an eine

alles zum Bessern leitende Vorsehung vorhanden, man dürfte sich

fragen, wohin es unter solchen Erscheinungen mit Religion und
öffentlichem Frieden kommen [solle]. Man will Unfrieden, Zweitracht,
Verfolgung, stößt das Gebot der Liebe höhnend und trotzend von sich

und hofft im leidenschaftlich angeregten Sturme des Volkes Heil für
Herrschsucht jeder Art und Befriedigung persönlichen Hasses und der

1 St.-A. L. Fach 9, Fasz. 21 (lat. und deutsch). — Gedrucktes Exemplar im
F.-A. A. : Drucksachen ; Kath. Schweizerblätter XIII, 1871, S. 200 ff. (deutsch) ;

Schweiz. Kirchenzeitung 1835, Nr. 27 ff. ; Waldstätterbote, Nr. 56 ff. ; Eidgenosse,
Nr. 53 ff.; Alig. Kirchenzeitung, Nr. 35 ff. (u. a. : «Bemerkungen über das
Schreiben der Geistlichkeit der luzernischen Ruralkapitel an den hochw. Bischof
im Juli 1835 », in Nr. 45).

2 6. Juni 1835. Wortlaut siehe Anhang (1).
3 Nachschrift : « Ich bitte inständigst, diesen Brief als das größte Geheimnis

in Ihrem Herzen aufzubewahren, damit nicht etwa Freunde meiner Person im
unbehutsamen Eifer zu Gunsten meiner Person meine Lage noch verschlimmern. »



— 270 —

Verfolgung zu finden. Was mich am tiefsten betrübt, am meisten mich
bekümmert, ist die Sprache eines Papstes, die Verdammung des
Stellvertreters des Stifters unserer heiligen Religion, der die Liebe, die
Sanftmut, die hingebende Belehrung selbst war. Ich möchte bittere
Tränen darüber weinen, daß ein Papst Gregor XVI. das Werkzeug
einer ehrgeizigen und verleumderischen Klasse von Menschen werden
mußte, die heute Christum so gut zur Kreuzigung dem Pilatus
überliefern würde, als es die Juden jener Zeit getan haben. Ich glaube,
Hochderselben schmerzvolle Lage zu durchblicken ; ich besorge auch
nicht, Ihre Lage zum Oberhaupte der Kirche, wie zum Staat irrig
aufzufassen, von dem E. Gn. in der Zeit zum bischöflichen Hirten für
seine katholischen Angehörigen, seine christlichen, wie politischen
Kinder auserkoren worden sind und in welchen beiden Beziehungen
sich E. b. Gn. durch einen schweren Eid gebunden finden. Sohn der
der Kirche wie des Staats — und wenn schon zur Stunde von beiden

verkannt, von beiden verleumdet ¦— bleibt Ihnen die Eigenschaft in
beiden Beziehungen heilig. Sie leiden, dulden und wirken zum Wohle
für beide, wenn Sie den Sturm der angeregten Leidenschaft mit heiterer
Duldung brechen, damit Zuversicht wieder anregen und der Liebe
wieder die Bahn allmächtig öffnen. Liebe gebietet E. Gn., den Akt
nicht zu verbreiten, der die Flamme der Leidenschaft zum Brande
über Kirche und Staat auflodern machen sollte, um unter Trümmern
versengter Menschheit das starre Weltgericht herbeizureißen. Liebe
gebietet E. b. Gn., die Regierungen vertraulich über die Gefahren zu
warnen, die ihnen drohen, wenn auch sie der überstürzenden Leidenschaft

sich hingeben. Unter letzterm Gesichtspunkte und ohne die
Regierung zum wilden Kampfe herauszufordern, der nicht im Geiste
der Wahrheit und der Liebe liegt, teilen Sie nicht den Regierungen
selbst, sondern ihren Häuptern — und zwar ganz konfidentiell und
im Pflichtigen Verhältnis zum Staat, ich sage : unter diesem unein-
löslichen Gesichtspunkte allein — das zwar nicht zur Mitteilung an
sie erhaltene päpstliche Kreisschreiben mit, damit der Landesherr
wisse, was vor sich gehe, und durch E. b. Gn. Stillschweigen nicht
größeres Mißtrauen, größere Aufregung, größere Gefahr und Unheil
entspringe. Eine solche einfache vertrauliche Mitteilung, die keinen
Staatsverhältnissen vorgreift (denn jeder Regierung, selbst ihren
Häuptern bleibt vorbehalten : ob sie von einem zur allgemeinen
Aufregung berechneten Akt Kenntnis nehmen wollen), ist eine
unmittelbare Sorgfalt für die Verhältnisse zur Kirche. So will es mich



— 271 —

unmaßgeblich gedünken. » — So schlössen mit Amrhyn auch andere

Leiter der liberalen Kirchenpolitik die Augen vor den religiösen
Konsequenzen ihrer Politik ; sie suchten den im Gewissen verpflichtenden

Ausspruch der höchsten kirchlichen Autorität dem Volke zu
verheimlichen und ihn als persönliches Urteil, als Werk einer politischen
Partei darzustellen. — Amrhyn ersuchte darum seinen Sohn, den

eidgenössischen Kanzler, in Bern beim Schultheißen dahin zu wirken, daß

die Regierung von der Bulle keine Kenntnis erhalte oder doch keine
nehme. « Die Regierungen der Schweiz sollen gleich den Regierungen
der süddeutschen Kirchenprovinz von solchen Erscheinungen vorderhand

keine Notiz nehmen, gegen die Verbreiter solcher Akten polizeilich
einschreiten. »1

Im Luzerner Staatsrate beantragte Amrhyn, von der Bulle keine
Kenntnis zu nehmen und dem Kleinen Rat davon nichts mitzuteilen.
Doch er drang mit dieser Meinung nicht durch. Er konnte nur
verhindern, daß die Quelle nicht angegeben wurde, aus der er die Kenntnis
geschöpft hatte. «Wenigstens wird dadurch, wenn man reinen Mund
hält, der Bischof, den ich als Freund seines Vaterlandes kenne, von
seinem Kirchenoberhaupte nicht als Verräter an der Kirche verdächtigt.
Die exzentrischen Feuerköpfe beider Parteien überbieten alles, haben
weder Billigkeit, Klugheit noch Mäßigung. Ich bin eigentlich dazu

verdammt, mit beiden Extremen offen zu kämpfen », schrieb er seinem

Sohne.2 Der Kleine Rat beschloß am 2. Juli : die Justiz- und
Polizeikommission habe darüber zu wachen, daß das Plazetgesetz vom 7. März
1834 bezüglich der Bulle genau gehandhabt werde. Weil diese aber
in Schwyz gedruckt und rasch verbreitet wurde, verbot sowohl die

Regierung von Luzern als die von Aargau die Bekanntmachung und
traf Vorsichtsmaßregeln gegen Unruhen. 3

Am 10. Juli teilte der Luzerner Kleine Rat dem Bischof mit, daß

der Schultheiß das päpstliche Kreisschreiben vorgelegt habe, und fügte

1 1. Juli 1835.
2 3. Juli 1835. — In der Großratssitzung vom 11. März 1836 erklärte dann

Amrhyn : der Bischof habe ihm das päpstliche Breve auf vertraulichem Wege
mitgeteilt ; aber es sei nicht ein Akt, wie ihn der Papst erlassen würde, wenn er
seine Stelle und Würde noch behaupten wollte. (Waldstätterbote, Nr. 23, 1836.)

3 St.-A. L. Fach 9, Fasz. 21. 4. Juli, 26. Sept. 1835. Am 4. August meldete
der Amtsstatthalter von Willisau, daß er die Verbreiter der Bulle verhaften lasse.

— Vgl. den Artikel im «Eidgenosse», Nr. 55 : «Wie hat man sich gegen Rom
zu benehmen » (« Wir wollen, wie Christus zu Petrus, ausrufen : « Hebe dich
weg, Satanas !...»)



— 272 —

bei, « daß jenem Kreisschreiben das Plazet nie erteilt werden könnte,
demnach die Bekanntmachung und Verbreitung desselben untersagt
bleibe ». Als dann Joseph Leu von Ebersol im Großen Rate die offizielle

Bekanntgabe der Bulle verlangte, wurde diese verweigert, mit der

Erklärung, die Regierung habe keine amtliche Kenntnis davon. Leu
wandte sich deshalb mit 14 andern Großräten im März 1836 an den

Bischof. Doch dieser schwieg. In einer neuen Zuschrift vom 18. Mai
1836 ersuchte ihn Leu um eine Antwort innert vierzehn Tagen. « Würden
Sie uns die verlangte Antwort in der obgedachten Zeitfrist nicht erteilen,
so müßten wir schließen, daß Sie uns keiner Antwort würdig halten ;

daher wir mit betrübtem Herzen uns als von unserem geistlichen Hirten
in Gewissensangelegenheiten die nötige Belehrung und Trost zu erhalten,
aller Hoffnung beraubt sehen müssen, so werden Sie es nicht übel
aufnehmen, wenn wir schon mit unseren Beschwerden, um Beruhigung
zu erhalten, an das Kirchenoberhaupt uns wenden. »x Der Bischof
schickte diesen Brief dem Schultheißen Amrhyn und bat ihn um Rat,
was er tun solle : « Soll ich antworten, daß ich einen doppelten Eid
gegen Kirche und Staat auf mir habe und zu halten schuldig sei und
auf gleiche Weise auch sie [die 15 Großräte] dem Staate und der

Kirche, deren Obern von Gott gesetzt seien, zu gehorchen haben
Oder darf ich erwähnen, daß wegen den Badener Artikeln
Unterhandlungen mit der kompetenten geistlichen Behörde werden eingeleitet
werden Oder ist es besser, gar nichts zu antworten ?» — Amrhyn
antwortete : «... Ich konnte mich mit der Ansicht nicht vertraut
machen, daß der Bischof im Falle sei, über allgemeine Kirchensachen
oder Religionsangelegenheiten sich gegen jemand andern als gegen die

Regierungen und die ihm untergeordnete Geistlichkeit amtlich
einzulassen, so wie er auch gegen jene, wie gegen die Kirche allein durch
einen Eid gebunden ist. Es dürfte daher auch unter diesem Gesichtspunkte

die Zudringlichkeit des Hrn. Großrats Leu und Mithaften
ablehnend beantwortet und daneben die Zusicherung gegeben werden :

es werde der Bischof, vermöge dieser Doppelverpflichtung, auch für
sich unter allen Verumständungen nichts Angelegeneres haben, als für
Bewachung und Beschützung der heiligen Religion, wie für Erhaltung
des innern Friedens sein Möglichstes zu tun, und worin er innigst

1 Das Original im F.-A. A. als Beilage des Briefes Salzmanns vom 21. Mai
1836. — Vgl. Siegwart-Müller, Ratsherr Leu, S. 50 f. — Die Schweiz. Kirchenzeitung
hatte schon in Nr. 33, 1834, tadelnd geschrieben: «Die eigentlichen kirchlichen
Behörden beobachten noch immer ein eisernes Stillschweigen. »



— 273 —

wünschen müsse, von allen, denen Religion und Vaterland am Herzen

liege, im kindlichen Glaube[n] an eine alles leitende göttliche
Vorsehung mit friedfertigem Geiste unterstützt zu werden. »1 Nach diesem

Rezepte des liberalen Staatsmanns scheint dann der Bischof dem Manne

geantwortet zu haben, der vier Jahre später die große Mehrheit des

Volkes im Sturm auf das liberale Regiment hinter sich hatte.
Um das lebhaft erregte Volk zu beschwichtigen, den Eindruck der

kirchlichen Verurteilung zu verwischen und ihren staatskirchlichen
Standpunkt zu begründen, warfen die liberalen Regenten Verteidigungsschriften

ins Volk. Am 14. August 1835 beauftragte der Luzerner
Kleine Rat die Justiz- und Polizeikommission, den Entwurf des zweiten
Staatsschreibers Siegwart-Müller zu einer « Bekanntmachung und Beleuchtung

der Badener Konferenzartikel von dem Kleinen Rat des Kantons
Luzern an die Bürger desselben » zu publizieren. Die 48 Seiten starke
Druckschrift wurde dann in Hunderten von Exemplaren an die Großen

Räte der andern Konferenzstände versandt.2 Diese offizielle
Verteidigungsschrift, die nachher vom Papste ebenfalls verurteilt wurde,
brachte den Wortlaut der Badener Artikel, erwähnte das Plazetgesetz

vom 7. März 1834 und die Abänderung des Eheartikels, der nun die

Einsegnung von gemischten Ehen gewährleistete. Sie wies auf
«Vorurteile » und Verdächtigungen der Regierung hin und ging zur Erklärung
der Badener Artikel über mit dem gewagten Satze : « Wer mit
Unbefangenheit und Bedachtsamkeit die Badener Konferenzartikel
durchlieset, wer sich vom katholischen Glauben Rechenschaft zu geben
imstande ist, wird finden, daß jene Artikel nicht nur nichts gegen die
katholische Glaubenslehre enthalten, sondern im Gegenteil die älteste

Kirchenordnung wieder herzustellen, die katholische Gesinnung neu zu
beleben, Mißbräuche und Willkürlichkeiten abzuschaffen und den

1 Salzmann an Amrhyn, 21. Mai ; Amrhyn an ihn, 29. Mai 1835.
2 St.-A. L. Fach 9, Fasz. 21. — Alig. Kirchenzeitung 1835, Nr. 46 ff. (wörtlich)

; Waldstätterbote 1836, Nr. 10 ff. (Kritik) ; Hurter, S. 302 f. — Das päpstliche
Verwerfungsbreve vom 23. Sept. 1835 im « Waldstätterboten », Nr. 84, 1835. —
Der bekannte Exeget und Kirchenhistoriker Möhler urteilte darüber (Schweiz.
Kirchenzeitung 1837, Nr. 4) : « Die in der neuern Zeit herrschend gewordenen
beschränkten und irdischen Ansichten von der Religion und Kirche, sie als
bloß örtliche Angelegenheit zu betrachten, die Kirche nach einzelnen Territorien
abzugrenzen, lauter Staatskirchen zu gründen und in dieser Weise von Grund
aus zu säkularisieren, gleich als wäre sie ein Produkt der Erde und des Bodens
ihrer Bekenner, sind ganz und gar in diese öffentlichen Dokumente eingedrungen.
Daher das Bestreben, den Zusammenhang mit dem gemeinsamen Mittelpunkt
möglichst zu schwächen und allmählig zu vernichten »

REVCE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 18



— 274 —

Frieden des Vaterlandes zu bewahren beabsichtigen. » Die Verteidigung
berief sich auf die frühere Zugehörigkeit zu einem Metropolitanverband,
auf das Konzil von Basel, die Erklärung Lussis am Konzil von Trient,
den Pfaffenbrief usw. Sie schloß mit der nochmaligen Versicherung,
daß die Badener Artikel « die Kirchenordnung in der Eidgenossenschaft
wiederherstellen, den Bischöfen und der Geistlichkeit ihre Rechte
sichern, die kirchlichen Einrichtungen für Bewahrung der reinen
Glaubenslehre und für Verbesserung des äußern Kirchenlebens wieder
ins Leben rufen, den Staat gegen die Anmaßungen kirchlicher Gewalten
schirmen, den Frieden in der Eidgenossenschaft ungestört erhalten,
Mißbräuche abschaffen, die Verfassungen und die von unsern
Vätern ererbten Rechte und Freiheiten handhaben wollen ». In dieser
Absicht werden die Regierungen die Artikel gegen jede Gewalt
verteidigen —

Gleichzeitig mit dieser offiziellen Verteidigungsschrift erschien eine

private, von Schultheiß Amrhyn verfaßte, unter dem Titel : « Erklärung
und Verteidigung der Badener Konferenzartikel von einem katholischen
Schweizer. »1 Sie berief sich ebenfalls auf das « leuchtende Beispiel »

der Vorfahren und auf die Unordnung, die seit der Lostrennung von
Konstanz erwachsen sei. Schon während der Bistumsverhandlungen
seien «mehr als einmal die Rechte, sowie die Würde der Staatsgewalt
aufs tiefste verletzt worden », und die eidgenössischen Stände, welche
die Unterhandlungen führten, seien « in eine Stellung zurückgedrängt

1 Luzern, Meyer, 1835, 36 S. 8°. — Daß Amrhyn der Verfasser ist, ergibt
sich — gegenüber der Darstellung Liebenaus in den « Kath. Schweizerblättern »

1896, S. 101 f. — aus dem von Liebenau selbst veröffentlichten Briefe des tüchtigen
freisinnigen Philosophieprofessors Ernst Großbach an Amrhyn (12. Sept. 1835),
der gegenüber der offiziellen « Bekanntmachung » verschiedene rechtliche Bedenken,
erhob. Prof. Großbach schrieb dort : « Je mehr mich aber in manchen Stücken
diese Erläuterung der B[adener] C[onferenz]-Artikel unbefriedigt ließ, desto mehr
erstaunte ich über die köstliche diplomatische Arbeit, so aus der Feder Ew. Excellenz

geflossen. Diplomatisch, nenn ich sie, weil sie mit jedem Schritt, den sie

tut, treu und streng auf dem Boden der Geschichte bleibt ; ferner weil sie sich
über Subjektivität erhebt und nur die Sache im Auge hat, und endlich, weil sie

mit Feinheit und Gewandtheit den Gegner — entkleidet von seinen unfehlbaren
Attributen — auf dem politischen Boden festzuhalten weiß. » — St.-A. L. Fach 9,
Fasz. 21. Beilage : die « Bekanntmachung und Beleuchtung » mit den kritischen
Randnotizen Großbachs. — C. Siegwart-Müller schreibt (« Der Kampf zwischen
Recht und Gewalt », S. 142) : « Im Auftrage der Regierung von Luzern schrieb
ich mit vielem Aufwand von Zeit und Studium die « Bekanntmachung und
Beleuchtung der Badener Konferenzartikel », welche zu Rom in das Verzeichnis
der verbotenen Schriften gesetzt worden ist. »



— 275 —

worden, welche sich nie unsere Vorfahren würden haben gefallen lassen ».

Darum die Solothurner Konferenz. « Die Angriffe auf die Staatsgewalt
wuchsen mit jedem Jahre » — fährt der geriebene Politiker fort —
«und man schien damit umzugehen, die Grenzen zwischen der Staatsund

Kirchengewalt gänzlich zu verwischen. Ein größerer und ein
kleinerer Teil der Priesterschaft in den rein katholischen und
paritätischen Kantonen offenbarte — uneingedenk ihrer hohen Bestimmung
— bei jeder Veranlassung einen feindseligen Geist gegen die errungene
neue Freiheit und ihre Segnungen, mischte sich verwegen und ungescheut
in jede politische Frage und schuf zuletzt als bleibende Stätte und
Nahrungsquelle für ihre unreinen Absichten den sogenannten Katholischen

Verein. Da fühlte die Regierung von Luzern die dringende
Pflicht, dem zerstörenden Geiste zu begegnen. Wie notwendig und
wohltätig jene Beschlüsse waren, hat seitdem die Erfahrung hinreichend
gelehrt ; sie haben der lange verhöhnten Staatsgewalt wieder jene
Waffen in die Hände gegeben, mit welchen unsere Vorfahren stets so

siegreich ihre Rechte behauptet haben. Der Zweck dieser Artikel
ist : teils die Wohlfahrt der Kirche zu fördern, soweit der Staat dazu
die Pflicht und Befugnis hat, teils die Grenzen der Kirchengewalt in
den wesentlichsten Punkten zu bestimmen. Die sämtlichen 14 Artikel
sprechen nur Rechte aus, welche 1. unveräußerlich jedem wohlgeordneten
Staate zukommen ; welche 2. von den ältesten Zeiten her von unsern
Vorfahren ausgeübt wurden und welche 3. endlich auch von allen
andern Staaten gehandhabt werden. » Die folgenden Seiten verteidigen
das liberale Staatskirchentum, wie wir es in der allgemeinen Einleitung
gezeichnet haben, aus den Schriften Pithous, Van Espens, Rieggers,
Eichhorns und aus der geschichtlichen Vergangenheit. Bei der Erklärung
der einzelnen Artikel werden neben den geschichtlichen Beispielen auch
andere Staaten angeführt, um mit diesen einseitig staatlichen
Maßnahmen einen Rechtsboden zu konstruieren. Der päpstlichen und
bischöflichen Verwerfung stellte der « katholische Schweizer » den Satz

entgegen : « Diejenigen, welche vorgeben, als würde die kanonische

Ordnung und die Glaubenslehre der katholischen Kirche durch die
Badener Konferenzartikel nur im mindesten gefährdet, befinden sich in
einem bedauernswerten Irrtum », und er schloß mit der kecken

Behauptung : ohne die kirchliche Selbständigkeit des Vaterlandes gebe

es keine wahre politische Freiheit.
Wie sich die liberale Geistlichkeit zu diesen beiden Verteidigungsschriften

stellte, zeigt das folgende Urteil P. Grégoire Girards ¦— des



— 276 —

bekannten Freiburger Pädagogen und früheren Professors in Luzern —
in einem Briefe an Amrhyn : «... Die Erklärung der Luzerner
Regierung ans Volk ist wahr und klar, und ich als alter Theolog
genehmige ihren Inhalt durch und durch ; doch aus Schonung für das

in der religiösen Aufklärung noch nieder stehende Volk, sowie aus Scheu

vor einer Geistlichkeit, die gerne mit und durch Rom herrschen

möchte, hätte ich einiges in dieser Erklärung ausgelassen und anderes

im Ausdruck gemildert. Ich glaube zwar nicht, daß darum die römische

Verdammung vermieden worden wäre ; denn es gibt Wahrheiten, die
Rom gar nicht hören mag, weil sie seinen Interessen zuwiderlaufen.

Ich stehe übrigens in der Überzeugung : die Artikel der
Badener Konferenz hätten noch lange nicht vor das Volk gebracht
werden sollen, sondern vorläufig in der Stille von den Regierungen
soviel möglich verwirklichet werden sollen. Die Schrift, welche

Ihre Excellenz über die Artikel der Badener Konferenz verfaßt hat,
war sehr umsichtig auf die Fassungskraft und das Bedürfnis der
lesenden Volksmenge berechnet. »1

Als die Blätter die Meldung brachten, der Papst habe am
23. September die « Bekanntmachung und Beleuchtung » als ein freches,

beschimpfendes, ketzerisches Libell verurteilt und unter Strafandrohung
auf den Index gesetzt, reichte der radikale Staatsrat Dr. J. R. Steiger
am 23. Oktober 1835 folgenden Antrag ein : «... So wenig
Nachteiliges dieser erneuerte Bannfluch von Rom in unserm Kanton hervorrufen

wird, so kränkend hingegen ist ein solches Dekret gegen die
Schlußnahme der Regierung eines freien Staates, in dessen Mitte der
Gesandte des römischen Hofes seinen Sitz in der Eidgenossenschaft
aufgeschlagen hat ; ja es enthielt dasselbe eine förmliche Aufruhrs-
erklärung, indem dadurch die Bürger des Kantons Luzern zum
Ungehorsam gegen die durch Verfassung und Gesetz aufgestellten
obersten Staatsbehörden aufgefordert werden ; es ist ein schmähliches
Attentat gegen die Rechte des Staats, welches nicht geduldet, noch
durch Stillschweigen sanktioniert werden darf, wenn sich die
Staatsbehörden nicht der öffentlichen Verachtung preisgeben und demütig
dem ausländischen Übermut sich unterwerfen wollen. Mein Antrag
geht also dahin, der Kleine Rat des Kantons Luzern soll sich vorerst
über das Vorhandensein oder Nichtsein eines solchen päpstlichen Dekrets
vergewissern und zu diesem Behuf von dem päpstlichen Gesandten

1
13. Jan. 1836 ; St.-A. L. Fach 9, Fasz. 21.



— 277 —

in hier eine bestimmte und unumwundene Antwort verlangen. Je
nachdem diese Antwort ausfallen wird, behalte ich mir vor, die weitern
Anträge zu stellen. »1 Dieser Antrag ist wiederum bezeichnend für
eine Staatsleitimg, die sich ganz auf die unbedingte Macht des Staates
stützte und Aussprüche der kirchlichen Autorität als rein politischen
Akt, als Einmischung des Auslandes betrachtete.

In diesem Geiste trat die Luzerner Regierung auch den Mahnungen
des MitStandes Schwyz schroff entgegen. Landammann und Regierungskommission

des Kantons Schwyz gaben nämlich am 28. März 1836
ihrer Beunruhigung wegen der Badener Artikel kräftigen Ausdruck,
indem sie an den Schultheiß und Kleinen Rat von Luzern schrieben :

«Wenn ein katholisches Volk die Ansichten der katholischen Kirche
in solch unzweideutigem, jeder andern Auslegung unmöglichem Sinne

ausgesprochen weiß, und diese ihm dennoch aufgedrungen werden
wollen, liegt es wohl nicht in seiner Pflicht, allem aufzubieten, um seine

Anhänglichkeit an die Grundsätze jener Religion an [den] Tag zu
legen, welcher es zugetan ist Und ist es nicht im Gewissen verpflichtet,
gegen Einführung einer Lehre seinen Abscheu zu erkennen [zu] geben,
durch welche es seine Religion selbst so offenbar als gefährdet erblickt
Mit Annahme dieser Artikel ist die Absicht unverkennbar, daß die
Herde von ihrem Hirten getrennt werden solle. ...» Der Kleine Rat
antwortete auf dieses Schreiben am 20. April in scharfem Tone. Er
verwahrte sich gegen die « vorgreifenden, unberufenen Beschuldigungen »

und verteidigte die geschichtliche Berechtigung der Badener Artikel.
« Von einem Ausspruche der katholischen Kirche gegen die Badener
und Luzerner Konferenzbeschlüsse — wie und wann einen solchen
die allgemein anerkannten Kirchensatzungen zulassen — wissen wir
nichts », erklärten die Luzerner Regenten wider alle Wahrheit. « Solltet
Ihr aber die Behauptung des Vorhandenseins eines solchen Ausspruches
auf eine vorgebliche daherige päpstliche Verdammungsbulle — die
ohnehin in keinem Falle nach jenen KirchenVorschriften als eine

Entscheidung der katholischen Kirche anzusehen ist — Anspielung machen
wollen, welche Bulle die Regierung übrigens nicht kennt ; solltet

1 Das Original im St.-A. L. Fach 9, Fasz. 21. — Amrhyn an seinen Sohn,
14. Okt. 1835 : " Heute las ich das jüngste Breve des Heiligen Vaters, welcher die
von der Regierung ausgegangene « Beleuchtung und Verteidigung der Badener
Konferenzbeschlüsse » in — die Regierung höchst beleidigenden — Ausdrücken
feierlich verdammt und auf das Register der verbotenen Bücher zu setzen
verordnet. » — Luzerner Zeitung 1835, Nr. 94.



— 278 —

Ihr versucht sein, diesem Euerer Stellung in jeder Beziehung fremden

Akt das Wort zu führen, so verhehlen wir Euch ebensowenig den
tiefen Schmerz wenn der Heilige Vater sich wirklich, auf
einseitige, unlautere und feindliche Angaben hin, ohne weiteren Untersuch,

ohne zuvor die Regierungen angehört zu haben, zu einem

Verdammungsurteil gegen dieselben hätte verleiten lassen können.

Übrigens weisen wir Euere, weder durch den alten, noch durch den

neuen mit uns geschwornen Bund gerechtfertigte, zudem unbrüderliche
Einmischung in die innern Angelegenheiten anderer Kantone mit
gleicher Eifersucht und Entschiedenheit zurück, die Ihr selbst unter
allen Umständen in den Euern Kanton betroffenen Angelegenheiten
auch der wohlwollenden, vermittelnden Dazwischenkunft Euerer
Bundesbrüder immerfort entgegengestellt habt. »l Gleichzeitig
protestierte der Kleine Rat von Luzern beim Vorort Bern gegen das
« anmaßliche » Kreisschreiben von Schwyz und teilte ihm seine Antwort
mit. Die Schwyzer Regierung replizierte im Auftrag des Großen Rates :

Luzern sei der einzige ganz katholische Stand, der die Badener Artikel
angenommen habe. Das Vorgehen Berns im Jura bestätige die Ansicht,
daß « rein kirchliche Dinge den kompetenten kirchlichen Behörden

zu überlassen, gemischte aber im Einverständnis mit denselben zu
behandeln » seien. Die alten Verträge und Protokolle beweisen nicht
das, was Luzern damit beweisen wolle, sondern gerade das Gegenteil.
«Wenn irgend eine Tatsache historisch erwiesen vorliegt, so ist es die,
daß unsere Väter die Beschlüsse des Conciliums von Trient angenommen
haben. ...» Die angebliche Unkenntnis der päpstlichen und bischöflichen

Verwerfung sei ein Beweis für die Wirkung des Plazets, eines

Grundsatzes, « durch dessen Aufstellung die weltlichen Behörden
Episkopalrechte über die Gläubigen sich anmaßen und durch dessen

Anerkennung die Bischöfe derselben sich gleichsam entäußern würden. »

Die Entscheidung des Papstes sei auch die der Kirche.2

1 Schweiz. Kirchenzeitung 1836, Nr. 16, 18 ; Eidgenosse, Nr. 30, 34 ; Alig.
Kirchenzeitung, Nr. 19. — St.-A. L. Fach g, Fasz. 21 (auch gedruckt). Beilage
von Amrhyns Hand : « Zergliederung des Zirkularschreibens des Standes Schwyz »,

ebenso von Auszügen aus Zeitungen. Der « Volksfreund » in Burgdorf (Nr. 34,
28. April 1836), z. B. redet in einer Luzerner Korrespondenz von der « Schwyzer
Pfaffenjunta ». Der « Waldstätterbote » (Nr. 37) aber bezeichnet die Antwort
Luzerns als « vom radikalsten Hochmut bis zum Zerplatzen aufgeblasen, von
Ergießungen der niedrigsten Leidenschaft angefüllt. »

2 24. Juli 1836. — Kas. Pfyffer an Amrhyn ; Bern, 8. April : Das diplomatische
Departement Berns habe eine scharfe Antwort an Schwyz entworfen.



— 279 —

IV. Weitere Konflikte
als Ursache der Luzerner Konferenz (1835).

Die päpstliche und bischöfliche Verurteilung der Badener Artikel,
die schweren Anstände der kirchlichen Behörden mit den Regierungen
— besonders von Aargau, Solothurn, Luzern und St. Gallen — und
die Aufregung des Volkes darüber, veranlaßten im Sommer 1835 die
Berufung einer neuen kirchenpolitischen Konferenz nach Luzern. Wir
müssen aber, bevor wir die Konferenz selber betrachten, ihre
Veranlassung noch eingehender darlegen ; zunächst den Kampf der radikalen
Aargauer Regierung mit dem Bischof und der strengkirchlichen Geistlichkeit.

— Bischof Salzmann hat später einmal vom Aargauer Großen
Rate gesagt : « Allemal bangt mir vor seinen Dekreten. Wo es nur
heißt : Sic volo, sic jubeo, stat pro ratione voluntas, da muß in der
Tat alles befürchtet werden. » Und ein anderes Mal : « Der Kanton
Aargau macht mir mehr Mühe als die übrigen sechs Kantone
miteinander. »1 Die schon durch den Wohlenschwilerhandel geschaffene

Spannung zwischen Staat und Kirche im Aargau wurde durch die
Badener Artikel, durch das nachher erlassene Plazetgesetz und die
Verurteilung durch den Bischof rasch verschärft. Der Große Rat
beschloß am 5. Mai, Salzmann sein Protestschreiben, das «selbst auf
Aufregung des Volkes » tendiere, mit dem Hinweis « auf seine

beschwomen Pflichten » zurückzusenden, ihm « das hohe Mißfallen der
Landesbehörde darüber ausdrücken und zugleich verdeuten zu lassen,
daß er für alle Folgen seiner rechtswidrigen Handlungen persönlich
verantwortlich gemacht werde ». Eine Proklamation wollte die Artikel,
das Plazetgesetz und das neue Schulgesetz rechtfertigen und den Bischof
in den Augen des Volkes verdächtigen. Diese einseitige und scharfe

Kundgebung sollte am 17. Mai — einem Sonntag — während des

Gottesdienstes auf den Kanzeln verlesen werden. Auf die Anfrage von
Geistlichen erwiderte der Bischof : er wolle die Verkündigung weder
gebieten noch verbieten. Dreizehn Geistliche, die diese Antwort noch

1 17. März 1838, an Kaplan Meyer (Schweiz. Kirchenzeitung 1923, Nr. 18 ff.).
— Vgl. für das folgende : Hurter, S. 604 ff. ; Henne, S. 157 ff. ; E. Heer, S. 39 ff. ;

G. J. Baumgartner, II 166 ff. ; E. Zschokke, Geschichte des Aargaus, S. 251 ff. ;

Tillier, Gesch. der Eidgenossenschaft während der Zeit des sog. Fortschrittes I
325 f. ; /. K. Bluntschli, Der Sieg des Radikalismus, S. 112 ff., 141 ff. ; Siegwart-
Müller, Der Kampf zwischen Recht und Gewalt, S. 180 ff. ; Vautrey, II 540 f. —
Akten in der Schweiz. Kirchenzeitung 1835, Nr. 30 ff. ; Waldstätterbote, Nr. 33 ff. ;

Alig. Kirchenzeitung, Nr. 36 ff.



— 28o —

nicht kannten, verschoben die Verlesung auf den folgenden Sonntag.
Die Dekane Rohner in Kirchdorf und Dosenbach in Bremgarten
verteidigten ihren Standpunkt in schriftlichen Eingaben an die
weltlichen Behörden. Diese aber schritten mit rücksichtsloser Schärfe gegen
Geistliche und Laien ein, ließen sie gerichtlich verurteilen, verhaften,
mit schweren Geldbußen belegen, im Aktivbürgerrecht einstellen usw.
Besonders hart war das Verfahren gegen Dekan Groth von Meren-
schwand, der die Weisung des Bischofs persönlich eingeholt, aber am
vorgeschriebenen Tage die Proklamation verlesen hatte.

Voll tiefster Besorgnis schrieb der Bischof am 29. Mai an Amrhyn :

« Meine Lage wird mit jedem Tag schwieriger ; die Proklamation des

h. aargauischen Rates, welche durch die Geistlichkeit selbst von der
Kanzel herab verlesen werden mußte, hat mich noch vollends
niedergedrückt. Was konnte der Bischof, wenn er über das Verlesen oder
Nichtverlesen angefragt wurde, antworten Einerseits der Staat ;

andrerseits die Kirche. Ich glaubte, keine Weisung geben zu können

— und das Verlesen weder befehlen noch verbieten zu sollen, dennoch
aber durch Raten einzuwirken, daß die Verlesung erfolge. Nun geht
die Sage, man habe mehrere Priester mit bedeutender Geldstrafe belegt ;

auch sollen etliche — von denen einer, wie ich gewiß weiß, dem Gebot
der Verlesung sich unterzogen hat — im Arreste sein. Man erwartete
von mir eine Gegenproklamation an das Volk. Ich lasse sie nicht
ergehen, sondern schweige. Was geschieht nun Jetzt wird unfehlbar
durch Katholiken mein Verhalten beim Heiligen Stuhl angeklagt und
angeschwärzt. Andrerseits hat die Verhörkommission eines aargauischen
Bezirkes an das hiesige Oberamt sich gewendet, mit dem Begehren,
man solle mich verhören wegen Personen, die zu mir gekommen seien,
und was sie mit mir geredet haben usw., gegen welche unerhörte
Zumutung ich aber die h. Regierung von Solothurn um ihren Schutz

ansprach. » In einer Nachschrift fügte Salzmann bei : « Nur fünf
Mitgliedern des Kapitels Regensberg bei Baden, welche nicht verlasen
und hernach, um den nächsten Sonntag verlesen zu können, schriftlich
an mich gelangten, gab ich einen schriftlichen Erlaubnisakt zum
Verlesen, welchen Akt ich aber, um meine Person in bezug auf Rom
sicherzustellen, also stilisierte : Unter Vorbehalt, daß aus gegenwärtiger
Erlaubnis nichts gegen die Kirche und die kirchliche Hierarchie
gefolgert werden solle, im Drange der Umstände, zur Abwendung
unglücklicher Folgen für Pfarrer, Pfarrangehörige, Kirche und Staat
— um des allgemeinen Friedens willen — erlaube ich, nachzugeben



— 28l —

der höhern Macht und die Proklamation zu verlesen. Worauf die
wörtliche Verlesung der Proklamation durch alle fünf Mitglieder erfolgte.
— Diesen Augenblick lese ich im « Schweizerboten », die Geistlichen,
deren ich oben in meinem Briefe als im Arreste befindlicher erwähnte,
seien die Herren Dekan Groth, Pfarrer Beutler in Auw und Kaplan
Wey in Mühlau. In der Pfarrkirche des Hrn. Groth war doch die
Verlesung der Proklamation sogleich erfolgt ; von den zwei andern Herren
aber, von denen einer ein Konventual von Engelberg ist, habe ich keine
Nachricht erhalten. — O, wie gut wäre es, wenn die h. Regierung
Milde eintreten ließe Ich leide sehr und seufze nach Erlösung. »x

Amrhyn antwortete dem Bischof : «... Es mußte dahin kommen,
nachdem die einen sich die Freiheit [der Kirche ?], die andern die
Freiheit und Unabhängigkeit der Schweiz zum trugvollen Schild
ihrer bloß persönlichen Bestrebungen gewählt haben. Der Kampf
jener beiden Extreme ist nun einmal in die vollen Schranken getreten
und wird auf Leben und Tod geführt. Nicht in der Schweiz allein
waltet diese sinnlose Narrheit. Unter solchen Umständen muß
es noch als ein Glück betrachtet werden, wenn durch Untersuch die

Möglichkeit angewandt werden kann, Licht ins wüste Dunkel zu
bringen, wenn schon auf schmerzlichem Wege. Dahin werden die

Verhaftungen im Kanton Aargau führen. » 2

Kurz bevor die Regierung vom Bischof verlangte, daß er für die
in ihren Amtsverrichtungen eingestellten Pfarrer Verweser bestelle und
neue Dekane wählen lasse, schrieb dieser in solcher Voraussicht : «...
Offenbar suchen einige den ganzen Diözesanverband aufzulösen. Was
bleibt unter diesen Umständen dem Bischof zu tun Entweder muß er
diese Depositionen abweisen, zu keiner Pfarrer- und Dekanatswahl
mithelfen und nicht einmal einen provisorischen Verweser gedulden, weil
der rechtmäßige Pfarrer (wiewohl unter polizeiliche Aufsicht gestellt)
dennoch in seiner Pfarrei wohnt ; oder, wenn er solche Depositionen
dulden und einen neuerwählten Pfarrer instituieren wollte, muß er
gewärtigen, daß ihm selbst als einem pflichtvergessenen Bischof der
geistliche Prozeß gemacht und er kirchlich deponiert wird ; wenigstens
würde er die Verachtung des ganzen katholischen Volkes auf sich laden ;

oder er muß jetzt, da er noch mit Ehren abtreten kann, freiwillig
resignieren. »3

1 St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12.
2 31. Mai 1835. — St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12.
3 An Amrhyn, 9. Juli 1835 ; St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12.



— 282 —

Die Vermittlungsvorschläge des Bischofs und der Ausgleichsversuch
des katholischen Vorortes waren erfolglos, da führende Radikale wie

Augustin Keller, Bruggisser und Dr. Wieland, unerfüllbare Bedingungen
stellten.1 So blieb dem Bischof pflichtgemäß nichts anderes übrig,
als in aller Form gegen die Absetzung und Suspension der Pfarrer und
Dekane Dosenbach und Rohner und anderer zu protestieren und zu
erklären, daß er keine Neuwahlen oder Stellvertretungen gestatter.
könne (14. Juli). « Allerdings », schrieb er Amrhyn, « haben die erwähnten
zwei Herren, besonders ersterer, es um mich nicht verdient, daß ich
mich für sie aufopfere ; allein Recht und Pflicht gehen all' anderm

vor, und Amtespflicht gebot mir, also zu schreiben. Übrigens ist mein
Entschluß gefaßt. Wenn der h. Stand Aargau auf seinen Beschlüssen

zu verharren für gut findet (obschon der h. Große Rat einen Akt der
Großmut tun könnte), wird er es auch nicht verüblen können, wenn
der Bischof dasjenige tut, was das allgemeine Kirchenrecht ihm zu
tun auferlegt. Bei den andern h. Diözesanständen kann Aargau dann

unmöglich Anklang finden. Sollte aber das Unmögliche dennoch

geschehen, in solchem Falle glaube ich, nicht gegen das Gewissen zu
handeln, wenn ich dann meine Demission augenblicklich in Rom
eingebe. Rom, dessen Gesinnungen hinsichtlich meiner Person Ihnen
bekannt sind, wird gewiß keine Einwendungen dagegen machen. Die

allfälligen Folgen werde ich hoffentlich umsoweniger zu verantworten
haben, je länger ich nur um des Vaterlandes willen zwischen den

Schlägen zweier Extreme aushielt und erst alsdann abtrat, da ich nichts
Gutes ferner in dieser Stellung hätte wirken können. In den Privatstand

zurückgetreten, werde ich mit Gottes Gnade allezeit ein guter
Bürger und Priester zu bleiben mir angelegen sein lassen. »2

Während die Aargauer Regierung in scharfem Tone antwortete und

1 Prot, des Staatsrats von Luzern, 25. Juni 1835: «Hr. Statthalter
F. L. Schnyder berichtet, er habe im Aargau mit einigen der einflußreichsten
Mitglieder der Regierung und des Großen Rates über das vom Bischof von Basel
angebotene Vergleichsmittel gesprochen und sie geneigt gefunden, auf dasselbe
einzugehen. Jedoch verlangen namentlich die Herren Dr. Wieland, Seminardirektor
A. Keller und Gerichtsschreiber Bruggisser in Bremgarten von dem Bischof eine
unumwundene Erklärung, daß er auf die Immunität verzichte und das Recht des
Staates in den obwaltenden Zerwürfnissen anerkenne. Vermittelst einer solchen
Erklärung werde der Zwist beseitigt, und die betreffenden Geistlichen werden vom
Großen Rate des Kantons Aargau Begnadigung erhalten. » — Der Staatsrat
beauftragte Schnyder und Amrhyn, mit dem Bischof und der Aargauer Gesandtschaft

an der Tagsatzung Rücksprache zu nehmen.
2 21. Juli 1835.



— 283 —

mit Maßnahmen gegen «vermessene Zumutungen und feindliche
Einmischungen » drohte, schrieb Amrhyn dem Bischof, er werde auf eine

« beruhigende » Versammlung der Badener Konferenzstände hinarbeiten.
<( Vorderhand verzeihen mir E. H. u. Gn. diese Offenheit, daß der Staat
die verweigerte Verlesung der Regierungspublikation als

Gehorsamsaufkündigung nicht nur ansehen, sondern als solche ahnden muß, damit
nicht allgemein Ungehorsam und der alle Schranken überschreitende

Empörungsgeist einreiße. Allein die Art und das edlere Maß, nach
welchem dieses Platz finden sollte, bleibt der ruhigen Besonnenheit
vorbehalten, die leider unter aufgährenden Leidenschaften nur zu bald
verloren geht. Alles dessen, was in unserm Vaterlande unter
feindseligem fremdem Einflüsse geschehen, ungeachtet, bleibt doch mein
Glaube an den billigen bessern Sinn unseres Volkes, an eine hierdurch
hervorgerufene Großmut bei den Regierungen fest. Dazu bedarf es aber
der edlen Selbstverleugnung, des ermunternden Vorbildes von Seite[n]
des Bischofs. Ich bitte, ich beschwöre E. Gn. aufs neue : stehen Sie

von Ihrem Entschlüsse der Entlassungseinreichung als Bischof ab. Sie

dürfen einen solchen Schritt nach den bestimmten Beschlüssen der im
Jahre 1830 in Solothurn abgehaltenen Konferenz ohne Vorwissen der
Diözesanstände nicht tun, und diese werden und müssen gegen ein
solches Vorhaben protestierend einschreiten. Auch werden E. b. Gn.

durch einen solchen Schritt nichts Förderliches weder für Kirche noch
Staat bewirken, sondern beider Starrsinn nur noch mehr hervorrufen
und den Feinden des billig freien Vaterlandes nur noch mehr Vorschub
leisten, als Ihr vaterländisches, wenn schon tief religiöses Herz
wünschen kann. »1

(Fortsetzung Jolgt.)

1 24. Juli 1835. — St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12. — Schweiz. Kirchenzeitung,
Nr. 31, 32, 36; Eidgenosse, Nr. 81 ff.

Tas^"


	Die Kirchenpolitik im ersten Jahrzehnt des neuen Bistums Basel (1828-1838) : nach Briefen des Bischofs Jos. Anton Salzmann, des Schultheisse Jos. Karl Amrhyn und anderer

