
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 22 (1928)

Artikel: Johann Jakob Bachofen und die Romantik

Autor: Winter, Ernst Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-124064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-124064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johann Jakob Bachofen und die

Romantik.

Von Dr. Ernst Karl WINTER (Wien).

Seit einigen Jahren gibt es so etwas wie eine Bachofen-Rennaissance,
stellenweise sogar einen Bachofen-Kultus. Bahnbrechend wirkten hiefür
die Studien und Editionen von Carl Albrecht Bernoulli (Basel), Alfred
Baeumler, Manfred Schroeter.x Das « Mutterrecht », dessen Kulmination
in Ethnologie und Soziologie längst hinter uns liegt, will Mode werden
im Bereiche der Religions- und Mythenforschung. Die Schweiz, die

Johann Jakob Bachofen (geb. 22. Dezember 1815, gest. 25. November
1887 zu Basel) hervorbrachte, beteiligt sich an dieser Wiederentdeckung
in besonderem Maße. Bernoulli, der Basler protestantische Theologe,
will Bachofen als « Religionsforscher » würdigen, seine « historische

Symbolpsychologie », wie er es nennt, neu beleben, und er widmet daher

1 Von der neueren Bachofen-Literatur wären folgende Werke zu nennen
Bernoulli, Johann Jakob Bachofen und das Natursymbol. Ein Würdigungsversuch.

Basel 1924, Benno Schwabe, xxvi u. 697 S. ; Bernoulli, Johann Jakob
Bachofen als Religionsforscher, Frauenfeld und Leipzig 1924, Huber, 120 Seiten.
(37. Band der Sammlung : Die Schweiz im deutschen Geistesleben, hrg. v. Harry
Maync, Bern) ; Der Mythus von Orient und Occident. Eine Metaphysik der
alten Welt. Aus den Werken von J. J. Bachofen. Mit einer Einleitung (« Bachofen,

der Mythologe der Romantik ») von Baeumler, hrg. v. Schroeter, München
1926, C. H. Beck, ccxciv u. 628 S. ; Johann Jakob Bachofen, Urreligion und
antike Symbole. Systematisch angeordnete Auswahl aus seinen Werken in drei
Bänden, hrg. v. Bernoulli, Leipzig 1926, Philipp Reclam, Universal-Bibliothek,
512; 523; 524 Seiten; J. J. Bachofen, Versuch über die Gräbersymbolik der
Alten. Zweite, unveränderte Auflage. Mit einem Vorwort von Bernoulli und einer
Würdigung von Ludwig Klages. Basel 1925, Helbing und Lichtenhahn, 433 S. ;

J. J. Bachofen, Das lykische Volk und seine Bedeutung für die Entwicklung des
Altertums, hrg. v. Schroeter, Frauenfeld und Leipzig 1924, Huber, 110 S. (30. Band
der Sammlung : Die Schweiz im deutschen Geistesleben) ; J. J. Bachofen,
Selbstbiographie und Antrittsrede über das Naturrecht, hrg. u. eingeleitet v. Baeumler,
Halle a. S. 1927, Max Niemeyer, 66 S. (5. Band Neudrucke der Sammlung :

Philosophie und Geisteswissenschaften, hrg. v. Erich Rothacker) ; Johann Jakob
Bachofen, Mutterecht und Urreligion. Eine Auswahl, hrg. v. Rudolf Marx, Leipzig
1927, Alfred Kröner, 276 S.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 16



— 242 —

seine Bachofen-Edition expressis verbis «allen Mitarbeitern an einer

allgemeinen überstaatlichen, völkerverbindenden Religionswissenschaft,
die im Verständnis für das Muttertum der menschlichen Urreligion
wurzelt ».

Wenn in den folgenden Darlegungen dem Bachofen-Problem
nähergetreten wird, so nicht vom soziologischen Standpunkt, wie ich es in
einer Studie in der « Zeitschrift für die gesamte Staatswissenschaft »

versuche1, sondern vom kulturhistorischen Standpunkt. Es handelt sich

darum, die Rolle Bachofens im Rahmen der Romantik klarzustellen
und in Verbindung damit den Kulturwert seines Muttergedankens für
die Gegenwart, soweit die Religions- und Geistesgeschichte der Schweiz

solches erheischt.
Bernoulli und Baeumler haben die Zugehörigkeit Bachofens zur

Romantik behauptet. Nach Bernoulli 2 « verfiel » zwar Bachofen —-

ebenso wie Karl Friedrich von Savigny, der Empfänger seiner
Selbstbiographie in Briefform (1854) — der Romantik « nie eigentlich », « weil
er wie dieser ein klarer Kopf war und scharf zu denken verstand ».

Doch ist die Antrittsrede über das Naturrecht eine « echt romantische

Kriegsfanfare » und ihr Verfasser, besonders in seiner Stellung zum
Christentum, ein « echter Sohn und Erbe der Romantik ». In einer

späteren Zusammenfassung 3 wird Bachofen sogar « in mehr als einer
Hinsicht ihr (der Romantik) wichtigster Erbe » genannt und seine

Selbstbiographie «als ein bemerkenswertes Beispiel spätromantischer
Denkweise » bezeichnet. Doch ist Bachofens « Anhängerschaft an die
Romantik » für Bernoulli immerhin mehr « eine mittelbare und
abgeleitete ». « Das romantische Teil seines Werkes liegt eben mehr in
der Färbung, die es von der Zeitströmung erhielt, als in dem Kern
selbst, aus dem es erwuchs. Dieses Samenkorn ist aus weit größeren
Zeitfernen ihm ins Herz gesenkt worden, und zwar genau eben daher,

von wo es auch in die Furche der Romantik sank, — aus einem
wesensverwandten Zugehörigkeitsgefühl zu den Geheimnissen der antiken
Seele. So war Bachofen der Romantik mehr ein blutsechter Vetter als ein

aus ihrem Schöße hervorgegangener Sohn. » Und Bernoulli, der das

Kennzeichnende bei Bachofen in den « Schauungen » sieht, « die hoch über
bloßen Kenntnissen standen, dank dem warmen, strengen Erlebniston,

1 Johann Jakob Bachofens Methode der Sozialforschung, Zeitschrift für die
gesamte Staatswissenschaft, 1928 (im Erscheinen).

2 Natursymbol, 20, 30, 33 f.
3 Religionsforscher, 14 ff.



— 243 —

der darauf lag »l, der Bachofens « Mystizismus » feiert2, durch den das
« Ungenügen » der Historie wie der Archäologie zur Ergänzimg kam,
steht nicht an als das Bachofen und der Romantik Gemeinsame zu
bezeichnen, « ein unverkennbares Mißtrauen gegen vernünftige
Maßstäbe und eine dadurch bedingte Hinwendung zu den symbolischen
und mystischen Phänomenen ». 3

Eingehender und konsequenter faßt Baeumler 4 das Problem an.
Seine literarhistorischen Analysen der verschiedenen romantischen
Schulen, der Görres und Creuzer, Savigny und Grimm, K. 0. Müller
und Ranke, welch letzteren er den « Historiker der Romantik » nennt,
führen ihn dabin, von einem « Doppelwesen der Romantik » zu sprechen
und die literarische von der religiösen Romantik, Jena von Heidelberg
zu trennen. « Die religiöse Romantik », so schreibt er 6, « beginnt mit
Görres und den Brüdern Grimm, nicht mit Fr. Schlegel und A. H. Müllers
Konversion Zwischen Schlegel und Görres liegt eine Kluft, die
weit tiefer ist als die zwischen Winckelmann und Schlegel. » « Die
Jenaer Romantik, heißt es weiter, ist die Euthanasie des Rokoko

Auflösung ist die geistige Signatur der Romantik Daß die

Romantik von Jena ein Ende ist, ersieht man am besten aus dem

symbolischen Lebenslauf Friedrich Schlegels. Seine Konversion ist nicht
die Erfüllung der Romantik, sondern ein Ausdruck der Rastlosigkeit :

der geistige Führer einer « Bewegung », die nur scheinbar eine war,
sucht, von der Zeit auf den Sand gesetzt, Halt auf dem uralten Fels
der Kirche. »

Durch diese Gegenüberstellung, die den « beiden berühmten
politischen Romantikern » Schlegel und Müller das Epitheton « romantisch »

entziehen möchte, wurde « der in heilloser Verwirrung liegende Begriff
der Romantik » kaum wie erwünscht einer Klärung nähergebracht.
Im Gegenteil, die Sache liegt womöglich noch trostloser wie früher. Es
ist schließlich Geschmackssache, was ich « Romantik » nenne. Doch
muß sich, wer immer diesen Begriff gebraucht, seiner Vieldeutigkeit
bewußt bleiben. Die Kontroversen, welche die Romantiker miteinander
führten, machen es relativ leicht, von welchem Romantiker ich eben

herkomme, in dessen romantischem System die Norm des Romantischen

1 Natursymbol, 68.
2 Ebd. 79 ff.
3 Religionsforscher, 19.
4 Orient und Occident, Eini. 93 If.
5 Ebd. 166 ff.



— 244 —

schlechthin zu finden. Dieses Schachspiel, das die eine Gruppe Romantiker

gegen die benachbarte setzt, bleibt in seinen Ergebnissen immer
etwas problematisches. Wer seinen Lieblingsromantiker zum
einziggültigen Maßstab macht, der findet leicht eine neue Romantiktheorie.
Wenn Baeumler die Begriffsverwirrung, die das Bild der Romantik
beherrscht, « aus einer einseitigen, literargeschichtlichen Einstellung »

erklärt, « die nur Biographien und Werke, nicht Epochen kennt », so

muß man zweifeln, ob er selbst die Geistesstruktur der Epoche vor
lauter Einzelgeistern sieht. Wer Bachofen in den einzelnen Romantikern
und sonstigen Zeitgenossen sucht, der findet eben immer nur Bachofen

und niemals die Romantik. So kommt es, daß Bachofen neuestens

sogar von Baeumlerl mit K. L. v. Haller zusammengestellt wird, wie von
Bernoulli2 schon früher mit Numa Denis Fustel de Coulanges.3 Bestehen

freilich diese Gleichsetzungen zu Recht, dann wären bei einigem Bemühen
doch wohl auch noch Fr. Schlegel und A. H. Müller in eine Linie mit
Bachofen zu bringen, und Baeumler hätte nicht davor zurückscheuen

müssen, dem reifen Görres zu begegnen, dem Verfasser ebenso kühner,
konstruktiver, wie phantasievoller, elementarer Werke *, die Baeumler
nicht zum Vergleiche heranzieht. Es ist einer der schwersten Mängel
der Baeumlerschen Untersuchung, daß sie, wiewohl sie gerade Görres

so große Bedeutung beimißt, bloß die erste Lebenshälfte des Mannes

kennt und sein Reifen, das nicht minder ein Symbol der Epoche ist,
nicht sehen will. 6 Denn gerade dieses Reifen von Görres, Fr. Schlegel,

A. H. Müller, die Baeumler sämtliche viel zu wenig kennt, um seine

Urteile wirklich aufrecht erhalten zu können, läßt die paternale und
maskuline Struktur der Romantik erkennen, das Streben der besten

und ernstesten Romantiker eine gewisse Phantastik zu überwinden,
einen gewissen Mystizismus abzuklären, während gerade Bachofen das

typische Bild des Steckenbleibens in infantilen und femininen
Entwicklungsformen des Lebens bietet, Formen, die gewiß viele, wenn nicht
die meisten Romantiker einmal erlebt haben, durch die sie aber

hindurchgeschritten sind. Es ist ein methodologisches Hauptgebrechen

1 Selbstbiographie, ed. Baeumler, 4 ff.
2 Natursymbol, 170 ff.
3 Der antike Staat, deutsch v. Paul Weiß, Berlin und Leipzig 1907.
* Die Völkertafel des Pentateuch : Die Japhetiden und ihr Auszug aus

Armenien, Regensburg 1845 ; Die drei Grundwurzeln des celtischen Stammes in
Gallien und ihre Einwanderung, Münchner Abhandlungen, 1845-46, IV./2-3.

5 Vgl. meine Görres-Studie, Schönere Zukunft, 1924-25, Nr. 17/18.



— 245 —

Baeumlers, diesen Prozeß, der namentlich bei Görres und A. H. Müller
offen zutage liegt, nicht berücksichtigt und die Entwicklungshemmung
Bachofens nicht daran gemessen zu haben.

Den Romantik-Konstruktionen, wie sie sich schon in der Kontroverse

Carl Schmitts mit der Wiener Schule Spann-Baxa und neuestens

in der Bachofen-Literatur bemerkbar machen, muß, wie es in dieser

Zeitschrift bereits geschehen ist1, immer wieder entgegengehalten
werden, daß zwei große historische Ströme romantischen Geistes
unterschieden werden müssen. Die Opposition des XIX. Jahrhunderts gegen
das XVIII., speziell gegen dessen revolutionären Exitus, offenbart sich
in einer doppelten Gestalt. Wir können eine südwestliche, romanische
Romantik und eine nordöstliche, deutsch-slavische, « ostelbische »

Romantik unterscheiden, eine, die mit dem Begriff der Romanitas

zusammenhängt, mit Form und Maß, mit luciditas und liquiditas, weil
sie in Kontinuität steht mit dem klassischen Barocco, speziell innerhalb
des österreichischen und des französischen Kulturkreises, und eine andere,

vielfach entgegengesetzte und nur in formaler Hinsicht verwandte
Romantik, die das Romanhafte, Phantastische, Gestaltlose, Genialische

repräsentiert, das freilich oft Impulse enthält, die sonst fehlen.

Mitteleuropa bildete die Kreuzungsfläche beider Kulturerscheinungen,
besonders Wien und Berlin standen widereinander, hier die Romantik um
St. Klemens Maria Hofbauer, dort die des « deutschen Idealismus »

(Fichte, Schelling, Hegel). Die Funktion des österreichischen Kulturkreises

war dabei stets die der engen Verknüpfung romanischer Klassik
und germanisch-slavischer Romantik, und diese Synthese kennzeichnet
den Begriff der österreichischen Romantik.2 Daß die Schweiz in diesem
Prozeß des europäischen Geistes ebendieselbe Mission hat und daß die

Impulse, die Österreich bestimmten, zum Teil von der Schweiz
vermittelt wurden, konnten bereits mehrere Studien in dieser Zeitschrift
betonen. 3 Man muß Bachofen, soll seine Stellung zur Romantik
klargelegt werden, in diese Erkenntnisse eingliedern.

1 Vgl. meine Romantik-Studie in dieser Zeitschrift, 1927, 81-102.
2 Vgl. meine Artikel in der neuen Auflage des Staatslexikons der Görres-

Gesellschaft, besonders Abel, Brunner, Gruscha, Hofbauer, sowie meine Rezension
des Jarcke-Buches von Frieda Peters (1926) in der « Zeitschrift für die gesamte
Staatswissenschaft», 1927, 83, 168 ff.

3 Vgl. meine Studien über P. Dießbach S. J. in dieser Zeitschrift (1924),
dazu nunmehr Mgr. Jaquet in « La Semaine Catholique » (1927, 56, 469 ff.), ferner
über P. Effinger O. S. B., ebenfalls in dieser Zeitschrift (1925), sowie über
Beroldingen in der « Zeitschrift für Schweiz. Geschichte » (1925).



— 246 —

Der Fehler, den Bernoulli und Baeumler beim Vergleiche Bachofens
mit Fustel de Coulanges und Haller begehen, ist darin zu suchen, daß
sie aus der Tatsache, daß beide Teile bestimmte Probleme formal in
gleicher Weise stellen und behandeln, eine materiale Parallele erschließen,
wiewohl die Resultate beider Richtungen, das Moment, worauf es im
letzten Grunde ankommt, so sehr differieren, daß eher von elementaren
Gegensätzen statt von Parallelen die Rede sein sollte. So konstatiert
Bernoulli1, daß Bachofen und Fustel de Coulanges in folgenden drei
Punkten Verwandtschaft zeigen : sie gehen beide aus « vom religiösen
Kult als der sichersten Quelle zur Erforschung der Staatseinrichtungen »,

sie sind beide einig «in der Benützung einer historischen Sozialtheorie
mit verwandtschaftlichen Ursprüngen zum Leitgedanken », sie sind
endlich beide durchdrungen « von der starken inneren Ertragsfähigkeit
echter Quellen ». Diese drei formalen Momente, nämlich die
grundsätzliche Herleitung der Staatseinrichtungen von der Religion und vom
Kult, die Bezugsetzung des Staates zur Familie und zum Verhältnis
der beiden Geschlechter, endlich eine starke Kritiklosigkeit und
Quellengläubigkeit, dies wiegt für Bernoulli so schwer, daß er die
materiale Gegensätzlichkeit des « Mutterrechtes » zur « Cité antique »,

die bekanntlich das Vaterrecht in die Mitte der historischen Betrachtung
rückt und dieselben Komplexe, die Bachofen maternal deutet, selbst

paternal sieht, gering anschlägt. Die « innere Eintracht ihrer in der
Erklärungsrichtung sich strikte entgegenlaufenden Auffassungen »

scheint ihm gewaltig genug, um behaupten zu können, Bachofen und
Fustel de Coulanges hätten, wiewohl « äußerste Antipoden in theoretischer

Hinsicht », « freilich auf getrennten Schienensträngen, dieser

väterlich, jener mütterlich, denselben Weg befahren ».

Dieselbe Geringschätzung der inhaltlichen Gesichtspunkte und
einseitige Vergleichung nach der formalen Verfahrensweise betätigt
Baeumler 2, wenn er Bachofen mit Haller konfrontiert. « Bachofen sucht
den Inhalt aller menschlichen Verhältnisse aus dem Geschlecht, aus
den Urtatsachen des Zeugens und Geborenwerdens abzuleiten Es
ist etwas primitiv Rücksichtsloses in der Art, in der Bachofen alles

zu dem Unterschied des Männlichen und des Weiblichen in Beziehung
setzt Eine ähnliche Primitivität ist Haller eigen, der sein ganzes
Werk hindurch den Gedanken, daß alle gesellschaftlichen Verhältnisse

1 Natursymbol, 170 ff.
2 Selbstbiographie, ed. Baeumler, 4 ff.



— 247 —

in der natürlichen Überlegenheit des einen Menschen über einen anderen
ihren Ursprung haben, mit einer eintönigen Wucht ohnegleichen
abhandelt. » Genauer wäre zu sagen, daß Haller, ebenso wie Görres oder
A. H. Müller, von der Familie als der Keimzelle der Sozietät ausgeht,
und daß die formalen Beziehungen Bachofens zu ihnen daher eigentlich
noch intimere sind, als Baeumler hier voraussetzt. Daß dabei Hallers
Einstellung paternal ist, nicht maternal, wie die Denkweise Bachofens,
hält Baeumler übrigens für einen Gegensatz Hallers zur Romantik.

Wer lediglich in einer Verfahrensweise, welche die politischen und
ökonomischen Komplexe der Geschichte religiös und mythologisch
deutet, das Kriterium der Romantik sieht, ferner in einer
Quellengläubigkeit, die in den historischen Quellen Offenbarungen des Genius
einer Epoche verehrt, daran Kritik zu üben Profanierung wäre, der
kann ruhig die Gleichsetzungen Bachofens mit Haller und Fustel de

Coulanges vollziehen. Es ist dann freilich nicht recht einzusehen, warum
nicht Fr. Schlegel, A. H. Müller, der reife Görres, die sämtliche im
Fortschritte des Denkens immer mehr in die Nähe Hallers und der
« romanischen Restaurationsphilosophie » rückten, der wieder Fustel de

Coulanges nahestand, warum nicht auch diese mit Bachofen verglichen
werden könnten. Es wird der Begriff der Romantik dann eben ein

formaler, in den die widersprechendsten Inhalte zu gießen sind. Was
dabei gewonnen werden soll, ist nicht einzusehen. Ehrlicher und
sachlicher wäre es, einzugestehen, daß man Bachofen in der Romantik sucht,

nicht den historischen Sinn der romantischen Epoche selbst. Denn
dieser ist, was die Materie des Denkens betrifft, sowohl in den charakteristischen

romanischen Formen (Bonald, De Maistre, Donoso Cortes,

Haller) wie in den mitteleuropäischen, die sich in der romanischen

Richtung entwickelten (A. H. Müller, Görres), ein durch und durch
paternaler.

Schon Casimir von Kelles-Krauz1, einer der ersten Bachofen-

Biographen, hat, woran Bernoulli erinnert2, darauf verwiesen, daß die
matemale Denkrichtung im Geiste des sentimentalen Rousseauismus tief
begründet liegt und Bachofen in der maternalen Deutung der menschlichen

Frühgeschichte eine Reihe von Vorgängern besitzt. Die Romantik
hat sich in elementarer Form gegen den Rousseauismus erhoben und sich

sogar gegen die prärousseauschen, semirousseauschen Formen des Staats-

1 Die neue Zeit, 1901-02, XX./I. 517 ff.
2 Natursymbol, 146 f.



— 248 —

denkens gewandt, wie sie besonders in der suarezianischen Scholastik
enthalten sind. Hier klafft somit das Denken Bachofens und der
Romantik weit auseinander. Es ist bisher noch keinem Bachofen-
Forscher in den Sinn gekommen, das Mutterrecht mit den Naturstandstheorien

des XVIII. Jahrhunderts zu vergleichen. Ein solcher Vergleich
würde ergeben, daß Bachofen ebenso mit dem Rousseauismus und
Suarezianismus zusammenhängt, wie die Romantik mit der paternalen
Staatstheorie des Barocco. Ein offensichtlicher Vorläufer Bachofens,

von dem noch festgestellt werden müßte, ob ihn der Verfasser des

« Mutterrechtes » nicht vielleicht gekannt und benützt hat, der jedenfalls

die frappierendsten Ähnlichkeiten mit Bachofen zeigt, P. Joseph-
François Lafitau S. J. in seinen « Mœurs des sauvages américains,
comparées aux moeurs des premiers temps» (Paris 1724), befolgt nicht
nur dieselbe Methode wie Bachofen (kritiklose Kompilation der antiken
Quellen, naiv realistische Deutung der historischen und mythologischen
Komplexe, Konfrontation der antiken und ethnologischen Quellen
zwecks wechselseitiger Erhellung), sondern erhebt sich ebenfalls zu
dithyrambischer Schilderung der Gynaikokratie, welchen Begriff er
ebenso wie Bachofen den klassischen Quellen (Strabo) entlehnt. So

schildert Lafitau das Mutterecht der Irokesen und Huronen, das er
mit dem der Lykier vergleicht, wie folgt : « Rien n'est cependant plus
réel que cette supériorité des femmes. C'est dans les femmes que
consiste proprement la nation, la noblesse du sang, l'arbre généalogique,
l'ordre des générations et de la conservation des familles. C'est en elles

que réside toute l'autorité réelle ; le pays, les champs et toutes leurs
récoltes leur appartiennent. Elles sont l'âme des conseils, les arbitres
de la paix et de la guerre ; elles conservent le fisc ou le trésor public ;

c'est à elles qu'on donne les esclaves ; elles font les mariages ; les enfants
sont de leur domaine, et c'est dans leur sang qu'est fondé l'ordre de

la succession. Les hommes, au contraire, sont entièrement isolés et
bornés à eux-mêmes. Leurs enfants leur sont étrangers. Avec eux tout
périt ; une femme seule relève la cabane, mais s'il n'y a que des hommes
dans cette cabane en quelque nombre qu'ils soient, quelque nombre
d'enfants qu'ils aient, leur famille s'éteint ; et quoique, par honneur,
on choisisse parmi eux les chefs, que les affaires soient traitées par le
conseil des anciens, ils ne travaillent pas pour eux-mêmes, il semble

qu'ils ne soient que pour représenter et pour aider les femmes dans les
choses où la bienséance ne permet pas qu'elles paraissent et qu'elles
agissent. » Diese klassischen Sätze, die ebenso gut Bachofen geschrieben



— 249 —

haben könnte und die die Verwandtschaft seines « Mutterrechtes » nicht
mit der Romantik, sondern mit den Naturvölkertheorien des XVIII.
Jahrhunderts ad oculos demonstrieren, sind ein Fingerzeig, wie notwendig
es wäre, der wrromantischen Wurzel des Bachofenschen Gedankengutes

einmal ernsthaft nachzuspüren. Eine Schule der neueren Ethnologie,

die sogenannte « Kulturkreislehre », wie sie Schmidt-Koppers
repräsentieren, bietet in ihrem Hauptwerk « Gesellschaft und Wirtschaft
der Völker »1, dem ich den ersten Hinweis auf Lafitau verdanke 2, eine

charakteristische Verbindung Bachofenscher und Lafitauscher Lehren,
die ebenfalls kaum etwas von der paternalen Bedeutung des sozialen
Kosmos weiß.

Bernoulli3 weist ferner flüchtig darauf hin, daß Bachofens
Mutterrechtstheorie von seinem Göttinger Lehrer Gustav Hugo (1764-1844)
herrühren könnte, dessen « vorsavignyischer Standpunkt » eine Brücke
bildet vom XVIII. Jahrhundert zur « historischen Rechtsschule ». Den

Begriff des Mutterrechtes als eines rechtshistorischen Gegenstandes,

statt eines religionsgeschichtlichen und metaphysischen, habe Bachofen

«jedenfalls einst in dem juristischen Kolleg zu Göttingen in sich

aufgenommen ». Sieht man näher zu, dann repräsentiert sich Hugo nicht
bloß als der flüchtige Anreger, sondern in der Tat als der eigentliche
« Vater des Mutterrechtes » und wir erkennen neuerdings, wie fest und
tief dasselbe im Boden des XVIII. Jahrhunderts wurzelt. Hugo ist
sarkastischer Gegner der Monogamie und der Paternität ; seine Einstellung
ist charakteristisch maternal. Der Geist, der Bachofens Mutterrecht
grundgelegt hat, kommt klassisch in einer nach Hugos skeptischer
Weise halb ernsten, halb spöttischen Stelle zum Ausdruck, die ein Motto
abgeben könnte für Bachofens soziologisches Lebenswerk. Es heißt
in Hugos « Lehrbuch des Naturrechts als einer Philosophie des positiven
Rechts »4 : « Da durch die Ehe die Freiheit und Gleichheit der
Menschen so sehr eingeschränkt wird, da sie zu einer Handlung, welche

ihrer Natur nach ganz freiwillig sein muß, Zwang mischt, im
Gegenteil aber allen Reiz der Neuheit und Abwechslung verbietet, da
sie einen Menschen an den andern fesselt, von dem er in der Organisation,

1 Vgl. meine Rezension in der Studie « Die historische Ethnologie und die
Sozialwissenschaften » in der « Zeitschrift für die gesamte Staatswissenschaft »

(1927, 82, 457-511).
2 Gesellschaft und Wissenschaft, 268.
3 Natursymbol, 33, 147, ebenso Baeumler, Orient und Occident, Eini. 137 f.
* Berlin 1798, 1. Auflage, 62 ff., 75 ff.



— 250 —

in der Erziehung, in den Neigungen so sehr abweicht, den er noch nicht
ganz kennt, der sich nachher immer ändert, und der wenigstens die
Vergleichung mit einem andern nachher aufgefundenen und durch jene
Verbindung getrennten oft nicht aushält, da sie ferner dasjenige
organisierende Wesen, welches dabei am meisten tut und leidet (die Frau)
selbst und mit den Kindern dem andern unterwirft, das nur mehr Stärke
hat, — so ist es zu verwundern, daß noch niemand bewiesen hat, die Ehe
könne nicht positives Recht sein, weil sie ja dem Naturrecht offenbar
widerspreche. Und dies alles um der Paternität willen Ist es nicht
Egoismus, der uns einen Unterschied zwischen den Kindern, deren
Vater man zu sein glaubt und zwischen den übrigen Kindern des

Staates machen lehrt Und ließe sich nicht selbst die Gewißheit der
Paternität ohne Ehe erreichen Verdiente nicht wenigstens eine

Verbindung mehrerer Männer mit mehreren Weibern den Vorzug, damit
auch der Tod der natürlichen Eltern die Kinder nicht zu Waisen
mache » Ebenso heißt es von der väterlichen Gewalt, daß sie « der
natürlichen Freiheit und Gleichheit aller Menschen zuwider sei und
noch Spuren ihres ersten Ursprunges aus der physischen Übermacht
an sich trage, welche bei einem vollkommenen rechtlichen Zustande

vertilgt werden müßten ». Die Vaterschaft und väterliche Gewalt wird
ein « unnatürliches Verhältnis » genannt, denn besser sorge der Staat
für die Nachkommenschaft. Es heißt hier : « Ein vernünftiges Wesen
wird dem andern unterworfen, sein Recht, nach eigener Überzeugung
zu handeln und Pflichten zu erfüllen, durch die Willkür von diesem
beschränkt Der Jüngere wird dem Älteren unterworfen, und
dadurch das von vielen behauptete Fortschreiten der Menschheit zur
Vervollkommnung geradezu aufgehalten. Und wenn dabei noch auf
persönliche Fähigkeit gesehen würde Aber ein bloßer Zufall, eine

Handlung, bei welcher (wenn sie auch dem positiven Rechte zu Ehren,
für wahr und wirklich angenommen wird, da sie doch auch in dieser
Rücksicht mit den Bemühungen der Mutter oder der Amme nicht verglichen
werden kann), meist nur die Sinnlichkeit gewirkt hat, gibt dem
dümmsten und boshaftesten Menschen Vaterrechte über den
genievollsten und edelsten Sohn. » Ebenso wird in der « juristischen Anthropologie

» der zweiten Auflage x das Problem behandelt. Programmatisch
heißt es von der Ehe, daß in dieser Materie die « Philosophie des positiven
Rechts » nicht anders als « angriffsweise zu Werke gehen » könne.

1 Ebd. 1799, 183, 189. Baeumler (a. a. O.) zitiert die 4. Aufl. (1819).



— 251 -
Hugo schlägt mehr oder weniger verblümt die Abschaffung der Ehe vor.
« Daß damit die Paternität wegfiele, ist nicht zu leugnen ; allein,
ist denn die Paternität auch an sich so was unentbehrliches, als
sie uns jetzt scheinen kann » Wir müssen zu diesen Sätzen bloß die

Sprache der Romantiker halten, eines K. L. Haller, A. H. Müller,
Görres, Jarcke, um sowohl den abgrundtiefen Abstand wahrzunehmen,
der diese Welt des XVIII. Jahrhunderts, der Bachofen entstammt,
von der Romantik trennt, als auch einzusehen, vor welcher Barbarei
des Denkens die Romantik das XIX. Jahrhundert bewahrt hat. Man
vergleiche das soziale Ethos, das in den Bekenntnissen P. Dießbachs

zur Gesellschaft Jesu (1790), Beroldingens zum römischen Reich (1792),
P. Effingers zur vorrevolutionären Sozialordnung (1798-99) liegt1, mit
diesen gleichzeitigen Kundgebungen eines führenden und schulbildenden
deutschländischen Rechtslehrers (1798-99), und man wird erkennen
nicht nur woher die Romantik stammt, nämlich die Romantik als eine

positive, die kulturelle Kontinuität Europas sichernde Geistesbewegung,
sondern auch gegen wen sie sich richtete und wer sie in ihrer Wirksamkeit
behinderte.

Erhellt aus diesen Vergleichen, daß Bachofens maternale
Kultursoziologie ebenso der Romantik wie dem Barocco widerspricht, dafür
aber typisches XVIII. Jahrhundert ist, so fragt es sich, worin etwa
sonst Bachofens romantische Orientierung bestanden habe.

Eine von Bernoulli wie Baeumler nicht genügend in Betracht
gezogene Form romantischen Denkens bei Bachofen ist seine konservative

politische und seine romanistische kulturelle Einstellung. Beide
Momente belegen die Selbstbiographie. Italien und Frankreich
vermittelten Bachofens Bildung. Rom und Hellas blieben ein Leben lang
seine wissenschaftliche Liebe. « Es hängt an den Mauern Roms etwas,
das das Tiefste im Menschen aufregt », schreibt er an Savigny.2 Diese

Haltung teilt Bachofen mit den Schweizer Romantikern. Ebenso ist die
konservative Politik, der er huldigt, in entscheidenden Punkten
romantisch. In der Selbstbiographie berichtet Bachofen vom «

Sonderbundssturm ». 3 Er nahm an der entscheidenden Landsgemeinde am
Roten Turm teil und veröffentlichte eine Beschreibung derselben in der
« Basler Zeitung ». Nach wie vor, erblickte er « in der Konföderation
der 22 Kantone die einzige Form, welche mit Wahrheit und nicht bloß

1 Vgl. die S. 245, Anm. 3 genannten Studien.
2 Selbstbiographie, ed. Baeumler, 32.
3 Ebd. 35 ff.



— 252 —

zum Scheine bestehen kann, in der die Kraft und das Mark des Landes
ruht, und mit welcher die guten und biedern Eigenschaften des
Schweizer Volkes aufs innigste zusammenhängen ». « Seit dem Siege von
Luzern », so schreibt er, « hat sich die Lehre von der Volkssouveränität
und der Allgewalt der Demokratie zur praktischen Grundlage unserer
öffentlichen Zustände ausgebildet Aber vollendete Demokratie
ist der Untergang alles Guten. Republiken haben von ihr am meisten
zu fürchten. Ich zittere vor ihrer Ausbildung, nicht um Hab und Gut
willen, sondern weil sie uns in die Barbarei zurückwirft. Die Lehre
von der Volkssouveränität steht meinen tiefsten geschichtlichen und
religiösen Überzeugungen entgegen. Nicht, daß ich das Volk verachte
oder gar vor der Berührung mit ihm aus Ekel zurückbebte, — all das

Elend, dem es unterliegt, würde ihm eher mein Herz gewinnen. Nein,
weil ich eine höhere Weltordnung anerkenne, der allein die Souveränität
und Majestät zukommen kann. Aus dieser höhern Weltordnung stammt
die obrigkeitliche Gewalt. Sie ist das Amt Gottes, so lautet die
römischheidnische sowohl als die christliche Lehre. Auch Richteramt ist von
Gott, und der es übt, übt ein Recht höhern Ursprungs. Das Amt habe
ich von Gott, nur die Berufung dazu stammt mir vom Volke
Darin nun findet die heutige Demokratie ihre Verdammung, daß sie

den göttlichen Charakter der Obrigkeit vernichtet und die göttliche
Staatsordnung in allen Stücken verweltlicht Denn das ist der
Fluch der Demokratie, daß sie ihre Verwüstungen in alle Gebiete des

Lebens hineinträgt, Kirche, Haus und Familie gerade am schwersten

ergreift, und für jede, auch die kleinste Frage den wahren Standpunkt
verrückt. Weil ich die Freiheit liebe, so hasse ich die Demokratie. »

So konservativ und romantisch diese politischen Sätze sind, so

eklatant stehen sie, wie Bernoulli1 betont, in Widerspruch zu Bachofens

kultursoziologischer Grundkonzeption, in der das Naturrecht der Freiheit
und Gleichheit2 eine so hervorragende Rolle spielt. Bernoulli will
Bachofens « Legitimistenallüren », seine « geradezu theokratische
Betonung, z. B. des Richteramtes », die « politische Absonderung » und
« starre Unerbittlichkeit seiner privatmännischen Staatsanschauung »

nicht verteidigen, doch ist dies nach ihm bloß « der Mantel, den Bachofen

trägt, das Zeitkostüm, in welchem er sein eigentliches Gut birgt ».

Diese «Zeitgebundenheit, eben die romantische Abwehr neuzeitlicher

1 Urreligion, III, n ff.
2 Ebd. II, 393 ff., 402 ff.



— 253 —

Wandlung » dürfe man nicht für die Quelle seiner Triebkraft halten.
« Der dämonische Träger seherischer Einsichten ist er außerhalb jeder
politischen Färbung durch seine realsymbolische, erscheinungswirkliche
Auffassung der Antike geworden. » Und mit Recht fährt Bernoulli
fort : « Einer primären Schicht kann sein radikaler Konservatismus
schon deshalb nicht angehören, weil er ja viel zuviel von den diskreditierten

Kulturkräften selber enthält, und Bachofens Weltanschauung
eine Befreitheit von autoritären Bindungen, eine Souveränität des

natürlichen Wesens, ein Vorrecht instinktiver Triebhaftigkeit voraussetzt,

die von der patrizischen Lebenshaltung nur eben mit dünner
Kruste übertüncht wird. » « Der Verächter der Revolutionslosung lebt
eben doch in Freiheit und Gleichheit als in den menschlichen

Ursprungsforderungen Wie darf er nur die Demokratie mit solcher Härte
schelten, da es ja ihre historischen Wurzeln sind, was er als die wahren
Segnungen des Staatslebens preist. »

Die Liebe zur Heimat, die Bachofen dazu trieb, sich in seinen

Studienjahren mit der Schweizer Geschichte zu befassen1, war es auch,
die ihn in die Antike führte. « Übersetzter Patriotismus », wie es

Bernoulli2 nennt, ließ ihn Lykien finden, und in diesem Land, das ihm
eine antike Schweiz zu sein schien, das « Mutterrecht », von dem
Herodot berichtet. « Ohne die Beachtung der Landesplastik, schreibt

er 3, kann kein Volk je Verständnis finden. Wer vermöchte schweizerischen

Geist, schweizerische Sitten und Geschichte getrennt von der

Natur der schweizerischen Landschaften sich zu denken Unter den

1 Exzerpte aus Manuskripten des Britischen Museums, die Bachofen im
Jahre 1840 sammelte, erwähnt die Selbstbiographie (ed. Baeumler, 21 f.) : « Äußerst
merkwürdige Briefe britischer Gesandter aus dem Anfange des XVI. Jahrhunderts
über die Italienischen Schweizerkriege, die Schlachten von Novara, an der Bicocca,
von Marignano, Schreiben der Herzöge Sforza und an dieselben, des berühmten
Kardinals Schiner, andere, welche Franz L, seine Unternehmungen in Italien,
seine Gefangenschaft betreffen, kurz eine große Mannigfaltigkeit merkwürdiger
Dokumente aus jener so merkwürdigen Zeit, in welcher schweizerische Freischaren
ihrem Vaterlande, in der Lombardei eine große gemeine Herrschaft zu erobern
Lust und Kraft genug zeigten, fiel damals zufälligerweise in meine Hände. Ich
nahm ein genaues Verzeichnis und Abschrift der merkwürdigsten Stücke
Jetzt dient sie dem schweizerischen Geschichtsschreiber Vuittiemin in Lausanne
zu Studien über jene Zeit. » Wie Bernoulli mitteilt (Natursymbol, 587), sind diese
« Beiträge zur Schweizergeschichte aus englischen Manuskripten » von Bachofen
(in Verbindung mit Katl Stehlin) im « Archiv für Schweizergeschichte » (1858,
XII. Bd.) veröffentlicht worden.

2 Natursymbol, 151.
3 Lyk. Volk, ed. Schröter, 69 f.



— 254 —

Kulturvölkern der alten Welt zeigt aber keines mit Helvetien so viel
Ähnlichkeit als das lykische. Seine Schneefirnen, seine reißenden
Gießbäche, seine Täler und Gebirgspässe, die gewaltigen Kontraste seiner
Bildungen erinnern den Wanderer auf jedem Schritte an die Erscheinungen

unserer Alpen, und ebenso ruft dem Forscher die Betrachtung
mancher politischen, geschichtlichen, ethischen Erscheinungen stets
entsprechende Züge des helvetischen Volkes zur Vergleichung vor die
Seele. Die großartige Gebirgswelt ergreift des Menschen innerstes Wesen
mit einer Gewalt, die auf die Ausbildung der ganzen Denkweise einen
mächtigen Einfluß ausübt. In der lykischen Geistesrichtung sind die
charakteristischen Züge edler Bergvölker nicht zu verkennen. In der
Begrenzung der Täler und Landschaften bildet sich jener heimische
Sinn, dessen Innigkeit die Bewohner weiter Ebenen nicht kennen.
Der stete Anblick überwältigender Naturgröße erfüllt die Seele mit der
Ahnung des Göttlichen, der ewige Kampf gegen die Gewalt der Elemente
mit lebendigem Gefühl der Abhängigkeit, und unter diesem doppelten
Einfluß befestigt sich immer von neuem die Tugend der Sophrosyne,
welche die Abneigung gegen jede Hybris mit der Hochhaltung der
Arbeit, des ewigen Ringens und Kämpfens verbindet. Tiefer ist bei
solchen Völkern das Naturgefühl, gesteigert die Energie und Frische
des Lebens, inniger die Anhänglichkeit an das Erworbene, an örtliche
Unabhängigkeit, an das Haus, die hergebrachte Sitte und jede
Überlieferung. Manche einzelne Züge des lykischen Lebens werden durch
diese Bemerkungen noch verständlicher oder beziehungsreicher. »

Das Grundschema der Bachofenschen Lehre1 ist die stufenweise

Entwicklung der Kultur von der aphroditischen Sumpfzeugung (Hetärismus)

oder Promiskuität über das demetrische Mutterrecht und die
Gynaikokratie, den ersten Formen der kulturellen Bemeisterung des

wild wuchernden Sexualtriebes, bis hinauf zum apollinischen Vaterrecht,
in dem Bachofen den Gipfel der menschlichen Kulturleistungen erkennt.
Athen und Rom, Apollon, der Orestes schützt, und Augustus, der neue
Orestes, dessen Schutzgott Apollon ist, verkörpern für Bachofen das

Vaterprinzip in reinster Form. Im « rein geistigen Vaterrecht » Apollons
erfüllt das heidnische wie christliche Rom den höchsten Triumph der
Kultur, die Vergeistigung des Stoffes. Die Geschichte Roms bedeutet
den stufenweisen Sieg des Okzidentalismus über den Orientalismus, des

1 Eini. zum « Mutterecht », Neudruck in Orient und Occident, 3 ff.
Urreligion, I, 51 ff.



- 255 -
geistigen Vaterrechtes über das stoffliche Mutterrecht. Der Mythos vom
Okzident und Orient ist Bachofens Grundthema.

In klassischer Form repräsentiert die romanistische Denkform des

Bachofenschen Geistes die Einleitung zur « Sage von Tanaquil ».x « Die
Emanzipation der römischen (d. h. paternalen, appollinisch-uranischen)
Welt aus den Fesseln der orientalischen (d. h. maternalen, aphroditisch-
demetrischen, tellurischen Tradition » ist das Grundmotiv dieser Studie.
« Rom, auf Asien gegründet, wird dessen endlicher Besieger. » « Jeder
Schritt der römischen Entwicklung ist ein Sieg der reineren Lebensauffassung

des okzidentalischen Geistes Das Volk wird seines Gegensatzes

zu den es umringenden Trägern der fremden Kultur, zugleich
seiner geschichtlichen Bestimmung immer klarer sich bewußt. Die
Vernichtung der asiatischen Elemente ist die Bedingung erst seines

Daseins, dann seiner Macht, meist von beiden zugleich. Daher jene
beispiellose Wut, mit welcher alles, was dem neuen Gedanken sich nicht
assimilieren läßt, von der Erde weggefegt wird, und jene ebenso

ungewöhnliche Zähigkeit und Ausdauer, die, stets auf dasselbe Ziel
gerichtet, keine halben Mittel und halben Lösungen kennt. » « Nicht
Alexander, sondern Rom hat den Jahrtausende alten Kampf, den
Herodot als leitenden Gesichtspunkt seiner Geschichte zugrunde legt, zum
Abschluß gebracht ; daher Rom, nicht Griechenland die Übertragung
der Universalmonarchie von dem Osten auf den Westen und damit die
Geschichte der alten Welt vollendet. Was ist Marathon, was Salamis
und Platää gegen den Hannibalischen Krieg Verschwindend klein
gleich den kurzen Jahrzehnten der athenischen Macht neben römischer

Ewigkeit Karthagos Vernichtung, dieser größte Wendepunkt in
den Geschicken der Menschheit, ist das Werk der unter Roms
republikanischer Führung geeinten italischen Volkskraft und mehr als irgendeine

andere Tat aus dem Innersten des abendländischen Geistes

hervorgegangen. In dieser Zeit vollendet die Stadt recht eigentlich ihre
geschichtliche Aufgabe. In dieser ist die Beerbung des Orients durch den

Okzident für immer entschieden. In derselben steht das siegreiche
Geschlecht auf der Höhe seiner sittlichen Erscheinung. Ohne Bedauern
sehen wir die Verluste an Kenntnissen und Erfahrungen jeder Art,
welche die Welt durch den Untergang der Königin Afrikas erleidet
das Schauspiel des Triumphes, den das höhere Sittlichkeitsprinzip der

westeuropäischen Menschheit über Asiens niedrige Sinnlichkeit feiert,
i

1 Urreligion, I, 211 ff.



— 256 —

läßt alle jene Verarmungen vergessen Wir fühlen die Kluft, welche
Naturen wie Hannibal, Mithridat, Jugurtha von der unsern trennt.
Aber in den Scipionen, Catonen, Juliern lebt europäischer Geist, den wir
aufzunehmen vermögen, in ihren staatlichen und rechtlichen Schöpfungen
ein Kern von Gedanken, dessen Aneignung uns noch heute möglich,
meist Bedürfnis, nicht selten Trost ist. Rom hat etwas durchaus Neues
in die Welt eingeführt. » « Karthagos und Jerusalems Fall sind nicht
nur die vorzugsweise tragischen Ereignisse des erstaunlichsten aller
Dramen, der römischen Geschichte, sondern auch die zwei wichtigsten
Wendepunkte der Weltgeschicke. Wird durch Scipios Tat die politische
Emanzipation des Westens von dem Osten auf alle Zeiten gesichert,
so verkündet der Flavier Triumph die Befreiung der Religion und
der Zukunft aus den Banden des Mosaischen Orientalismus und die
Ansprüche der abendländischen Stadt auf die geistige Beerbung des

Morgenlandes. Nicht Byzanz, nicht Antiochia, weder Alexandria noch
die afrikanische Hippo, sondern Rom trat an Jerusalems Stelle. »

Schon in der « Unsterblichkeitslehre der orphischen Theologie »

(1867), wie in der «Sage von Tanaquil» (1870) und in den posthum
edierten « Römischen Grablampen » (1890) führte Bachofen diejenigen
Gedankengänge seines « Mutterrechtes », die im Sieg des Vaterrechtes
gipfelten, fort und wandte sich im Gegensatz zum maternalen und
chthonisch-tellurischen Heidentum seiner Blüteperiode wieder mehr der
paternalen und olympisch-solaren Orientierung des Christentums zu,
wenn wir so in der Bachofenschen Sprechweise sagen können. Es ist
sehr bezeichnend, daß die Erneuerer Bachofens in dieser Rückkehr zum
Christentum und zum Vaterrecht einen senilen Rückschritt sehen und
es ihnen bei ihrer Wiederentdeckung des Bachofenschen Gedankengutes
nicht so sehr um dessen Gesamtheit als eines geschlossenen Lebenswerkes

zu tun ist, sondern eben nur um den maternal-chthonischen
Paganismus. Schon Ludwig Klages 1, einer der ersten Wiederentdecker
Bachofens, der die Bekanntschaft mit dessen Hauptwerken « sein

größtes literarisches Erlebnis » nennt, hat Bachofens Herzgedanken von
den Kopfgedanken geschieden und getadelt, daß letztere « unter dem
Einfluß der Willensreligion des Christentums » ihn verleiteten, « den
teils geschichtlich, teils vorgeschichtlich belegbaren Vorgang, mit dem

1 «Vom kosmogenischen Eros» (München 1922, 181 f.). Die Bachofen
betreffenden Partien sind enthalten im Neudruck der « Gräbersymbolik der Alten »,

Eini. 9 ff.



— 257 —

sich der Tagesseite des Lebens Schritt für Schritt der an und für sich

schlechterdings bildfremde Geist bemächtigt, für eine Selbstüberwindung

und Höherentwicklung des Urzustandes zu halten ».

Bernoulli1, der durchaus auf Klages und dessen mysterieusen Meister

Alfred Schuler fußt, nimmt sich wohl vor, Bachofen «gegen diesen

seinen tiefsten Ausleger (Klages) im freien Besitze seines (uranischen)
Sondergutes zur Seite zu stehen » 2, doch stimmt er letzterlinie mit seinem

Vorgänger und Wegbereiter doch dahin überein, daß die Altersperiode
Bachofens im Grunde einen Abfall bedeutet. Schuler, den Bernoulli als
kautzhaften Sonderling schildert, darf nach allem wohl als eigentlicher
Vater des Muttertumkultes, dem die Bachofen-Rennaissance entstammt,
bezeichnet werden. Bernoulli weiß von ihm, daß ihm einerseits «in
klösterlichen Hallen, in gewölbten Grabkrypten und in butzenfenstrigen
Stiftsbibliotheken, wo man gelegentlich aus Versehen seine

schwarzgekleidete Klerikerfigur mit .Euer Hochwürden' anredete, ausnehmend
wohl war », daß er aber auch andererseits sehr geschmackvoll das Kruzifix
« die klebrige Fliegenstange » nannte, « an der sich die gläubigen Seelen

zu Tode zappeln », — somit nach des Berichterstatters Versicherung
« ein starker, edler Heide durch und durch » war. 3 Von Klages, dem
Schüler Schulers, stammt das, was Bernoulli die « erkenntnistheoretische

Abklärung » des Problems nennt 4, nämlich die pathologische Verneinung
von Geist und Wille als den die rhytmische Lebensentfaltung im
Menschen behindernden Kräften, sowie die Hypostasierung des
begriffsfremden, verstandesfreien Bildes als des Inbegriffes der wahren
Wirklichkeit. Nach Klages Lehre von der « Wirklichkeit der Bilder » 5, die

Bernoulli rezepiert, sind die Symbole «erscheinende Vergangenheitsseelen

», deren sich die Seele in ekstatischer Schauung und magischem
Erleben bemächtigt. Dieser nahezu in den Okkultismus
hinüberspielende Mystizismus kann hier nicht näher verfolgt werden ; es

genügen diese Andeutungen, um zu zeigen, welchen Un-Geistes Kind,
d. h. hier im wahren und bewußten Wortsinn, welchen Geistes-Nicht-
se ns Frucht dieser Bachofen-Kult eigentlich ist Er opfert bedenkenlos
den Logos, vor dessen « willensgestraffter Unersättlichkeit » ihm in
tiefster Seele graut, dem « elementaren Eros » hin, dem « nie ruhenden

1 Natursymbol, 364 ff.
2 Ebd. Eini. vm.
3 Ebd. 396, 373.
4 Ebd. 378 ff.
B Ebd. 386 ff., 395 f.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 17



— 258 -
Eros der Natur », wie nicht minder den Monotheismus, die « eigentliche
Vernunft- und Willensreligion », dem Chthonismus, der neben der
« kosmischen Priorität des Weibes » und dem « Naturrecht der Freiheit
und Gleichheit », die in der Bachofenschen « Sumpfzeugung » ein Sinnbild
findet, vermessen genug ist, die « Entteufelung der Unterwelt » zu
proklamieren x

Baeumler betont2 mit Recht, daß die Kulmination der Bachofenschen

Stufentheorie im apollinischen Vaterrecht zu wenig beachtet werde,
daß seine Promiskuitäts- und Mutterrechtstheorie doch nur ein
Durchgangsstadium der Kulturentwicklung bedeute und daß Bachofen trotz
dieser Theorie das Vatertum bejahe. Bachofen wollte gewiß mit seiner
Lehre von Apollons reinem Vaterrecht seine romanistische Kulturtheorie,

sein kulturpolitisches Bekenntnis zu Rom wissenschaftlich
fundieren. Trotzdem haben diejenigen Recht, die dem Sumpfzeugungsund

Mutterrechtstheoretiker diese Schlußwendung und das Bekenntnis
zum triumphierenden Vaterrecht nicht glauben. Bachofens Name ist und
bleibt an die Sumpfzeugung und das Mutterrecht geknüpft, nicht an
das apollinische Vaterrecht. Die Bachofen-Rennaissance, in der wir
stehen, folgt nicht aus der Vatersehnsucht der Epoche, sondern aus dem

Vorwiegen maternaler Gesichtspunkte in Kultur und Wissenschaft.
Weil die Mutter herrscht, die Mutter ohne Vater, deshalb wird Bachofen,
der Theoretiker des « Mutterrechtes », heute wiederentdeckt und gefeiert

Dies hat freilich seine tieferen Gründe. Bachofen sah nicht, daß
dieses rein geistige Vaterrecht, von dem er träumte, das sich restlos

vom Weibe emanzipiert und selbst die Zeugung des Sohnes im Wege
juristischer oder geistlicher Sukzession sucht, daß dieses Vaterrecht
eben gar nicht das wahre Vaterrecht ist, sondern diejenige Form des

Vaterrechtes, die notwendig immer wieder zum Mutterrecht führt.
Denn der Exzeß des Vaterrechtes begründet das Mutterrecht. Das
wahre Vaterrecht besitzen die Romantiker, die dem Barocco folgen,
wenn sie die Familie, die Kooperation von Mann und Weib, die Keimzelle

der Gesellschaft nennen (K. L. Haller, A. H. Müller, Görres), der
Familie aber, in welcher der Mann herrscht, einen kongruenten Staat
beiordnen.

Hier leuchtet ein, wie « aktuell » Bachofen wohl ist und wie wenig
doch seine religiöse wie seine rechtliche Metaphysik befriedigen kann.

1 Ebd. 422 ff., 440, 445.
2 Orient und Occident, Eini. 277 ff.



— 259 —

Denn daß heute der Vater entthront ist, in der Kultur, in der Sozietät,
das ist es, was ein modernes « Mutterrecht » begründet hat. Diesen
sozialen Zustand, den Baeumler erkennt1, können weder Bachofen noch
Schuler-Klages-Bernoulli beheben ; ihr System bejaht ihn vielmehr. Nur
dort, wo das Mutterrecht erkannt wird als eine Entartung des Vaterrechtes,

nicht aber, wo es gewissermaßen seine logische Vorstufe bildet, kann es

beseitigt werden. Nur wo das Vaterrecht und die Familie logischerweise

herrschen, in der tiefsten Natur der menschlichen Gesellschaft

begründet sind, nicht dort, wo Promiskuität und Mutterrecht an den

Anfang gestellt werden, ist Kultur denkbar. Dies gilt sowohl für den
Bereich des Rechtes wie für den der Religion. Der Staat wie die Kirche
ruhen auf paternaler Grundlage und dies von Natur aus, nicht kraft
irgendwelcher « Entwicklung ». Es ist bemerkenswert, daß gerade der
orthodoxe Protestantismus, dem sowohl Bachofen wie die entscheidenden
Bachofen-Entdecker zuzurechnen sind, von der striktesten Bekämpfung
der katholischen MarienVerehrung bis zur Bejahung jener mystischen
Weibeskräfte kommen mußte, welche die Proklamation des Chaos, die

Entthronung des männlichen und väterlichen Prinzips in sich schließt.
Im Gegensatz zu solch ebenso sentimentaler wie anarchischer
Einstellung zu den religiösen und sozialen Problemen der Gegenwart führt
die katholische Kirche, die eine Mutter ist, doch eine solche, die weiß,
daß sie unter dem Vater steht, ihre Kinder hin zum Vater und König
Jesus Christus, und sie schließt in dem Begriff der « katholischen Aktion »,

in deren Zeichen das Pontifikat Pius XI. steht, in erster Linie nicht so

sehr politische Effekte ein, sondern die Erneuerung der Familie, in der
Mann und Weib, beide in ihrer Art zusammenwirken, doch so, daß das

Vaterrecht dem Mutterrecht übergeordnet ist, letzteres von ersterem

hergeleitet wird. Nach dem Bilde der Familie allein, das ist die
übereinstimmende Lehre der katholischen Soziologie, der scholastischen wie der
barock-romantischen, kann die Gesellschaft geformt und dadurch allein
gerettet werden.2

Es ist für die innere Kirchen- und Geistesgeschichte der Schweiz
bemerkenswert genug, daß in der Stadt Bachofens, von der auch seine

Wiederentdeckung ihren Ausgang nahm, ein einfacher katholischer
Pfarrer, Robert Mäder 3, in seinen packenden, emporreißenden Schriften

1 Ebd. 291 ff.
2 Vgl. meine Studien « Souveränität » und « Die katholische und die

österreichische Aktion» in der Sammlung «Die österreichische Aktion» (Wien 1927).
3 Gedanken eines Reaktionärs, Mainz-Köln-Basel 1921, 5 ff., 43 ff., 137 ff.



— 2Ó0 —

immer wieder diesen Gedanken einer Erneuerung der Familie verficht.
«Wir sind gegen die moderne Demokratie, schreibt er, weil sie in
Familie, Gesellschaft, Staat, Kirche und Völkerleben Friedhofsarbeit ist.
Wir sind gegen die Gleichmacherei in der Familie. Was ist die Familie
Die Ungleichheit in der Gleichheit die Ungleichheit der Persönlichkeit

in der Gleichheit der Natur. Göttliches und darum unzerstörbares
und heiliges Gesetz Die moderne Frauenrechtlerei, die
Gleichstellung des Mannes mit der Frau ist Abfall vom Christentum.
Das Christentum baut die häusliche Ordnung auf dem Prinzip der
Ungleichheit in der Gleichheit. Der Mann ist Haupt, die Frau Gehilfin
und das Kind Untertan, somit der Mann der erste, die Frau die zweite,
das Kind das dritte. Die Demokratisierung der Familie, wo der König
Vater nur noch durch die Stimmenmehrheit der Frau, der Söhne und
der Töchter existiert, wo die Befehle des Oberhauptes dem gesetzlichen
Referendum der Familienglieder unterworfen und wo das

Selbstbestimmungsrecht der Kinder erstes Verfassungsrecht ist, führt zum
Ruin der Familie. Die Familie ist Monarchie, nicht Demokratie. »

Mäder nennt Moses und Paulus « die Klassiker der Frauenfrage ». Er
schreibt : « Der Mann ist nach der Heiligen Schrift der zuerst Geschaffene,
Gottes Bild und Ehre, das Haupt des Weibes, derjenige, der in der
Öffentlichkeit das Wort hat. Er ist somit die von Gott selber über die
Erde gesetzte Regierung. Er ist der eigentliche Vertreter der göttlichen
Autorität in der menschlichen Gesellschaft. Er ist also auch der Gesetzgeber,

der Politiker. Er muß in den Ratssaal und an die Urne. Der
Kopf regiert Ist der Mann der Repräsentant der göttlichen Majestät,
dann ist er es auch im Staatsleben. Ist der Mann als Mann das Haupt
der Familie, dann ist er auch das Haupt in der erweiterten Familie,
in der Gemeinde und im Rate der Völker. Ist der Mann geborener
Gesetzgeber im kleinen Königreich des Hauses, so muß er konsequenterweise

auch der Gesetzgeber der Nation sein Der Mann ist der
offizielle Lehrer. Das Lehramt ist in der Kirche und im Staate ein
Männeramt. »

« Die Familie ist der Eckstein des Katholizismus und somit der
Ordnung,, heißt es weiter Der Vater ist der König Der
Vater ist die Regierung Die Aufgabe des Staates ist die Erhaltung
der Familien Der Staat, welcher der Familie zu viel an Menschen

und Besitz nimmt, ist ein Verschwender, der seine Kapitalien vergeudet.
Der Vater ist heute Sklave und Bettler Der moderne

Proletarier ist nur denkbar auf den Ruinen der Familie Die Seele



— 2ÖI —

der sozialen Frage ist die Familienfrage. » « Die Erde wankt wie ein
Trunkener. Die Tage Noes wiederholen sich. Man spricht von einer
Sintflut von Blut und Feuer, die im Begriffe steht, sich über die Völker
dahinzuwälzen. Es ist nicht wahrscheinlich, daß sie mit Katholikentagbeschlüssen

aufgehalten werden wird. Wir kommen zu spät. Aber
wenn auch die Wasser über die höchsten Berge steigen sollten, wenn
sie alles überschwemmen, was groß ist auf Erden, dann werden Sie

wiederum die Arche unter dem Namen Kirche durch Sturm und Nacht
dahinfahren sehen über die Wellen und in der Arche ruhend das Unterpfand

der neuen Erde, die neue Familie. Dann, wenn die Wasser sich

verlaufen, wird der Vater Neu-Nazareth bauen, mit Mosesstein und
und Golgathafels und Petrusquader, ein kleines Königreich, die
Pflanzschule der neuen Gesellschaft. Nicht die Politiker, sondern die
Väter werden uns retten, die Männer neuer, großer Rechte und darum
neuer, großer Pflichten Katholische Männer Wenn Sie vorwärts
wollen, müssen Sie zurück. Nur die Heimkehr zur Familie wird Ihnen
den verlorenen Vorsprung in der Öffentlichkeit zurückgewinnen. Vater,
entthronter König, zurück in dein Reich Ich sage Amen »

Es sind gewiß zwei Welten, der schwerfällige Gelehrte, dessen

« riesenhaft Plumpes und Ungeschlachtes », dessen « Gehemmtheit in
Anordnung und Ausdruck » Bernoulli1 betont, und der wortmeisternde
Prediger, der keine Soziologie der Familie und des Vaters schreiben

will, sondern in seinen Hörern Begeisterung wecken, — es halten sich

gewiß auch die Lehren Mäders nicht so sehr bloß im Rahmen des

theologisch Notwendigen, sie sind vielmehr durchaus romantisch betont
in der Gefühlsweise wie in der logischen Durchführung ; es lassen sich

demnach vom Standpunkt des Katholizismus, denselben theologisch
und nicht kultursoziologisch genommen, gewiß auch andere Lehren
verfechten, ganz ebenso wie es umgekehrt ein paternal und familial
orientiertes Luthertum gibt, —• trotzdem möchte ich in dieser
Gegenüberstellung ein für die Schweizer Religions- und Geistesgeschichte
lehrreiches Dokument sehen, das die Kulturkraft des Katholizismus und
des Protestantismus konfrontiert und der Bachofen-Rennaissance, sei es

der soziologischen, sei es der mythologischen und religionswissenschaftlichen,

ein katholisches Urteil spricht.

1 Natursymbol, 77 f.

5^<§T


	Johann Jakob Bachofen und die Romantik

