
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 22 (1928)

Artikel: Die Kirchenpolitik im ersten Jahrzehnt des neuen Bistums Basel (1828-
1838) : nach Briefen des Bischofs Jos. Anton Salzmann, des
Schultheisse Jos. Karl Amrhyn und anderer

Autor: Dommann, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-124053

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-124053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kirchenpolitik im ersten Jahrzehnt
des neuen Bistums Basel (1828-1838).

Nach Briefen des Bischofs Jos. Anton Salzmann,
des Schultheißen Jos. Karl Amrhyn und anderer.

Von Hans DOMMANN.

Die folgende Darstellung behandelt — hundert Jahre nach der
Oründung des neuen Bistums Basel — das heikle Thema der
Grenzstreitigkeiten zwischen Kirche und Staat in einer heute noch sehr
verschiedenartig und oft von parteipolitischen Gesichtspunkten aus beurteilten
Zeit, weniger in kritischer Auseinandersetzung und lückenloser
Vollständigkeit, als durch die Darlegung der psychologischen Motive und der
Einstellung führender Persönlichkeiten. Sie läßt darum in erster Linie
<lie Briefe sprechen. Die Luzerner Kirchenpolitik steht im Vordergrund ;

sie erhält aber dadurch allgemeinere Bedeutung, daß Luzern die alte Rolle
•des katholischen Vororts auch unter den politischen und kirchlichen
Verhältnissen der dreißiger Jahre wenigstens formell beibehielt.

Als wichtigste Quellen habe ich benützt : im Familienarchiv am Rhyn
(F.-A. A., Kantonsbibliothek Luzern), 79 Briefe des Bischofs Salzmann
an Schultheiß J. K. Amrhyn (1821-1846), Briefe von Kommissar Waldis,
Dekan und Stadtpfarrer G. Sigrist, Staatsrat Louis von Roll in Solothurn,
Landammann G. J. Baumgartner in St. Gallen, Eduard und Kasimir
Pfyffer, F. L. Schnyder, Laurenz Baumann und Jakob Kopp an Schultheiß
A.mrhyn, dessen Briefe an seinen Sohn, den eidgenössischen Kanzler
J. K. F. am Rhyn und Briefe des Schultheißen X. Schwytzer von Buonas an
den Kanzler ; ferner Aufzeichnungen Amrhyns zur Kirchenpolitik und von
diesem gesammelte bezügliche Broschüren und Zeitungsnummern ; —¦ im
Staatsarchiv Luzern (St.-A. L.) zahlreiche Akten mit vielen weiteren Briefen
des Bischofs und anderer ; besonders die folgenden Faszikel : Fach 9,
Fasz. 11 : Bistum Basel (Erweiterung und Organisation), Fasz. 19, 20 :

Verhältnis zwischen Kirche und Staat, Fasz. 21 : Badener und Luzerner
Konferenz, Fasz. 26- 31 : Verwaltung der Disziplin, Fach 4, B. : Erziehungswesen

(Höhere Lehranstalt) ; — in der Bürgerbibliothek Luzern (B.-B. L.)
den Briefwechsel J. A. Balthasar und die betreffenden Jahrgänge der
« Schweizerischen Kirchenzeitung », der « Allgemeinen Kirchenzeitung für
Deutschland und die Schweiz », der « Luzerner Zeitung », des « Waldstätter-
boten » und des « Eidgenossen » (passim). —¦ Als allgemeine Darstellungen

Kit*/;,



r-. ''.K- A'.
SKHa

¦M
i A*s

Joseph Anton Salzmann
Bischof von Basel (1828-1854).



— 2 —

führe ich hier an : Dierauer, Geschichte der Schweiz. Eidgenossenschaft,
V2, S. 523 ff., besonders 619 ff. ; Gagliardi, Geschichte der Schweiz, II,
S. 362 ff. ; Hürbin, Handbuch der Schweizer-Geschichte, II, S. 558 ff. -
Curti Th., Geschichte der Schweiz im XIX. Jahrhundert, S. 421 ff., 451 ff. ;
Die Schweiz im XIX. Jahrhundert, hrg. von Paul Seippel, II, S. 104 ff.
(K. Decurtius, Katholizismus) ; Baumgartner G. /., Die Schweiz in ihren.
Kämpfen und Umgestaltungen von 1830 bis 1850, Zürich 1854, II, 25 ff. ;
Tillier A., Geschichte der Eidgenossenschaft während der Zeit des so-
geheißenen Fortschritts, Bern 1854, I» 247 ö- »' Feddersen P., Geschichte
der schweizerischen Regeneration von 1830 bis 1848, Zürich 1867, 179 ff. ;
Hurter Friedr., Die Befeindung der katholischen Kirche in der Schweiz
seit dem Jahre 1831, Schaffhausen 1842, 63 ff. ; Bluntschli J. K., Der Siegr
des Radikalismus über die katholische Schweiz und die Kirche im
allgemeinen Schaffhausen 1850, 92 ff.; Henne Anton, Geschichtliche
Darstellung der kirchlichen Verhältnisse der katholischen Schweiz, Mannheim

1854, S. 1 ff. ; Siegwart-Müller Const., Ratsherr Jos. Leu von Ebersoll

Altdorf 1863, 31 ff. ; Der Kampf zwischen Recht und Gewalt
in der schweizerischen Eidgenossenschaft Altdorf 1864, 141 ff.;
Vautrey, Histoire des Evêques de Bâle, Einsiedeln 1886, II, 533 ff. -

Pfyffer Kos., Geschichte des Kts. Luzern, Luzern 1852, II, 453 ff. ;
Derendinger Jul., Geschichte des Kts. Solothurn von 1830 bis 1841, Basler
Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde, XVIII, Basel 1919, 328 ff. ;

Zschokke E., Geschichte des Kts. Aargau, Aarau 1903, 248 ff. ; Heer E.,
Das aargauische Staatskirchentum von der Gründung des Kantons bis
zur Gegenwart, Wohlen 1918, 30 ff. — Weitere Literaturnachweise in
den Fußnoten. — Wörtlich angeführte Stellen aus Briefen und Akten
sind in moderner Orthographie wiedergegeben, im Original unterstrichene
Wörter nicht hervorgehoben. — Den Vorstehern der angeführten Institute
und allen, die meine Arbeit gefördert haben, besonders Herrn Universitäts-
Professor Dr. Büchi, sei mein bester Dank ausgesprochen.

I. Kirche und Staat; Bischof und Schultheiß.

Die katholische Kirche war beim Übergang vom XVIII. zum
XIX. Jahrhundert durch die geistigen Strömungen der Aufklärungsphilosophie

und die politisch-sozialen Umwälzungen der französischen
Revolution in ihrer Wirksamkeit empfindlich geschwächt worden.
Nach dem Zusammenbruch Napoleons und der Revolution aber erlebte
sie im Zeitalter der politischen Restauration und der Romantik eine

kräftige Regeneration. Die romtreuen Elemente im Klerus gewannen
immer mehr Boden gegenüber den protestantisierenden,
rationalistischen, nationalkirchhchen und demokratischen Reformbestrebungen.

Der religiöse Liberalismus hatte auch in der Schweiz seine Wurzel
in der Aufklärungsphilosophie, seine Vorbilder im Gallikanismus und



- 3 —

Febronianismus, in der Synode von Pistoja (1786) und in der Emser
Punktation (1786). Sein bekanntester Vertreter war der Konstanzer
Generalvikar Ignaz Heinrich von Wessenberg. Die demokratischen
Ideen der Aufklärung und Revolution führten zur Forderung von
Synoden nach dem Vorbild der staatlichen Parlamente ; man wollte
die zum Teil nicht unberechtigten kirchlichen Reformen durch den
niedern Klerus bestimmen lassen. Der religiöse Indifferentismus der

Aufklärung wirkte in der Betonung der Humanität, in der Abneigung
gegen das Dogma, in der Abschaffung alter religiöser Gebräuche und
Zeremonien, in den gegen das sogenannte Papalsystem gerichteten
nationalkirchlichen Bestrebungen, wie sie namentlich durch die « Geistliche

Monatsschrift », das « Konstanzer Pastoralarchiv » und die
zahlreichen Reformdekrete Wessenbergs bekannt geworden sind. Die
Ideen des spätem Altkatholizismus wurden offen und verdeckt
entwickelt. Sie lassen sich in den damaligen Polemiken auf Schritt und
Tritt nachweisen, und Klarsehende befürchteten tatsächlich eine nahe
kirchliche Spaltung, eine neue « Reformation ». — Unter dem schweizerischen

Klerus sind als mehr oder weniger konsequente Vertreter dieser

von Rom wiederholt verurteilten Richtung namentlich der Luzerner
Stadtpfarrer und bischöfliche Kommissar Thaddäus Müller, die
Professoren Alois und Christoph Fuchs, J. A. S. Federer und Felix Helbling
im Kanton St. Gallen, Propst Vögelin in Rheinfelden, zeitweise auch
Domdekan Alois Vock und Professor Burkard Leu in Luzern
hervorgetreten. Die starke Anhängerschaft Wessenbergs im schweizerischen
Klerus wurde dadurch noch einflußreicher, daß auch der politische
Liberalismus, die liberale Staatsgewalt, sie kräftig unterstützte und
mit patriotischem Lobe umkleidete. — Diesen liberalen Geistlichen

gegenüber waren die streng kirchlichen Priester — auch die aus der
milden, vom Geiste evangelischer Liebe und lebendigen Glaubens
erfüllten Schule Sailers hervorgegangenen — in den Augen liberaler und
radikaler "Politiker-und Regenten « Kurialisten », « Ultramontane »,

« Finsterlinge », « Pfaffen ». Ihre geistigen Vorkämpfer waren die

gelehrten Sailerschüler Gugler und Widmer, der gewandte Polemiker
Franz Geiger, der spätere St. Galler Bischof Greith, Abt Coelestin

von Einsiedeln, Dekan Groth in Merenschwand, Dekan Cuttat in
Pruntrut und andere. In der « Schweizerischen Kirchenzeitung »

besaßen sie ein vielgelesenes Sprachorgan, im Katholischen Verein
eine weitverzweigte Organisation, während die liberale Richtung in
der « Allgemeinen Kirchenzeitung für Deutschland und die Schweiz »



— 4 —

ein scharfes, in einigen Artikeln geradezu akatholisches Oppositionsblatt

schuf. Unter solchen Umständen schwächte sich der Klerus
auch während der dreißiger Jahre in unheilvoller Spaltung, die das
liberale Staatskirchentum begünstigte, das Volk verwirrte und das

Wirken der kirchlichen Behörden erschwerte.
Der religiöse Liberalismus begünstigte auch in den katholischen

Kantonen die nachrevolutionäre liberale Staatsidee, die aus der gemeinsamen

Wurzel der Aufklärungsphilosophie, besonders aus den Systemen
Kants und seiner Nachfolger hervorwuchs. Sie ging aus von Rousseaus

naturalistischer Vertragstheorie und den « Menschenrechten », von
Kants sittlicher Autonomie und Rechtsauffassung, von Fichtes
Nationalismus, vom absoluten Selbstzweck des Staates, wie er in Hegels
pantheistischem Begriff vom Staate als « irdisch Göttlichem » seinen

extremen Ausdruck gefunden hat. Aus dieser geistigen Einstellung
und aus einer gewissen Tradition heraus wuchs auch die staatskirchliche

Haltung des Liberalismus. Traditionell wirkte im katholischen Vororte
die vom protestantischen Landeskirchentum, von der Aufklärung und
vo.n politischen Absolutismus beeinflußte kirchenpolitische Theorie
und Praxis des alten liberalen Patriziats, das in Luzern nach der

Niederlage im zweiten Villmergerkriege seine Ansichten im Udligens-
wilerhandel durchzusetzen versucht hatte und den kirchenpolitischen
Kanon in Felix Balthasars Schrift « De Helvetiorum iuribus circa sacra »

fand. Wie sehr diese Schrift auch den Dreißigerregenten noch als

theoretische Grundlage galt, zeigt der Umstand, daß der Luzerner
Kleine Rat sie 1834 allen Großratsmitgliedern zum Studium überreichte.
Wie das Vorbild des aufgeklärten Absolutismus im allgemeinen, so

wirkte auf kirchenpolitischem Gebiete namentlich das Beispiel Kaiser
Josephs IL 1 Die Kirchenpolitik Österreichs, Frankreichs und einiger
deutschen Staaten ermutigte die Schweizer Liberalen zu gleichem
Vorgehen. Das Beispiel der französischen Revolution und Napoleons I.
wurde angerufen. Die Ausdehnung des staatlichen Machtbereiches
erfaßte auch das kirchliche ; man sah in der Kirche vielfach eine Art

1 Die Schrift Balthasars wurde 1833 in Rapperswil neu herausgegeben.
Vergi, die « Kritischen Bemerkungen » Prof. Franz Geigers in der Schweizerischen
Kirchenzeitung, 1833, Nr. 32. — Die für die Regulierung der kirchlichen
Angelegenheiten in Luzern aufgestellte Kommission ersuchte am 12. Juli 1836
Aargau um die Zustellung der Gesetze Josephs II., die damals noch im Fricktal
ia Kraft waren (St.-A. L. Fach IX, Fasz. 20). — Die « Erklärung und Verteidigung
der Badener Konferenzartikel» (1835), von Schultheiß /. K. Amrhyn, berief
sich ausdrücklich auf Joseph IL, «ruhmvollen Andenkens».



- 5 —

Staatsanstalt und in deren Vertretern bis hinauf zum Bischof
Staatsbeamte. Die Idee des Freisinns, der Demokratie, des Nationalen suchte
der liberale Staat auch auf kirchlichen Boden zu übertragen, und die
liberale Geistlichkeit half mit. Wessenberg war diesen liberalen
Regenten das Ideal des katholischen Theologen.x Sie beriefen sich
mit Vorliebe auf die christliche Urkirche, auf das Konzil von Basel,
auf die Freiheiten der Gallikanischen Kirche, wie sie Pierre Pithon
(1594), der Belgier Bernhard van Espen (1700) und andere verteidigt
hatten ; sie zitierten in ihrer staatlichen Theologie den josephinistischen
Kanonisten Jos. Ant. Riegger (f 1795) und holten sich selbst bei

protestantischen Theologen Rat. Im Konzil von Trient aber sahen
sie in erster Linie den Kampf zwischen päpstlicher und bischöflicher
Gewalt und bestritten die Annahme der Disziplinarvorschriften dieses

Konzils durch die katholische Eidgenossenschaft. 2 So beharrten sie

gegenüber der kirchlichen Auffassung — wieder nach dem Muster
des Gallikanismus, des Febronianismus und des Josephinismus — auf
der «Staatskirchenhoheit» (ius majestaticum circa sacra), auf dem
« Recht der Oberaufsicht » (ius supremae inspectionis saecularis »), dem
« Schutz- und Schirmrecht des Staates » (ius advocatiae) und dem ius
cavendi als « unveräußerlichen Rechten einer jeden Staatsverbindung ». 3

Und da die römische Kurie diese Forderungen des liberalen Staates
nicht anerkannte, konstruierten die Vertreter dieser Staatsauffassung
einen scharfen Gegensatz zwischen Kirche und Kurie, bekämpften die
Nuntiatur als Vertretung einer « fremden Macht », die Jesuiten als

Kampftruppe des « Ultramontanismus » und arbeiteten auf möglichste
Selbständigkeit der nationalen Kirchenorganisation im Metropolitan-
verbande hin. Schultheiß Amrhyn nannte das « Rückkehr zu der

1 So ließ die. außerordentliche Kommission des Luzerner Staatsrates, bestehend
aus Schultheiß F. L. Schnyder, J. K. Amrhyn und J. R. Steiger, bei ihrer
Beratung der kirchlichen Angelegenheiten am 28. Juli 1836 das Gutachten
Wessenbergs für die Aufstellung einer erzbischöflichen und bischöflichen Pragmatik
einholen (St.-A. L. Fach IX, Fasz. 21).

2 Amrhyns « Erklärung und Verteidigung ». Amtliche « Bekanntmachung
und Beleuchtung der Badener Konferenzartikel » (Sursee 1835). — Vergi, über
die Annahme der Disziplinarvorschriften Segessers Rechtsgeschichte IV, 284 ff.,
320 ff., 345 f. (Annahmeerklärung Lussis), 360 f. (Erklärung der V Orte, 9. Januar
1564) ; Mayer Joh. Georg, Das Konzil von Trient und die Gegenreformation in
der Schweiz, Stans 1901, I, 132 fi. ; Reinhard Heinr., Studien zur Geschichte der
kath. Schweiz im Zeitalter Carlo Borromeos, Stans 1911, S. 60 ff. I

3 Amrhyns « Erklärung und Verteidigung ». Auch in einem Schreiben an
den Bischof vom 29. Oktober 1835 berief sich Amrhyn als Deputierter auf jene
Rechte, « die in der Wesenheit des Staates sich gegründet finden ».



uralten kanonischen Kirchenordnung, die nur mit Verletzung der
wichtigsten Kirchengesetze und zum großen Schaden unseres Vaterlandes

unterbrochen worden sind ».1 Die Luzerner Regenten sagten
dem Volke in ihrer amtlichen « Bekanntmachung und Beleuchtung der
Badener Konferenzartikel », « daß sie die Kirchenordnung in der
Eidgenossenschaft wiederherstellen, den Bischöfen und der Geistlichkeit
ihre Rechte sichern, die kirchlichen Einrichtungen für Bewahrung der
reinen Glaubenslehre und für Verbesserung des äußeren Kirchenlebens
wieder wachrufen, den Staat gegen die Anmaßungen kirchlicher
Gewalten schirmen, den Frieden in der Eidgenossenschaft ungestört
erhalten, Mißbräuche abschaffen die Verfassungen und die von
unsern Vätern ererbten Rechte und Freiheiten handhaben wollen ». Die
Gesandten auf der Badener Konferenz erklärten, als sie den Metro-
politanverband forderten, sie haben c die für jeden Eidgenossen
unabweisbaren Forderungen von Nationalgefühl und Ehre, nicht minder
das Bedürfnis, auch in kirchlichen Dingen die verschiedenen in der
Eidgenossenschaft waltenden Elemente zu einigen und fremde
Anmaßung zurückzuweisen, und die Notwendigkeit in Erwägung gezogen,
die freie Geistesentwicklung auch auf jene Wechselfälle hin zu sichern,
da diesem oder jenem benachbarten Staate seine Selbständigkeit
geschmälert und Zwang und Fesseln wieder angelegt würden, wo
jetzt freie Bewegung im Volk und freisinniges Walten der Behörden

[sei] ». 2

Es ist freilich eine vielfarbige Skala, die diesen regierenden Freisinn

der dreißiger Jahre darstellt, aufsteigend von den gedämpften
Tönen eines stark traditionell orientierten « diplomatischen » Liberalismus

bis zu den grellen Farben eines draufgängerischen, den katholischen
Glauben und das katholische Kirchenleben offen angreifenden
Radikalismus. Der Politiker und Historiker Prof. Anton Henne, ein
Führer der St. Galler Radikalen in den dreißiger Jahren, hat später
als Ziel dieses radikalen Freisinns bezeichnet : « kirchlich wie staatlich,
geistig wie politisch sich frei aus sich selbst heraus zu gestalten ».

« Befohlener, dogmatischer Glaube und Lehre ist uns fremd geworden »,

schrieb er, «weil der jetzige Tempel die Welt, das Allerheiligste das

Herz und der Hohepriester die Menschheit geworden. »3 Dr. Lud-

1 Amrhyn, a. a. O.
2 Konferenzprotokoll, zweite Sitzung.
3 Henne, Geschichtl. Darstellung der kirchlichen Verhältnisse der katholischen

Schweiz, Mannheim 1854, S. 1 ff.



— 7 -
wig Snell, der radikale Politiker und Schriftsteller, sagte im Rückbück
auf die kirchenpolitischen Kämpfe dieser Zeit : « Die Schweizerkirche
ward ultramontanisiert Schon die bloße Existenz eines römischen,
d. h. auf ultramontanischer Grundlage errichteten Bistums hat
«inen beständigen Kampf zwischen beiden Gewalten [Kirche und
Staat] zur Folge. » 1 Über das Streben der radikalen Kirchenpolitiker

zur Zeit des Badener Konkordates urteilte der liberale Schultheiß

Xaver Schwytzer in einem Briefe so : « Was sich diese Leute
«inbilden, auf eigene Faust bewerkstelligen zu wollen, was weder dem
Kaiser Joseph II. noch Napoleon gelungen ist Wir haben leider
auch kurzsichtige Senatoren, die sich mit einem baldigen Metropolitan-
verband — gänzlicher Unabhängigkeit einer schweizerischen nationalen
Kirche — unausführbaren Träumereien hingeben. »2

Landammann G. J. Baumgartner, ein Urheber der Badener Konferenz, aber
meinte : « Allmählig wird sich das Volk an unsere Begriffe auch in
kirchlichen Dingen gewöhnen. » 3

Ein typischer Vertreter des « diplomatischen », in der Form
milderen Liberalismus war der Luzerner Schultheiß Joseph Karl
Amrhyn (1777-1848), dessen Wort und Wirken in unserer Darstellung
im Vordergrunde stehen wird. Er war der Sprößling eines
aristokratischen Geschlechts, das Luzern in der Blütezeit des altliberalen
Staatskirchentums führende Staatsmänner gegeben hatte. Während der
helvetischen Revolution war er noch nicht hervorgetreten ; unter der

Mediationsregierung aber diente er als Staatsschreiber und führte
anläßlich der St. Urban-Affäre (1808-09) im Kloster die Untersuchung
als Regierungskommissär. Beim aristokratischen Staatsstreich von 1814
stellte er sich dann an die Seite des Schultheißen Rüttimann und
half ihm die liberalen Staatsmänner vom Lande stürzen. Zum Danke
dafür wurde er in den Staatsrat gewählt und gewann rasch führenden
Einfluß. Nach dem Tode des Schultheißen Keller bestieg der Vierzigjährige

Ende 1816 den Schultheißenstuhl und behielt die höchste

Würde des Kantons im Wechsel mit andern bis zum konservativen
Umschwung von 1841. Viermal amtete er in dieser Stellung als

Präsident der Tagsatzung. In den zwanziger und dreißiger Jahren

1 Snell, Geschieht!. Darstellung der kirchl. Verhältnisse der katholischen
Schweiz, Mannheim 1854, S. 319 ff. — Vergi, auch die verschiedenen
kirchenfeindlichen Artikel des «Eidgenosse», u. a. 1835, N. 15 fi.

3 An Kanzler am Rhyn, 16. November 1833.
3 An Prof. Federer, t2. Juni 1833. St. Gall. Analekten, V, 1893, S. 32.



— 8 —

vertrat er seinen Stand mehrmals an den eidgenössischen Konferenzen
und Tagsatzungen und wurde so einer der erfahrensten und bekanntesten

Staatsmänner der damaligen Eidgenossenschaft. — Der Tradition
seiner Familie folgend, verband Amrhyn mit ausgeprägtem
aristokratischen Standesbewußtsein eine doktrinär liberale Staatsauffassung.
Diese politische Gesinnung vertrat er im kantonalen Leben, liainentlfch
als Präsident des Erziehungsrates und als Präsident des Rates in
kirchlichen Angelegenheiten. Mit Eduard Pfyffer betrieb er die
freigeistige Reform der Höheren Lehranstalt und stand 1821 bei der
Absetzung Troxlers in scharfer Opposition gegen die konservative
Richtung von Rüttimann und Meyer. Beim liberalen Umschwung
von 1830 präsidierte er den Verfassungsrat und wurde 1831 als Vertreter
der liberalen Aristokratie zum Schultheißen der neuen Regierung
ernannt. So behauptete er auch in den dreißiger Jahren einen

hervorragenden Einfluß auf die kantonale und eidgenössische Politik. Doch
stellte er sich nun vielfach in scharfen Gegensatz zu seinen bedeutenderen

Kollegen, besonders zu Eduard Pfyffer, Kasimir Pfyffer und
Robert Steiger. Diese bezeichneten ihn als einen verknöcherten
Aristokraten ; er aber kritisierte ihr ungestümeres Vorgehen und sah

mit Mißtrauen den wachsenden Einfluß der « Großtuer der Zeit, der
vorgreifenden Zeithelden », wie er sie nannte.1

Diese Reibungen zeigten sich auch in der Kirchenpolitik, in der
Amrhyn wohl die bedeutendste Tätigkeit entfaltete. Schon Ende i8i6
hatte ihn der Staatsrat mit F. B. Meyer von Schauensee an den

neuen Nuntius Zeno abgeordnet, um diesem die Ansichten und Wünsche
betreffend die Bistumsverhandlungen mitzuteilen. In den Vordergrund

trat er aber kirchenpolitisch, als er im März 1820 durch die
Langenthaler Konferenz mit dem Solothurner Staatsrat Louis von
Roll zum Kommissär für die weiteren Unterhandlungen mit dem
Nuntius über die Errichtung eines neuen Bistums Basel mit Sitz in
Solothurn gewählt wurde. Jahrelang führte Amrhyn mit seinem

Kollegen in dieser Stellung die Bistumsverhandlungen und gewann
damit einen hervorragenden Anteil an der Neugründung des Bistums
Basel. 2 Auch nachher sicherten ihm seine Erfahrung, seine eingehende

1 Amrhyn an seinen Sohn, den eidg. Kanzler, 9. März 1834. Vergi, die
Lebensskizze von W. Gisi in der Alig. Deutschen Biogr. I, 409.

2 Urkunden zur Geschichte des reorganisierten Bistums Basel, Aarau 1847.
Am 31. Januar 1832 erstatteten die beiden Kommissäre den Diözesanständen
ihren Schlußbericht (S. 154 ff.). — Im Familienarchiv am Rhyn liegen zahlreiche



— 9 -
Sachkenntnis und das vertraute Verhältnis zu Bischof Salzmann einen

maßgebenden Einfluß im Bistum.
Schultheiß Amryhn zeichnete sich als Staatsmann weniger durch

eine überragende Begabung als durch einen fast pedantischen Fleiß,
durch gründliche Kenntnis der Verhältnisse und durch eine in
jahrelanger Wirksamkeit erworbene diplomatische Gewandtheit aus. Er war
ein kühler, von großer Pflichttreue und dem Bewußtsein seiner

magistralen Würde erfüllter, vorsichtiger, aber auch zum Mißtrauen
neigender Staatsmann. In ihm verkörperte sich die josephinistische
Tradition seiner aristokratischen Vorfahren, die mit der Phrase und
mit unausgesprochenen Vorbehalten arbeitende Diplomatie Napoleons
und das in den Mitteln vorsichtige, in der Idee aber um so

unnachgiebigere liberale Staatskirchentum der neuen Periode.* Rom stand
er mit scharfem Mißtrauen und alten Vorurteilen gegenüber. Als
Gregor XVI. vom Bischof eine kräftige Haltung gegenüber den

staatlichen Ansprüchen verlangte, schrieb er ; « Dieser Übermut
der Despotie wird die Kirche zernichten und zu diesem Ende ihre
Feinde ins Unendliche vermehren ; sie wird den Glauben an ihre

Beseligung vollends untergraben, die Menschen, die ohnehin in
unbändiger Leidenschaft dahinleben, noch mehr entmenschlichen
Gott enttäusche [befreie] das Oberhaupt der katholischen Kirche
recht bald von dem unseligen Wahne des Allwissens, der Unfehlbarkeit,
damit nicht eine Erblindung nachfolge. » 2 Ein anderes Mal
schrieb er gegenüber dem Einsprüche des Papstes : « Man will den

Kampf ; man hat es dabei auf die Regierungen, die in ihnen sitzenden
Personen abgesehen, und man soll, man darf ihn — herausgefordert
— nicht vermeiden. » 3 Die Stellung des Bischofs aber umschrieb

er im gleichen Briefe so : « Der Bischof des Landes hat nur eine

Akten, Entwürfe, Kopien usw., von Amrhyns Hand und ein Teil der einschlägigen
Korrespondenz. — Vergi, auch meine Abhandlung « Vinzenz Rüttimann und
die luzernische Kirchenpolitik in der Mediations-und Restaurationszeit » Zeitschrift
f. Schweiz. Kirchengeschichte 1922, 102 ff., und meine Biographie F. B. Meyers,
Geschichtsfreund, 81. Bd., 183 ff.

1 Herbert Dubler, Der Kanton Aargau und das Bistum Basel, Zürcher Dissertation,

Ölten 1921, S. 42 ff. — Amrhyns pedantische Arbeitsweise zeigen die
zahlreichen ausführlichen Notizen über Verhandlungen, seine umfangreichen
Zusammenstellungen historischer Daten in bezug auf das Kirchenwesen und die
Inhaltsangaben am Kopf und Rande der eingegangenen Briefe. —1 Sein Stil ist
gewunden, oft phrasenhaft.

2 An Bischof Salzmann, 4. Oktober 1838, St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12.
3 An den Bischof, 21. April 1836. F.-A. A.



— IO —

moralische Kraft, die zum Friede[n] im Inneren, zur Versöhnung
wirken soll. Der Macht des Staates in Verletzung dieser evangelisch
gebotenen Wirksamkeit aufreizend sich gegenüberstellen zu wollen,
wäre meines Erachtens eine Kühnheit, die nur zum Nachteil der
Religion ausschlagen könnte. Rom wird sich hüten, den Feuerbrand

in die Welt zu werfen, der seine eigene Zerstörung herbeiführen

könnte. ...» Während er die kirchlichen Organe immer
wieder an die evangelische Liebe und den Geist des Friedens und
der Gerechtigkeit erinnerte und von einem « edlen, wohlwollenden
Einverständnis zwischen den kirchlichen und weltlichen Behörden »

zum Besten des Vaterlandes redete, verlangte er, daß « die Stellung
der Regierung ungeschwächt und ehrenvoll erhalten » bleibe. x Die
Rechte des Staates suchte er durch eine weitläufige Aktensammlung,
die er dem Großen Rate und dem Bischof vorlegte, historisch
nachzuweisen. Auch seine «Erklärung und Verteidigung der Badener
Konferenzartikel » (1835) hatte den gleichen Zweck. « Mit diesen
Waffen der Geschichte und des Rechtes will ich mich dem politischen
und religiösen Übermut gegenüberstellen, der von zwei Seiten her,
nach fremden Grundsätzen und Theorien das schweizerische Vaterland
unterwühlt », schrieb er am 23. Juni 1836 dem Bischof. Das stürmische
Vorgehen der Radikalen, auch in der Kirchenpolitik — namentlich
im Aargau — verurteilte er scharf. An seiner vaterländischen Gesinnung
ist nicht zu zweifeln, auch an einer gewissen persönlichen Religiosität
nicht, wenn sich auch seine kirchenpolitischen Ansichten unter dem
Einfluß der Tradition und der Zeitideen dem konsequent kirchentreuen

Katholizismus oft scharf gegenüberstellten.
Mit Bischof Salzmann verband Amrhyn eine auf Achtung und

politischem Interesse beruhende Freundschaft. Er war es namentlich,
der Salzmann auf den Bischofsstuhl erhoben hatte. Wo er es von
seinem Standpunkte aus konnte, nahm er den viel Befeindeten in der

Folge in Schutz und ermunterte ihn zum Ausharren auf seinem

schwierigen Posten. Da er die langwierige Verhandlung um das
Bistum geführt hatte, mußte es ihm daran liegen, es vor dem wiederholt

drohenden Zusammenbruch zu bewahren und die Stellung des

Bischofs nicht unhaltbar zu machen. Doch bei aller persönlichen
Teilnahme für die Leiden Salzmanns verzichtete er auf keinen seiner

1 10. Hornung 1834 an den Bischof. — St.-A. L. Fach 9, Absetzung Pfarrer
Hubers.



— II —

staatskirchlichen Grundsätze. Anläßlich des erbitterten Kampfes
zwischen Aargau und Bischof schrieb er diesem : « Ich muß mein
persönliches Mitgefühl den allgemeinen Interessen vorderhand zum
Opfer bringen. Unter solchen Umständen bleibe ich entschieden
meinem bedrohten Vaterlande zur Seite, werde [aber] daneben ebensowenig

die Pflichten der teilnehmenden Freundschaft verleugnen. »1 So

verteidigte er aus Staatsraison die Badener Artikel, trotzdem ihm sein

bischöflicher Freund wiederholt erklärte, warum die Kirche und
folglich auch der Bischof sie verurteilen müsse. Aber das persönliche
Verhältnis und seine maßgebende Stellung in den Diözesankantonen
sicherten ihm einen bestimmenden Einfluß auf Salzmann, einen
Einfluß, der zeitweilig stärker zu sein schien als der der Kurie. 2

Bischof Joseph Anton Salzmann ist eine historische Gestalt, die
sehr verschieden beurteilt wurde, und über die man auch heute nicht
leicht gerecht urteilen kann, am wenigsten, wenn man sie aus ihrer
Zeit und ihrem Milieu herausreißen wollte. Ein Nekrolog sagt vom
dahingegangenen Bischof : « Seine Absichten wurden oft mikßannt,
seine Handlungsweise erfuhr oft harten bittern Tadel. Leicht ist es

freilich demjenigen, der am sichern Ufer steht, den strenge zu
beurteilen oder zu tadeln, der auf der wogenden See durch Stürme
und Ungewitter das Schiff lenket. Aber ein solcher sollte nicht
vergessen, daß auch der Bischof Mensch ist und Mensch bleibt. ...»
— Der äußere Lebensgang ist einfach. 3 Jos. Ant. Salzmann

1 24. Juli 1835 an den Bischof. St.-A. L. Fach. 9, Fasz. 12.
2 Amrhyns Briefe an Salzmann waren mir nur in den Kopien zugänglich,

die im Familienarchiv und im Staatsarchiv liegen. Sie sind meistens von Frau
Amrhyn geschrieben, einige auch von seinem Sohne Karl Ludwig. Da und dort
brachte Amrhyn Randbemerkungen oder Korrekturen an. Ob die Originale
noch erhalten sind, konnte ich nicht feststellen. Im Diôzesanarchiv sind sie bisher
— nach gütigen Mitteilungen Sr. Gn. Bischof Dr. Josephus Ambühl und des
hochw. Herrn Diözesanarchivars E. Schibier — in den bezüglichen Faszikeln
nicht gefunden worden ; das Archiv wird gegenwärtig (1927-28) vollständig neu
geordnet.

3 Alig. Deutsche Biogr. 30. Bd., S. 290 ff. (J. B.) ; Vautrey L. Histoire des

évêques de Bâle, vol. II, p. 533 ss., Einsiedeln 1886. «Blume auf das Grab des

Hochwürdigsten Bischofs von Basel oder dessen Nekrolog, aus der « Katholischen
Kirchenzeitung der Schweiz » abgedruckt », Solothurn 1854 ; « Leben und Wirken
des Hochwürdigsten Herrn Herrn Jos. Ant. Salzmann, Bischof von Basel, Rede
gehalten am Dreißigsten in der Kathedralkirche in Solothurn, den 2,4. Mai 1854 »,

von K. Arnold, Domherr und Domprediger, Solothurn 1854 ; « Stimme aus dem
Grabe des Hochwürdigsten Bischofes von Basel Predigt gehalten in der
Pfarr- und Kathedralkirche zu Solothurn, am 2. Sonntag nach Ostern », von



— 12 —

entstammte einem der angesehensten Bürgergeschlechter Luzerns ; er
war der Sohn des Buchdruckers und Buchhändlers Jos. Alois Salzmann.
Am 25. April 1780 wurde er in Luzern geboren. In seiner Vaterstadt
besuchte er die Schulen bis zum Abschluß des theologischen Studiums.
1789 begann er « in rudimentis » und durchlief in den folgenden Jahren
meist als Erster unter seinen Klassengenossen das Gymnasium. Einer
seiner Lehrer war der spätere Stadtpfarrer und bischöfliche Kommissar
Thaddäus Müller. Von 1797 bis 1800 — in der Zeit der helvetischen
Staatsumwälzung — studierte er am Lyzeum Theologie.1 Schon

1799 wurde er als Neunzehnjähriger Vizeprofessor am Gymnasium.
Am 29. Januar 1801 wählte ihn der Erziehungsrat, unter Müllers
Leitung, zum Professor an der zweiten Gymnasialklasse ; er nannte
ihn im Empfehlungsschreiben an den helvetischen Minister Mohr
« einen jungen Mann, der seiner Klasse mit einer solchen Geschicklichkeit

und Energie vorstand, als wenn ihn eine mehrjährige Erfahrung
geleitet hätte. »2 Ob er in der Zwischenzeit noch auswärts seine
Studien fortführte, ist ungewiß. Ph. A. Segesser zählt ihn zur
Sailer'schen Schule. Wenn er auch nicht in Landshut zu den Füßen
des edlen Joh. Michael Sailer gesessen hat, so war er doch im spätem

Peter Hänggi, Stadtbibliothekar und Redaktor der Kirchenzeitung, Solothurn
1854; Pèquignot Xav., Jos. Ant. Salzmann, évêque de Bâle, o. O. (1854);
Schneller Jos., Die Bischöfe von Basel, Zug 1830 (mit Widmung an Salzmann). —
Das Bild in der Portraitgalerie der Bürgerbibliothek Luzern trägt die Aufschrift :

« Josephus Antonius Salzmann, Lucernanus, anno 1780 die 25 Aprilis natus.
Excelluit a puero magna virtute, mira quidem humanitate, pietate ac benignitate.
Multos per annos Gymnasii et Lycei lucernensis professor, dein praepositus capituli
St. Leode^arii, anno 1828 episcopus basileensis electus est, quippe qui amplius
25 annos summa sapientia et constanti pacis amore pedum gessit ad gregis salutem
et dioecesis. Obiit Soloduri, die 24 Aprilis 1854. » —¦ Wiederholt wurde sein
Portrait, eine nicht sehr künstlerische Lithographie, reproduziert. (Siehe
Vautrey II, 540, Schmidlin, Geschichte des Priesterseminars, S. 16.) Das Original
des Titelbildes — ein nichtsigniertes ölbildnis im Besitze des Staates — hängt
in den Räumen des Luzerner Erziehungsdepartements. Herr Ständerat Dr. Sigrist
gestattete mir in zuvorkommender Weise die Reproduktion. Nach einer gütigen
Mitteilung der bischöflichen Kanzlei wurde das Portrait 1832 von Konrad Hitz
(1798-1866) gemalt.

1 Nomina Literatorum 1789-1795 ; Nomina D. D. Theologorum et
Philosophorum Lycei Lucernensis, 1795-1800 (St.-A. L.), 1797. Ex theologia :

« Progressu prorsus insigni.» 1799, «Tertii anni ....: Sehr gute Fähigkeit;
angestrengter Fleiß. Profectus : a prima nota. Mores : sehr gut. » — Thadd. Müller
an Jos. Ant. Balthasar, 16. Juni 1820 : « Salzmann, mein Schüler und mir ganz
zugetan. ...» (B. B. L.)

2 B. B. L. : Mscr. 194. — St.-A. L. Fach 4, B.



— I3 —

Wirken ein Vertreter seines Geistes.1 Am ri. April 1803 empfing
der junge Professor in Konstanz die Priesterweihe. Nach vierzehnjähriger

Wirksamkeit als Professor der Syntax ernannte ihn der
Luzerner Rat im Jahre 1818 zum Professor der Moral, Dogmatik und
Kirchengeschichte am Lyzeum.2 — In den zwanziger Jahren stieg
dann der beüebte Lehrer in der kirchlichen Hierarchie rasch von
Stufe zu Stufe. Zur Zeit der durchgreifenden freisinnigen Reformen,
die Eduard Pfyffer an der Höhern Lehranstalt durchführte, wurde er
Chorherr zu St. Leodegar und bischöflicher Kommissar (1820). In
dieser Zeit gab er die Erbauungsschrift « Landestrost und gnadenreiche
Hülfe Unserer lieben Frau im Herrgottswalde unweit Luzern » heraus.

Dem religiösen und politischen Liberalismus, den in Luzern namentlich
Thaddäus Müller und Eduard Pfyffer förderten, trat er an der Seite

Güglers und Widmers in den folgenden Jahren offen entgegen,
zunächst bei der Abberufung des Naturphilosophen J. P. V. Troxler,
dann auch bei der Einführung des protestantischen Gottesdienstes in
Luzern. 3 Am 12. Mai 1824 ernannte ihn Bischof Franz Xaver Neveu

zum Generalvikar ; am 4. August des gleichen Jahres wurde er auch

Propst zu St. Leodegar. 1827 übertrug ihm Papst Leo XII., nach

der Abreise des Internuntius Gizzi, das Amt eines Gestor Negotiorum
Nuntiaturae. 4

1 Segesser, 45 Jahre im luzernischen Staatsdienst, Bern 1877, S. 534. — Sailer
bat am 5. Mai 1823 den Stadtpfarrer Müller, Salzmann seine Empfehlung zu
melden. — B. B. L. Briefw. J. A. Balthasar.

2 B. B. L. : Mscr. 194. — Staatsrat Eduard Pfyffer an Jos. Ant. Balthasar,
26. Jan. 1819 : « Mit der Dogmatik bin ich im Gedränge. Geiger muß entfernt
werden. Weder Widmer noch Salzmann wollen — soviel sie sagen — diesen
Lehrstuhl übernehmen. Auch wünschte ich aus vielen Gründen denselben von
keinem allzu heftigen Papisten besetzt. Für einmal wünschte ich Vok (den spätem
Domdekan), Gugler und Salzmann in der Theologie, Widmer in der Philosophie.
Nach Verlauf eines Jahres könnte Salzmann, was selbst in den Wünschen des
Publikums liegt, zum Stadtpfarrer befördert und endlich die letzte Hand an alle
vorhabenden Reformen gelegt werden. »

3 Vergi. Troxlers Ausfälle gegen ihn in « Luzerns Gymnasium und Lyzeum
», Glarus 1823. — Thadd. Müller an Jos. Ant. Balthasar, 28. Oktober 1821 :

« Wie Sie zu ahnen scheinen, ist Salzmann, der alles mir zu danken hat, der
allerschlechteste. Statt ein einziges Mal, nachdem er zum Kommissariat erhoben
war, mich zu besuchen, konnte er nicht geschwind genug an Gugler [und]

Widmer sich anschließen, denen er ekelhaft sklavische Unterwerfung
bezeigt. » — Einige Schreiben aus den zwanziger Jahren liegen im F.-A. A. IV.
D. 70 und im St.-A. L. Fach. 9, Fasz 19.

4 Staatsrat F. B. Meyer von Schauensee schreibt am 18. März 1827 an Paul
Usteri : Der Propst sei als Verwalter der Nuntiatur mißfällig ; er habe ohne Welt-



— 14 —

In diesem Jahre näherten sich die seit 1814 dauernden
Unterhandlungen wegen der Neugründung des Bistums Basel ihrem Abschlüsse.

Am 26. März 1828 wurde das Bistumskonkordat in Luzern von
Internuntius Gizzi und den Kommissären der Diözesanstände, Schultheiß

Amrhyn und Staatsrat von Roll, unterzeichnet.1 Zwei Tage später
schlössen die Stände Luzern, Bern, Solothurn und Zug in Langenthai
einen neuen Vertrag zur Wahrung ihrer staatlichen Ansprüche. Am
7. Mai sanktionierte Papst Leo XII. das Konkordat durch die Circum-
scriptions-Bulle « Inter praecipua ». Die feierliche Bekanntmachung des

Konkordates und der Bulle erfolgte am 13. Juli 1828 in der Stiftskirche
zu Solothurn. Die Diözesanstände hatten von sich aus der Bulle das
Plazet erteilt und verlasen es bei der Promulgation.2 Nachträglich
schloß sich auch der widerstrebende Aargau an, ebenso Basel und
Thurgau.

Inzwischen war am 23. August der letzte Fürstbischof von Basel,
Franz Xaver de Neveu, gestorben und Salzmann, der Generalvikar
und Dekan des Domkapitels, durch den Nuntius mit dem Titel und
den Vollmachten eines apostolischen Verwesers der Diözese

ausgestattet worden. 3 Nachdem der Domsenat durch den Papst ernannt

war, schritten die kirchlichen und staatlichen Behörden zur ersten

Bischofswahl im neuen Bistum. Der Heilige Vater erließ am 15. Sep-

und Menschenkenntnis eine Reihe von « Unschicklichkeiten » gemacht.
(Zentralbibliothek Zürich, Korr. Usteri.) Usteri antwortete ihm : Gizzi habe den Aargauer
Gesandten gegenüber den Propst Salzmann « als den von Rom gewünschten
Bischof » bezeichnet. Es werde aber auch gesagt, Luzern habe für Meyers
Bruder, Propst L. Meyer von Beromunster, Zusicherungen erhalten. (Fam.-Arch.
Meyer.)

1 St.-A. L. Fach 9, Fasz. 3. — B. B. L. Mscr. 223. Kothing M., Die
Bistumsverhandlungen der schweizerisch-konstanzischen Stände von 1803-1862, Schwyz
1863, S. 70 ff. ; Herbert Dubler, Der Kt. Aargau und das Bistum Basel, Ölten 1921,
S. 17 ff. ; Fritz Fleiner, Staat und Bischofswahl, Leipzig 1897, S. 65 ff., 257 ff. ;
Vautrey, Histoire des évêques de Bâle, Einsiedeln 1886, II, p. 524 ss. (mit dem
Text des Konkordats).

2 « Urkunden zur Geschichte des reorganisierten Bistums Basel », Aarau
1847, S. 17 ff. (Verbal-Prozeß). Gareis ¦and. Zorn, «Staat und Kirche in der Schweiz »,
Zürich 1878, II, S. LXII.

3 St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12. Nuntius Ostini an Amrhyn und von Roll,
31. August 1828. Salzmann an Amrhyn, 2. September 1828. — Ernennungsschreiben

des Nuntius an Salzmann vom 30. August 1828 in den « Urkunden »,
S. 24 ff., 165 ff. Dort auch die Anzeige an die Kommissäre und deren
Kreisschreiben vom 31. August an die Diözesanstände. — Anzeige der päpstlichen
Ernennung Salzmanns zum Dekan durch Internuntius Gizzi am 19. Juli 1828,
S. 20 f., 164 f.



— 15 —

tember das Exhortationsbreve.1 — Als Kandidaten wurden unter
den Staatsmännern der Abt von St. Urban, Friedrich Pfluger, der
Solothurner Professor Weißenbach, Domherr Wirz, Propst Ludwig
Meyer von Schauensee in Beromunster und Salzmann genannt. Der
Vorsitzende der Ständekonferenz, Schultheiß Glutz-Ruchti, schrieb dem
Abt von St. Urban am 18. November : « Dieses amalgamierte Bistum
und der Eid, den der Bischof zuhanden der löblichen Diözesankantone

abzulegen hat, mißfallt mir im höchsten Grade. Ich kann mich
umsehen, wohin ich will, so kenne ich niemanden, welchem diese

Würde anzuvertrauen wäre... außer E. h. G. » Abt Pfluger lehnte
aber in « tiefster Bestürzung » ab. Der Berner Schultheiß Rud. von
Wattenwyl schlug dem Schultheißen Amrhyn am 4. Dezember Professor
Weißenbach vor. Staatsrat Eduard Pfyffer aber schrieb Amrhyn
schon am 16. Juli : « Rom wünscht, so wie ich wahrnehme, den
Salzmann. Er ist seiner Schwachheit wegen bekannt und wäre ein

gehorsames Werkzeug der Nuntiatur. »2 Dennoch arbeitete Amrhyn
auf die Wahl Salzmanns hin. Er konnte am 25. Januar 1829 seinem
Sohne schreiben : « Propst Meyer und das Haus Rüttimann war immer
mit Gizzi im geheimen Einverständnis. Jenen zum Bischof zu kreiern,
war ihre Absicht, die ich vereitelt. »3 — Bezüglich der Wahlart
wünschte Seckelmeister Jenner in Bern, die Diözesanstände sollten sich
« über die Art und Weise verständigen, wie sie den ihnen gestatteten
Einfluß auf diese erste Wahl, welche wahrscheinlich den Maßstab
für alle künftigen abgeben werde, ausüben wollen ». « Hierseits glaubt
man », schrieb er Amrhyn, « denselben nicht bloß negativ sondern
in Übereinstimmung mit den übrigen h. Diözesanständen positiv
durch Bezeichnung eines denselben angenehmen Subjekts ausüben zu
sollen. » 4 Solche Äußerungen ließen die Schwierigkeiten der
Wahl voraussehen.

Am 5. Dezember versammelten sich in Solothurn die Vertreter
der Diözesanstände Solothurn, Bern, Luzern und Zug zur Besprechung
der Feierlichkeiten bei der Einsetzung des Domkapitels und der
Anwendung des ius exclusivam dandi bei der Bischofswahl und zur

1 Lateinischer Text in der Schrift : « Die erste Bischofswahl zu Solothurn
im Jahre 1828 ; aus den hinterlassenen Papieren eines verstorbenen Domkapitulars
....», Luzern 1863, S. 5 f. Fleiner, Staat und Bischofswahl, S. 273 f.

2 St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12.
3 F.-A. A.
4 14. November 1828 ; St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12.



- i6 -
genaueren Festsetzung der Bistumseinrichtungen. Das neue
Domkapitel konstituierte sich am 6. Dezember, lehnte es aber ab, dafür
die Erlaubnis der Ständevertreter einzuholen ; trotzdem glaubte die
Diözesankonferenz einem Bestätigungsgesuch, das nicht gestellt worden

war, ihre Genehmigung erteilen zu müssen.x Am gleichen Abend hatte
der Domsenat mit den Ständevertretern eine Konferenz über die Wahl.
Es wurde beiderseits ein Ausschuß für vertrauliche Besprechungen
ernannt. Die Deputierten der Stände verlangten bei der ersten

Besprechung, daß ihnen jeder Kandidat einzeln präsentiert werde ;

der Senat aber weigerte sich, auf eine solche Wahlart einzugehen.
Bistumsverweser Salzmann konnte dabei einen Brief des Nuntius
vorweisen, worin dieser ihm alle Vollmachten, in seinem Namen zu
raten, einräumte. Er erklärte, gestützt auf diese Vollmachten, daß
der Ständekonferenz nur der Ausschluß eines Drittels der aufgestellten
Kandidaten gestattet werden könne, und munterte das Kapitel auf,
seine Rechte zu verteidigen. Nach einer weitern Besprechung mit den

Ständevertretern wurde am 9. Dezember vom Wahlkörper eine Liste
von sechs Kandidaten aufgestellt. Die Diözesankonferenz strich drei
von ihnen. Salzmann und Domherr Wyssing vermochten als Deputierte

des Senats daran nichts zu ändern, und so gab der Bistumsverweser

den Rat, die Bischofswahl in dieser Form vorzunehmen,
um durch eine weitere Verschiebung nicht Anstoß zu erregen. Am
10. Dezember fand nun die Wahl statt. Unter den drei verbliebenen
Kandidaten Salzmann, Propst Meyer und Domherr Wirz erhielt
Salzmann im dritten Skrutinium gegenüber Meyer die Mehrheit.2 Papst
Pius VIII. bestätigte die Wahl im Konsistorium vom 18. Mai 1829.

Mit sorgenvollem Widerstreben, aber auch mit starkem
Gottvertrauen nahm der Gewählte die schwere Bürde auf sich. « Gott
der Herr ließ gewiß nur deswegen die Bischofswahl auf seinen geringsten
und schwächsten Diener fallen, um desto auffallender zu zeigen, was
seine Macht und Weisheit auch durch das kraftloseste und verächtlichste

Erdengeschöpf zu wirken vermöge », schrieb er demütig an

1 0 Urkunden », S. 49 ff. — Protokoll der Verhandlungen vom 5. bis
13. Dezember 1828. — « Die erste Bischofswahl », S. 7 f.

2 « Die erste Bischofswahl», S. 21 ; Fleiner, a. a. O. S. 93, 138 ff. ;

Joh. Schmid, Zur Geschichte des die Diözese Basel betreffenden Bistumsvertrages
und der nachfolgenden Bischofswahl (Kath. Schweizerblätter, N. F. I. 1885,

S. 241 f.) — Im zweiten Skrutinium hatten Salzmann und Meyer gleichviel
Stimmen (5) ; im dritten erhielt Salzmann 6 (gegen 4).



- 17 -
den Abt von St. Urban. * — Am 26. Juli 1829 wurde der erwählte
Bischof in Solothurn durch den Nuntius Ostini, unter Assistenz des
Bischofs Yenny von Lausanne-Genf und des Abts Friedrich Pfluger
von St. Urban, feierlich geweiht. Gleichzeitig war die Ständekonferenz
in Solothurn versammelt, um die Formalitäten staatlicherseits
festzulegen, den Bischof zu beeidigen und die Stände Basel, Aargau und
Thurgau ins Bistum aufzunehmen. Unmittelbar vor seiner
Konsekration erschien der Bischof vor den Ständevertretern und schwur
<ien vieldeutigen Staatseid, welcher folgenden Wortlaut hatte : « Ich
schwöre und gelobe auf das heilige Evangelium Treue und Gehorsam
den Regierungen der Kantone, aus denen das Bistum Basel besteht,
und überdies gelobe ich, weder in noch außer der Schweiz ein
Einverständnis zu pflegen, an einem Ratschlage teilzunehmen und eine

verdächtige Verbindung zu unterhalten, welche die öffentliche Ruhe

gefährden könnte ; sollte ich je Kunde erhalten von einem dem Staate
schädlichen Anschlage, sei es in meiner Diözese oder anderswo, so
werde ich die Regierung davon in Kenntnis setzen »2

Die Wahl Salzmanns wurde im allgemeinen auch von der liberalen
Presse günstig aufgenommen. Es mag interessieren, bei dieser Gelegenheit

das Urteil der Zeitgenossen über den neuen Bischof zu hören.

Wir knüpfen daran den Versuch einer Charakteristik Salzmanns und
seiner Stellung als Bischof der Diözese Basel. — Der von Zschokke

geleitete « Schweizerbote » in Aarau schrieb von Salzmann : « Derselbe

trägt bei allen Unbefangenen, die ihn durch Umgang genauer
kennen, das schöne Zeugnis, er sei ein Mann, pünktlich streng in den
Vorschriften der Kirche, dabei aber nicht minder ein treuer, dem
schweizerischen Vaterlande innig ergebener Sohn desselben, fern von
Verketzerungssucht, aber einer wahren, stillen Frömmigkeit ergeben,
bescheiden, demütig und bis zur Ängstlichkeit gewissenhaft
Nicht nur bewies er sich durch Versöhnlichkeit immer gegen die, von
denen er vielleicht Kränkung erfuhr, als echter Christusjünger, sondern

-— was in unsern Tagen besonders wertvoll an einem kirchlichen

1 Luzern, den 19. Dezember 1828. St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12.
2 Fleiner, S. 284 f. ; Gateis und Zotn, II. 84 f. ; «Urkunden», S. 133 ff. ;

Konferenzprotokoll. — St.-A. L. Fach 9, Fasz. 11. — F.-A. A. Bezügliche Briefe
Salzmanns an Amrhyn. — Über die rechtlichen Grundlagen des neugegründeten
Bistums siehe Gareis und Zorn, II, 78 ff., 95. ; K. Attenhofer, Die rechtliche
Stellung der katholischen Kirche gegenüber der Staatsgewalt in der Diözese
Basel, II, 1 ff. ; « Aktenstücke », 1830 ; Dubler, a. a. O. S. 4 ff. Über den Bestand
des Bistums : Zeitschrift für Schweiz. Statistik, III, 1867, S. 74

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 2



— i8 —

Oberhirten sein muß — er war niemals politischer Parteimann. Er
sah auf den innern Wert des Mannes, gleichgültig, ob derselbe der
Fahne der Liberalen oder Konservativen folgte. Und mehr als die
Person beachtete er jedesmal die Sache. Es ist wohl zu glauben, daß
der Hirtenstab in der Hand eines solchen Mannes an seinem Herzen
nichts ändere. »1 Die « Neue Zürcher Zeitung » Usteris schrieb kritischer :

« Herr Salzmann ist eben kein Mann von ausgezeichneten Geistesgaben,

aber tätig und arbeitsam. Ihm fehlte früher jene Kenntnis
der Welt und ihrer Verhältnisse, die jedem Mann, der in wichtigen
Geschäften steht, nie abgehen sollte. Diesem Umstand und der
Einflüsterung manches nicht ganz glücklich gewählten Ratgebers mögen
die Mißgriffe zuzuschreiben sein, deren er sich hie und da früherhin
schuldig machte. Seit jener Zeit scheint mit Herrn Salzmann
eine günstige Veränderung vor sich gegangen zu sein. Er hat mancherlei

Beweise von Mäßigung gegeben, und bei der im Kanton Luzern

vorgenommenen Beschränkung schon längst abgeschaffter Feiertage,
sowie bei andern Anlässen hat er die wohltätigen Absichten der
Regierung gehörig unterstützt. Auch bei Anlaß der mancherlei
Besprechungen, die bei der jüngst in Solothurn stattgefundenen
Konferenz zwischen dieser und dem Domkapitel gepflogen wurden,
hat er sich durch Würde, Geradheit und konziliatorischen Sinn in
solchem Maße ausgezeichnet, daß das Domkapitel durch dessen Wahl
zum Bischof wirklich die Wünsche der Konferenz erfüllte, was diese
auch unzweideutig an den Tag gelegt hat. » 2 Ein ausgeprägtes
Parteiurteil aber fällte später der radikale « Historiker » Ludwig Snell.
Er schrieb von Salzmann : « Seine warme Anhänglichkeit an die
Grundsätze der römischen Kirche erwarb ihm die Propstei des Stiftes
zu Luzern und später das baseische Provikariat. Mit tätigem Eifer
nahm er an allen Unternehmungen der römischen Partei zu Luzern
teil. An Talenten ist er nicht ausgezeichnet. Übrigens wird
ein lenksames und verträgliches Gemüt, ohne Eigenwillen, an ihm
gerühmt. ...» Salzmann war nach diesem Gewährsmann « gutmütig
und eigentlich nur zum Meßlesen geboren, aber als ein willenloses
Instrument der Nuntiatur tauglich, zu höheren Würden erkoren zu

1 Nr. 51, 18. Dezember 1828 ; Nr. 2, 1829.
2 Nr. 102, 20. Dez. 1828. — Wörtlich gleich in der Augsburger » Alig. Zeitung »,

Nr. 109, 25. Dez. 1828. Nach dieser Vorlage ist offenbar das Urteil Tilliers in
seiner Geschichte der Restaurationszeit, III, 362, formuliert.



— ig —

werden. »1 Dieses Urteil wiederholten mehr oder weniger schroff
liberale und radikale Staatsmänner und Publizisten. Staatsrat Eduard
Pfyffer z. B. schrieb 1833 an Amrhyn : « Der Bischof predigt morgen
in Luzern. Man sollte mit ihm nachdrücklich sprechen. Es muß ihm
begreiflich gemacht werden, daß er ein schweizerischer Bischof und
nicht der Schleppträger des Nuntius sei. »2 Das geistige Haupt der
Luzerner Liberalen, Dr. Kasimir Pfyffer, äußerte sich 1835 gegenüber

Amrhyn : « Bischof Joseph Anton ist so schwach und so unbedingt
der Nuntiatur unterworfen, daß von ihm nichts gehofft werden darf.
Seine Resignation dürfte kein Unglück sein. »s Siegwart-Müller,
der Führer des Sonderbundes, anerkannte zwar die schwierige Stellung
des Bischofs, bezeichnete ihn aber auch als schwächlich im entgegengesetzten

Sinne.4 Ph. Ant. Segesser rühmte später die Milde und
berührte die Schwäche Salzmanns. 5 Nach dem Tode des Bischofs
aber anerkannte selbst die Regierung des Kantons Aargau seine hohen
Verdienste um den konfessionellen Frieden und um das Einverständnis
von Kirche und Staat. * Und als fünf Diözesanstände während des

sogenannten Kulturkampfes (1873) den Bischof Lachat als abgesetzt
erklärt hatten, rühmten sie in der rechtfertigenden Proklamation den

«milden, echt christlichen und eidgenössischen Geist, der seit der
Gründung des Bistums Basel die Bischöfe Salzmann und Arnold beseelte,
das gute Einvernehmen, das sie mit den Regierungen zu unterhalten
trachteten ». 7

Es ist für den ruhigen Betrachter jenes stürmischen Jahrzehnts

1 Snell, Dokumentierte pragmatische Erzählung der neuern kirchlichen
Veränderungen Sursee 1833, S. 38, 182 f. In seiner « Geschichtl. Darstellung
der kirchl. Verhältnisse der kath. Schweiz » (Mannheim 1854), II, 306 f., wiederholt

Snell dieses Urteil und wirft Salzmann « krassen Obskurantismus » vor.
2 30. Sept. 1833 ; F.-A. A. — Wie sich Ed. Pfyffer politisch zum kirchlichen

Oberhirten überhaupt einstellte, mag auch eine Briefstelle vom 14. März 1820

zeigen : « Die Solothurner freuen sich so sehr, den Bischof zu bekommen, als ich
froh bin, daß wir hier seiner losgeworden sind. Es werden bei 20,000 Fr.
alljährlich ersparet, die an diesen unnützen Menschen hätten verwendet werden
müssen, und wir sinken nicht zu einem elenden Pfaffennest herab, wie sonst unser
Los gewesen wäre. Wir haben wahrlich am Nuntius genug. ...» (B. B. L.
Briefw. J. A. Balthasar.)

3 29. Juli 1835. F.-A. A.
* Siegwart-Müller, «Der Kampf zwischen Recht und Gewalt», Altdorf 1864,

S. 165, 209.
5 Kasp. Mütter, Ph. A. von Segesser, Luzern 1924, II, 315.
8 Arnold Keller, Augustin Keller, Aarau 1922, S. 312.
7 Gareis und Zorn, Staat und Kirche, II, 135.



— 20 —

— und nur um dieses handelt es sich hier — sehr schwer, die Stellung
und Persönlichkeit Bischof Salzmanns allseitig gerecht zu würdigen ;

seine brieflichen Äußerungen vermögen von Fall zu Fall am besten

zu charakterisieren. «Wer einen hochgestellten Mann nicht unrichtig
beurteilen will, der muß imstande sein, sich auf den geeigneten Standpunkt

zu stellen, von welchem er einen heilern und tiefern Blick in
dessen Leben und Wirken werfen kann », sagte der Nachfolger
Salzmanns in seiner Gedächtnisrede ; und diesen Standpunkt scheint mir
die Betrachtung durch die eigenen Worte des Bischofs einzunehmen.
-— Jos. Anton Salzmann hatte in seiner kirchlichen Haltung manches

gemein mit Joh. Michael Sailer, dem berühmten Gründer einer neuen
theologischen Schule. Wie dieser, suchte er zwischen einer polemischen,
konservativen Richtung des Klerus und einer radikal reformierenden,
gegen Dogma und Kirchenordnung auftretenden Schule im Geiste

Wessenbergs zu vermitteln, an der Glaubensgrundlage streng
festzuhalten, im übrigen aber den Strömungen der neuen Zeit alle möglichen
Zugeständnisse zu machen und im Streit und Hasse seiner Zeit die
christliche Liebe, den Frieden, das Beispiel persönlicher Religiosität
siegen zu lassen. Er war, wie Sailer, kein Freund der streitbaren
Richtung unter der Führung der Gesellschaft Jesu und ging in seiner

Ablehnung dieser kirchlichen Organisation sehr weit. So schrieb er
an Schultheiß Amrhyn : « Die Jesuiten regieren und haben auch in
der Schweiz einen um so festern Stand gewonnen, je mehr das
leidenschaftliche Unwesen des alles zerstörenden Radikalismus für den

Jesuitismus rekrutiert hat. Die Monarchen scheinen, um ihre irdische
Macht zu sichern, sich an Loyolas Jünger hingegeben zu haben. »x

In dem scharfen Gegensatz der verschiedenen Richtungen innerhalb
des Klerus, im Konflikt zwischen den nationalen Bestrebungen der
liberalen Regierungen und eines Teils der Geistlichkeit einerseits,
der starken Haltung des Heiligen Stuhles anderseits, suchte er mit
seinen Grundsätzen, « die keiner von beiden Parteien huldigten »,

eine Mittelstellung einzunehmen. Das brachte ihn wiederholt in Gegensatz

zum Bestreben Roms, verlorene Positionen wieder zu gewinnen
und gefährdete durch grundsätzliches Festhalten am kanonischen
Recht zu sichern. Er redete von « absolutistischen Machtgeboten »

1 25. Juni 1836 ; F.-A. A. — Vergi, über Sailer Seb. Metkle, in « Religiöse
Erzieher der kath. Kirche », Leipzig 1920, S. 185 ff.



— 21 —

der römischen Kurie.1 « Was kann der Bischof von Basel in seiner

isolierten Stellung machen Blitzstrahlen schleudern gegen Verfassung
und Vaterland Wenn er es nicht tut, so braucht es nur ein einziges
Damnationswort vom Vatikan, und er liegt zertreten wie ein Wurm.
Freiherr von Hontheim, Weihbischof zu Trier, mußte seinen Febronius
und Scipio de Ricci, Bischof von Pistoja, die Sätze der Synode von
Pistoja widerrufen », schrieb er einmal dem Schultheißen Amrhyn. 2

Wiederholt beklagte er sich, daß Rom seine Stellung und die
Verhältnisse seiner Diözese nicht genügend berücksichtige. Seine

unleugbare Vaterlandsliebe, seine friedliebende Gesinnung und eine

sehr weitgehende persönliche Rücksichtnahme ließen ihm oft die

Forderungen des HeUigen Stuhles als Härte erscheinen ; das umsomehr,

als er vom Papste und vom Nuntius wiederholt in scharfer
Weise zurechtgewiesen wurde.

Bei aller fast schwächlichen Nachgiebigkeit und einem

langmütigen Vermitteln aber fand Salzmann doch deutliche Worte
der Zurückweisung, wo er das Wesen des Katholizismus und der

Kirchenordnung bedroht sah. So schrieb er am Ende der dreißiger
Jahre : « Es ist wirklich, daß der Bischof von Basel gegen die Badener
Artikel und die Pfarrerabsetzungen neuerdings und schärfer auftreten
sollte — daß er sollte dem Preßunfug und unkirchlicher Lehre einen

Damm setzen und das Erziehungswesen wieder in sein Bereich ziehen.
Welche Folgen würde aber in unsern Tagen ein Gewaltskampf hervorrufen

So sehr ich alles Unkirchliche und Ungerechte und Unsittliche

verabscheue, kann ich mich dennoch mit dem Gedanken, durch
Gewalt zu wirken, nicht befremden. Aber ebensowenig lassen sich
die modernen Grundsätze, welche die Kirche zur Magd des Staates

herabwürdigen, in Schutz nehmen. »3 Und über die Badener
Artikel urteilte er einmal : « Die Badener Konferenzartikel, wie sie

1 28. Dez. 1838 ; 6. Juli 1836 an Amrhyn. F.-A. A. — Vergi, das schroffe
Urteil der kath. Kirchenzeitung von Aschaffenburg (abgedruckt in der Allgemeinen
Kirchenzeitung, Nr. 36 f., 1836) : « Sein [Salzmanns] Betragen (in der Cuttat-
Affäre) konnte niemand befremden, der die Beschränktheit dieses vor sieben
Jahren von dem Luzerner Schultheißen Amrhyn und Eduard Pfyffer (zwei
leidenschaftlichen Kirchenfeinden) zum Bischof empfohlenen Mannes kennt. Ohne Welt-
und Menschenkenntnis, von der Natur und den Zwecken der Revolution wenig
oder gar nichts verstehend, setzt er selbst bei den anerkanntesten Religionshassern
nie etwas Arges voraus und scheint nur von der fixen Idee besessen, man solle und
dürfe den Regierungen in gar nichts widerstreben. ...»

2 16. Jan. 1839 ; St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12.
3 An Amrhyn, 16. Jan. 1839 ; ebenda.



— 22 —

stilisiert sind, erscheinen offenbar als eine Art Kriegserklärung oder
wenigstens Off[ensiv]- und Defensivbündns des Staates gegen die

Kirche, obgleich die Staatsmänner keine solche Meinung gehegt haben

mögen. »x Solche Urteile erhalten im Munde des milden, der
weltlichen Obrigkeit ehrfurchtsvoll ergebenen und bis zur äußersten Grenze

der Duldung gehenden Oberhirten ein um so schwerer wiegendes
Gewicht.

Die sittliche und religiöse Persönlichkeit Salzmanns nötigten selbst
dem Gegner Hochachtung ab. Wir bewundern im Charakterbild des

Bischofs die große Demut, das unerschütterliche Gottvertrauen, eine

tiefe Frömmigkeit, verschwiegene Wohltätigkeit, herzliche Güte, den

großen Arbeits- und Seeleneifer, die zarte Sorgfalt für seinen alten,
erblindeten Vater, die aufrichtige Freundes- und Verwandtenliebe und
bei aller bitteren Erfahrung einen edlen Frohsinn. 2 Schöne Beweise

seiner Pastoralsorge sind die zahlreichen bischöflichen Hirtenbriefe
der fünfundzwanzigjährigen Wirksamkeit. 3 In einer ruhigeren Zeit
hätten dieser edle Wille und die religiöse Innerlichkeit Salzmanns
zweifellos mehr Frucht bringen können als in jenen unruhvollen
Jahrzehnten. Jedenfalls würden wir der Persönlichkeit und der Haltung
des Bischofs nicht gerecht, wenn wir ihn nur nach seinen sichtbaren

Erfolgen in der Kirchenpolitik der dreißiger Jahre beurteilen wollten.
Er hat die bedauerlichen Verhältnisse persönlich schwer empfunden.
« Ich leide sehr und seufze nach Erlösung », schrieb er einmal dem
Schultheißen Amrhyn. 4 Doch in christlicher Milde konnte er auch

sagen : « Leidenschaftlichkeit kenne ich keine und verzeihe denjenigen,
die meine Lage und Stellung nicht kennen können, ihre in den Zeitungen

gegen mich gemachten Ausfälle, hoffend, der Allbarmherzige werde
mir auch meine Fehler verzeihen. »s

1 27. Juli 1835, an Amrhyn ; ebenda.
2 Vergi, den Briefwechsel des Bischofs mit Kaplan Felix Georg Meyer in

Hospenthal, in der Schweiz. Kirchenzeitung, 1923, Nr. 18 ff. (von Dr. Alois
Henggeler). — Vautrey, II, 534, 549 ; « Blume auf das Grab », S. 7 ff. Arnold,
Leben und Wirken, S. 5 ff. «Frieden stiften und Frieden wahren, war ihm
Herzensgeschäft. Aber gerade diese Friedensliebe, diese Friedfertigkeit ward ihm öfters
als Schwäche angerechnet. Nein aus Schwäche handelte Bischof Jos. Anton
nicht. Nicht Schwäche, sondern Überzeugung bestimmte ihn »

3 Siehe das Verzeichnis der Hirtenschreiben in Schmidlins bibliographischer
Zusammenstellung : « Die kath.-theologische und kirchliche Literatur des Bistums
Basel ...» (Bibliogr. z. schweizerische Landeskunde, Fasz. V 10 e, Bern 1894).

* 29. Mai 183s ; St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12.
* 6. Mai 1835 ; ebenda.



- 23 —

Bischof Salzmanns Stellung in den Diözesankantonen war so
schwierig, daß wir seine wiederholten ernstlichen Demissionsabsichten
verstehen können. « Da einst Paulus schreiben konnte : Qui episcopatum

desiderat, bonum opus desiderat, kann man heutzutage sagen :

Quem dii oderunt, Episcopum fecerunt », schrieb er schmerzvoll einem

priesterlichen Freunde.* « Welche Hilfe findet der Bischof von Basel »

klagte er zur Zeit des schärfsten Kampfes. «Es wird noch dahin
kommen, daß er vom Stande Aargau in die Acht und von Rom in den
Bann gesprochen wird, wenn er nicht vorher resigniert und durch
seine Resignation beide Parteien ihren Kollisionen überläßt. » a Nach
«iner vertraulichen Aussprache mit ihm schrieb der Josephinist Amrhyn :

« Soviel liegt klar vor uns, daß die Lage des Bischofs höchst gedrückt
sei, von Rom beobachtet, scharf belauscht, von den Römerlingen
beim Heiligen Stuhl verdächtigt, verleumdet, daher vom Heiligen
Vater selbst bedroht, von den Regierungen beargwöhnt und nur selten

mit Zartheit und Achtung behandelt, dabei entmutigt, innerlich
gekränkt, in sich verschlossen, ohne Zuversicht und doch nur aus sich
handelnd. »3

Es war in der Tat außerordentlich schwer, die kirchlichen,
religiösen Interessen an verantwortlicher Stelle zu vertreten in einer Zeit
schroffster Gegensätze auf politischem und kirchlichem Gebiete, in
einer Periode tiefgehender weltanschaulicher Kämpfe, inmitten der

heftigsten grundsätzlichen und persönlichen Auseinandersetzungen der
ins Extrem gehenden Presse beider Parteien (« Eidgenosse », « Wald-
stätterbote »), in einem noch unvollkommen organisierten Bistum, in
der doppelten Gebundenheit an die kirchlichen und staatlichen
Gewalten, « inter Scyllam et Charybdim », wie der Bischof einmal
selbst sagte. Er sah zur Zeit des heftigsten Angriffes von Seiten

Aargaus die religiöse Lage so : « Aargau ist ganz und gar nicht
Vormann, sondern vielmehr der Nachhinkende im Kampf gegen die Kirche.
Schon vor einem Dezennio wollte eine kirchliche Revolution
ausbrechen ; groß war die Verzweigung durch ganz Deutschland und einen
Teil der Schweiz. Bereits sind mehrere bedeutende Häupter derselben

gestorben. Anstatt einer allgemeinen (katholischen) Kirche, träumte

1 Alois Henggeler, a. a. O. — Am 9. Juli 1837 schrieb der Bischof an Amrhyn :

« O möchte ich das Baseische Episkopat niemals übernommen oder schon lange
resigniert haben » St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12.

2 An Amrhyn, 1. Juni 1836. F.-A. A.
3 31. Okt. 1835, an Schultheiß F. L. Schnyder, F.-A. A.



— 24 —

man von einer deutschen (Privat-)Kirche, welche die Bande des
Zölibates zerreißen sollte. Allein der barmherzige Gott hat diese

verderbliche Krise in Deutschland gnädigst abgewendet. Die meisten
Hochschulen haben einen gänzlichen Umschwung erhalten, und das

religiöse Prinzip [hat] obgesiegt. Die größten Gelehrten gegenwärtiger
Zeit erheben ihr Haupt, um das zerstörende Prinzip niederzutreten.
Nur in Freiburg im Breisgau konzentriert sich noch die unchristliche
Faktion, und weil sie sich nach erhaltener Niederlage zu schwach

fühlt, einen erneuerten Angriff zu wagen, möchte sie gern den Kampf
auf den Schweizerboden verpflanzen. Es sind gleichsam die letzten
Konvulsionen, in welche sich der Kanton Aargau oder vielmehr seine

wahnsinnigen Autokraten verwickeln ließen. Ich kann die
trostreiche Zusicherung geben, daß der Katholizismus auch in der Schweiz

glorreich obsiegen werde. Die tollen Wühler, die jetzt das vincere
aut mori spielen wollen, werden nichts anderes durch ihr irreligiöses
Aufklärungsfieber bewirken, als daß die wahre Aufklärung, leider t

einen Stillstand macht oder gar noch den Krebsgang nimmt. »x

Ein düsteres Bild der kirchlichen Verhältnisse im neuen Bistum
Basel aber zeichnet am Ende der dreißiger Jahre der folgende Brief
Salzmanns : « An einem Ort will man Pfarrerwahlen nur auf sechs

Jahre gelten lassen, an einem andern den Kollatoren ihr eigentümliches
Kollaturrecht wegnehmen, an einem dritten Ort Pfarrer und Dekane

entsetzen, am vierten Klöster aufheben, am fünften den Loskauf der
Zehnden so niedrig ansetzen, daß mancher Pfarrer beinahe verhungern
muß ; hier wird es dem Bischof landeshoheitlich verboten, wenn er
arme Personen oder Kirchen und dergleichen durch eine Schrift der
Großmut christlicher Menschenfreunde empfiehlt ; dort erhebt man
sich gegen ihn, wenn er nur einen Wunsch für eine bessere Sonntagsfeier

äußerst ; hier dipensiert ein Großer Rat um schwere Taxen in
allen Verwandschaftsgraden, und der Bischof soll gleichfalls dispensieren,
wenn er es auch nicht tun kann, soll keine Dispenstaxe begehren,
sondern selbe aus seinem eigenen Beutel an den Apostolischen Stuhl
bezahlen ; dort denunziert ein Pfarrer, auf dessen Supplik der
gutwillige Bischof dispensierte, ebendenselben Bischof um der gleichen
Dispense willen dem Apostolischen Stuhl ; hier erhebt ein Stand einen
lüderlichen Kerl zur theologischen Katheder, der dann durch Lehre und
Schrift zum Ärgernis und Greuel wird ; dort läßt man ungeahndet

1 An Amrhyn, 14. Nov. 1835. St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12.



— 25 —

wöchentlich die schändüchsten Tagesblätter zirkulieren. Die Kirche
wirft die Schuld auf den Bischof, der umsonst vom Staate Abhilf[e]
erwartet. Wegen dem Placet (das bei einem einzigen Kultusminister
noch möglich wäre, aber bei sieben souveränen Ständen und 700
Magistraten, die noch dazu einem ewigen Wechsel unterliegen, ein wahres
Unding ist) steht der Bischof ohne Generalvikar und Offizial. An
ein Seminarium ist gar nicht zu denken ; denn ein Kanton will gar
keines, der andere verlangt es anderwärts, der dritte streitet über die
Gebäulichkeit ; endlich würde die Wahl eines Regens und Subregens
bei den Prätensionen, die vorliegen, ganz verunmöglicht. Der Bischof
muß also, wie Generalvikar und Offizial, also auch Interimsregens der
Ordinanden sein. Weil die Ordinanden ihre Patrimonialtitel von den
h. Regierungen nicht mehr im Herbstmonat erhalten, folglich zu
verschiedenen Zeiten in Solothurn eintreffen, sieht der Bischof sich

genötigt, zu verschiedenen Malen im Jahre den Seminarkurs zu
eröffnen. Ich würde kein Ende finden, wenn ich die Litanie der
Übelstände vervollständigen wollte. Vom hochw. Domsenate, dessen

Mitglieder von den Regierungen herrühren, will ich hier ganz und

gar schweigen. »1

Von der staatlichen Seite her aber betrachtete Schultheiß Amrhyn
die Lage in seiner Protokollerklärung vom 2. Dezember 1835 so :

«Das neu organisierte Bistum Basel — ein Ärger den einen wegen
seiner zu wenig freisinnigen Gestaltung, den andern wegen seiner
nationellern Begründung und fortschreitenden Entwicklungsfähigkeit
— sollte den kunstfertig angeregten Leidenschaften hingeopfert und
damit bei jenen eine Kirchengestaltung nach den neuesten
Kirchenrechtstheorien, bei diesen hingegen das dienstbarere Kirchenprovisorium

wieder herbeigeführt und mit ihm das früher schon versuchte

Zersplitterungssystem aufs neue angenommen, nach beiden Tendenzen
aber das neu zu gestaltende Kirchensystem mit den gleichartigen
Anstrebungen in politischer Hinsicht enge verschwistert werden. »a

Es war den liberalen Staatsmännern klar, welche Gefahren die damalige
Kirchenpolitik in sich trug ; sie wollten aber die Verantwortung dafür
hauptsächlich Rom zuschieben. Diese Tendenz kommt deutlich zum
Ausdruck im folgenden Briefe Schultheiß Amrhyns : « Mehr als je
habe ich die traurige Überzeugung gewonnen, daß die Leiden-

1 An Amrhyn, 16. Jan. 1839 ; ebenda.
2 St.-A. L. Fach 9, Fasz. 12 (auch gedruckt).



— 26 —

schaftlichkeit beider politischer und religiöser Extreme den Charakter
der in sich verschlossenen tiefsten Bitterkeit und gegenseitigen
Lieblosigkeit angenommen habe, die — zum rückhaltungslosen Ausbruche

angereizt — auch das Bitterste besorgen läßt. Nur wahre Liebe,

nur christliche Hingebung, nur wahrer Edelmut kann die Gefahren

von der Schweiz abheben, die in den sogenannten religiösen wie den

politischen Anregungen unserer Tage nicht etwa den Kanton Aargau,
die Schweiz, sondern Europa bedrohen. Verschließt Rom, wie dasselbe

es zur Zeit der Reformation getan hat, Aug und Ohr der Wahrheit,
der Vernunft, dem Rechte in unsern Tagen, so mag es auch sich und
sich allein zurechnen, wenn der Geist der unbedingtesten Reformation
furchtbarer und zerstörender noch auflodert, als es anfangs des

fünfzehnten [XVI. !] Jahrhunderts geschehen ist. Der Heilige
Vater ist hintergangen, oder er täuscht sich auf eine furchtbare Weise
selbst. Ebenso bin ich mit jedem Tage mehr der Meinung, daß die

Vorgänge und ohnehin traurigen Erscheinungen im Kanton Aargau
etwas bloß Spezielles, ganz Isoliertes seien. Nein was sich dort
bewegt, ist der Anfangspunkt einer Gesamtbewegung, die nicht in
den Grenzen des Kantons Aargau, nicht einmal in jenen der Schweiz

eingebannt bleiben, sondern über ganz Deutschland sich ausdehnen

wird, wenn nicht besänftigende Liebe, wenn nicht evangelische
Hingebung, wenn nicht gerechtes Entgegenkommen die angescheuerte,
furchtbare Glut zu löschen, mit Edelmut abzukühlen vermag. Man
hat sich die Schweiz — wie es scheint ¦— zum vorangehenden
Rückschritt in den kirchlichen und von da in den politischen Verhältnissen
erkoren, und der Schweizer, der Christ, errötet nicht zu einem solchen

Frevel mitzuwirken, dazu Hand zu bieten. Die Geistlichkeit —
entzweit unter sich, sich selbst schändend — tritt, glauben Sie es mir

mit in den angefachten Kampf und wird durch diesen
gegenseitigen Kampf die Schamhaftigkeit vollends zu Grabe tragen. Das

jüngere Geschlecht, schon längst der Selbstbeherrschung entwöhnt,
wird unter die Neuerungsfahne mit Begierde treten, um den letzten
lästigen Zwang von sich abzuwerfen »1

Am Bischof lag es nun wahrlich nicht, wenn die tiefliegenden
Gegensätze in den vierziger Jahren die Schweiz in den Bürgerkrieg
hineintrieben. Er kam dem Zeitgeiste und den staatlichen Ansprüchen
in weitgehendem Maße entgegen. Mit ehrlicher Überzeugung konnte

1 An Salzmann, i. Nov. 1835, ebenda.



— 27 —

er schreiben : « Der Bischof dachte niemals daran, den h. Diözesan-
ständen die Anerkennung geistlicher Immunität aufzudringen ;

ebensowenig möchte er jemals den Rechten und Befugnissen des weltlichen
Staates auf irgend eine Weise zu nahe treten, sondern verehrt in den
weltlichen wie in den geistlichen Obern eine von Gott verordnete und
aufgestellte Behörde und erbietet sich, so viel an ihm liegt,
mitzuwirken, zu einer friedlichen Übereinkunft, die künftighin alle Kollisionen
zwischen Kirche und Staat abwendet. »1 Den guten Willen des

Bischofs anerkannte auch der gründlich eingeweihte Schultheiß Amrhyn ;

politische Vorsicht bewog ihn, Jakob Kopp, den zweiten Luzerner
Gesandten auf der Tagsatzung von 1835 in Bern, zur Rücksicht auf
den Bischof zu ermahnen : « So wie die Regierungen auf
Achtungserweisung, auf Gehorsam Anspruch nehmen und nehmen müssen, so

setzen auch sie die Achtung gegen den ohnehin so vielfach gedrückten
Bischof nicht außer acht Hat er auch in den Wirren der Zeit nicht allen
Erwartungen entsprochen, so vergesse man nicht, daß er der Kirche
wie dem Staate Treue und Pflicht geloben mußte, gegen beide mit
großer Verantwortlichkeit behaftet ist, daß unsere mangelhaften
Kircheneinrichtungen ihm den Schutz des Archiepiskopats nicht
gewähren, sondern ihn vielmehr dem Papste als Metropolit vor der
Hand unmittelbar, ad nutum admovibilis unterstellen. Hat die seit
fünfhundert Jahren bestehende Magistratur so schwer, sich sachmäßig
und kräftig in unsern Tagen zu benehmen, warum will man mehreres

vom erst seit 1829 als nationell dastehenden Bischof von Basel fordern
Mag er auch Schwächen — wie wir alle — bewiesen haben, so vergessen
wir nicht, daß nicht allein der Abgang eines bekannten schweizerischen

Kirchenrechtes, das noch Dunkle seiner Lage und Verhältnisse zu den

Kantonsregierungen, sondern die Unzuverlässigkeit dieser selbst, ihr
Überwitz, in persönlichen, aufgeregten Augenblicken ihn dazu verleiten
mußten. Ich kenne übrigens Bischof Salzmann als Schweizer, als

wahren Freund seines Vaterlandes, der dabei mit einer ebenso gewissenhaften

Treue gegen den Papst als Kirchenoberhaupt in manchen
schweren inneren Kampf mit sich selbst gerät. Dringen die Regierungen
zu rücksichtslos in denselben zur unbedingten Mitwirkung zu ihren
Beschlüssen, so nötigen sie ihn mindestens zu Resignation oder setzen

ihn, wo er ihnen unbedingt gewährt, der kirchlichen Entsetzung durch
das Oberhaupt der Kirche aus. Auf eines von beiden ist es von Rom

1 1. Juni 1836, an Amrhyn; ebenda.



— 28 —

und seinen Dienersdienern abgesehen, denen er noch weit weniger
als den Regierungen genügt, und an dessen Stelle man nicht einen
christlich würdigern, sondern einen Hildenbrand zu sehen wünscht,
um den einverstandenen Zweck mit der Schweiz durchzuführen. » *

Aus den angeführten brieflichen Zeugnissen beider Parteien geht
vorläufig zur Genüge hervor, wie schwierig die Stellung Salzmanns als
Bischof war. Diese Stellung wurde nicht leichter dadurch, daß er die

Verhandlungen mit dem Staate möglichst unabhängig — vom bischöflichen

Senate und von Rom — zu führen suchte. Dem Schultheißen

Amrhyn aber legte er alle kirchenpolitischen Angelegenheiten, selbst
seine Korrespondenz mit dem Nuntius und dem Papste zur
Begutachtung vor und wurde damit von den staatskirchlichen Einflüssen
noch abhängiger, gab dem Politiker Gelegenheit, mit eingehendster
Kenntnis der Stimmung und Absicht auf kirchlicher Seite zu handeln,
gewann aber auch aufschlußreichen Einblick in das politische Getriebe
und in die Denkweise der staatlichen Lenker.

(Fortsetzung folgt.)

1 20. Juli 1835. F.-A. A.

-T'SST-


	Die Kirchenpolitik im ersten Jahrzehnt des neuen Bistums Basel (1828-1838) : nach Briefen des Bischofs Jos. Anton Salzmann, des Schultheisse Jos. Karl Amrhyn und anderer

