
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 21 (1927)

Artikel: Mirant, der fahrende Sänger oder P. Laurenz von Schnifis

Autor: Segmüller, Fridolin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-123942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-123942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mirant, der fahrende Sänger
oder P. Laurenz von Schnifis.

Von P. Fridolin SEGMÜLLER O. S. B.

Wir begegnen hier einem weltlichen und geistlichen Sänger, dessen

Leben und Wirken so eigenartig und merkwürdig sind, daß sie eine
nähere Darlegung verdienen.1

Für seine Jugendgeschichte sind wir auf seine eigenen Mitteilungen
in « des Miranten wunderlicher Weg nach der ruhseligen Einsamkeit »

angewiesen. Darnach war Johannes Martin am 24. August 1633 in
der zur damaligen Grafschaft Jagdberg gehörigen Pfarrei Schnifis in
Vorarlberg geboren, was auch das Taufregister von Schnifis bestätigt. 2

Er war armer Leute Kind ; bis zum 12. Jahre hütete er die Schafe.

Dann muß er mit Hilfe wohltätiger Gönner die Studienlaufbahn
betreten haben. Wo dies geschah, wer ihm Hilfe angedeihen ließ,
das entzieht sich unserer Kenntnis. Möglicherweise hat sich das Stift
Einsiedeln, welches damals schon die Patronatspfarrei Schnifis besaß,
des befähigten Knaben angenommen, wie des armen Ulrich Megerle,

1 Als Quellen zu vorliegender Arbeit dienten : Chronica Provinciae Helveticae
O. S. Francisci Capucinorum. Soloduri 1884. (Diese selbst stützt sich in bezug
auf unser Thema auf die altern Ordenschronisten, die PP. Ruffin Müller,
Polykarp Kieffer und Jodocus Beusp.)

P. Augustin Ilg, Der Geist des Kapuzinerordens
P. Maximilian v. Deggendorf, Seraphischer Paradeiß-Garten, Salzburg 1664.
P. fohann Bapt. Bauer im «Vorarlberger Volksblatt» 1877.
Dr. A. Ulmer, P. Laurentius v. Schnifis, Bregenz 1900.
P. Scheid S. J., Laurentius v. Schnifis, der Sänger vom Drusustal, in « Kultur »,

Wien 1907.
Franz Xaver Eberle, Domkapitular, die Maiandacht, « Augsb. Postzeitung»,

15. Mai 1922.
Fidelisglöcklein, Bd. I, S. 108, 303 ff.
Sämtliche gedruckte Schriften, teils aus der Stiftsbibliothek Einsiedeln,

teils aus der Bibliothek des Klosters Wesemlin, Luzern, durch Vermittlung des

dortigen Bibliothekars, P. Adalbert, dessen Bemühungen und Mitteilungen
wärmstens verdankt werden.

2 Der Sänger nennt als seine Heimat das Drusustal, ältere Bezeichnung des

Illtals, das von der Arlbergkette zum Rhein sich erstreckt.



— 265 —

des spätem so berühmten Abraham a Sancta Clara1 (1644-1709).
Andere vermuten, daß er die Klosterschule St. Luzi in Chur (das ganze
rätische Vorarlberg gehörte diesem Bistum an) oder das
Jesuitenkollegium in Feldkrich (1649 als Noviziat eröffnet) besucht habe.

Mehr Wahrscheinlichkeit hat die Annahme, daß dem Hirtenknaben
die lateinisch-deutsche Musikschule sich öffnete, welche um diese Zeit
der Graf von Hohenems unterhielt. Zwar sagt er später in seinem

Werke « Futter über die Maultrommel », er habe sich in seiner Jugend
« gar wenig in lateinischen Versen geübt und sei allzeit ein deutscher
Michel gewesen. » Doch ist dies poetische Übertreibung.
Vernachlässigung des Lateinischen ging damals in geistlichen Schulen kaum an.
Als er sich später, 1661, um eine Beamtenstelle bewarb, machte er als

Empfehlung ausdrücklich seine Schulbildung geltend : « in Ansehung
der absolvierten Studien. » Daß Martin eine vollständige,
klassischliterarische Schulung genossen, zeigt seine außerordentliche Vertrautheit
mit den Prosaikern und Poeten des griechischen und römischen

Altertums, wovon alle seine vorhandenen Schriften überreiche Proben
liefern. Ähnlich müssen auch jene Selbstbekenntnisse als Übertreibung
gewertet werden, die sein sittliches Verhalten in jener Zeit schildern
sollen ; Mirant apostrophiert sich selber :

Du wärest voller Übermuts Du scheinest voller Üppigkeit
Und gar zu freudensüchtig, An Sitten und Geberden,
Ja, eines welterhitzten Bluts Wirst in der Ausgelassenheit
Und ganz zur Herd' untüchtig ; Wohl bald ein Meister werden.

Ja, er wirft sich vor, er sei vor seiner « Bekehrung viel dümmer
als ein Vieh » gewesen.

Wir hören lange nichts mehr von ihm. Erst wieder tritt er uns vor
Augen als fahrender Sänger. Es ist ein unstetes Wanderleben, das

seine Jünglingsjahre ausfüllt. War es Abenteuerlust, war es Wissenstrieb,

war es Brotsorge —¦ wir finden ihn bald in den berühmtesten
Städten Deutschlands, die er mit seiner Laute durchzog. Er schiffte
den Rheinstrom hinunter. Sein Name und sein Lied mußten bereits

guten Klang besessen haben ; er hatte sich « hochgeflogenes Lob

1 In der zu Einsiedeln gehörigen Propstei St. Gerold lebt noch die
Überlieferung, daß der nachmalige Abt Augustin Reding (1625-1692) daselbst einen
überaus geweckten Küchenjungen traf, dessen Wesen und Benehmen ihm auffielen.
Auf die Frage, ob er wohl studieren möchte, bejahte er es mit lebhafter Freude.
Xoch zeigt man das Zimmerchen, das Ulrich Megerle dort bewohnte. Urkundliche
Dokumente über diese Beziehungen P. Abrahams zu St. Gerold und Einsiedeln
fehlen allerdings.



— 266 —

geerntet ». Am Hofe des kunstliebenden Fürstbischofs Erzherzogs
Leopold Ferdinand in der « Silberstadt » (Argentoratum, d. h. Straßburg)
fand er gastliche Aufnahme und Anstellung. Doch war seines Bleibens
dort nicht allzulange ; eine « heimliche Gewalt » trieb ihn fort, so

schwer ihm auch die Trennung ankam. So gelangte er in die « vom
buhlerischen Rhein angestrandete Ubierstadt », in das heilige Köln mit
seinen « 368 Kirchen, Kapellen und Klöstern ». Dort hatte es ihm
« eine Nachtigall, die er gar lieblich singen hörte », angetan. Friedrich
Spees Trutznachtigall, erschienen 1665, übte wirklich mächtigen Einfluß

auf Form und Inhalt seiner Dichtungen. Größer war noch der

sittigende Eindruck auf das Seelenleben, daß der Sänger drauf und
dran war, der Welt den Abschied zu geben und in eines der vielen
Klöster und Gotteshäuser einzutreten. Doch « der verdammliche

Respekt oder Ansehen der Menschen » errang den Sieg, daß er sich

« der verächtlichen Mönchsgedanken schämte ».

Unvermittelt taucht der Troubadour in Wien als Schauspieler auf.
Sein Talent machte Aufsehen. Er muß Bedeutendes geleistet haben,
denn der Statthalter von Tirol, der Erzherzog Karl Ferdinand, berief
ihn als Hofschauspieler in seine Residenz Innsbruck. Dort war schon

1653 das prächtigste Hoftheater Europas mit reichen Szenerien und
Maschinerien, mit Flugwerken und Versenkungen eingerichtet worden.
Der Hof zu Innsbruck bildete auf Jahrzehnte hinaus das Stelldichein
für Künstler, Sänger und Dichter, das Weimar des XVII.
Jahrhunderts. Im Jahre 1655 waren daselbst vom Erzherzog, anläßlich
der Konversion der Königin Christina von Schweden, prunkvolle
Festlichkeiten und Schaustellungen veranstaltet worden. Drei Jahre
lang (1659-1661) wirkte nun « Hans Martin » als eine Art von
Theaterdirektor und Dramaturg an der Hofbühne in gesicherter
Lebensstellung. Er war vom Erzherzog « Daphnis », wie er ihn poetisch
nannte, geschätzt und geehrt, mußte auf das Drängen des Fürsten
seine Privatwohnung mit dem Hofschloß vertauschen und war als
« des Fürsten Augapfel » von den Hofkreisen umworben und beneidet.
Doch bekam er auch da den Wechsel des Glücks zu kosten, woran
wohl seine Leichtlebigkeit schuld war. Früher schon war mitunter
« seine Börse straff gefüllt, worauf wieder furchtbare » « Ebbe und
Hungerieid » eintrat. Nachrichten aus Innsbruck besagen, daß ihm
der Erzherzog ein Gnadengeld zukommen ließ, dann wieder, daß er
ihm Milderung einer Kerkerstrafe verschaffte. Die näheren Ursachen
und Umstände sind uns nicht bekannt. Während seiner «blumigen



— 267 —

Rosenzeit » hatte er viele « Glücksfreunde » und fand besondere Gunst
beim weiblichen Hofstaat : « er stand beim Weibervolk in hohen
Gnaden ». Vielleicht ist ihm gerade dies zum Verhängnis oder — zum
Glücksstern geworden. Vorzüglich bewarb sich eine Hofdame, «eine
Pfauin voll Stolzheit, eine falsche Bubin wie Dorilis » (bei Virgil) um
seine Zuneigung. Ihre zudringlichen Schmeicheleien beantwortete er
mit folgendem scheinbar ernstgemeinten Liebeslied :

Glückselig war' ich ja, Würdest hassen mich,
Wenn ich Dein eigen war', Vor Leid müßt' sterben ich.
Ach schönste Silvia O schändlich Krokodil,
Der ist glückselig sehr. Der Dich nicht lieben will.
Den Deine Gunst bestrahlt, Der liegt in Finsternis,
Der wird mit Gold bemalt, Der an Dir hat Verdruß.
Drum' hast Du, Schäferin, Bei mir nicht Platz noch Statt
Mein Herze, Lieb' und Sinn. Ein' andre Hirtin hat.

Doch da steckte der mutwilligste Schalk dahinter. Verbindet man
jeweilen einen Vers der ersten Spalte mit der entsprechenden Zeile
der zweiten Kolonne, so enthalten die scheinbar ausgesuchten Schmeicheleien

gerade das Gegenteil, eine bitterderbe Absage. Silvia, offenbar
mit solchen Reimspielereien vertraut, fand den richtigen Sinn heraus.

Der Mutwille kam dem Dichter teuer zu stehen ; sie verfolgte ihn

von nun an mit glühendem Hasse.

Diese Hofintrigen und mehr noch die Not und das Elend einer
tödlichen Krankheit öffneten ihm die Augen über die Nichtigkeit
irdischen Glückes, sie bildeten den Wendepunkt seines Lebens. Von
den Ärzten war er bereits aufgegeben, von seinen « Glücksfreunden »

verlassen ; ja diese machten sich bei einer Tanzunterhaltung mit Hohn
und Spott lustig « über den armen Hannsen Martin, der bald mit dem

beinrauschenden, kapriolschneidenden Lebensdieb einen Tanz machen

werde, welcher ihm nicht belieben dürfte ». Einsam und verlassen —
sein Gönner, der Erzherzog, weilte fern und wußte nichts von seiner

bedrängten Lage ¦—• fand er nur das Mitleid eines Priesters, der für
sein leibliches und Seelenheil sorgte und ihn auf die Zuflucht der

Sünder, auf die Mutter der Barmherzigkeit hinwies. Der Kranke
schlief ein, bereits hielt man ihn für tot. Da hatte er « des Miranten
erschrecklichen, aber auch trostreichen Einbildungstraum ». Er sieht

sich vor Gottes Gericht gestellt, wo der Teufel mit dem Schuldzettel

aller seiner Vergehen ihn höhnisch angrinst. Zur ewigen Verdammnis

verurteilt und im Begriff, ins höllische Feuer zu stürzen, schreit es



— 268 —

laut auf, bekennt seine Sünden, und alsbald « tritt auf vergüldten
Wolken eine hohe Frau herfür, lichter als die Sonne, schöner als die

Morgenröte ; sie läßt sich auf einen güldenen Sessel nieder und hat
inniges Mitleid mit dem armen Miranten ». Er nahm sich ein Herz
und rief sie an : << Hochmögende Königin Maria, hilf deinem Knecht. »

Und sie breitet ihren Mantel über den Versinkenden ; doch muß er

versprechen, die Welt zu verlassen und Gott in steter Buße zu dienen.
Mit dem lauten Rufe : « Ich schwöre und gelobe es », erwacht er,

getröstet und gestärkt. Mag der Traum sich wirklich so abgespielt
haben, mag es eine « verblümte, in poetischer Weis beschriebene »

Darstellung sein — genug, Mirant genas und beschloß, den

Schauspielerberuf aufzugeben und die Welt zu verlassen. Nicht ohne Widerstand

und schweren innern Kampf nahm er Abschied vom Hofleben und
« von seiner Herzensdame », der Braut. « Ade, verböste Welt, Hof,
gute Nacht » lautet der Refrain eines von ihm gedichteten und
komponierten Liedes, worin das Motto : « Das Lied ist aus, schlagt
die Laute entzwei » ausgeführt, wird.

Vielleicht um diese Zeit, 1661, bewarb er sich um eine Sekretärstelle.

Sei es, daß er sie nicht erlangte, sei es, daß sie ihm nicht
zusagte oder daß der plötzliche Tod seines Mäcenas in Innsbruck, dem

er eine lateinische Totenklage widmete, so tiefen Eindruck auf ihn
machte : bald verlegte er sich auf ein anderes Feld, er erwählte den

geistlichen Stand.
Wahrscheinlich 1664 ward er Priester. Wo er seine wissenschaftliche

und aszetische Vorbildung auf seinen Beruf erhalten, wo er die Weihen

empfangen, das alles entzieht sich unserer Kenntnis. Zu seiner Primiz
lud er einen wirklichen oder fingierten Freund mit einem hübschen
Gedichte ein, worin sich die Stelle findet :

Und Du, getreue Seele, Komm, segne mein Beginnen,
Du unverfälschter Freund, Den ersten Opfertag.
Dem ich mich hoch empfehle, Ach, bleibe nicht von hinnen,
Dem meine Dienste seind : Sonst fühl' ich neue Plag'.

Auch über seine erste Wirksamkeit sind wir nicht unterrichtet.
Wohl möglich, daß er als Schloßkaplan beim Grafen von Hohenems

weilte, den er in seinen beliebten Wortspielen und
Buchstabenumstellungen als « Klarefried Seinbrich zu Hohenfrag » (Karl Friedrich
zu Hohenems) feiert.

Kein Jahr vergeht, und wir finden unsern Mirant in klösterlicher
Einsamkeit. Ob Philotheus, der ihn nach dem Bericht in der « Wander-



— 269 —

fahrt » dazu bewog, eine wirkliche Persönlichkeit oder die Allegori-
sierung seines gottsuchenden Geistes war, bildet wieder ein neues
Rätsel in diesem vielbewegten Lebensgang. Am 10. August 1665

empfing der fahrende Sänger, 32 Jahre alt, im Kapuzinerkloster Zug
das Ordenskleid und nahm den Namen des Tagesheiligen Laurentius
an. Der Schritt kostete ihm anfänglich nicht wenig Mühe und Kampf.
Doch mochte die Welt ihn noch so mächtig locken, wurden ihm die

geistlichen Übungen oft so zuwider, « wie ungeschmackes Haberstroh »,

und wollte er manchmal « wie ein Rohr wanken » : der milde und kluge
Novizenmeister P. Ignaz Dürler von Luzern richtete ihn immer wieder
auf und gewöhnte ihn an gesunde, kräftige Geistesnahrung. Er fand
den ersehnten Herzensfrieden, und der lebenslustige Poet und
Schauspieler wurde ein ernster, mustergültiger Ordensmann.

So wechselvoll seine Wege und Wanderungen im Weltgetümmel
waren, so einfach und ruhig spann sich sein Lebensfaden im Klosterfrieden

ab :

O, wenn ihr Menschen wüßt', Wie süß das Leben ist,
Wo das Gewissen frei Der Sündentvrannei
Und flüchtig von der Welt Allein an Gott sich hält :

Ihr würfet heute noch Von euch das Sündenjoch.

Bald wurde er in die vorderösterreichische Ordensprovinz, die 1668

von der schweizerischen abgetrennt wurde, ins Kloster Konstanz
versetzt. Wie uns die Ordenschronik berichtet, wurde er ein glühender
Aszet und eifriger Arbeiter im Weinberg des Herrn, « an dem auch

der Tadelsüchtigste nichts auszusetzen hatte ». Werke der Buße und
der Seelsorge auf der Kanzel, im Beichtstuhl, am Krankenbett füllten
seine Tage aus. Ansehnliche Ämter schlug er demütig aus. Nebenbei

war er im Orden wie schon in der Welt ein köstlicher Poet und gab
viele fromme und nützliche Bücher in Prosa und Vers heraus, obwohl

er immer kränklich war. Eifrig übte er die Seelsorge und den Krankendienst

und starb fromm im Herrn zu Konstanz am 7. Januar 1702,
68 Jahre alt, nachdem er über 36 Jahre im Orden gelebt. « Gott vergelte
ihm alles reichlich, und der himmlische Herrscher kröne ihn mit dem

himmlischen Lorbeer», sagt die Kapuzinerchronik von Konstanz.
Bei aller Lebensstrenge verstummte im Kloster seine Muse nicht.

P. Laurentius suchte im Ordenstand auch durch seine Dichtkunst
für das Heil der Seelen zu wirken, und zwar hat er seine zahlreichen

Werke meistens, wenigstens je die erste Auflage, unter dem

Pseudonym Mirant (Anagramm oder besser Permutation des Familien-



— 270 —

namens Martin) veröffentlicht. Hatte er früher durch sein Talent
Weltruhm und klingenden Entgelt gesucht, so ließ sich jetzt seine

Muse vernehmen zur Ehre Gottes, zum Lob der seligsten Jungfrau
und der Heiligen, wie zur Ermunterung und zum Trost gottminnender
und leidgeprüfter Seelen, aber auch zur Persiflierung von Torheiten
und Lastern. Durch seine Dichtertätigkeit erlangte er ungesucht sich

und seinem Orden allgemeine Hochschätzung, auch seitens der
höchststehenden Personen. Der Kaiser Leopold I. hatte an seinen Poesien,
besonders an der « Mayenpfeiff » solches Gefallen, daß er ihn feierlich

zum Poeta laureatus krönte und ihn mit einem doppelten Diplom
beehrte. Mirants Lieder, zu denen er selbst Melodien komponierte,
fanden in weiten Kreisen Anklang und Beifall ; von Katholiken und
Protestanten wurden sie gelesen und gesungen.

Poetisch verklärt, wie sein Leben, war auch sein Scheiden. Am
Vortag seines Todes ließ er sich ein frommes, von ihm verfaßtes Lied
unter Musikbegleitung vortragen und starb dann friedlich, auferbaulich
in seiner Zelle neben dem Saitenspiel sitzend.

P. Laurentius, der Mirant, war ein Liederdichter von Gottes

Gnaden, einer der besten seiner Zeit, der würdig neben einem Friedrich
von Spee, Angelus Silesius, Gerhard und Denis (Sined) steht, wenn
er auch spät erst bei den Literarhistorikern die verdiente Würdigung
findet. « Mit seinem Ordensgenossen P. Prokopius von Salzburg ist
er der bedeutendste Vertreter des geistlichen Volksgesangs in den

Alpenländern. »

Seine Dichtungen zeigen tiefe Religiosität, glühenden Eifer für
Glauben und Tugend, gepaart mit zartfrommer Milde und Innigkeit.
Dabei fehlen keineswegs Stellen mit fröhlichem, gesundem Humor
gewürzt und bisweilen Digressionen mit derbdrastischem Einschlag,
womit er Torheiten aller Art geißelt ; mit heiligem Zorn verfolgt er
Sünde und Laster. In Stil- und Versbau hat er sich an Friedrich von
Spee offenbar trefflich geschult ; an Sprachgewandtheit und Reichtum
des Ausdrucks gemahnt er an seinen Zeitgenossen Arbaham a Sancta
Clara.

Seine weltlichen Dichtungen und Theaterstücke sind verloren ;

der Verfasser scheint sie selbst vernichtet zu haben. Die erste Frucht
seiner klösterlichen Muse ist : « Philotheus oder des Miranten, eines

weit- und hochverirrten Hirten, nach der ruhseligen Einsamkeit
wunderlicher Weg, entworfen von Mirtillen, einem des Miranten guten
Freunde und Mithirten im Drusertal nächst dem Rheinstrom. Gedruckt



— 271 —

im gräflichen Markt Hohenembs. Anno 1675. Gewidmet dem Grafen
Karl Friedrich von Hohenems und seiner Gemahlin Cornelia Luzia »,

unter den Namen « Phöbus und Daphne >. (Spätere Auflagen : Wien
1678 ; Konstanz 1689 usw.) Die vierte Auflage 1690 trägt den

Autornamen : « Durch P. Laurentium von Schnüfis » und ist gewidmet
Kaiser Joseph I. als « Perseus ». Es ist eine Schilderung der Verirrung
und der Bekehrung des Dichters, ein poetisches Selbstbekenntnis,
der Form nach eine Anlehnung an das Boethius Trostbuch « De con-
solatione philosophiae ». Abenteuerliche Erlebnisse, Träume, Visionen,
Erscheinungen, phantastische Bilder und Gleichnisse wechseln in
bunter Folge mit realistischen Darstellungen, gelehrten und moralischen

Reflexionen, altklassischen und biblischen Reminiszenzen. Man möchte
die Bekehrungsgeschichte fast für einen märchenhaften Roman halten,
— so überraschend wundersam mutet sie uns an, wäre nicht der Kern
der Erzählung durch anderwärtige Zeugnisse genugsam bezeugt. 1

Seine Absicht und Tendenz spricht der Dichter aus :

Zu Gottes Lob und Ehre fang' ich an zu dichten :

Ach daß es doch zum Heil den armen Sündern sei
Will nach des Himmels Port die Segel herzhaft richten ;

So fahr' ich denn vom Land : Schutzgeister, steht mir bei

Es soll werden ein « Lied von ewiger Liebe und Erbarmung »,

aber auch « von ewigen Freuden ».

Bereits haben wir oben gesehen, wie er seine Jugend in poetischer
Übertreibung schilderte als « voll Übermut, freudensüchtig », zu seiner

Arbeit « ganz untüchtig », « viel dümmer noch als ein Vieh ». So

findet er denn :

Also nämlich ist die Jugend
Faul und trag zu jeder Tugend,
Zu dem Bösen flügelschnell.
Ihr Gemüt ist viel unstäter,
Als das wild Aprilenwetter,
Welches jähling trüb und hell.

Als eine seiner Verirrungen, wovon wir oben geredet, bezeichnet

er auch die Modetorheiten, die Sucht nach « Kleidertrachten, die von

1 In der ersten und zweiten Auflage entschuldigt sich der Verfasser wegen
der « ungereimten Fabelsprünge und poetischen Grillen > ; er müsse sagen, daß er
¦ keine französischen Hosen trage » und der « Fruchtbringenden Gesellschaft >

(oder Palmenorden, gestiftet 1617 zur Sprachreinigung) < keinen Eintrag zu tun
begehre. > In der dritten Auflage fügt er noch eine Allegorie Dorilis und Euadne
hinzu, wodurch die Welt- und Hofgunst gesinnbildet werden.



— 272 —

der hohen Schneiderschule zu Paris kommen ». Von all seinen Ver-

irrungen und Torheiten aber wurde er geheilt, indem er « wie Jonas

im Kummersee getauft worden und wie Saulus vom Roß des Hochmuts

herunterstürzte ». Da ward er inne, daß « am Hof kein Weg

zur Thebais, wohl aber eine breite Straße zur korinthischen Lais »

führe. Als er in höchster Not war, hat ihm Maria, « die himmlische

Ariadne, den Faden der Rettung aus dem höfischen Labyrinth bereitet »,

So zerriß er die « goldenen Stricke der Hofehre und des Weltglücks ».

so sehr ihn Dorilis bald durch Schmeichelei und Krokodilstränen, bald
durch Wutanfälle von seiner Gesinnung abwendig zu machen suchte ;

er nahm für immer Abschied von « der treu- und ehrvergessnen Welt »,

und von « Adams Rippenstücken, voll der List und Tücken », wozu
Klarefried (Graf Karl Friedrich) trauernd die Einwilligung gab. Nicht
ohne Widerstreben des irdischen Menschen kam er zum Gottesfreund
Philotheus oder Theophilus, der ihn zuerst mit Milde und Schonung
in seine Zucht nahm, später aber « den Rauhhobel » ansetzte, um
die Weltrinde gänzlich von ihm abzustoßen. Dabei behandelt er in
schönen Allegorien verschiedene Tugenden, z. B. Geduld in Leiden

(letztere versinnbildet durch scharfe, spitzige Steinchen, die hohl sind

und einen süßen Kern der Gnade enthalten). Der Schluß rühmt das

friedvolle, ruheselige Leben im Gegensatz zum unruhvollen
Weltgetümmel und preist Gottes Barmherzigkeit. Dem Menschenkind aber,
das sich gleich ihm verirrt, gibt er den Trost :

Es ist kein Sünder je so groß,
Der nicht könnt' Gnad' erwerben,
Er woll' denn in der Sünde Schoß

Elendiglich verderben.

Am bekanntesten wurde P. Laurenz durch sein Liederbüchlein :

«Das mirantische Flötlein, geistliche Schäferei», Konstanz 1682, das

er mit dem Begleitvers in die Welt schickt :

Hellklingendes Bußflötlein,
Sei mir ein treues Bötlein
An jeden Sündenstand
Geh' hin mit meiner Gunst
Zur Welt, die sündenvoll,
Lehr' sie die hohe Kunst,
Wie Büß' man wirken soll.

Das Ganze in der Einkleidung der vergilischen Hirtenidyllen
(Bukolika) ist eine Allegorie. Clorinde (die Seele) wird vom Hirten



— 273 —

Daphnis (Christus) aus dem Sündenschlaf erweckt, geht in sich,
verzweifelt aber fast beim Anblick ihrer Schuld und Schande. Doch von
Daphnis belehrt und getröstet, erkennt sie die Güte Gottes aus dem
Leiden seines Sohnes ; sie erwählt sich ein strenges Bußleben und
erhält von Daphnis die Versicherung seiner Liebe. Doch neues Seelenleid

kommt über sie ; sie wähnt sich vom Hirten verlassen (Prüfung
der Seelenfinsternis), worauf er ihr in seiner ganzen Größe und
Schönheit erscheint und sie für immer mit der Versicherung tröstet,
daß sie von ihm nie getrennt werden solle, denn :

Durch den ernsten Bußesfleiß
Bist du worden lilienweiß,
Schön und rein,
Wie der güldene Sonnenschein.

Es ist eine Darstellung des Weges der Vollkommenheit auf den
Stufen der Reinigung, Erleuchtung und Einigung. Man will in diesem

geistlichen Schäferlied Zitate aus der Mystik des hl. Johannes vom
Kreuz, ja sogar Anklänge an Calderon finden, was wohl möglich
ist, da ja die Grundsätze der kirchlichen Aszetik und Mystik überall
die gleichen sind.

Ein romanartiges, didaktisches Werklein, wie solche der profanen
und religiösen Literatur jener Zeit eigen sind, führt den Titel :

Mirantische Waldschallmey oder Schul wahrer Weisheit, der Pfalzgräfin
und Kurfürstin Elisabeth Amalia Magdalena gewidmet. Konstanz 1688.

Es führt uns einen vornehmen Jüngling Sophronius vor, der in einem
Walde verirrt ist, und von zwei Frauen, Wahrheit und Redlichkeit
an zwei Einsiedler, Bazholam (hebr. Weltverächter) und Alethinus
(Wahrheitslehrer), gewiesen wird, die ihn die wahre Weisheit lehren
sollen. Bazholam hält ihm täglich einen Vortrag über die Gebrechen
und Fehler der Menschen, nach Art der Sittenpredigten Geilers von
Kaisersberg oder besser in Anlehnung des damals vielverbreiteten
Trostbuches Speculum vitae, von Graf Johann II. von Tirol, 1580
verfaßt. Darauf folgt eine « Waldschallmey », d. h. ein
Sittengedicht des Alethinus, worauf der Jungherr bekehrt und beglückt
heimkehrt.

Einige Gedanken aus dem Gedicht : Die wahre Weisheit besteht
nicht in Vielwisserei, nicht im Haschen nach Würden und Ehren und
Fürstengunst, nicht im Besitz von Geld und Gut, nicht in einem Leben
des Genusses und der Wollust, nicht in Nachäfferei fremden Wesens

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 18



— 274 —

in Kleidung x und Sprache und Sitten und vorab nicht in abgefeimter
arglistiger Politik :

Fragst Du, was für ein Wundertier Im Wandel ist er höflich sehr,
Politikus doch sei, Treulos in seinem Sinn,
So will ich es andeuten Dir Nach des Macchiavellus Lehr'
Ohn' alle Schmeichelei. Falsch wie ein' arge Spinn.
Politikus nichts andres ist, Den Mantel henkt er nach dem Wind,
Als einer, der voll Trug und List Ist zum Betrügen pfeilgeschwind,
Die Menschen hintergeht, Scharfsichtig wie ein Luchs,
Auf keiner Red' besteht. Arglistig wie ein Fuchs.

Wahre Weisheit hingegen, nur wenigen bekannt, bestehe in
tapferer Bezähmung der Begierden und mannhafter Übung der

Tugend.
Da Sophronius und sein Freund Fidus in der Einsiedelei ständig

bleiben wollten, mahnten Bazholam und Alethinus die beiden, in die
Welt zurückzukehren, das arme Deutschland bedürfe ihrer. Dort
sollen sie' die Gutwilligen belehren, und dafür sorgen, daß jeder Fürst
den vermummten macchiavellistischen Politikus vom Hofe wegjage ;

nur so könne die Wahrheit und ihre Tochter, die Redlichkeit, wieder
im Land Einkehr halten.

Einen ähnlichen Zweck der Sittenbesserung verfolgt auch die

Mirantische Maultrommel oder Wohlbedenkliche Gegensätze böser und

guter Begierden, Weltlust und Himmelslust, — der ewigen Seligkeit
oder des Verderbens Haupt- und Grundursachen. Konstanz 1696 —
eine Musengabe seines Alters. Nachdem er so arm und elend geworden,

sagt der Dichter im Vorwort, daß er weder Harfe, Laute, Geige noch
ein anderes fürnehmes Saitenspiel besitze, müsse er mit einer einfachen
Maultrummel (Mundharmonika), die er beim Auskehren seines staubigen
Hirns gefunden, ausziehen. Form und Stoff bietet ihm die Zusammen-
und Gegenstellung der bösen und guten Begierden. Die Schilderungen
sind Sittenpredigten gegen die menschlichen Verkehrtheiten und
sittlichen Schäden aller Stände, reimweis, humoristisch, satirisch, doch
wieder ernst strafend, bisweilen an bittern Sarkasmus streifend, in
vielen Teilen auch heute noch aktuell. Gute, sehr geschätzte Kupferstiche

illustrieren den Text, der zum Teil auch lateinisch in schöner,
metrischer Sprache gegeben wird.

1 Scharf eifert er gegen die unanständige Kleidung der Frauen mit ihrer
Entblößung, • woran man früher die öffentlichen Dirnen erkannte ».



— 275 —

Nachdem er den Irrgarten der Weltlust dem Paradies der
himmlischen Begierden, Stolz und Ehrgeiz der Demut und Bescheidenheit,

Anmaßung und Neid der Genügsamkeit und Liebe, Hang nach
Geld und Wohlleben der Einfachheit und Mäßigkeit usw. entgegengestellt,

kommt er zum Schluß :

Der Welt will ich beineben
Den Korb auf ewdg geben.

Drei Jahre später erschien auf Drängen mancher Kreise eine

Fortsetzung zur « Maultrommel » mit dem eigenartigen Titel : « Futter
über die Maultrummel oder Begriff, in welchem der jetzigen Welt ihr
törichtes Beginnen in lateinischen und deutschen Elegien samt schönen

Sinnbildern und neuen Melodeyen mit sonderbarem des Lesers Lust
und Vergnügen an den Tag gegeben wird. Konstanz 1699. »

Zur Rechtfertigung der neuen Veröffentlichung sagt er, man habe

ihn gefragt, warum er für seine Maultrommel kein Futter (Futteral)
hinterlassen habe. So habe er denn trotz Unpäßlichkeit und Alter
ein papierenes Trommelfutter zusammengeflickt. Warum aber einen
Mohren weiß zu waschen und die närrische Welt von ihrer Torheit
abzubringen suchen Ja, er müsse wie Philander von Sittewald1
bekennen, daß erder größte Narr sei. Weil aber auch viele gute Menschen

an irgend einer Narrheit leiden, sei doch zu hoffen, daß diese beim
Nachdenken ihre Narrheit ablegen. Wenn er, der allzeit ein deutscher
Michel gewesen, Latein schreibe, so möge man ihm verzeihen und
bedenken, daß wir im Alter wieder zu Kindern werden ; auch habe

er den fürtrefflichen lateinischen Poeten Stoff zum Lachen geben
wollen. 2

Weil alles verkehrt gehe, bittet er Heraklit, den Immerweinenden,
um seine Tränen, und den lachenden Demokrit um sein Weltauslachen.
Als besondere Torheit findet er dann, daß die Herren Knechte werden,
während die Knechte sich als Herren gebärden ; bei der Sucht nach

1 Moscherosch, Die wunderbarlichen Gesichte Philanders von Sittewald, 1643.
2 Humoristisch verwehrt er sich gegen den Vorwurf, daß er in der Angabe

des Verfassers der « Maultrommel » geschrieben : « durch Fr. Laurentius » ; er wisse
offenbar nicht, welchen Kasus das Wörtlein « durch » regiere. Doch meine er,
daß im Deutschen die lateinischen Namen nicht dekliniert werden. Um den Lesern
aber kein Deklinationsärgernis zu geben, wolle er hier sagen : « durch Fr. Lauren-
tium », obwohl dies ein deutscher Barbarismus oder Sprachfehler sei. — Das dürften
sich manche Gebetbuchverfasser merken, welche immer noch die undeutschen
Wendungen gebrauchen : Durch Jesum Christum, in Christo, o Jesu, der Name
Jesu (doppelt gefehlt, weil hier « Jesus » Apposition ist).



— 276 —

fremden Trachten und Kleiderhoffart sei es nicht zu verwundern, daß

Deutschland mit Krieg und andern Plagen heimgesucht werde ; viele
kleiden sich so, «daß man sie nicht mehr kenne und vielleicht Franzosen

nenne » ; das komme wohl vom « Geruch der Gilgen (französische

Wappen), der viele Deutsche betäubt». Eine schwere sittliche Torheit
ist die Untreue; eine weitere die Mode der falschen Haare und
Perüken (Haarwidehöpfe nennt er ihre Träger). Dann geißelt er die

Gleißner, Ungläubigen und Macchiavellisten, weiter die Prasser,
Verschwender und Spieler. Auch die Putzsucht und die Weichlichkeit der

Frauen, noch mehr aber der Männer ruft seinen Spott heraus. Ebenso
findet er in den fremden Kriegsdiensten und in der Reisläuferei eine

äußerst verderbliche Torheit ; noch ärger aber nehme die Feigheit und
Parteilichkeit der Richter überhand, und das Grundübel sei Übermut

und Versinken im Irdischen.
Das Fazit der 15 Elegien lautet :

Si Salmoniacae sacra sunt oracula linguae,
Fallit arithmeticen infatuata cohors.
Wenn Salomon die Wahrheit spricht.
So hat so viel der Toren
Die dumme Welt geboren,
Daß deren Zahl zu zählen nicht.

Den Schluß bildet ein Loblied auf Gottes Vorsehung, die doch

durch ihre Weisheit und Güte alles leitet : Hominum stultitia et Dei

Providentia mundus regitur.
Jede Elegie mit je etwa 20 Strophen ist mit einem Kupferstich,

teils allegorischen, teils historischen Charakters geziert. Der Text ist
wie gewöhnlich mit biblischen, patristischen, historischen und
mythologischen Reminiszenzen durchsetzt, was die Lektüre oft recht mühsam
macht. Die Lieder sind, wie der Verfasser sagt, « mit einer nicht sehr

schweren Melodie versehen, daß sie nicht bloß fürnehme, sondern
auch schlechte Musikanten ausführen können. » Die ganze Darstellung
ist so frisch, Sprache und Ausdruck sind so gewandt, die lateinische
Übertragung so zierlich und elegant, daß ich dieses Werk trotz der
ermüdenden Länge und anderer Fehler zu den vollendetsten der
Mirantischen Muse zählen möchte.

Der treue Jünger des hl. Franziskus wollte auch seinem Ordensvater

und einem seiner hervorragendsten Jünger ein Denkmal stiften
in « Vita et admiranda historia Seraphici S. Patris Francisci et
S. Antonii de Padua, cum aeneis », das ist « Wunderbarliche Histori



— 277 —

und Leben des heiligen Seraphischen Vaters Franzisci und des hl. Antonii
von Padua, mit Kupfern ; Augsburg 1694. In lateinischen und deutschen
Versen schildert der Dichter schwungvoll die Lebensschicksale dei
beiden Heiligen. Zum Schlüsse findet er, daß der Heilige von Assisi

Der christlichen Kirche als Säule dasteht,
Welche der Neidwind mit nichten umweht,
Als ein Spiegel unsterblichen Lebens,
Stärke des Glaubens, der Hoffnung Treupfand
Christi Erlösung Gezeugnis beinebens,
Kahlen Gott'sleugnern zur ewigen Schand.

Geistreich ist die Einleitung zum Leben des hl. Antonius. Er
richtet an die Mindern Brüder die Frage des ägyptischen Joseph :

Sagt mir, lebt euer Vater (Franziskus) noch Die Antwort lautet :

Ja, er, der im Leben schon abgestorben, lebt noch nach seinem Tode :

er lebt fort in St. Antonius und seinen Söhnen.

P. Laurenz, « der Fürreiter Christi », hat auch die Gebetbuchliteratur

bereichert. Es erschien aus seiner Feder : « Clavis Coeli seu

libet Precum, Imperatrici Eleonorae inscriptus germanice, Augustae
Vindel. 1700. » Diese Ausgabe ist dem Verfasser nicht bekannt.
Dagegen scheint sie identisch zu sein mit « Vielfarbiger Himmelstulipan.
5. Auflage, Einsiedeln 1775 ». Der weitläufige Titel gibt einen Auszug
aus dem ausführlichen « Blattweiser » (Inhaltsangabe) : Ein auserlesenes

Gebetbuch, in welchem verschiedene, sehr schöne Andachten als

Morgen-, Abend-, Meß- und Vesper-Gebeter, wie auch eine Zubereitung
zur heiligen Beicht und Kommunion zu finden. » Die Gebete,
kernhaft und kräftig, frei von Kochern'sehen Übertreibungen und
Abrahamischen Burlesken, atmen recht eigentlich den Geist der Kirche
und zeigen uns den ehemaligen fahrenden Sänger und Schauspieler
als echten Geistesmann. Wie schön ist der « Morgensegen ». Heut'
setze ich an meine Stirne die Fahne und das Siegeszeichen des heiligen
Kreuzes, den triumphierlichen Titel Jesu Christi, des Heilandes, der
mich heute vor aller Zerrüttung des Gemüts und des Leibes, vor aller
Anfechtung der bösen Geister und schalkhaften Menschen, vor der
Gewalt sichtbarer und unsichtbarer Feinde, vor Angst und Ärgernis,
vor Sund' und Laster, vor Unglück und Schaden, vor dem jähen
und unvorgesehenen Tode bewahren wolle im Namen des Vaters usw.

Vielbeschäftigten Leuten widmet er ein « Neuerwachsenes Frühblümlein

», ein ganz kurzes Morgengebet. Ähnlich wie der « Morgensegen »

ist der Abendsegen, vom Hausvater über seine Familie und sein



— 278 —

Gesinde zu sprechen. » Der unerschöpfliche Auktor bietet dann eine

große Auswahl von Meß-, Büß- und Kommunionandachten, ferner
Gebete für alle Feste des Herrn, der Muttergottes, und sehr vieler
Heiligen, dann Gebete für alle Stände und in den verschiedensten

Anliegen des Lebens in gesunden und kranken Tagen, wie für die
Verstorbenen. Sie sind vielfach ein Spiegelbild der Anschauungen der
Bedürfnisse und Nöten seiner Zeit. 1

Präzise dogmatische Schärfe und reiche Verwertung der Heiligen
Schrift in leichter ungezwungener Sprache lassen in P. Lorenz einen

ganz gewiegten Gottesgelehrten erkennen. Auch die Poesie kommt zu
ihrem Rechte, wie die schöne Wiedergabe der Psalmen und der so schwer
übersetzbaren lateinischen Hymnen, z. B. des Tantum ergo, des Stabat
Mater usw. beweist :

Laßt uns das Geheimnis ehren,
Tief gebückt, mit Herz und Mund ;

Weicht ihr alten Bundeslehren
Diesem neuen Liebesbund.
Laßt euch durch den Schein nicht stören
Auf dem festen Glaubensgrund. —¦ —

Christi Mutter, voll der Schmerzen,
Stand am Kreuz, betrübt im Herzen,
Als ihr liebster Sohn da hing. — —
Mutter, drück' des Sohnes Wunden,
Die am Kreuz mir Heil gefunden,
Tief in meine Seele ein. —¦ —¦

Jesus, gib, daß wenn ich sterbe,
Durch die Mutter Sieg erwerbe
Und des Himmels Herrlichkeit.

Von P. Lorenz stammt auch der vielverbreitete Stationen- oder
Kreuzweggesang :

Laßt uns Christen jetzt betreten
Des Erlösers Kreuzesbahn. — —
Endlich ist der Sieg errungen :

Jesus stirbt, die Gnad' erwacht ;

Tod und Hölle sind bezwungen,
Die Erlösung ist vollbracht. (12 Str.)

1 So finden wir einen Abschnitt : « Wider die leidige Sucht der Pestilenz. »

Kräftig tritt er dem damals so üppig wuchernden Zauber- und Hexenglauben
entgegen und empfiehlt als sicheres Mittel gegen höllische Anfechtungen tägliche
Empfehlung in den Schutz des Himmels.



— 279 —

Neuere Übertragungen, welche oft die seinige zu Grunde legten,
sind vielleicht glätter, schwerlich aber gehaltreicher.

Nach P. Lorenzens Tode erschien noch « das mirantische Wunderspiel

der Welt », auch lateinisch Ephebia Mirantica, Constantiae 1713.
Es führt reimweis zwanzig Spiele vor : Kegel-, Brett-, Schach-, Damen-,
Karten-, Billardspiel usw. und knüpft an jedes eine religiöse Wahrheit
und eine praktische Nutzanwendung.

Absichtlich wurde die Besprechung jenes Werkleins, welches auf die

Folgezeit den nachhaltigsten Einfluß ausgeübt, bisher verschoben. Es
ist « die Mirantische Mayenpfeiff oder Marianische Lob-Verfassung.
Dillingen 1692 », der Kaiserin Eleonora gewidmet. Die « Mayenpfeiff »

ist ein Marienlob, das in drei Teilen je zehn Elegien auf die Muttergottes

enthält, und zwar ist auf jeden Maitag Text und Melodie eines
Marienliedes nebst einem Schlußgesang auf den 31. Mai angesetzt.
Die Einkleidung erinnert uns wieder an die Bukolika : in zartem
Liebesverhältnis besingt der Hirt Clorus (der minnende Menschengeist) die
himmlische Hirtin Maria, die dem irdischen Sänger zu Trost und Freud
bald als Lenzesbotin, als Reigenführerin des Maien, als Frühlingszephir,

der uns den Tauregen der Erlösung gebracht, ferner als
Paradiesesherrin, als Lilie unter den Dornen, als geheimnisvolle Rose,
als Libanonzeder, als Mundschenkin des Liebesmets, wiederum als
Frührot und Morgengestirn, als Sonnenkönigin und Mondenbraut, als

Himmelsschiff, als blumenreiche Bellona, als Friedensfürstin, als
unbesiegte Jungfrau, aber auch als kriegsgerüstete, schreckenverbreitende
Amazone, als Seelenjägerin Diana usw. erscheint. Clorus weiht sich
als treuer Knappe ritterlich ihrem Dienste, verzichtet ihr zuliebe auf
Sinnlichkeit und Sünde, unterzieht sich Mühen und Beschwerden, um
ihre Huld zu gewinnen, und schmachtet in Sehnsucht, ihr allerhold-
seligstes Angesicht zu schauen. Eine Probe :

So sei, o Frau der Gnaden, Wo ich dann werd' empfangen
Mein Schiff, Maria Du, Das Himmelsbrot durch Dich
Und fahre reich beladen Und mit dem Goldvlies prangen
Mit mir dem Himmel zu, Erfreuet ewiglich.

Der Schlußgesang hat Berühmtheit erlangt und wird mit einigen
Modifikationen noch als Kirchenlied « Wunderschön prächtige »

gesungen :

Sonnenschön prächtige,
Überaus mächtige
Himmlische Frau ;

Welcher auf ewiglich



— 28o —

Knechtlich verbinde mich,
Billig mein Leben,
Alles beineben
Kindlich vertrau'.

Für diese treu getane Pflicht
Nur zeige mir Dein Angesicht.

Weiche veraltete,
Runzelgefaltete
Häßliche Welt ;

Welche mit lügenden
Augenbetrügenden
Farben bestrichen,
Gar bald verblichen
Keine Färb' hält.

Nichts auf der ganzen Welt
Weder Ehr', Gut noch Geld
Trösten mich kann.
Alles, wie schön es auch,
Fliehet hin wie der Rauch ;

Schönste Gestalten
Ziehen die Falten
Vor der Zeit an.

Eine ist übrig doch,
Die mich kann trösten noch,
Wann ich betrübt. —¦ —¦

Ei, so denn, schönste Frau,
Welche mit Gnadentau
Meine Seel' tränkt.
Wenn ich von allerhand
Kreuzen im Elendstand
Werde bekränkt :

Deine Gnad' wird mir Dein
Angesicht müssen sein,
Weil ich hier bin :

Maßen unwürdig ich
Völlig zu sehen Dich,
Bis ich zu Deiner
Gegenwart reiner
Scheiden werd' hin.

Allwo dann werd' ewiglich
O schönste Frau, anschauen Dich.

Etwas optimistisch urteilt ein neuerer Schriftsteller, das Vorbild,
das P. Laurenz in seiner Dichtung aufgestellt, übertreffe weit alle



- 28l —

Nachbildungen. Sicher gehört die « Mayenpfeiff » zu den besten Gaben
der mirantischen Muse. Während sonst der reine Genuß beim Lesen

der Lieder Mirants oft durch das Überwuchern des Lehrhaften und
besonders durch die zahllosen, im Geschmack seiner Zeit liegenden
Väter- und Klassikerzitate, historische Reminiszenzen und mythologische
Anspielungen erschwert und gestört wird, tritt hier dieses Moment
weniger stark hervor. Zur Stütze der vorgetragenen Wahrheiten bringt
er mehr « Vernunftbeweise, damit die, so die Väter weniger achten,
der Wahrheit nicht widerstehen können ». Die innigzarte
mittelalterlich-franziskanische Mystik und Minnepoesie kommt hier zu ihrem
vollen Rechte.

Der Sänger aus dem Drusustal ist durch seine « Mayenpfeiff »

der eigentliche Begründer der Maiandacht geworden. Der Gedanke,
nicht nur einen der zwölf Jahresmonate Maria zu widmen, sondern

vor allem den Mai, und zwar jeden einzelnen Maientag, stammt von
ihm. Die Idee des frommen Marienverehrers im Kapuzinerhabit erhielt
sich längere Zeit, geriet dann aber in der nüchternen Aufklärungszeit
in Vergessenheit, ja wurde von der josephinischen und wessenbergischen

Richtung geradezu verpönt. Ende des XVIII. Jahrhunderts wurde
der Gedanke in Rom wieder aufgegriffen, den Maimonat zu einer
Sühneandacht für die Gottlosigkeit der Zeit zu benützen. Sie machte
schon zu Anfang des XIX. Jahrhunderts großes Aufsehen und fand
in gläubigen Kreisen freudigen Anklang. Pius VII. bestätigte sie und
empfahl deren Einführung, und in wenigen Jahrzehnten eroberte sie

den ganzen Erdkreis, ein sieghafter Erfolg des Miranten nach seinem
Tode.

P. Laurenz Martin war ein echter Dichter ; er besaß eine reiche

poetische Ader und eine sprudelnde Phantasie. Seiner Gewandtheit in
Sprache, Ausdruck und Versbau entsprach sein tiefreligiöses Empfinden
und sein glühender Eifer, gepaart mit zartinniger Milde und Andacht.
Hatte er auch seine bestimmte Absicht, mit seiner Muse auf die
Mitmenschen einzuwirken, so dichtete er doch aus innerm Drang und
aus Freude an der Poesie :

Was kann doch auf Erden Die Musik allein
Geliebet mehr werden Die Tränen abwischet,
Als süßer Gesang Die Herzen erfrischet,
Was treibet vom Herzen Wenn sonst nichts hiflich will sein.
Behender die Schmerzen Die Musik vertreibet,
Als lieblicher Klang Vertilget, verschreibet



— 282 —

Nach Thule das Leid ; Sie treibet die Feind'
Macht Hinkende springen, Den Frieden zu schließen,
Verzagende singen So daß sie wohl müssen —
Vor herzlicher Freud'. Gezwungen —¦ werden gut Freund.

Nach mittelalterlichem Vorbild war P. Laurenz Dichter und
Tonkünstler zugleich. Die Vertonung seiner Dichtungen zeigt, daß er
kein schlechter Tonsetzer war. Zur Wertung seiner Leistungen auf
diesem Gebiet darf man nicht vergessen, daß sein Wirken in eine Zeit
fiel, wo der alte kirchliche Choral in Abgang kam und der ernste

Kirchengesang in Verfall geriet. Auch waren die mirantischen Lieder
nicht zum Gebrauch beim Gottesdienst bestimmt, sondern zur
Erbauung und Unterhaltung im häuslichen und geselligen Kreise
verfaßt, wie er selbst sagt : « Nicht zwar eigentlich zu singen (in der

Kirche), weil sie zu lang sind, aber dem Liebhaber der Musik zu

gefallen, habe ich jeder Elegie ihre eigene Melodei beisetzen wollen. »

Unwahr ist das Urteil eines Kritikers, die Melodien seien « eine vielfach
jeden Inhalts bare Phrase ». Wenn uns die Melodien, meist in
Molltonarten, mit ihren Verzierungen und Verschnörkelungen auch oft
etwas fremd anmuten, so finden sich « viele ganz gefällige und

ansprechende Melodien, die sich dem Gedanken und Inhalt der Dichtung
trefflich anpassen » ; « in der « Mayenpfeiff » sind sie selbständig, kernig,
meist mehr herb als süßlich» (Scheid). Man erinnere sich an die

majestätische Vertonung des « Wunderschön prächtige ». Zudem war
ja der Dichter und Sänger mehr Kunstliebhaber als Künstler, der

jedoch in Melodie und Harmonie Talent verriet. Ist er auch nicht
von epochemachender Bedeutung für die Entwicklung des Kirchenliedes,
so ist er doch ein vorzüglicher Vertreter des damaligen Volksgesangs.

Die Bedeutung des « Miranten » und der Wert seiner Dichtungen
muß am Maßstabe seiner Zeit gemessen werden. Seine Eigenart
charakterisiert treffend P. Scheid mit den Worten : Er besaß Feingefühl
genug, um die Grenzen des Erlaubten wohl mitunter zu streifen, nie
aber nach den damals geltenden Geschmacksregeln zu überschreiten.
Diese Richtung hätte nur wenig gesteigert werden müssen, so wäre
sie, wie bei so manchem Dichterling seiner Zeit (und wie bei vielen
als bedeutend geltenden Schriftstellern des XVI. und angehenden
XVII. Jahrhunderts) und bei manchen Nachahmern, der Geschmacklosigkeit

verfallen. Es zeigt sich da der tiefste Unterschied zwischen

Kunst und Mache —¦ zum Ruhme des gekrönten Dichters von Schnifis
im Drusustal. »


	Mirant, der fahrende Sänger oder P. Laurenz von Schnifis

