
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 21 (1927)

Artikel: Die Geschichte des Armutsstreites in der Chronik des Johann von
Winterthur

Autor: Hofer, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-123941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-123941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Geschichte des Armutsstreites
in der

Chronik des Johann von Winterthur.
Von Dr. P. Johann HOFER C. Ss. R.

Der Schweizer Minorit Johann von Winterthur, « ein Erzähler
von rührender Treue und Behaglichkeit, anspruchslos und ohne Leidenschaft

» 1, hat mit seiner Chronik in den letzten Jahren die Historiker
wieder öfters beschäftigt. Um nur an einiges zu erinnern : im dritten
Jahrgang (1916), S. 167 ff., der Bonner Franziskanischen Studien
schreibt P. Hosp C. Ss. R. über « Ketzertum und deutsche Kaisersage

beim Minoriten Johann von Winterthur ». In dieser
Zeitschrift XVII (1923) berichtet Carl Brun über die Franziskaner Mission
bei Winterthur. Friedrich Baethgen, der in Verbindung mit Brun
kürzlich die Neuausgabe der Chronik in den Monumenta Germaniae
historica 2 besorgt hat, untersucht in der Zeitschrift für Schweizerische
Geschichte (3. Jahrgang, 1923, S. 106-110) den Bericht des Chronisten
über die Schlacht am Morgarten. An der gleichen Stelle (S. 111-122)
veröffentlicht Brun den Aufsatz : « Der Armutsstreit bei Johannes
von Winterthur. — Ein Beitrag zum Kommentar und zur Kritik des

Chronisten. » Brun begnügte sich hier, aus dem übrigen
Quellenmaterial des Armutsstreites ein paar Belege zur Würdigung Winterthurs
heranzuziehen. Dieser Abschnitt der Chronik verdient aber
entschieden eingehender geprüft zu werden ; schon deshalb, weil uns hier
die einzige ausführlichere Erzählung jener Ereignisse durch einen

Zeitgenossen vorliegt.
Es handelt sich um den Höhepunkt des minoritischen Armuls-

streites. Ganz ausgetragen ist er in gewissem Sinne heute noch nicht ;

in seinen Wurzeln reicht er zurück in die letzten Tage des hl. Franz
von Assisi. Unter Papst Johann XXII. (1316-1334) trat aber der
Streit so stark aus dem Halbdunkel der Ordensgeschichte heraus, daß

1 O. Lorenz, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter. I. Bd. (1886), S. 69.
2 SS. rer. germ, nova ser. tom. III. Berlin 1924.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 46



— 242 —

man sich in weiteren Kreisen daran gewöhnt hat, diesen Abschnitt
als Armutsstreit schlechthin zu bezeichnen. Auch unser Chronist
kennt die Vorgeschichte nicht. Der schwere Zusammenstoß seines

Ordens mit dem Papste Johann XXII. taucht unvermittelt in der
Chronik auf.

Die zeitliche Abgrenzung der in Frage stehenden Ereignisse bilden
; die zwei minoritischen Generalkapitel von Marseille im Jahre 1319

und zu Perpignan im Jahre 1331. Auf diesen und den dazwischen

liegenden Generalkapiteln von Perugia (1322), Lyon (1325), Bologna
(1328) und Paris (1329) spielten sich in der Hauptsache jene Vorgänge
ab, die Winterthurs Bericht zugrunde liegen. Es wird gut sein, uns
vorher den Lauf der Dinge aus den Akten selbst zu vergegenwärtigen.

Das anfangs recht gute Einvernehmen der Minoriten mit
Johann XXII. wurde in dem Augenblick getrübt, als der Papst mit
seinem Plan, ihre Ordensregel zu ändern, hervortrat. Im Gegensatz

zu den übrigen Orden, deren Armutsgelübde nur persönliches Eigentum
der einzelnen Mitglieder ausschließt, verzichteten die Minoriten auch
auf gemeinsames Kloster- und Ordenseigentum. /Abdicatio omnium

rerum tam in communi quam in speciali, so lautet die Formel
der minoritischen Armut. Als rechtlicher Eigentümer der minoritischen

Habe galt auf Grund päpstlicher Privilegien der apostolische
Stuhl ; in den einzelnen Ordensprovinzen durften die Oberen
Prokuratoren bestellen, die im Namen der Kirche alle die Sachen der
Brüder betreffenden Rechtshandlungen vorzunehmen hatten. Papst
Johann XXII. hielt diese Form der Armut nicht bloß für zwecklos,

sondern sogar für eine Quelle von Unzukömmlichkeiten und
forderte den Orden auf, sich in diesem Punkte einfach den andern
Orden anzupassen, d. h. ebenfalls gemeinsamen Ordensbesitz zu
übernehmen. Das geschah das erstemal wahrscheinlich bei Gelegenheit des

Generalkapitels von Marseille, Pfingsten 1319. 1 Der Ordensgeneral
Michael von Cesena lehnte dieses Ansinnen entschieden ab : in dieser

gemeinschaftlichen Eigentumslosigkeit sah der Orden nicht bloß sein
unterscheidendes Merkmal, seinen Ehren- und Vollkommenheitsvorzug,

1 Michael Cesena bemerkt in seinem Rundschreiben an den Orden, Pisa,
9. Juli 1328 (Baluze-Mansi, Miscellanea etc. III 245 b) : «Siquidem a IX annis
ordinem nostrum et meam personam indesinenter et atrociter persecutus multi-
farie nos videbatur omnes inducere ad mutandum statum », — also seit 1319.
In diesem Jahre wurde das erste minoritische Generalkapitel unter der Regierung
P. Johannes XXII. abgehalten. Über die Verhandlungen des Marseiller Kapitels
ist fast nichts überliefert.



— 243 —

sondern geradezu das Wesen der altissima paupertas des hl. Franz.
Die Absicht des Papstes erschien den Brüdern wie ein Angriff auf das

Armutsideal ihres Patriarchen, ja auf das evangelische Armutsideal
selbst. Vielleicht hätte der Papst angesichts dieses Widerstandes nichts
weiteres hierin unternommen, wenn er nicht bald darauf ohne sein

Zutun veranlaßt worden wäre sich auch mit der minoritischen Armuts-
theone gründlich zu befassen. Er wurde nämlich um die Entscheidung
angerufen in dem theologischen Streite über die Armut Christi.

Die Minoriten übertrugen die Formel ihres Armutsgelübdes auch

auf Christus und die Apostel : auch diese hätten an keiner Sache

Eigentums- oder Gebrauchsrecht gehabt, sondern nur den bloß
tatsächlichen Gebrauch (simplex usus facti). Das bestritten besonders

die Dominikaner aufs entschiedenste als schriftwidrig und häretisch.
Dieser Schulstreit nahm bedenkliche Formen an, als die Minoriten
einen Absatz der Regelerklärung Papst Nikolaus' III. « Exiit, qui
sernjnat » vom Jahre 1279 als formelle Definition ihrer Lehre von der

absoluten Eigentumslosigkeit des Apostelkollegs in Anspruch nahmen,

um so ihre Gegner für immer zum Schweigen zu bringen. Es kam

jetzt zu ärgerniserregenden Vorfällen : nicht nur an den Hochschulen

gerieten Dominikaner und Minoriten in dieser Frage hart aneinander,
sondern auch bei Inquisitionsprozessen. Der gleiche Satz, den der

Inquisitor aus dem Dominikanerorden als verdächtig beanstandete,
wurde vom minoritischen Glaubensrichter als ein erst unlängst
definiertes Dogma ausgegeben !1 Früher oder später mußte das kirchliche
Lehramt hier eingreifen. Ende des Jahres 1321 appellierte an Papst
Johann XXII. ein Minorit, der als Beisitzer eines Inquisitionsprozesses

für den Satz von der absoluten Armut Christi eingetreten
und dafür vom Inquisitor, einem Dominikaner, mit der Anklage auf
Häresie bedroht worden war. Der Papst beschloß nun, den ärgerlichen
Streit durch eine Lehrentscheidung aus der Welt zu schaffen. Schon

bei den Vorbesprechungen im Konsistorium erkannten die an der
Kurie anwesenden Minoriten, wie die Entscheidung ausfallen werde :

der Papst teilte ganz den Standpunkt der Dominikaner. Eine ver-

1 Vgl. hierüber den zeitgenössischen Andreas Richi O. F. M. im Archivum
Franciscanum Historicum III (1910), 522. Richi nennt besonders die
Hochschulen von Toulouse, Paris, Bologna und Perugia. Der Herausgeber des
Traktates Richis beschränkt mit Unrecht diese Mitteilung auf die Zeit seit 1321.
Xach dem Zusammenhang ist die Zeit nach dem Erscheinen der Regelerklärung
«Exiit» (1279) gemeint.



— 244 —

zweifelte Stimmung bemächtigte sich der führenden Männer des

Minoritenordens. Sie ließen sich jetzt zu einem verhängnisvollen
Schritt hinreißen : das zu Pfingsten 1322 zu Perugia versammelte

Generalkapitel des Ordens erklärte in einer an die ganze Christenheit
gerichteten Kundgebung, die an der Kurie in Zweifel gezogene Lehre

von der Eigentumslosigkeit Christi sei von Papst Nikolaus III. bereits
als Glaubenslehre definiert worden, es dürfe also daran nicht gerüttelt
werden. Auch gaben sich die Kapitularen das Versprechen, mündlich
wie schriftlich in diesem Sinne die öffentliche Meinung zu bearbeiten.
Damit hoffte das Kapitel den Papst von der geplanten
Lehrentscheidung abzuschrecken. Diese Berechnung schlug fehl. Der erzürnte
Papst beantwortete die Herausforderung mit der Konstitution « Ad
conditorem canonum » vom 8. Dezember 1322, worin er auf das

Eigentumsrecht an der Habe der Brüder verzichtet und für die
Zukunft die Aufstellung von Prokuratoren untersagt. Am 12. November

1323 erschien dann die dogmatische Konstitution «Cum inter non-
nullos », die die Behauptung verurteilt, Christus und die Apostel
hätten keinerlei Eigentums- oder Gebrauchsrecht an jenen Dingen
gehabt, deren sie sich bedienten. Damit ist das Eingreifen des Papstes
Johann XXII. in den Armutsstreit im Wesentlichen erschöpft ; seine

weiteren Armutserlässe bringen nichts Neues ; sie erläutern und
verteidigen nur die zwei genannten.

Es schien zuerst, daß alles ohne Störung ablaufen werde. Es
fehlte zwar im Orden nicht an herber Kritik der Armutserlässe, aber
die verantwortliche Leitung gab den Widerstand auf und suchte neue
Zerwürfnisse mit dem Papste hintanzuhalten. Das Generalkapitel von
Lyon (1325) bedrohte alle Kritiker der Armutsdekrete mit scharfen
Strafen. An dem Grundsatz der gemeinschaftlichen Eigentumslosigkeit
des Gesamtordens hielten die Brüder aber weiterhin fest ; gegenteilige
Anträge, die sich in Lyon hervorwagten, fanden nicht die Billigung
der Mehrheit. Den Ordensgeneral Michael Cesena verfolgte aber wie
ein Gespenst die Furcht, der Papst würde den Orden zu einem
öffentlichen Widerruf der unseligen Erklärung von Perugia zwingen
und vor dieser Demütigung schauderte ihn. Der Papst hat daran
tatsächlich nicht gedacht1 ; aber Cesena bildete es sich ein, und ging

1 Entscheidend hiefür sind die Mitteilungen des Generalministers Geraldus
Odonis, des Nachfolgers Cesenas, in dem Briefe an diesen (Perpignan, um
Pfingsten 1331. Archiv. Franc. Hist. IX, 1916, 147), die Cesena nicht zu widerlegen

vermochte.



- 245 —

dem Papst geflissentlich aus dem Wege, wodurch er wieder den
Verdacht des Papstes erregte. Wahrscheinlich hätte sich auch dieses

gegenseitige unbegründete Mißtrauen mit der Zeit verloren, wenn
nicht eben in dieser kritischen Lage der Kampf Ludwigs des Bayern
gegen die Kurie störend dazwischen gekommen wäre : das ungeklärte
Verhältnis des Ordensgenerals zum Papste führte jetzt rasch zu einer
Katastrophe. Als der Bayer 1327 in Italien einmarschierte, hielt es

der Papst für geraten, den ihm verdächtigen Cesena über die kritische
Zeit bei sich zu haben und berief ihn nach Avignon, das er ohne seine

Erlaubnis nicht mehr verlassen durfte. Zudem hoffte der Papst, auf
dem nächsten Generalkapitel, das für Pfingsten 1328 nach Bologna
ausgeschrieben war, einen Wechsel in der Ordensleitung herbeiführen

zu können. Wider Erwarten bestätigte aber das Kapitel von
Bologna seinen an der Kurie zurückgehaltenen General. Bevor die
Nachricht davon nach Avignon kam, war es dort zum offenen Bruch
gekommen : nach einer erregten Audienz entfloh Cesena, von wenigen,
aber angesehenen Minoriten, wie dem Ordensprokurator Bonagratia
von Bergamo und Wilhelm Ockham, begleitet nach Italien unter den
Schutz des Kaisers. Dieser nahm die Flüchtlinge nach dem Zusammenbruch

seines Römerzuges mit nach Deutschland und bereitete ihnen
in München ein Asyl. Der Orden gab jetzt den vom Papste gebannten
und aller Ämter entsetzten Cesena auf und wählte auf dem Generalkapitel

zu Paris (1329) einen dem Papste genehmen neuen General.
Cesena ließ die Hoffnung nicht sinken, den Orden noch auf seine Seite

zu bringen. Das Generalkapitel von Perpignan (1331) ließ ihm aber
eine deutliche Absage zukommen. 1 Die « Michaeliten » setzten den

Kampf gegen den Papst weiter fort. Sie hätten ihn am liebsten vor
ein allgemeines Konzil gebracht. In einer Reihe von Schreiben teils
an den Orden, teils an die ganze Öffentlichkeit, suchten sie aus seinen
Armutserlässen den Beweis der Häresie zu erbringen. Aber sie fanden

wenig Anhang, Das kleine Häuflein ihrer Getreuen schmolz immer
mehr zusammen, selbst von den führenden Männern suchten einige
wieder den Frieden mit dem Orden und der Kirche. Nur Cesena und
Bonagratia starben unausgesöhnt mit der Kirche in den vierziger
Jahren. Der letzte Vertreter des michaelitischen Schismas, Wilhelm
von Ockham, dürfte ein Opfer des schwarzen Todes geworden sein

1 Vgl. den Bericht Cesenas über die mißglückte Gesandtschaft nach
Perpignan im Bullarium Franciscanum (ed. Eubel), t. V. Anm. zu Nr. 910, p. 500,
oder im Histor. Jahrb. der Görr. Ges. XVIII, 183 f.

/
/



/
;

/
i

I
I

246

(1348), hat aber noch kurz zuvor um die Lossprechung vom Banne

angesucht.J
-,— Es ist demnach nicht ganz übertrieben, wenn Johann von Winterthur

seinen Bericht über diese Ereignisse mit den Worten einleitet :

er müsse jetzt Dinge erzählen, die den Leser mit Staunen und
Entsetzen erfüllen würden, unerhörte Dinge, die noch nie dagewesen

seien, und, «wie zu hoffen steht», nie wieder geschehen würden.
Zeitlich steht unser Chronist den Ereignissen nahe. Bald nach 1300

geboren, dürfte er kurz vor dem Ausbruch des Konfliktes in den

Orden getreten sein. 2 Der damalige Provinzial der oberdeutschen

Provinz, Heinrich von Thalheim, hat die perusinische Erklärung
mitunterzeichnet und ist nach Cesenas Abfall offen zu ihm übergetreten.
Kurze Zeit bekleidete er das Amt des deutschen Reichskanzlers. Unser

Chronist selbst hat aber an den Ereignissen nirgends teilgenommen,
stand auch ihrem Schauplatz fern. Zudem schrieb er erst 20 Jahre
später, und zwar ohne schriftliche Quellen zu benützen, mehr vom
Hörensagen. Es ist daher nicht zu verwundern, daß sein Bericht recht
unklar und verworren ausgefallen ist. Er läßt sich auf folgende
Angaben zurückführen : einem wahnwitzigen Einfall folgend, leugnet
Papst Johannes XXII. die lautere Armut Christi, was er mit Gründen
und Autoritätsbeweisen zu erhärten sucht. Die Minderbrüder
verweigern ihm hierin die Zustimmung, überweisen ihn mit « Reden,

Vorlesungen (lectionibus) und Disputationen » des Irrtums und
verteidigen unwiderleglich die vollkommene Armut Christi. Der Papst
wird darob den Brüdern aufsässig, setzt ihnen hart zu, während er
die ihm zustimmenden Predigerbrüder mit Gunst überhäuft. Um die

Minderbrüder gefügiger zu machen, läßt er ihre Generalkapitel in der
Nähe der Kurie abhalten, um sie besser einschüchtern und zu seiner

Lehre bekehren zu können. Doch die Brüder bleiben standhaft wie
Marmorsäulen, insbesondere gestärkt durch die Sendschreiben der

Königin (Sancia) von Apulien. Der Papst sieht die Erfolglosigkeit
seiner Bemühungen und schreibt jetzt, unter dem Vorwande seiner
besonderen Gunst, ein Generalkapitel nach Paris aus, in der Absicht,
die Brüder hier gefangen zu setzen und ihren Widerstand endlich
zu brechen. Doch auch jetzt bleiben die Brüder standhaft, und vom
französischen König beschützt, erreichen sie alle unversehrt ihre

1 Archiv. Franc. Hist. VI (1913), 645 ff.
2 Vgl. Baethgen, Einleitung seiner Ausgabe, p. xix s.



— 247 -
Heimat. Als damals die Brüder nach Paris (zum Kapitel) kamen,
fanden sie die ganze Stadt in höchster Aufregung : der schändliche

Anschlag des Papstes war bekannt geworden, und alles fürchtete, die
Brüder würden sich dem Zorne des Papstes beugen und die Armut
Christi verleugnen. Als dann die Brüder erhöhte Plätze bestiegen,
um zu predigen, horchten Klerus und Volk gespannt auf, ob von ihren
Lippen das Bekenntnis oder die Leugnung der Armut Christi ertönen
werde. Als die Menge das Bekenntnis zur Armut Christi vernahm,
brach sie, von unermeßlicher Freude erfüllt, in einen Lobgesang aus,
der im Wortlaut angeführt wird. Dann folgt die Erzählung vom
Spottkruzifix der Dominikaner, worauf der Chronist die Haupthandlung
weiterführt und vom Schicksal einzelner führender Männer des Ordens

berichtet : von der Flucht Cesenas, Bonagratias und einiger «

scharfsinniger Theologen » aus Avignon unter den Schutz Kaiser Ludwigs,
von Heinrich von Thalheim und dem Bischof von Vercelli. Nach
einem Absatz über den Streit zwischen Papst und Kaiser und die

schlimmen Folgen des langen Interdiktes, kommt noch als Nachtrag
zum Armutsstreit die Erzählung vom mutigen Lektor Wilnhein, der
in Paris ob seines offenen Bekenntnisses der Armut Christi in den

Kerker geworfen wurde, aber durch den König von Frankreich wieder
die Freiheit erhielt.

» Wir sehen : aus Winterthurs Chronik allein würden wir nicht
einmal ein annährend richtiges Bild der Ereignisse gewinnen. Die
Unsicherheit seiner Kenntnisse verrät sich schon im völligen Mangel

genauerer Zeitangaben. Von den Generalkapiteln, die in seiner

Darstellung doch die Hauptrolle spielen, nennt er nur das von Paris mit
Namen. Im allgemeinen bedarf also dieser Abschnitt der Chronik
Winterthurs mehr der Berichtigung durch die andern Quellen, als daß

diese durch ihn ergänzt würden. Ganz fehlt es aber auch hier nicht
an neuen Nachrichten zum Armutsstreit. So erfahren wir, daß Heinrich
von Thalheim als deutscher Reichskanzler a. D. die Wiederaufnahme
in den Orden erbat und erhielt und den Rest seines Lebens in tiefer
Zurückgezogenheit in Augsburg zubrachte ; ferner, daß sich schon vor
Thalheim der vom Gegenpapst Nikolaus V. zum Bischof von Vercelli
geweihte 1 Minorit Dietrich von Burgheim der Kirchenbuße unterzog
und wieder in den Orden zurückkehren durfte, während uns Winterthur

1 Am 18. Jänner 1329. (Eubel, Der Gegenpapst Nikolaus V. und seine
Hierarchie. Hist. Jahrb. der Görr. Ges. XII [1891], 307.)



— 248 —

von Bonagratia versichert, daß er außerhalb des Ordens gestorben sei. *

Von Wert ist auch seine Mitteilung über die Sendschreiben der

Königin Sancia. Wir kennen diese Schreiben zwar schon aus der
Chronik der 24 Generäle sogar dem Wortlaut nach, erfahren aber

von Winterthur, daß sie tatsächlich im Orden weit verbreitet und
viel besprochen worden sein müssen und einen tiefen Eindruck hinterließen.

Unrichtig ist aber, daß die Königin die Brüder in ihrem
Widerstand gegen den Papst bestärkt habe ; mit dem Streit über die

Armut Christi haben diese Schreiben nichts zu tun. Die hohe

Gönnerin des Ordens mahnt die Brüder, an der vollen Strenge der

Regel festzuhalten. Ihre Mahnungen sind mehr gegen jene Brüder
im Orden gerichtet, die, wie besonders Geraldus Odonis, der Nachfolger

Cesenas im Generalate, verschiedene Milderungen der Regel
einführen wollten, womit übrigens Geraldus auch vom Papste selbst
entschieden abgewiesen wurde.2 Von den Regelkämpfen innerhalb
des Ordens scheint Winterthur überhaupt nicht viel zu wissen und

1 Daß Burgheim die Lossprechung verlangt hatte, ist auch aus dem Register
P. Johanns XXII. bekannt (Riezler, Vatikanische Akten, Xr. 1502) : aus diesem
vom 18. XII. 1331 datierten Schreiben des Papstes an den Provinzial von
Oberdeutschland darf man schließen, daß die von Winterthur berichtete Aussöhnung
Dietrichs von Burgheim um das Jahr 1332 stattgefunden haben wird. — Heinrich
von Thalheim wird bald darauf dem Beispiel Burgheims gefolgt sein. Den kaiserlichen

Kanzleidienst dürfte er schon auf dem Rückzuge in Tirol aufgegeben haben.
Die letzte Urkunde, die Heinrich als Kanzler unterzeichnet, ist datiert : Trient,
4. Jänner 1330 (Mon. Germ. Hist. LL IV. T. VI. n. 672) ; die erste: Pisa,
22. Dezember 1328 (Finke, Urkunden zur Geschichte des Römerzuges usw. 111).
Sein Vizekanzleramt hätte demnach wesentlich kürzer gedauert, als die Notiz
bei Winterthur nahelegt. Der Grund, weshalb Heinrich den Kaiser im Jänner
1330 in Tirol plötzlich verließ, bevor noch der frühere Vizekanzler Hermann
von Lichtenberg wieder zur Stelle war (die nächste Urkunde vom 20. Jänner 1330
[MG 1. c. n. 673] unterzeichnen nur zwei Notare), ist offenbar darin zu suchen,
daß sich Michael Cesena von Thalheim möglichst rasch an seinen neuen
Bestimmungsort, nach München, geleiten ließ, um von hier aus den Widerstand
gegen den Papst wirksam fortzusetzen. — Am 23. Juli 1333 stellte P. Johann XXII.
dem Heinrich Thalheim einen Geleitsbrief aus für eine Reise an die Kurie (Bull.
Franc. V, Nr. 1025). Die «gewissen Geschäfte», von denen die Rede ist, sind
wohl nichts anderes als die Befreiung von den Zensuren und die Rückkehr in den
Orden. Damals scheint es aber Cesena gelungen zu sein, den schwankend
Gewordenen noch festzuhalten. Noch fünf Jahre später treffen wir Heinrich
als Parteimann Cesenas in der Appellation Cesenas vom 23. August 1338.
(A. Carlini, Fra Michelino e la sua eresia. Bologna, 1912, 289 ss.) Heinrichs
Aussöhnung mit der Kirche, die Winterthur bestimmt als vollzogen berichtet,
muß demnach nach 1338 stattgefunden haben. Als Winterthur schrieb, scheint
Thalheim nicht mehr gelebt zu haben.

2 Die Briefe der Königin Sancia an die Minderbrüder sind in der Ausgabe



— 249 —

so bezieht er alles, was irgendwie mit den Armutsstreitigkeiten
zusammenhängt, auf die Kontroverse über die Armut Christi. —¦ Am
wertvollsten als Quelle für die Geschichte des Armutsstreites sind aber
sicher seine Mitteilungen über die Vorgänge auf dem so verhängnisvoll

gewordenen KapiteLvon. Perugia im Jahre 1322. Denn nur auf
dieses und nicht auf das Pariserkapitel von 1329 kann sich das beziehen,

was er von der Stimmung des Volkes usw. erzählt. Hier ist ihm die

leicht begreifliche Verwechslung von Parisius mit Perusiis
unterlaufen. a Auf das Oppositionskapitel von Perugia paßt das Erzählte
sehr gut. Das Studium generale von Perugia wird uns unter jenen
Hochschulen genannt, an welchen häufig über die absolute Armut
Christi gestritten wurde. 2 Wir wissen auch, daß zu den Generalkapiteln

jener Zeit nicht bloß die Brüder, sondern auch Klerus und

der Chronik der 24 Generäle (Analecta Franciscana III [1897], 508 ff.) abgedruckt.
Es sind deren vier :

1. am 10. Juni 1316 schreibt sie dem eben zum General erwählten Michael
Cesena ;

2. am 15. März 1329 an das Generalkapitel von Paris ;

3. am 18. April 1331 an den General Geraldus Odonis und das Kapitel
von Perpignan ;

4. am 25. Juli 1332 an die zu Assisi (zum Portiunkulafest) versammelten Brüder.
In dieses letzte Schreiben, das uns die Chronik der 24 Generäle erhalten hat,

nahm die Königin den Wortlaut der drei vorangehenden Schreiben wieder auf,
um ihre stets gleich bleibende Liebe zum Orden des hl. Franz zu beweisen.
Wadding reihte diesen (4.) Brief zum Jahre 1334 ein, irregeführt durch die
Anschrift : an die zu Assisi versammelten Brüder. Gemeint ist aber nicht das
Kapitel von Assisi im Jahre 1334, sondern das Portiunkulafest (2. August), zu
dem alljährlich viele Brüder in Assisi zusammenströmten. Der Brief ist gerade
eine Woche vor Portiunkula geschrieben (25. Juli) ; die Generalkapitel dagegen
fanden zu Pfingsten statt. Der Herausgeber der Chronik in den Anal. Franc, hat
noch weitere Verwirrung angerichtet, indem er den letzten Abschnitt des Briefes 4
(von « Licet ego non » an) für einen Bestandteil des Briefes 3 hielt und somit die
ganze Sendung mit dem 18. April 1331 datierte. Die von allen Hss. einstimmig
bezeugte Datierung Indictio XV, 1332, erklärte er willkürlich als verderbt aus
Indictio XIV, 1331. — Von diesen Briefen liegt der Mitteilung Winterthurs das
Schreiben an das Generalkapitel von Paris zu Grunde. Die Königin tritt aber
hier für den bereits abgesetzten Cesena keineswegs ein ; sie mahnt die Brüder,
eine gute Neuwahl zu treffen, behandelt also die Absetzung Cesenas zum
mindesten als rechtsgültig.

1 Selbst in Druckwerken werden diese beiden Generalkapitel verwechselt
wegen des ähnlich klingenden Namens ; so in Goldasts Monarchia II zweimal
(1237 und 1341), Parisius statt Perusiis. — Auch in der ersten Ausgabe der unten
zur Sprache kommenden Chronik der Straßburger Minoritenprovmz (Röm. Quartalschrift

XIV, s. 251) ist auf Grund einer fehlerhaften Abschrift das Kapitel von
1322 mit Parisius bezeichnet.

8 Vgl. oben S. 3, Anm. 1.



— 250 —

Volk zusammenströmten. Weiterhin dürfen wir ruhig annehmen, daß

die Brüder von San Francesco in Perugia das Volk, vielleicht sogar

von der Kanzel aus, über die Anfechtungen der Armut Christi an der

Kurie aufklärten und davon sprachen, daß auf dem bevorstehenden

Kapitel die Brüder dazu Stellung nehmen würden. Die Kundgebung
des Kapitels an die Christenheit, die sogenannte perusinische Erklärung,
ist offenbar gleich an Ort und Stelle nach Schluß der Beratungen
öffentlich verlesen worden. Der Lobgesang, den der Chronist dabei von
der Menge anstimmen läßt, ist aber wohl sein eigenes Erzeugnis ;

er fühlte hier das Bedürfnis, seiner Begeisterung über die Stand-

haftigkeit des Ordens in jenen kritischen Tagen schwunghaften
Ausdruck zu geben. Der Wille war aber besser als das Werk : der

Lobgesang fiel schon sehr prosaisch aus. Die Furcht der Brüder vor dem

Papste, die Winterthurs Bericht andeutet, verstehen wir gleichfalls

gut aus der Gesamtläge. Wilhelm Ockham sagt in einem Schreiben

von 1334 von der Stimmung auf dem perusinischen Kapitel das gleiche
mit dem einen Satze : « in quo [capitulo] fratres quamvis cum timore,
tamen ex conscientia processerunt. »1 So ergänzt Winterthur in sehr

anschaulicher Art unsere sonstigen Kenntnisse von'jéhènT Kapitel zu

Perugia, das der erregende Moment des « Barfüßerkrieges » geworden

1 Briegers Zeitschrift für Kirchengeschichte VI (1884), 112. — C. Brun
(a. a. O. S. 119 f.) entscheidet sich nach anfänglichen Zweifeln doch mehr dafür,
den ganzen Abschnitt dem Pariserkapitel von 1329 zuzuweisen. Auch Baethgen
läßt in der neuen Ausgabe die Jahreszahl 1329 für den ganzen Abschnitt stehen.
Der erste Teil < Videns igitur papa — sperantes in se ») : Die Einberufung des

Kapitels nach Paris auf Befehl des Papstes, dessen schlimme Absichten gegen
die Brüder, deren Standhaftigkeit, der Schutz des Königs und die glückliche
Heimkehr der Kapitularen, bezieht sich gewiß auf das Pariser Kapitel.
Wahrscheinlich hat der Chronist ursprünglich nicht mehr über dieses Kapitel gewußt.
Er schließt seinen Bericht, wie er es liebt, mit einer Schriftstelle ab : « Non est
enim consilium contra Dominum, qui salvos facit sperantes in se. » Der unmittelbar

anschließende lange Absatz : « Cum autem fratres — pauperis crucifixi,
fratribus minoribus », nimmt sich wie ein Nachtrag aus. Er hat bereits die
glückliche Heimkehr der Brüder vom Pariserkapitel erzählt, und jetzt berichtet
er, was sich bei der Ankunft der Brüder in der Stadt alles zutrug. Überhaupt
weiß er jetzt viel Genaueres mitzuteilen über die Vorgänge auf der Tagung als
in dem ganz allgemein gehaltenen ersten Abschnitt. Er hat offenbar beim
Niederschreiben des ersten Teiles von den im zweiten mitgeteilten Tatsachen noch keine
Kenntnis gehabt, sonst hätte er wohl den ganzen Bericht von vornherein anders
gestaltet. Wahrscheinlich vernahm Winterthur diese genaueren nachträglichen
Berichte erst, nachdem er diesen Abschnitt in dem, wie Baethgen nachweist, uns
nicht erhaltenen ersten Konzept schon fertiggestellt hatte, und fügte sie erst
in die (uns vorliegende) Reinschrift ein, ohne sich um eine einheitlichere
Neugestaltung des ganzen Berichtes über das Pariser Kapitel weiter zu bemühen.



— 251 —

ist. Diese Nachrichten gehen wohl auf den Augenzeugen Heinrich
von Thalheim zurück, den Provinzial von Oberdeutschland. — Neu
wäre auch das Spottkruzifix der Dominikalîer7~wàs~~ëï aber davon
erzählt, gehört zu den Fabeln, die sich der naive Mann wiederholt
anhängen ließ, vielleicht zum geheimen Gaudium seiner Mitbrüder.
Die Geschichte vom « Lektor Wilnhein » (Konrad von Weilheim) ist
uns im wesentlichen aus Aktenstücken bekannt. 1

Reichere Ausbeute ergäbe sich, wenn wir die Irrtümer aus seinen
Nachrichten zusammenstellen wollten. Es lohnt sich nicht der Mühe,
auf alle Einzelheiten einzugehen. Verzeichnet ist schon der Hauptzug

in seinem Bilde, diese tyrannenmäßigen, durch Jahre fortgesetzten
Verfolgungen der Brüder durch den Papst, der alles aufbietet, sie zu
seiner Lehre zu bekehren. Die ganz allgemein gehaltenen Wendungen
des Chronisten verraten schon, daß ihm bestimmte Einzeltatsachen
nicht bekannt sind. Was das überlieferte Aktenmaterial in dieser
Hinsicht enthält, paßt wenig zum Berichte Winterthurs. Wir müßten
zunächst an die Auseinandersetzungen zwischen Papst und Minoriten
in den Konsistorien zu Beginn des Armutsstreites denken. Das
Protokoll des Konsistoriums vom März 1322 lehrt allerdings, daß der

Papst die minoritischen Wortführer hart anließ ; es kam zu peinlichen
Auftritten. 2 Die hochgradige Erregung des Papstes wurde aber

keineswegs durch das bloße Bekenntnis der Minoriten zu ihrer Lehre

von der absoluten Armut Christi verursacht : der Papst forderte selbst
alle Anwesenden auf, ihre Meinung offen darzulegen und ließ auch
die Minoriten ruhig sprechen ; erst als einige von ihnen wieder mit
ihrer Berufung auf die angebliche Glaubensentscheidung durch Papst
Nikolaus III. daherkamen und damit die ganze Erörterung als

unstatthaft, ja als häretisch brandmarkten, geriet der leicht erregbare
Papst ins Feuer und wies diesen Standpunkt in der ihm eigenen
herben Art zurück. Daß dann der Papst auf einem der folgenden
Generalkapitel die Brüder gedrängt hätte, ihre Lehre von der Armut
Christi fallen zu lassen, davon wissen auch die « Michaeliten » in ihren

1 Vgl. Franziskan. Studien I (1914), 243 f. Konrad unterwarf sich, während
ihn Winterthur über seine Gegner siegreich triumphieren läßt. Eine absichtliche
Entstellung des Sachverhaltes möchte ich aber nicht annehmen. Den genauen
Hergang wird er kaum erfahren haben, und so legt er sich den Ausgang selbst
zurecht, wie er seinen Vorstellungen von dem ganzen Streite entsprach. Nach
ihm hätte ja der Orden überhaupt in diesem Streite über den Papst gesiegt.

2 Scelta di curiosità letterarie inedite o rare dal secolo XIII al XIX.
Dispensa L. Bologna 1864. S. 64 ff. (Herausgegeben von F. Zambrini.)



— 252 —

Streitschriften nichts zu melden, die doch sorgfältig alles zusammensuchten,

was der Papst in dieser Hinsicht auf dem Gewissen hatte.
Auf dem Kapitel von Perugia war nicht der Papst, sondern der Orden
der angreifende Teil. Auf den folgenden Kapiteln hätten die von
Winterthur geschilderten Versuche des Papstes, die Brüder zu beugen,
in der Hauptsache darin bestehen müssen, daß er von ihnen ein
ausdrückliches Bekenntnis zur dogmatischen Konstitution « Cum inter
nonnullos » oder gar einen demütigenden Widerruf der perusinischen
Erklärung verlangte. Das zweite fürchtete Cesena tatsächlich ; der

Papst hat aber weder das eine noch das andere verlangt. Es lag auch

kein zwingender kirchendisziplinärer Grund vor, mit solchen

Forderungen an den Orden heranzutreten. Die perusinische Erklärung fiel
noch in die Zeit vor der päpstlichen Lehrentscheidung, und vom Orden
eine förmliche Stellungnahme zu dieser verlangen, wäre erst notwendig
geworden, wenn sich in maßgebenden Kreisen weiterer Widerstand
gezeigt hätte. Das war nicht der Fall. Die scharfen Verwarnungen
des Lyoner Generalkapitels an alle Kritiker der Armutserlässe konnten
die Kurie darüber beruhigen, daß die Ordensleitung die Kampfesweise

von Perugia aufgegeben hatte. Die an der Armutskontroverse
unmittelbar beteiligten Ordenstheologen haben sich auch tatsächlich
gefügt, wobei sie allerdings mit allerlei feinen Unterscheidungen
nachzuweisen suchten, daß die Entscheidung des Papstes weder mit ihrer
perusinischen Erklärung noch mit Papst Nikolaus III. im Widerspruch

stünde. x Die Mehrdeutigkeit der umstrittenen Begriffe (habere,

uti, possidere usw.) ließ solche Konkordanzversuche bis zu einem

gewissen Grade tatsächlich zu ; soweit sie aber dem Wortlaut der
Konstitution « Cum inter nonnullos » zu nahe traten, blieb der
Einspruch von päpstlicher Seite nicht aus. 2 Im übrigen war der Papst
klug genug, diese Rückzugsgefechte nicht zu tragisch zu nehmen und
die volle Klärung der Geister der Zeit zu überlassen. Am ehesten
stand noch das Pariser Kapitel vom Jahre 1329 unter einem gewissen
Druck infolge der großen Erregung des Papstes über Cesenas Abfall.
Nur um den erzürnten Papst zu versöhnen, wählten die Brüder den
ihnen keineswegs genehmen Geraldus Odonis, einen Vertrauensmann
des Papstes. Daß aber der Papst dieses Generalkapitel zum Widerruf
der perusinischen Erklärung, wie neuestens wieder C. Brun annahm 3,

1 Vgl. die Mitteilungen des Andreas Richi darüber, Archiv. Franc. Histor. III
(1910), 277.

2 Vgl. Franziskan. Studien IV (1917), 93 fï. 3 A. a. O. S. 120.



— 253 -
oder überhaupt zu irgendeiner Erklärung in der Armutsfrage
aufgefordert hätte, ist sicher unrichtig. Dei Papst hatte dazu jetzt noch

weniger Veranlassung als die Jahre zuvor. Daß die Brüder den

flüchtig gewordenen General fallen gelassen hatten und zur Neuwahl
schritten, konnte dem Papste genügen. Nicht einmal die deutschen

Ordensprovinzen leisteten Cesena Gefolgschaft, obwohl dort die
Minoriten von Kaiser Ludwig unter gefährlichen Drohungen dazu

aufgefordert wurden. 1

Einen Druck hat ja der Papst tatsächlich auf die Bekenner der
minoritischen Armutslehre ausgeübt, aber anders als es sich Winterthur
vorstellte : nicht durch Lockungen und Drohungen auf den

Generalkapiteln, sondern einfach durch die Konstitution « Cum inter nonnullos »,

die als Kathedralentscheidung von den Gläubigen unbedingte Annahme
forderte. Im Grunde genommen war das ein viel stärkerer Druck
als alles andere, was der Chronist andeutet. Von einer solchen

bindenden Glaubensentscheidung scheint er aber gar nichts zu wissen.

Nach ihm hätte der Papst nur « per modum quaestionis », « rationibus
et auctoritatibus » die vollkommene Armut Christi zu vermindern

gesucht, was ihm aber infolge des unbeugsamen Widerstandes der
Brüder mißlungen sei, also gerade das Gegenteil von dem wirklichen
Verlauf der Dinge.

Ebensowenig läßt sich mit der Nachricht etwas anfangen, der

Papst habe die Brüder genötigt, ihre Generalkapitel in der Nähe der
Kurie abzuhalten, um sie leichter einschüchtern zu können. Das

müßte vor allem beim Kapitel vom Jahre 1325 zutreffen, dem ersten
nach der Entscheidung im Armutsstreite. Dieses Kapitel war
ursprünglich nach Paris ausgeschrieben worden. In der Angst, der

Papst könnte etwa durch den König von Frankreich die Versammlung
zum feierlichen Widerruf der perusinischen Erklärung veranlassen

wollen, verlegte Michael Cesena noch in letzter Stunde das Kapitel
nach Lyon, ohne daß von Seiten der Kurie irgendwelche Schwierigkeiten

dagegen erhoben worden wären. Dieser Vorgang beweist

genügend, wie frei die Ordensleitung in diesen kritischen Jahren in
der Wahl des Kapitclsortes geblieben ist. Erst nach dem Abfall
Cesenas nahm der Papst in einem Falle Einfluß auf Zeit und Ort des

1 Vgl. das Schreiben Kaiser Ludwigs an die Stadt Aachen, 12. Juni 1330
(MG. LL. IV, Tom. VI, n. 788). Ähnlich das Schreiben an die Stadt Eßlingen
vom 3. April 1330 (a. a. O. n. 727).



— 254 —

Generalkapitels. Der General Geraldus schrieb das nächste Kapitel
nach dem Pariser (1329) nach Assisi für 1332 aus, indem er von dem

Pariserkapitel aus rechnete. Die Generalkapitel fanden nämlich alle
drei Jahre statt, und zwar, um die Lasten der weiten Reise gleichmäßig

auf die Provinzen zu verteilen, abwechselnd diesseits und
jenseits der Alpen. Der Papst teilte aber diesen Standpunkt nicht
und veranlaßte Geraldus, von dem letzten regelmäßigen Kapitel aus

(Bologna 1328) das nächste zu bestimmen, womit das Kapitel schon

1331, und zwar nördlich der Alpen zu halten war. Als Ort wurde

Perpignan gewählt. Mit dem Streit über die Armut Christi hatte aber
diese Maßnahme nichts mehr zu tun, wenn sie auch gewisse Befürchtungen

des Papstes vor den Umtrieben der Michaeliten verrät und
als eine Vorsichtsmaßregel aufzufassen ist. Tatsächlich versuchten
auch die Michaeliten auf das Kapitel von Perpignan Einfluß zu
gewinnen, wie sie es schon beim Pariser Kapitel getan hatten, aber
ohne jeden Erfolg. Das nächste Kapitel wurde dann in Assisi gehalten,
zu Pfingsten 1334, noch zu Lebzeiten Papst Johanns XXII.

Wir sind aber noch nicht zu Ende. Was Winterthurs Bericht
über den Armutsstreit von Grund aus verdorben hat, ist der Umstand,
daß ihm das Verständnis für die umstrittenen Fragen nie aufgegangen
ist. Diese Tatsache ist, so viel ich sehe, in der Kritik Winterthurs
noch gar nicht gewürdigt worden ; er ist vielmehr als Gewährsmann
in diesem Punkte viel zu günstig beurteilt worden. C. Brun1 sieht
in ihm einen Vertreter « der spiritualistisch beeinflußten Ordensleute »,

« eine Stimme aus dem Lager der Opposition ». 2 ¦— Winterthur wußte
I in der Tat nicht, worum es sich eigentlich in dem ganzen Streit

gehandelt hat. Der Plan Papst Johanns' XXIL, die Minoritenregel

1 A. a. o. s. in.
2 Ebenso Meyer von Knonau in der Histor. Zeitschrift von Sybel XXIX

(1873), 245. Viel richtiger bemerkt Lorenz, a. a. O. S. 69, daß Winterthur « keinen
einzigen Satz ausspricht, der ihn als Anhänger der spiritualistischen Richtung
verdächtigen könnte ». Ähnlich Baethgen, Einleitung xxx. Nur wäre dazu zu
bemerken, daß die Michaeliten nicht zu den Spiritualen zu zählen sind. Michael
Cesena vor allem und Bonagratia waren die Hauptgegner der Spiritualen. Von
den Spiritualen standen manche, z. B. Angelus Clarenus, neben Ubertin von
Casale der bedeutendste Spiritualenführer jener Zeit, dem Konflikt der Kommunität
mit dem Papste mehr neutral gegenüber. Die Aufhebung des päpstlichen
Eigentumsrechtes an der minoritischen Habe durch die Konstitution « Ad conditorem
canonum » (8. Dez. 1322) löste bei manchen Spiritualen sogar freudige Zustimmung
aus, da sie grundsätzlich alle päpstlichen Regelerklärungen und Privilegien
ablehnten.



— 255 -
zu ändern, womit doch das Zerwürfnis der Kommunität mit dem Papste
ursprünglich veranlaßt wurde, ist dem Chronisten gänzlich unbekannt
geblieben. Er kennt nur den Streit über die Armut Christi. Über
den Inhalt der umstrittenen These geht er mit einem Satze hinweg ;

dieser eine Satz verrät aber, daß der Chronist das Opfer eines

gräßlichen Mißverständnisses geworden ist. Er läßt nämlich den Papst
lehren, « daß Christus mit seinen Aposteln nicht die lautere Armut
geübt habe, sondern, daß sie zusammen gemeinsame Güter besessen

hätten, deren sie sich je nach Bedürfnis bei Gelegenheit bedienten ».1

Darum hat es sich beim Streit über die Armut Christi wahrlich nicht
gehandelt. Weder dem Papst noch einem Dominikaner fiel es ein,
zu leugnen, daß Christus und die Apostel arm waren im gewöhnlichen
Sinne des Wortes ; umstritten war einzig und allein ihr
Rechtsverhältnis zu jenen geringen, unentbehrlichen Lebensnotwendigkeiten,
die sie entweder nach dem ausdrücklichen Zeugnis der Schrift, wie
die loculi, oder nach den selbstverständlichen Voraussetzungen (Kleider,
Nahrung) gehabt haben. Daß das Apostelkolleg selbst in diesen

ärmlichen, unentbehrlichen Dingen auf jedes Eigentums- wie Gebrauchs-
recht verzichtet habe, das ist der Kern der minoritischen Lehre von
der Armut Christi, und nur das ist von den Dominikanern bestritten
und vom Papst als irrig zurückgewiesen worden. Der durch den

evangelischen Bericht verbürgte Tatbestand der äußerst dürftigen
Lebensführung des Heilandes und seiner Jünger blieb im ganzen
Streite unberührt. So ist dem Chronisten der status quaestionis
unbekannt geblieben. Die Pluralform « proprietates », deren er sich

bedient, zeigt deutlich, daß er nicht an Eigentums7'«cA^ denkt, sondern

an Besitztümer, die der Papst über den evangelischen Bericht hinaus
und im Widerspruch mit ihm dem Apostelkolleg zugeschrieben habe ;

er läßt einfach den Papst Christus die Armut schlechthin, im gewöhnlichen

Sinne, ja sogar die freiwillige Armut 2 absprechen. Dieses
Mißverständnis klärt vieles auf. Vor allem den Grundton in diesem

Abschnitt seiner Chronik, das namenlose Entsetzen über dieses

Ungeheuer von einem Papst. Der Chronist ringt nach Ausdrücken,
das Ungeheuerliche dieses Vorfalles ins rechte Licht zu rücken. Der
Papst ist der alleinige Urheber dieser Irrlehre : « vesania quadam

1 « quod Christus meram cum discipulis suis paupertatem non habuerit,
sed cum eis proprietates in communi tenuerit et ipsis, cum opportunitas vel
nécessitas requirebat, usus fuit. »

2 «.... enervare voluntariam et perfectam Christi paupertatem moliebatur. »



— 256 —

ductus » überrascht er eines Tages die ahnungslose Christenheit mit
der unerhörten Behauptung. Von der ganzen Vorgeschichte des Streites,
in den der Papst schließlich einzugreifen genötigt wurde, hat Winterthur
keine Ahnung gehabt.

Wir müssen aber gleich hinzufügen : mit diesen naiven Miß-

/ Verständnissen stand unser Chronist zu seiner Zeit kaum allein da,
nicht einmal unter seinen Mitbrüdern. Daß man in weitern Kreisen
den eigentlichen Sinn der Kontroverse nicht erfaßte, ist leicht zu

begreifen. Die Unterscheidung von juridischer und sozialer Armut
/ ist dem Unstudierten nicht gut verständlich. Wenn es hieß : in

Avignon werde die vollkommene Armut Christi geleugnet, und so

drückte man sich der Kürze halber meist aus, so konnten das jene,
die sich nicht eingehender mit der Frage befaßten, kaum anders

verstehen als es unser Chronist wiedergibt. Die für die Öffentlichkeit
bestimmte perusinische Erklärung war keineswegs geeignet,
Mißverständnisse fernzuhalten, selbst wenn sie viel gelesen worden wäre :

sie war zu knapp gehalten. Die eingehende Darstellung und Begründung
der These wurde nur an die Ordenshochschulen in Frankreich und

England verschickt. Das war eben das Unverantwortliche der
perusinischen Erklärung, daß man in einer so fein zugespitzen Frage an das

Volk gegen den Papst appellierte, wobei schädliche Mißverständnisse

von vornherein zu erwarten waren. Jene Leute, die nach Winterthurs
Bericht der perusinischen Erklärung begeisterten Beifall zollten, haben

vermutlich von der Sache selbst nicht viel mehr verstanden als unser
Chronist, wenn wir etwa die Universitätsangehörigen ausnehmen. Selbst

von den eigenen Ordenstheologen dürften kaum alle persönlich an der

Kontroverse beteiligt gewesen sein. Sehr lehrreich ist das Beispiel
Ockhams, der zur Zeit der päpstlichen Armutserlässe in Oxford als

Baccalareus wirkte, es aber damals nach seinen eigenen Geständnissen
nicht der Mühe wert fand, in sie Einblick zu nehmen. Erst als

Inquisitionshäftling in Avignon ließ er sich von Cesena dazu bewegen.
Solche Tatsachen stimmen allerdings schlecht zu der üblichen Annahme,
die päpstlichen Armutsdekrete hätten im gesamten Orden eine ungeheure
Aufregung hervorgerufen.

Wieweit im besondern in den Konventen der Heimatprovinz
unseres Chronisten die Armutserlässe und überhaupt die ganze
Kontroverse gewürdigt worden sein mögen, darüber gibt die Chronik
eines unbekannten oberdeutschen Minoriten lehrreichen Aufschluß,
der um 1325 über dfe Zeit von 1206 bis 1325 schreib, also viel näher



— 257 —

den Ereignissen des Armutsstreites stand als Winterthur. 1 Man sollte
meinen, daß er dementsprechend noch genauer und erregter sich
darüber äußern würde. Das Gegenteil ist der Fall: «Anno 1322 in
penthecoste fuit capitulum generale Perusii. Eodem anno in curia
Romana mota est questio de paupertate per dominum Johannem

papam 22um, et status fratrum Minorum et régula sunt valenter
impugnata. Minister autem generalis, frater Michael, et alii fratres
tam prelati quam subditi concorditer et constanter restiterunt suis

adversariis ; et frater eciam Bonagracia de Pergamo, laycus sed in
jure expertissimus, fortissime pugnavit pro ordine. Qui anno sequenti,
scilicet 23, circa Purificationem beate Virginis ductus est ad pallacium
pape et ibi tamquam captivus detentus quasi 11 mensibus, scilicet

usque ad vigiliam nativitatis Christi. »2 Das ist alles. Das Lyoner
Kapitel erwähnt er noch, aber ohne nähere Angaben. Bald nach
diesem Kapitel muß der Chronist seine Arbeit beendet haben. Der
Abschnitt zeigt anschaulich, wie man um 1325 in den Provinzen
draußen von dem Armutsstreite dachte : der ganze Zwischenfall hat
sich an der Kurie abgespielt und ist bereits erledigt, das ist ungefähr
die Auffassung des Schreibers. Er findet es nicht der Mühe wert, auf
die Sache näher einzugehen. Basler Lokalereignisse liegen ihm viel
näher. Im übrigen zeigt er sich besser unterrichtet als sein Mitbruder
aus Winterthur : er spricht von der Befehdung der Regel und der
Lebensweise der Minoriten, d. h. von dem Plane der Regeländerung ;

von dieser « questio de paupertate » konnte er mit Recht schreiben,
daß sie durch den Papst aufgeworfen wurde. Dafür erwähnt er wieder
den Streit über die Armut Christi mit keiner Silbe, auch von den

päpstlichen Armutsdekreten schweigt er, während er die für den Gang
der Hauptereignisse mehr belanglose Maßregelung des Ordensprokurators

Bonagratia nachdrücklich hervorhebt ; das war eben eine

aufsehenerregende, greifbare Tatsache, während die Armutserlässe an der

ganzen bestehenden Lebensordnung in den Konventen nichts änderten
und daher nur die an den theoretischen Fragen unmittelbar beteiligten
Ordenstheologen beschäftigten.

Aber dieser Gegensatz zwischen dem knappen Bericht des Basler
Chronisten und dem viel ausführlicheren Winterthurs ist mehr äußerlicher

Natur und ließe sich vielleicht aus dem Temperament der

1 Archiv. Franc. Histor. IV (1911), 673 ff., von P. Lemmens O. F. M.
veröffentlicht. Zur Abfassungszeit vgl. Franziskan. Studien III (1916), 93 ff.

2 A. a. O. S. 686.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 17



- 258 -
Schreiber und ihrem Bildungsgrad erklären. Ihre Berichte
unterscheiden sich aber grundsätzlich in der Auffassung von der Tragweite
dieser Ereignisse. Auch der Basler Chronist nimmt für seinen Orden

gegen den Papst Partei. Aus seinen wenigen Zeilen klingt der

freudige Stolz über die Standhaftigkeit seiner Mitbrüder. Sein «

concorditer et constanter restiterunt » ist das Grundthema, das Winterthur
breit ausführt. Im Gegensatz zu diesem findet er aber keinen Anlaß,
den Papst einer Irrlehre zu bezichtigen, schon deshalb nicht, weil er
einen Lehrstreit gar nicht erwähnt. Bei Winterthur liegt aber der

Schwerpunkt der ganzen Darstellung in der schauderhaften Irrlehre
des Papstes. Dieser auffallende Gegensatz in der Beurteilung des

Armutsstreites durch diese zwei zeitgenössischen oberdeutschen
Chronisten beruht aber nicht in einer verschiedenen Parteieinstellung, wie
schon bemerkt wurde, sondern in der verschiedenen Entstehungszeit
der beiden Chroniken. Der Basler Chronist schrieb vor dem Ausbruch
des michaelitischen Schismas, Winterthur nachher : das klärt alles auf.

In der stürmischen Audienz am 9. April 1328 brach Cesena offen
mit dem Papste. Hatte er bis dahin, wie es scheint, die Verbreitung
der päpstlichen Armutserlässe im Orden eher zurückgehalten als

befördert, schon um der Kritik die Nahrung zu entziehen, so entfaltete
er von jetzt an mit seinen Leidensgenossen eine rührige literarische

Tätigkeit mit dem Ziel, die Armutserlässe als häretisch zu erweisen
und die ganze Christenheit, zunächst den eigenen Orden, zum Abfall
von Johann XXII. zu bewegen, der als Häretiker seiner Würde
verlustig gegangen sei. Noch in Avignon, vor der Flucht, ließ er von
der Audienz des 9. April ein notarielles Protokoll ausstellen und legte
am 13. April die Appellation gegen den Papst ein, die er nach der
Flucht veröffentlichte. Von Pisa aus klärte er in einem
Rundschreiben seinen Orden über das Vorgefallene auf (9. Juli 1328), und
noch im gleichen Jahre erließ er, ebenfalls von Pisa aus, drei weitere
Kundgebungen : zwei Appellationen (18. Sept. und 12. Dez.) und
ein neues Rundschreiben an die Minderbrüder (26. Nov.), worin er
ihnen unter den strengsten Strafen den Besuch des Pariserkapitels
im Jahre 1329 verbietet. Der literarische Kampf gegen den Papst
wurde dann von München aus fortgesetzt. In einer Denkschrift
traten zuerst Cesenas Genossen, darunter Heinrich von Thalheim, für
den abgesetzten und gebannten Ordensgeneral ein ; dann appellierte
wieder Cesena (München, 26. März 1330) gegen die Bulle «Quia vir
reprobus ». Einen neuen Notenwechsel veranlaßte das Kapitel von



— 259 —

Perpignan : rasch hintereinander schrieb Cesena zweimal an seine

einstigen Untergebenen (24. Januar und 25. April 1331). Die Antwort
des Ordensgenerals Geraldus rief eine umfangreiche Entgegnung Cesenas

hervor ; auch Nikolaus Minorità gab damals eine Schrift gegen Geraldus
heraus. An das Kapitel von Assisi 1334 schrieb im Namen der
Michaeliten Wilhelm Ockham. Und ein letztesmal appellierte Cesena

am 23. August 1338 gegen Papst Benedikt XII. Cesena tat alles,
daß diese Kundgebungen rasch in die Hände der Minoriten gelangten.
Am besten wird ihm dies in den deutschen Ordensprovinzen gelungen
sein, die seinem Standort am nächsten lagen und zum Teil wenigstens
unter dem Einfluß seines hohen Gönners und Schutzherrn, Ludwigs
des Bayern, standen.1 Es fehlte ja nicht an aufklärenden
Gegenschriften ; aber in deutsche Minoritenkonvente dürften die
michaelitischen Streitschriften stellenweise leichter Zutritt gefunden haben
als jene, und vermochten so die öffentliche Meinung über die traurigen
Vorfälle zu beeinflussen. Daß dies wirklich geschehen ist, dafür ist
Winterthur ein Kronzeuge : darin muß der Hauptwert seiner Chronik
als Quelle für den Armutsstreit gesucht werden. Was er von Papst
Johann XXII. und dem Armutsstreit schreibt, entspricht -weniger den

wirklichen Tatsachen als jenem Bilde, das die Michaeliten davon

entwarfen.
Bei der Niederschrift seiner Chronik wird Winterthur kaum eine

der genannten Streitschriften vor sich gehabt haben ; vielleicht hat
er überhaupt nie eine von ihnen gelesen. Was er aber darüber von
andern vernahm, verwertete er für seine Chronik, womöglich noch

vergröbert und verallgemeinert, wie es bei solcher Arbeitsweise nicht
anders geht. Michael Cesena behauptete z. B. nur vom Perpignaner
Kapitel, daß der Papst Zeit und Ort bestimmt habe ; bei Winterthur
gilt das gleich von allen Kapiteln des Armutsstreites. Von heftigen
Auseinandersetzungen des Papstes mit den Brüdern wegen der Lehre

von der Armut Christi weiß Cesena eigentlich nur zwei bestimmte
Tatsachen anzuführen : das Konsistorium vom 6. März 1322 und die

Audienz am 9. April 1328. Der Chronist aber läßt den Papst gleich

1 Wie Aleyer von Knonau, a. a. O. S. 241-253, zeigte, stand Lindau, wo
Winterthur schrieb, auf Seite des Kaisers. Das Interdikt wurde hier nicht
beobachtet. Das oben S. 13 angeführte kaiserliche Schreiben an Aachen behandelt
ausführlich die angeblichen Irrtümer in den päpstlichen Armutserlässen. Es
besorgten also auch kaiserliche Rundschreiben die Verbreitung der michaelitischen
Polemik gegen den Papst.



— 2Ö0 —

jahrelang, besonders auf den Generalkapiteln, die Brüder drangsalieren.
Allerdings : wenn Cesena einmal den Orden um das Gebet bittet für
die Brüder, die um der Verteidigung der Wahrheit willen Verfolgung
leiden, so konnten solche Wendungen später von einem, der den Gang
der Ereignisse nicht mehr klar überschaute, falsch verstanden und
auf die Zeit des eigentlichen Armutsstreites (vor 1328) bezogen werden.
Die um ihres Bekenntnisses zur Armut Christi willen so hart verfolgten
Brüder in der Chronik Winterthurs sind aber niemand anders als die

Münchener Michaelilen, und die vom Chronisten so stark unterstrichene

Standhaftigkeit der Brüder erinnert sehr an das beständige Rühmen
Cesenas, daß er wie ein zweiter Paulus dem Petrus ins Angesicht
widerstanden habe. Die Michaeliten stellen sich « wie eine Mauer

vor das Haus Israel », schreibt einmal Cesena ; Winterthur läßt die

Brüder unerschütterlich « wie Marmorsäulen » dem Papste Widerstand
leisten. Noch manch andere Einzelzüge im Bilde des Chronisten ließen
sich in michaelitischen Streitschriften wiederfinden. Daß Cesena in
Avignon selbst seines Lebens vor dem Papste nicht mehr sicher

gewesen sei, behauptet der General gleich im ersten Rundschreiben
nach der Flucht. Die Michaeliten waren es auch, die die ganze Schuld

am Streite einseitig dem Papste aufbürdeten : vom Satan verblendet,
habe er seine Lehre aufgestellt. Was Winterthur sagt, « vesania quadam
ductus », ist nur im Ausdruck milder. Vor allem aber bekennt sich

] unser Chronist zum Hauptdogma der Michaeliten : der Papst hat mit
seiner Leugnung der Armut Christi am Glauben Schiffbruch gelitten
Echt michaelitisch ist seine Anschauung, Johann XXII. habe etwas

geleugnet, was bis dahin immer und überall fest für wahr gehalten
worden sei. Tatsächlich erwecken diese Streitschriften den Eindruck,
als ob es nicht um irgendeine Schulmeinung gegangen sei, sondern

um ein wesentliches Stück der christlichen Erblehre.
Und trotz allem steht Winterthur nicht auf Seiten des

michaelitischen Schismas. Wir kommen damit zum merkwürdigsten Punkt
seiner Darstellung. Der Chronist verurteilt das Ausscheiden der
Michacliten aus dem Orden und damit auch ihre Auflehnung gegen
den Papst. Ausdrücklich spricht er nicht darüber. Wie er aber davon
dachte, verrät er deutlich in seinem Bericht über Dietrich von
Burgheim : « Qui tandem penitencia ductus episcopatum resignavit et

jugum Domini abjeetum ordinem exeundo repetens pollicensque se

subiturum penam correctionis suis excessibus condignam ordinem
illico inpetravit. » Den Standpunkt der Michaeliten, daß seit 1328 sie



— 2ÓI —

allein den wahren Orden des hl. Franz darstellten, teilt Winterthur
keineswegs. Er bedauert zwar aufs tiefste die Ausstoßung dieser
Männer aus dem Orden, besonders Cesenas, « die wie strahlende Sterne

im Orden erglänzten und wie helleuchtende Gestirne inmitten des

Nebels », aber von dem Orden des hl. Franz sind eben doch sie und
nicht die übrigen dem Papste treu gebliebenen Brüder « wie verdorrte
oder faul gewordene Glieder abgeschnitten worden ». Er gibt also den
Michaeliten die Prämissen zu, zieht aber nicht den Schluß aus ihnen.

Dieses Widerspruches in seiner Darstellung des Armutsstreites ist
sich der Chronist kaum bewußt geworden. Zur Zeit, als er schrieb,

waren die Michaeliten bereits erledigt. Aber auch in den kritischen
Jahren selbst, die Winterthur schon als Minorit erlebte, ist er kaum

je vor die Wahl gestellt worden : hie Papst — hie Michael Cesena

Der unglückliche Ordensgeneral blieb nach seinem Abfall vereinsamt,
die wenigen Männer von Bedeutung, die ihm folgten, sind zum Teil
aus recht persönlichen Gründen abgefallen, wofür Wilhelm Ockham

ein Beispiel bietet. Der Orden sagte sich deutlich und entschieden

von ihm los, ja forderte ihn auf, zurückzukehren und den Frieden
mit dem Papste zu suchen. Auch in den deutschen Ordensprovinzen
ist, soviel wir sehen, ein Anschluß an ihn nicht einmal in Frage

gekommen, obwohl hier die Brüder im kirchenpolitischen Kampfe
teilweise auf Seite des Kaisers standen. So hat unser Chronist, der
schlichte Ordensbruder, nie das Bedürfnis empfunden, sich mit dem

Gegensatz Avignon-München, Geraldus-Cesena, abzufinden und zum
Kern der Sache vorzudringen. Trotz seiner warmen Teilnahme an
den Ereignissen sind es nicht innere Erlebnisse, die ihm hier die Feder

führen, sondern nur die Chronistenpflicht, über alles Bedeutsame zu
berichten. Und hier arbeitete er vielleicht noch mehr als in andern
Teilen seiner Chronik nach dem bloßen Hörensagen. Das

Widerspruchsvolle, was er da von rechts und links zu hören bekam,
auszugleichen, nach der einen oder der andern Seite, dazu war er nicht
bloß zu wenig gebildet, es fehlte der innere Antrieb dazu. So läßt
er die Widersprüche ruhig nebeneinander stehen. Cesena, der
Unvergleichliche, hat die Kirche vor dem Schiffbruch gerettet, indem er
dem Papste widerstand ; aber es war doch wieder nicht recht, daß

er von Kirche und Orden sich trennte und jene seiner Genossen, die
Buße dafür taten, erhalten den Beifall des Chronisten.

Wir sehen demnach aus Winterthurs Chronik : ihr Hauptziel
haben die Michaeliten doch nicht erreicht. Es gelang ihnen, viele

l



— 2Ó2 —

gegen den Papst gründlich einzunehmen, nicht aber, sie von ihm
loszureißen. Erfolg und Mißerfolg der michaelitischen Propaganda
spiegeln sich hier deutlich ab. Immerhin war ihr Erfolg groß genug
und für die katholische Kirche auch bös genug. Ein paar rhetorische

Übertreibungen abgerechnet, ist es durchaus ernst zu nehmen, was

unser Chronist von den religiösen Folgen des Armutsstreites oder

sagen wir lieber, der michaelitischen Propaganda schreibt : welchen
Schaden diese skandalöse Lehre des Papstes dem katholischen Glauben

zugefügt habe, möge jeder Verständige selbst ermessen ; denn überall
sei sie hingedrungen, in alle Länder und Provinzen, bis in die

entlegensten Winkel der Erde und sei Unzähligen zum Anstoß

geworden ; die vorher im Glauben festgestanden, seien zweifelhaft und
schwankend geworden. Daß Leute, wie der Chronist, die eigentliche
Tragweite des Streites mißverstanden, machte die Sache nicht besser,
sondern schlimmer. Auch beim großen Abfall im XVI. Jahrhundert
verstand die Masse kaum viel von den umstrittenen dogmatischen
Fragen oder huldigte gröbsten Mißverständnissen, wie die deutschen
Bauern mit ihrer Freiheit des Christmenschen. — Wir wissen, welche
Gefahren auf der Höhe des Mittelalters die Armutsbewegung der
Kirche bereitete. Die Mendikanten, besonders die Söhne des Armen
von Assisi, hatten sie beschworen. Seit Johann XXII. brandet eine

neue Welle häretischer Armutsbewegung an die Kirche heran, — die

Fraticellen Zum Teil sind sie die Nachfahren der Spiritualen des

XIII. Jahrhunderts, zum Teil, und gerade bedeutende Gruppen von
ihnen, die geistigen Nachkommen der Münchener Michaeliten. In
diesen verehrten die Fraticellen ihre Patriarchen ; aus ihren Schriften
holten sie das Rüstzeug zum Kampfe gegen die Päpste ; nach ihrem
Beispiele schickten sie wiederholt Sendschreiben an die Christenheit,
kamen aber in ihren Erfolgen weit über Michael Cesena hinaus : es

gelang ihnen die Bildung einer geheimen Gegenkirche, die über ein

Jahrhundert die Kirche Christi beunruhigte, wenigstens in Italien,
dem Mutterland des Fraticellismus. Von hier drangen versprengte
Gruppen in die Balkanländer ein, während sich Spuren von der
Bekämpfung der Armutserlässe Papst Johanns selbst tief im Orient
nachweisen lassen, sodaß Winterthur mit seinen oben angeführten
Sätzen nicht viel übertrieben hat. Es kostete keine geringe Mühe,
der Bewegung Herr zu werden. Erst gegen Ende des XV. Jahrhunderts
sterben die Fraticellen aus.

In Deutschland ist es zu keiner Fraticellenbewegung gekommen,



— 263 —

obwohl auch hier der Boden gut vorbereitet war. Der Angriff der
avignonesischen Kurie auf deutsche Reichsrechte hatte das nationale
Empfinden verletzt und das besonders vonJohann XXII. eingerichtete
päpstliche Steuerwesen machte böses Blut. Die Michaeliten ließen es

sich nicht entgehen, auch diese Dinge auszubeuten und die Armutserlässe

mit der Geld- und Machtpolitik des Papstes in Zusammenhang
zu bringen, womit sie ihm freilich Unrecht taten. Wenn trotzdem
das michaelitische Schisma in Deutschland keine Folgen, wenigstens
nicht in der greifbaren Form von Sektenbildung zurückließ, so hegt
dies wohl darin, daß hier die Armutsbewegung, gerade so wie die ihr
innerlich verwandte Kreuzzugsbewegung, nie so tief gegriffen hat wie
in den romanischen Ländern. Aber auch für Deutschland darf der
Schaden, den die michaelitische Bewegung der Kirche zugefügt hat,
nicht unterschätzt werden. Das lehrt uns eben Winterthur. Wie er,
dachten und urteilten über Johann XXII., von den Michaeliten übel
beraten, gewiß viele in und außer dem Orden. Wer aber solchen

Stimmen willig sein Ohr geliehen hatte, in dem mußte notwendig das

Vertrauen auf das in jedem Papste verkörperte apostolische Lehr-
und Hirtenamt der Kirche auf das schwerste erschüttert werden, was

ja der Chronist selbst feststellt und beklagt. Jene Zeit war gewiß
noch weit davon entfernt, aus solchen Ausstreuungen, selbst wenn sie

gläubig hingenommen wurden, sofort die letzten Folgerungen zu ziehen.

Aber wir hören hier bereits Stimmen, wie sie in den nächsten hundertfünfzig

Jahren in Deutschland immer häufiger und lauter sich erheben
und das Nahen der kirchlichen Katastrophe ankündigen. Insofern ist
die Geschichte des Armutsstreites in der Chronik des Johann von
Winterthur auch ein Stück Vorgeschichte der deutschen Glaubensspaltung.

TWf


	Die Geschichte des Armutsstreites in der Chronik des Johann von Winterthur

