Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 21 (1927)

Artikel: Die Geschichte des Armutsstreites in der Chronik des Johann von
Winterthur

Autor: Hofer, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-123941

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-123941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Geschichte des Armutsstreites

in der

Chronik des Johann von Winterthur.

Von Dr. P. Jouann HOFER C. Ss. R.

Der Schweizer Minorit Johann von Winterthur, «ein Erzihler
von rithrender Treue und Behaglichkeit, anspruchslos und ohne Leiden-
schaft » 1, hat mit seiner Chronik in den letzten Jahren die Historiker
wieder Ofters beschiftigt. Um nur an einiges zu erinnern : im dritten
Jahrgang (1916), S. 167 ff., der Bonner Franziskanischen Studien
schreibt P. Hosp C. Ss. R. iiber « Ketzertum und deutsche Kaiser-
sage beim Minoriten Johann von Winterthur». In dieser Zeit-
schrift XVII (1923) berichtet Carl Brun iiber die Franziskaner Mission
bei Winterthur. Friedrich Baethgen, der in Verbindung mit Brun
kiirzlich die Neuausgabe der Chronik in den Monumenta Germaniae
historica 2 besorgt hat, untersucht in der Zeitschrift fiir Schweizerische
Geschichte (3. Jahrgang, 1923, S. 106-110) den Bericht des Chronisten
iiber die Schlacht am Morgarten. An der gleichen Stelle (S. 111-122)
verdffentlicht Brun den Aufsatz: «Der Armutsstreit bei Johannes
von Winterthur. — Ein Beitrag zum Kommentar und zur Kritik des
Chronisten. » Brun begniigte sich hier, aus dem iibrigen Quellen-
material des Armutsstreites ein paar Belege zur Wiirdigung Winterthurs
heranzuziehen. Dieser Abschnitt der Chronik verdient aber ent-
schieden eingehender gepriift zu werden ; schon deshalb, weil uns hier
die einzige ausfithrlichere Erzahlung jener Ereignisse durch einen
Zeitgenossen vorliegt.

Es handelt sich um den Hdéhepunkt des minoritischen Armuis-
streites. Ganz ausgetragen ist er in gewissem Sinne heute noch nicht ;
in seinen Wurzeln reicht er zuriick in die letzten Tage des hl. Franz
von Assisi. Unter Papst Johann XXII. (1316-1334) trat aber der
Streit so stark aus dem Halbdunkel der Ordensgeschichte heraus, dal

1 0. Lorenz, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter, I. Bd. (1886), S. 69.
2 SS. rer. germ, nova ser. tom, III. Berlin 1924.

REVUE D HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 16



man sich in weiteren Kreisen daran gewohnt hat, diesen Abschnitt
als Armutsstreit schlechthin zu bezeichnen. Auch unser Chronist
kennt die Vorgeschichte nicht. Der schwere Zusammenstof seines
Ordens mit dem Papste Johann XXII. taucht unvermittelt in der
Chronik auf. o
~Die zeitliche Abgrenzung der in Frage stehenden Ereignisse bilden
. die zwei minoritischen Generalkapitel von Marseille im Jahre 1319
und zu Perpignan im Jahre 1331. Auf diesen und den dazwischen
liegenden Generalkapiteln von Perugia (r322), Lyon (1325), Bologna
(1328) und Paris (1329) spielten sich in der Hauptsache jene Vorginge
ab, die Winterthurs Bericht zugrunde liegen. Es wird gut sein, uns
vorher den Lauf der Dinge aus den Akten selbst zu vergegenwartigen.

Das anfangs recht gute Einvernehmen der Minoriten mit
Johann XXII. wurde in dem Augenblick getriibt, als der Papst mit
seinem Plan, ihre Ordensregel zu andern, hervortrat. Im Gegensatz
zu den ubrigen Orden, deren Armutsgeliibde nur persénliches Eigentum
der einzelnen Mitglieder ausschlieBt, verzichteten die Minoriten auch
auf gemeinsames Kloster- und Ordenseigentum. ‘/C&mﬁdicatio omnium
rerum tam in communi quam in speciali,’ so lautet die Formel
der minoritischen Armut. Als rechtlicher Eigentiimer der minori-
tischen Habe galt auf Grund pépstlicher Privilegien der apostolische
Stuhl; in den einzelnen Ordensprovinzen durften die Oberen Pro-
kuratoren bestellen, die im Namen der Kirche alle die Sachen der
Briider betreffenden Rechtshandlungen vorzunehmen hatten. Papst
Johann XXII. hielt diese Form der Armut nicht bloB fiir zweck-
los, sondern sogar fiir eine Quelle von Unzukémmlichkeiten und
forderte den Orden auf, sich in diesem Punkte einfach den andern
Orden anzupassen, d. h. ebenfalls gemeinsamen Ordensbesitz zu iber-
nehmen. Das geschah das erstemal wahrscheinlich bei Gelegenheit des
Generalkapitels von Marseille, Pfingsten 1319.1! Der Ordensgeneral
Michael von Cesena lehnte dieses Ansinnen entschieden ab : in dieser
gemeinschaftlichen Eigentumslosigkeit sah der Orden nicht blo sein
unterscheidendes Merkmal, seinen Ehren- und Vollkommenheitsvorzug,

1 Michael Cesera bemerkt in seinem Rundschreiben an den Orden, Pisa,
9. Juli 1328 (Baluze-Mansi, Miscellanea etc. III 245 b): « Siquidem a IX annis
ordinem nostrum et meam personam indesinenter et atrociter persecutus multi-
farie nos videbatur omnes inducere ad mutandum statum », — also seit 1319.
In diesem Jahre wurde das erste minoritische Generalkapitel unter der Regierung
P. Johannes XXII. abgehalten. Uber die Verhandlungen des Marseiller Kapitels
ist fast nichts iiberliefert,



s By ==
sondern geradezu das Wesen der altissima paupertas des hl. Franz.
Die Absicht des Papstes erschien den Briidern wie ein Angriff auf das
Armutsideal ihres Patriarchen, ja auf das evangelische Armutsideal
selbst. Vielleicht hitte der Papst angesichts dieses Widerstandes nichts
weiteres hierin unternommen, wenn er nicht bald darauf ohne sein
Zutun veranlaBt worden wire sich auch mit der minoritischen Armuts-
theorie grindlich zu befassen. Er wurde ndmlich um die Entscheidung
angerufen in dem theologischen Streite iiber die Armut Christi.

Die Minoriten ibertrugen die Formel ihres Armutsgeliibdes auch
auf Christus und die Apostel: auch diese hiatten an keiner Sache
Eigentums- oder Gebrauchsrecht gehabt, sondern nur den bloB tat-
sichlichen Gebrauch (simplex usus facti). Das bestritten besonders
die Dominikaner aufs entschiedenste als schriftwidrig und héretisch.
Dieser Schulstreit nahm bedenkliche Formen an, als die Minoriten
einen Absatz der Regelerklirung Papst Nikolaus’ IIl. «Exiit, qui
seminat » vom Jahre 1279 als formelle Definition ihrer Lehre von der
absoluten Eigentumslosigkeit des Apostelkollegs in Anspruch nahmen,
um so ihre Gegner fiir immer zum Schweigen zu bringen. Es kam
jetzt zu drgerniserregenden Vorfillen : nicht nur an den Hochschulen
gerieten Dominikaner und Minoriten in dieser Frage hart aneinander,
sondern auch bei Inquisitionsprozessen. Der gleiche Satz, den der
IanISltOr ausﬂagﬁiwDomlnlkanerorden als verdachtlg beanstandete,
wurde vom mmomtlschen Glaubensrichter als ein ecst unlingst defi-
niertes Dogma ausgegeben !1 Frither oder spiter muBte das kirchliche
Lehramt hier eingreifen. Ende des Jahres 1321 appellierte an Papst
Johann XXITI. ein Minorit, der als Beisitzer eines Inquisitions-
prozesses fiir den Satz von der absoluten Armut Christi eingetreten
und dafiir vom Inquisitor, einem Dominikaner, mit der Anklage auf
Hiresie bedroht worden war. Der Papst beschlof nun, den drgerlichen
Streit durch eine Lehrentscheidung aus der Welt zu schaffen. Schon
bei den Vorbesprechungen im Konsistorium erkannten die an der
Kurie anwesenden Minoriten, wie die Entscheidung ausfallen werde :
der Papst teilte ganz den Standpunkt der Dominikaner. Eine ver-

1 Vgl. hieruber den zeitgenossischen Andreas Richi O.F.M. im Archivum
Franciscanum Historicum IIT (1910), 522. Richi nennt besonders die Hoch-
schulen von Toulouse, Paris, Bologna und Perugia. Der Herausgeber des
Traktates Richis beschriankt mit Unrecht diese Mitteilung auf die Zeit seit 1321.
Nach dem Zusammenhang ist die Zeit nach dem Erscheinen der Regelerklarung
« Exiit » (1279) gemeint,

M oA R,



zweifelte Stimmung bemaichtigte sich der fithrenden Minner des
Minoritenordens. Sie lieBen sich jetzt zu einem verhdngnisvollen
Schritt hinreilen: das zu Pfingsten 1322 zu Perugia versammelte
Generalkapitel des Ordens erklarte in einer an die ganze Christenheit
gerichteten Kundgebung, die an der Kurie in Zweifel gezogene Lehre
von der Eigentumslosigkeit Christi sei von Papst Nikolaus ITI. bereits
als Glaubenslehre definiert worden, es diirfe also daran nicht geriittelt
werden. Auch gaben sich die Kapitularen das Versprechen, miindlich
wie schriftlich in diesem Sinne die 6ffentliche Meinung zu bearbeiten.
Damit hoffte das Kapitel den Papst von der geplanten Lehrent-
scheidung abzuschrecken. Diese Berechnung schlug fehl. Der erziirnte
- Papst beantwortete die Herausforderung mit der Konstitution «Ad
conditorem canonum» vom 8. Dezember 1322, worin er auf das
Eigentumsrecht an der Habe der Briider verzichtet und fiir die
 Zukunft die Aufstellung von Prokuratoren untersagt. Am 12. November
1323 erschien dann die dogmatische Konstitution «Cum inter non-
nullos », die die Behauptung verurteilt, Christus und die Apostel
hitten keinerlei Eigentums- oder Gebrauchsrecht an jenen Dingen
gehabt, deren sie sich bedienten. Damit ist das Eingreifen des Papstes
Johann XXII. in den Armutsstreit im Wesentlichen erschépft ; seine
weiteren Armutserlisse bringen nichts Neues; sie erliutern und
verteidigen nur die zwei genannten.

Es schien zuerst, daB8 alles ohne Stdérung ablaufen werde. Es
fehlte zwar im Orden nicht an herber Kritik der Armutserlisse, aber
die verantwortliche Leitung gab den Widerstand auf und suchte neue
Zerwiirfnisse mit dem Papste hintanzuhalten. Das Generalkapitel von
Lyon (1325) bedrohte alle Kritiker der Armutsdekrete mit scharfen
Strafen. An dem Grundsatz der gemeinschaftlichen Eigentumslosigkeit
des Gesamtordens hielten die Briider aber weiterhin fest ; gegenteilige
Antrige, die sich in Lyon hervorwagten, fanden nicht die Billigung
der Mehrheit. Den Ordensgeneral Michael Cesena verfolgte aber wie
ein Gespenst die Furcht, der Papst wiirde den Orden zu einem
offentlichen Widerruf der unseligen Erklirung von Perugia zwingen
und vor dieser Demiitigung schauderte ihn. Der Papst hat daran
tatsichlich nicht gedacht ! ; aber Cesena bildete es sich ein, und ging

1 Entscheidend hiefur sind die Mitteilungen des Generalministers Geraldus
Odonis, des Nachfolgers Cesenas, in dem Briefe an diesen (Perpignan, um
Pfingsten 1331. Archiv, Franc. Hist. IX, 19106, 147), die Cesena nicht zu wider-
legen vermochte.



— 245 —
dem Papst geflissentlich aus dem Wege, wodurch er wieder den
Verdacht des Papstes erregte. Wahrscheinlich hitte sich auch dieses
gegenseitige unbegriindete Mi3trauen mit der Zeit verloren, wenn
nicht eben in dieser kritischen Lage der Kampf Ludwigs des Bayern
gegen die Kurie stérend dazwischen gekommen wire : das ungeklirte
Verhiltnis des Ordensgenerals zum Papste fiihrte jetzt rasch zu einer
Katastrophe. Als der Bayer 1327 in Italien einmarschierte, hielt es
der Papst fiir geraten, den ihm verdichtigen Cesena iiber die kritische
Zeit bei sich zu haben und berief ihn nach Avignon, das er ohne seine
Erlaubnis nicht mehr verlassen durfte. Zudem hoffte der Papst, auf
dem nidchsten Generalkapitel, das fiir Pfingsten 1328 nach Bologna
ausgeschriecben war, einen Wechsel in der Ordensleitung herbei-
fithren zu konnen. Wider Erwarten bestitigte aber das Kapitel von
Bologna seinen an der Kurie zuriickgehaltenen General. Bevor die
Nachricht davon nach Avignon kam, war es dort zum offenen Bruch
gekommen : nach einer erregten Audienz entfloh Cesena, von wenigen,
aber angesechenen Minoriten, wie dem Ordensprokurator Bonagratia
von Bergamo und Wilhelm Ockham, begleitet nach Italien unter den
Schutz des Kaisers. Dieser nahm die Flichtlinge nach dem Zusammen-
bruch seines Rémerzuges mit nach Deutschland und bereitete ihnen
in Miinchen ein Asyl. Der Orden gab jetzt den vom Papste gebannten
und aller Amter entsetzten Cesena auf und wihlte auf dem General-
kapitel zu Paris (1329) einen dem Papste genehmen neuen General.
Cesena lie} die Hoffnung nicht sinken, den Orden noch auf seine Seite
zu bringen. Das Generalkapitel von Perpignan (1331) lie ihm aber
eine deutliche Absage zukommen.! Die « Michaeliten» setzten den
Kampf gegen den Papst weiter fort. Sie hitten ihn am liebsten vor
ein allgemeines Konzil gebracht. In einer Reihe von Schreiben teils
an den Orden, teils an die ganze Offentlichkeit, suchten sie aus seinen
Armutserlissen den Beweis der Hiresie zu erbringen. Aber sie fanden
wenig Anhang, Das kleine Hauflein ihrer Getreuen schmolz immer
mehr zusammen, selbst von den fithrenden Minnern suchten einige
wieder den Frieden mit dem Orden und der Kirche. Nur Cesena und
Bonagratia starben unausgesshnt mit der Kirche in den vierziger
Jahren. Der letzte Vertreter des michaelitischen Schismas, Wilhelm
von Ockham, dirfte ein Opfer des schwarzen Todes geworden sein

1 Vgl. den Bericht Cesenas iiber die miBglickte Gesandtschaft nach
Perpignan im Bullarium Franciscanum (ed. Eubel), t. V. Anm. zu Nr, 910, p. 500,
oder im Histor, Jahrb. der Gorr. Ges. XVIII, 183 f.



— 6 —

(1348), hat aber noch kurz zuvor um die Lossprechung vom Banne
angesucht. ! '
Es ist demnach nicht ganz iibertrieben, wenn Johann von Winter-
thur seinen Bericht iiber diese Ereignisse mit den Worten einleitet :
er milsse jetzt Dinge erzdhlen, die den Leser mit Staunen und
Entsetzen erfiillen wiirden, unerhorte Dinge, die noch nie dagewesen
seien, und, «wie zu hoffen steht», nie wieder geschehen wiirden.
Zeitlich steht unser Chronist den Ereignissen nahe. Bald nach 1300
geboren, diirfte er kurz vor dem Ausbruch des Konfliktes in den
Orden getreten sein.? Der damalige Provinzial der oberdeutschen
" Provinz, Heinrich von Thalheim, hat die perusinische Erklirung mit-
unterzeichnet und ist nach Cesenas Abfall offen zu ihm iibergetreten.
Kurze Zeit bekleidete er das Amt des deutschen Reichskanzlers. Unser
Chronist selbst hat aber an den Ereignissen nirgends teilgenommen,
stand auch ihrem Schauplatz fern. Zudem schrieb er erst 20 Jahre
spater, und zwar ohne schriftliche Quellen zu beniitzen, mehr vom
Horensagen. Es ist daher nicht zu verwundern, da3 sein Bericht recht
unklar und verworren ausgefallen ist. Er 1laBt sich auf folgende
- Angaben zuriickfilhren : einem wahnwitzigen Einfall folgend, leugnet
Papst Johannes XXII. die lautere Armut Christi, was er mit Griinden
und Autorititsbeweisen zu erhirten sucht. Die Minderbriider ver-
weigern ihm hierin die Zustimmung, iiberweisen ihn mit «Reden,
Vorlesungen (lectionibus) und Disputationen » des Irrtums und ver-
teidigen unwiderleglich die vollkommene Armut Christi. Der Papst
wird darob den Briidern aufsassig, setzt ihnen hart zu, wihrend er
die ihm zustimmenden Predigerbriider mit Gunst iberhduft. Um die
Minderbriider gefiigiger zu machen, 1at er ihre Generalkapitel in der
Nihe der Kurie abhalten, um sie besser einschiichtern und zu seiner
Lehre bekehren zu koénnen. Doch die Briider bleiben standhaft wie
- Marmorsiulen, insbesondere gestirkt durch die Sendschreiben der

. - Konigin (Sancia) von Apulien. Der Papst siecht die Erfolglosigkeit

seiner Bemiihungen und schreibt jetzt, unter dem Vorwande seiner
besonderen Gunst, ein Generalkapitel nach Paris aus, in der Absicht,
die Briider hier gefangen zu setzen und ihren Widerstand endlich
zu brechen. Doch auch jetzt bleiben die Briider standhaft, und vom
franzosischen Konig beschiitzt, erreichen sie alle unversehrt ihre

1 Archiv, Franc. Hist. VI (1913), 645 fi.
2 Vgl. Baethgen, Einleitung seiner Ausgabe, p. XIX s.



— 247 —
Heimat. Als damals die Briider nach Paris (zum Kapitel) kamen,
fanden sie die ganze Stadt in hochster Aufregung : der schindliche
Anschlag des Papstes war bekannt geworden, und alles fiirchtete, die
Briider wiirden sich dem Zorne des Papstes beugen und die Armut
Christi verleugnen. Als dann die Briider erhohte Platze bestiegen,
um zu predigen, horchten Klerus und Volk gespannt auf, ob von ihren
Lippen das Bekenntnis oder die Leugnung der Armut Christi ertonen
werde. Als die Menge das Bekenntnis zur Armut Christi vernahm,
brach sie, von unermeflicher Freude erfiillt, in einen Lobgesang aus,
der im Wortlaut angefithrt wird. Dann folgt die Erzihlung vom
Spottkruzifix der Dominikaner, worauf der Chronist die Haupthandlung
weiterfithrt und vom Schicksal einzelner fithrender Minner des Ordens
berichtet : von der Flucht Cesenas, Bonagratias und einiger «scharf-
sinniger Theologen » aus Avignon unter den Schutz Kaiser Ludwigs,
von Heinrich von Thalheim und dem Bischof von Vercelli. Nach
einem Absatz {iber den Streit zwischen Papst und Kaiser und die
schlimmen Folgen des langen Interdiktes, kommt noch als Nachtrag
zum Armutsstreit die Erzihlung vom mutigen Lektor Wilnhein, der
in Paris ob seines offenen Bekenntnisses der Armut Christi in den
Kerker geworfen wurde, aber durch den Konig von Frankreich wieder
die Freiheit erhielt.

-~ Wir sehen: aus Winterthurs Chronik allein wiirden wir nicht
einmal ein anndhrend richtiges Bild der Ereignisse gewinnen. Die
Unsicherheit seiner Kenntnisse verrat sich schon im volligen Mangel
genauerer Zeitangaben. Von den Generalkapiteln, die in seiner Dar-
stellung doch die Hauptrolle spielen, nennt er nur das von Paris mit -
Namen. Im allgemeinen bedarf also dieser Abschnitt der Chronik
Winterthurs mehr der Berichtigung durch die andern Quellen, als dalB3
tiese durch ihn erginzt wiirden. Ganz fehlt es aber auch hier nicht
an neuen Nachrichten zum Armutsstreit. So erfahren wir, da3 Heinrich
von Thalheim als deutscher Reichskanzler a. D. die Wiederaufnahme
in den Orden erbat und erhielt und den Rest seines Lebens in tiefer
Zuriickgezogenheit in Augsburg zubrachte ; ferner, daB sich schon vor
Thalheim der vom Gegenpapst Nikolaus V. zum Bischof von Vercelli
geweihte ! Minorit Dietrich von Burgheim der KirchenbuBle unterzog
und wieder in den Orden zuriickkehren durfte, wihrend uns Winterthur

1 Am 18. Janner 1329. (Eubel, Der Gegenpapst Nikolaus V. und seine
Hierarchie. Hist. Jahrb. der Gorr. Ges. XII [1891], 307.)



_248__

von Bonagratia versichert, dal er aullerhalb des Ordens gestorben sei. ?
Von Wert ist auch seine Mitteilung iiber die Sendschreiben der
Konigin Sancia. Wir kennen diese Schreiben zwar schon aus der
Chronik der 24 Generile sogar dem Wortlaut nach, erfahren aber
von Winterthur, dal3 sie tatsichlich im Orden weit verbreitet und
viel besprochen worden sein miissen und einen tiefen Eindruck hinter-
lieBen. Unrichtig ist aber, daB die Konigin die Briider in ihrem
Widerstand gegen den Papst bestiarkt habe ; mit dem Streit iiber die
Armut Christi haben diese Schreiben nichts zu. tun. Die hohe
Gonnerin des Ordens mahnt die Briider, an der vollen Strenge der
Regel festzuhalten. Thre Mahnungen sind mehr gegen jene Briider
im Orden gerichtet, die, wie besonders Geraldus Odonis, der Nach-
folger Cesenas im Generalate, verschiedene Milderungen der Regel
einfithren wollten, womit ibrigens Geraldus auch vom Papste selbst
entschieden abgewiesen wurde.? Von den Regelkdmpfen innerhalb
des Ordens scheint Winterthur {iberhaupt nicht viel zu wissen und

1 Dall Burgheim die Lossprechung verlangt hatte, ist auch aus dem Register
P. Johanns XXII. bekannt (Riezler, Vatikanische Akten, Nr. 1502) : aus diesem
vom 18. XII. 1331 datierten Schreiben des Papstes an den Provinzial von Ober-
deutschland darf man schliefen, daB3 die von Winterthur berichtete Ausséhnung
Dietrichs von Burgheim um das Jahr 1332 stattgefunden haben wird. — Heinrich
von Thalheim wird bald darauf dem Beispiel Burgheims gefolgt sein. Den kaiser-
lichen Kanzleidienst diirfte er schon auf dem Riickzuge in Tirol aufgegeben haben.
Die letzte Urkunde, die Heinrich als Kanzler unterzeichnet, ist datiert: Trient,
4. Janner 1330 (Mon. Germ. Hist. LL IV. T. VI. n. 672); die erste: Pisa,
22, Dezember 1328 (Finke, Urkunden zur Geschichte des Romerzuges usw. 111).
Sein Vizekanzleramt hitte demnach wesentlich kiirzer gedauert, als die Notiz
bei Winterthur nahelegt. Der Grund, weshalb Heinrich den Kaiser im Jéanner
1330 in Tirol plotzlich verlieB, bevor noch der frithere Vizekanzler Hermann
von Lichtenberg wieder zur Stelle war (die nichste Urkunde vom 20. Janner 1330
MG 1. c. n. 673] unterzeichnen nur zwei Notare), ist offenbar darin zu suchen,
daB sich Michael Cesena von Thalheim méglichst rasch an seinen neuen
Bestimmungsort, nach Miinchen, geleiten lie, um von hier aus den Widerstand
gegen den Papst wirksam fortzusetzen. — Am 23. Juli 1333 stellte P. Johann XXII.
dem Heinrich Thalheim einen Geleitsbrief aus fiur eine Reise an die Kurie (Bull.
Franc. V, Nr. 1025). Die « gewissen Geschifte», von denen die Rede ist, sind
wohl nichts anderes als die Befreiung von den Zensuren und die Riickkehr in den
Orden. Damals scheint es aber Cesena gelungen zu sein, den schwankend
Gewordenen noch festzuhalten. Noch fiinf Jahre spiter treffen wir Heinrich
als Parteimann Cesenas in der Appellation Cesenas vom 23. August 1338.
(A. Carlini, Fra Michelino e la sua eresia. Bologna, 1912, 289 ss.) Heinrichs
Ausséhnung mit der Kirche, die Winterthur bestimmt als vollzogen berichtet,
muf demnach nach 1338 stattgefunden haben. Als Winterthur schrieb, scheint
Thalheim nicht mehr gelebt zu haben.

Z Die Briefe der Konigin Sancia an die Minderbriider sind in der Ausgabe



so bezieht er alles, was irgendwie mit den Armutsstreitigkeiten
zusammenhingt, auf die Kontroverse iiber die Armut Christi, — Am

e —————___

wertvollsten als Quelle fiir die Geschichte des Armutsstreites sind aber

“sicher seine 1\/I1t*ce11ungen itber die Vorginge auf dem so verhingnis-
voll ‘gewordenen Kapitel von. Perugia im_Jahre 1322. Denn nur auf

dieses und nicht auf das Pariserkapitel von 1329 kann sich das beziehen,
was er von der Stimmung des Volkes usw. erzdhlt. Hier ist ihm die
leicht begreifliche Verwechslung von Parisius mit Perusiis unter-
laufen. ! Auf das Oppositionskapitel von Perugia palBit das Erzihlte
sehr gut Das Studium generale von Perugia wird uns unter jenen
Hochschulen genannt, an welchen haufig iiber die absolute Armut
Christi gestritten wurde. 2 Wir wissen auch, dafl zu den General-
kapiteln jener Zeit nicht bloB die Briider, sondern auch Klerus und

der Chronik der 24 Generdle (Analecta Franciscana 111 [1897], 508 ff.) abgedruckt.
Es sind deren vier:

I. am I10. Juni 1316 schreibt sie dem eben zum General erwadhlten Michael
Cesena ;

2. am 15, Marz 1329 an das Generalkapitel von Paris ;

3. am 18. April 1331 an den General Geraldus Odonis und das Kapitel
von Perpignan ;

4. am 25, Juliz332 an die zu Assisi (zum Portiunkulafest) versammelten Brider,

In dieses letzte Schreiben, das uns die Chronik der 24 Generile erhalten hat,
nahm die Konigin den Wortlaut der drei vorangehenden Schreiben wieder auf,
um ihre stets gleich bleibende Liebe zum Orden des hl. Franz zu beweisen.
Wadding reihte diesen (4.) Brief zum Jahre 1334 ein, irregefithrt durch die
Anschrift : an die zu Assisi versammelten Briider. Gemeint ist aber nicht das
Kapitel von Assisi im Jahre 1334, sondern das Portiunkulafest (2. August), zu
dem alljahrlich viele Briider in Assisi zusammenstromten. Der Brief ist gerade
eine Woche vor Portiunkula geschrieben (25. Juli); die Generalkapitel dagegen
fanden zu Pfingsten statt. Der Herausgeber der Chronik in den Anal, Franc. hat
noch weitere Verwirrung angerichtet, indem er den letzten Abschnitt des Briefes 4
(von « Licet ego non » an) fiir einen Bestandteil des Briefes 3 hielt und somit die
ganze Sendung mit dem 18. April 1331 datierte. Die von allen Hss. einstimmig
bezeugte Datierung Indictio XV, 1332, erklirte er willkiirlich als verderbt aus
Indictio XIV, 1331. — Von diesen Briefen liegt der Mitteilung Winterthurs das
Schreiben an das Generalkapitel von Paris zu Grunde. Die Konigin tritt aber
hier fiir den bereits abgesetzten Cesena keineswegs ein; sie mahnt die Briider,
eine gute Neuwahl zu treffen, behandelt also die Absetzung Cesenas zum min-
desten als rechtsgiiltig.

1 Selbst in Druckwerken werden diese beiden Generalkapitel verwechselt
wegen des dhnlich klingenden Namens; so in Goldasts Monarchia Il zweimal
(1237 und 1341), Parisius statt Perusiis. — Auch in der ersten Ausgabe der unten
zur Sprache kommenden Chronik der StraBburger Minoritenprovinz (R6m. Quartal-
schrift XIV, s. 251) ist auf Grund einer fehlerhaften Abschrift das Kapitel von
1322 mit Parisius bezeichnet.

* Vgl. oben S. 3, Anm, 1,



— 250 —

Volk zusammenstromten, Weiterhin diirfen wir ruhig annehmen, dal
die Briidder von San Francesco in Perugia das Volk, vielleicht sogar
von der Kanzel aus, iiber die Anfechtungen der Armut Christi an der
Kurie aufklirten und davon sprachen, daB auf dem bevorstehenden
Kapitel die Briider dazu Stellung nehmen wiirden. Die Kundgebung
des Kapitels an die Christenheit, die sogenannte perusinische Erklarung,
ist offenbar gleich an Ort und Stelle nach Schlull der Beratungen
offentlich verlesen worden. Der Lobgesang, den der Chronist dabei von
der Menge anstimmen 1aBt, ist aber wohl sein eigenes Erzeugnis ;
er fithlte hier das Bediirfnis, seiner Begeisterung {iiber die Stand-
haftigkeit des Ordens in jenen kritischen Tagen schwunghaften Aus-
druck zu geben. Der Wille war aber besser als das Werk : der Lob-
gesang fiel schon sehr prosaisch aus. Die Furcht der Briider vor dem
Papste, die Winterthurs Bericht andeutet, veérstechen wir gleichfalls
gut aus der Gesamtlage.” Wilhelm Ockham sagt in-einem Schreiben

e

voil 1334 von der Stimmiung auf dem perusinischen Kapitel das gleiche
mit dem einen Satze : «in quo [capitulo] fratres quamvis cum timore,
tamen ex conscientia processerunt.»! So erginzt Winterthur in sehr

anschaulicher Art unsere sonstigen Kenntnisse-von jenem Kapitel zu
Perugia, das-der erregende Moment des « BarfiiBerkrieges » geworden

1 Briegers Zeitschrift fur Kirchengeschichte VI (1884), 112. — C. Brun
(a. a. O. S. 119 f.) entscheidet sich nach anfinglichen Zweifeln doch mehr dafiir,
den ganzen Abschnitt dem Pariserkapitel von 1329 zuzuweisen. Auch Baethgen
148t in der neuen Ausgabe die Jahreszahl 1329 fiir den ganzen Abschnitt stehen.
Der erste Teil (« Videns igitur papa — sperantes in se»): Die Einberufung des
Kapitels nach Paris auf Befehl des Papstes, dessen schlimme Absichten gegen
die Briider, deren Standhaftigkeit, der Schutz des Koénigs und die gliickliche
Heimkehr der Kapitularen, bezieht sich gewi3 auf das Pariser Kapitel. Wahr-
scheinlich hat der Chronist urspriinglich nicht mehr iiber dieses Kapitel gewuBt.
Er schlieBt seinen Bericht, wie er es liebt, mit einer Schriftstelle ab: « Non est
enim consilium contra Dominum, qui salvos facit sperantes in se.» Der unmittel-
bar anschlieBende lange Absatz: «Cum autem fratres — pauperis crucifixi,
fratribus minoribus », nimmt sich wie ein Nachtrag aus. Er hat bereits die
gliuckliche Heimkehr der Brider vom Pariserkapitel erzihlt, und jetzt berichtet
er, was sich bei der Ankunft der Briider in der Stadt alles zutrug. Uberhaupt
weil er jetzt viel Genaueres mitzuteilen iiber die Vorgdnge auf der Tagung als
in dem ganz allgemein gehaltenen ersten Abschnitt. Er hat offenbar beim Nieder-
schreiben des ersten Teiles von den im zweiten mitgeteilten Tatsachen noch keine
Kenntnis gehabt, sonst hitte er wohl den ganzen Bericht von vornherein anders
gestaltet. Wahrscheinlich vernahm Winterthur diese genaueren nachtriglichen
Berichte erst, nachdem er diesen Abschnitt in dem, wie Buaethgen nachweist, uns
nicht erhaltenen ersten Konzept schon fertiggestellt hatte, und fugte sie erst
in die (uns vorliegende) Reinschrift ein, ohne sich um eine einheitlichere Neu-
gestaltung des ganzen Berichtes iiber das Pariser Kapitel weiter zu bemiihen.



— 251 —

ist. Diese Nachrichten gehen wohl auf den Augenzeugen Heinrich
von Thalheim zuriick, den Provinzial von Oberdeutschland. — Neu
wire auch das Spottkruzifix der Dominikaner ; was er aber davon
erzihlt, gehért zu den Fabeln, die sich der naive Mann wiederholt
anhiangen liel, vielleicht zum geheimen Gaudium seiner Mitbriider.
Die Geschichte vom «Lektor Wilnhein » (Konrad von Weilheim) ist
uns im wesentlichen aus Aktenstiicken bekannt. !

Reichere Ausbeute ergibe sich, wenn wir die Irrtiimer aus seinen
Nachrichten zusammenstellen wollten. Es lohnt sich nicht der Miihe,
auf alle Einzelheiten einzugehen. Verzeichnet ist schon der Haupt-
zug in seinem Bilde, diese tyrannenmiBigen, durch Jahre fortgesetzten
Verfolgungen der Briider durch den Papst, der alles aufbietet, sie zu
seiner Lehre zu bekehren. Die ganz allgemein gehaltenen Wendungen
des Chronisten verraten schon, dafl ihm bestimmte Einzeltatsachen
nicht bekannt sind. Was das iiberlieferte Aktenmaterial in dieser |
Hinsicht enthalt, paBt wenig zum Berichte Winterthurs. Wir miiBten
zundchst an die Auseinandersetzungen zwischen Papst und Minoriten
in den Konsistorien zu Beginn des Armutsstreites denken. Das
Protokoll des Konsistoriums vom Mirz 1322 lehrt allerdings, daf3 der
Papst die minoritischen Wortfithrer hart anlie ; es kam zu peinlichen
Auftritten. 2 Die hochgradige Erregung des Papstes wurde aber
keineswegs durch das bloBe Bekenntnis der Minoriten zu ihrer Lehre
von der absoluten Armut Christi verursacht : der Papst forderte selbst
alle Anwesenden auf, ihre Meinung offen darzulegen und lie3 auch
die Minoriten ruhig sprechen ; erst als einige von ihnen wieder mit
ihrer Berufung auf die angebliche Glaubensentscheidung durch Papst
Nikolaus III. daherkamen und damit die ganze Erérterung als
unstatthaft, ja als hiretisch brandmarkten, geriet der leicht erregbare
Papst ins Feuer und wies diesen Standpunkt in der ihm eigenen
herben Art zuriick. DaB dann der Papst auf einem der folgenden
Generalkapitel die Briider gedringt hitte, ihre Lehre von der Armut
Christi fallen zu lassen, davon wissen auch die « Michaeliten » in ihren

1 Vgl. Franziskan. Studien I (1914), 243 f. Konrad unterwarf sich, wihrend
ihn Winterthur iiber seine Gegner siegreich triumphieren 1i8t. Eine absichtliche
Entstellung des Sachverhaltes mochte ich aber nicht annehmen. Den genauen
Hergang wird er kaum erfahren haben, und so legt er sich den Ausgang selbst
zurecht, wie er seinen Vorstellungen von dem ganzen Streite entsprach. Nach
ihm hitte ja der Orden iiberhaupt in diesem Streite iiber den Papst gesiegt.

2 Scelta di curiositd letterarie inedite o rare dal secolo XIII al XIX,
Dispensa L. Bologna 1864. S. 64 ff. (Herausgegeben von F. Zambrini.)



' Streitschriften nichts zu melden, die doch sorgfiltig alles zusammen-
suchten, was der Papst in dieser Hinsicht auf dem Gewissen hatte.
Auf dem Kapitel von Perugia war nicht der Papst, sondern der Orden
der angreifende Teil. Auf den folgenden Kapiteln hitten die von
Winterthur geschilderten Versuche des Papstes, die Briider zu beugen,
in der Hauptsache darin bestehen miissen, dall er von ihnen ein aus-
driickliches Bekenntnis zur dogmatischen Konstitution «Cum inter
nonnullos » oder gar einen demiitigenden Widerruf der perusinischen
Erklirung verlangte. Das zweite fiirchtete Cesena tatsichlich ; der
Papst hat aber weder das eine noch das andere verlangt. Es lag auch
kein zwingender kirchendisziplindrer Grund vor, mit solchen IForde-
rungen an den Orden heranzutreten. Die perusinische Erkldrung fiel
noch in die Zeit vor der pépstlichen Lehrentscheidung, und vom Orden
eine féormliche Stellungnahme zu dieser verlangen, wire erst notwendig
geworden, wenn sich in malgebenden Kreisen weiterer Widerstand
gezeigt hitte. Das war nicht der Fall. Die scharfen Verwarnungen
des Lyoner Generalkapitels an alle Kritiker der Armutserldsse konnten
die Kurie dariiber beruhbigen, dafl die Ordensleitung die Kampfes-
weise von Perugia aufgegeben hatte. Die an der Armutskontroverse
unmittelbar beteiligten Ordenstheologen haben sich auch tatsichlich
gefiigt, wobei sie allerdings mit allerlei feinen Unterscheidungen nach-
zuweisen suchten, dafl die Entscheidung des Papstes weder mit ihrer
perusinischen Erklirung noch mit Papst Nikolaus III. im Wider-
spruch stiinde. ! Die Mehrdeutigkeit der umstrittenen Begriffe (habere,
uti, possidere usw.) lieB solche Konkordanzversuche bis zu einem
gewissen Grade tatsachlich zu; soweit sie aber dem Wortlaut der
Konstitution « Cum inter nonnullos» zu nahe traten, blieb der Ein-
spruch von pidpstlicher Seite nicht aus. 2 Im iibrigen war der Papst
klug genug, diese Riickzugsgefechte nicht zu tragisch zu nehmen und
die volle Klirung der Geister der Zeit zu iiberlassen. Am ehesten
stand noch das Pariser Kapitel vom Jahre 1329 unter einem gewissen
Druck infolge der groBlen Erregung des Papstes itber Cesenas Abfall.
Nur um den erziirnten Papst zu versshnen, wihlten die Briider den
ihnen keineswegs genehmen Geraldus Odonis, einen Vertrauensmann
des Papstes. Dal} aber der Papst dieses Generalkapitel zum Widerruf
der perusinischen Erklirung, wie neuestens wieder C. Brun annahm 3,

1 Vgl. die Mitteilungen des Andreas Richi dariiber, Archiv. Franc. Histor. III

(1910), 277.
? Vgl. Franziskan. Studien IV (1917), 93 ff. 3 A a. O. S 120.



oder iiberhaupt zu irgendeiner Erkliarung in der Armutsfrage auf-
gefordert hitte, ist sicher unrichtig. Der Papst hatte dazu jetzt noch
weniger Veranlassung als die Jahre zuvor. Dall die Briider den
fliichtig gewordenen General fallen gelassen hatten und zur Neuwahl
schritten, konnte dem Papste geniigen. Nicht einmal die deutschen
Ordensprovinzen leisteten Cesena Gefolgschaft, obwohl dort die
Minoriten von Kaiser Ludwig unter gefdhrlichen Drohungen dazu
aufgefordert wurden. !

Einen Druck hat ja der Papst tatsichlich auf dic Bekenner der
minoritischen Armutslehre ausgeiibt, aber anders als es sich Winterthur
vorstellte : nicht durch Lockungen und Drohungen auf den General-
kapiteln, sondern einfach durch die Konstitution « Cum inter nonnullos »,
die als Kathedralentscheidung von den Glaubigen unbedingte Annahme
forderte. Im Grunde genommen war das ein viel stiarkerer Druck
als alles andere, was der Chronist andeutet. Von einer solchen
bindenden Glaubensentscheidung scheint er aber gar nichts zu wissen.
Nach ihm hitte der Papst nur « per modum guaestionis », « rationibus
et auctoritatibus» die vollkommene Armut Christi zu vermindern
gesucht, was ihm aber infolge des unbeugsamen Widerstandes der
Briidder miBlungen sei, also gerade das Gegenteil von dem wirklichen
Verlauf der Dinge.

Ebensowenig li6t sich mit der Nachricht etwas anfangen, der
Papst habe die Briider genotigt, ihre Generalkapitel in der Nahe der
Kurie abzuhalten, um sie leichter einschiichtern zu konnen. Das
miiBte vor allem beim Kapitel vom Jahre 1325 zutreffen, dem ersten
nach der Intscheidung im Armutsstreite. Dieses Kapitel war ur-
spriinglich nach Paris ausgeschrieben worden. In der Angst, der
Papst kénnte etwa durch den Kénig von Frankreich die Versammlung
zum feierlichen Widerruf der perusinischen Erkldrung veranlassen
wollen, verlegte Michael Cesena noch in letzter Stunde das Kapitel
nach Lyon, ohne daBl von Seiten der Kurie irgendwelche Schwierig-
keiten dagegen erhoben worden wiren. Dieser Vorgang beweist
geniigend, wie frei die Ordensleitung in diesen kritischen Jahren in
der Wahl des Kapitelsortes geblieben ist. Erst nach dem Abfall
Cesenas nahm der Papst in einem Falle Einflufl auf Zeit und Ort des

1 Vgl. das Schreiben Kaiser Ludwigs an die Stadt Aachen, 12. Juni 1330
(MG. LL. 1V, Tom. VI, n. 788). Ahnlich das Schreiben an die Stadt EBlingen
vom 3. April 1330 (a. a. O. n. 727). :



Generalkapitels. Der General Geraldus schrieb das nachste Kapitel
nach dem Pariser (1329) nach Assisi fiir 1332 aus, indem er von dem
Pariserkapitel aus rechnete. Die Generalkapitel fanden niamlich alle
drei Jahre statt, und zwar, um die Lasten der weiten Reise gleich-
mafig auf die Provinzen zu verteilen, abwechselnd diesseits und
jenseits der Alpen. Der Papst teilte aber diesen Standpunkt nicht
und veranlaBte Geraldus, von dem letzten regelmdfligen Kapitel aus
(Bologna 1328) das nichste zu bestimmen, womit das Kapitel schon
1331, und zwar nérdlich der Alpen zu halten war. Als Ort wurde
Perpignan gewiahlt. Mit dem Streit iiber die Armut Christi hatte aber
diese MaBnahme nichts mehr zu tun, wenn sie auch gewisse Befiirch-
tungen des Papstes vor den Umtrieben der Michaeliten verrit und
als eine VorsichtsmaBregel aufzufassen ist. Tatsdchlich versuchten
auch die Michaeliten auf das Kapitel von Perpignan Einflu zu
gewinnen, wie sie es schon beim Pariser Kapitel getan hatten, aber
ohne jeden Erfolg. Das nichste Kapitel wurde dann in Assisi gehalten,
zu Pfingsten 1334, noch zu Lebzeiten Papst Johanns XXII.

Wir sind aber noch nicht zu Ende. Was Winterthurs Bericht
iber den Armutsstreit von Grund aus verdorben hat, ist der Umstand,
dafl ihm das Verstdndnis fiir die umstrittenen Fragen nie aufgegangen
ist. Diese Tatsache ist, so viel ich sehe, in der Kritik Winterthurs
noch gar nicht gewiirdigt worden ; er ist vielmehr als Gewédhrsmann
in diesem Punkte viel zu giinstig beurteilt worden. C. Brun?! sieht
in ithm einen Vertreter « der spiritualistisch beeinfluBten Ordensleute »,
 «elne Stimme aus dem Lager der Opposition ». 2 — Winterthur wul3te
i in der Tat nicht, worum es sich eigentlich in dem ganzen Streit
gehandelt hat. Der Plan Papst Johanns’ XXII., die Minoritenregel

1 A a. O. S 111.

2 Ebenso Meyer von Knonau in der Histor. Zeitschrift von Sybel XXIX
(1873), 245. Viel richtiger bemerkt Lovenz, a. a. O. S. 69, da8 Winterthur « keinen
einzigen Satz ausspricht, der ihn als Anhdnger der spiritualistischen Richtung
verdichtigen koénnte». Ahnlich Baethgen, Einleitung xxX. Nur wiare dazu zu
bemerken, daB die Michaeliten nicht zu den Spiritualen zu zdhlen sind. Michael
Cesena vor allem und Bonagratia waren die Hauptgegner der Spiritualen. Von
den Spiritualen standen manche, z. B. Angelus Clarenus, neben Ubertin von
Casale der bedeutendste Spiritualenfilhrer jener Zeit, dem Konflikt der Kommunitat
mit dem Papste mehr neutral gegeniiber. Die Aufhebung des piapstlichen Eigen-
tumsrechtes an der minoritischen Habe durch die Konstitution « Ad conditorem
canonum » (8, Dez, 1322) 10ste bei manchen Spiritualen sogar freudige Zustimmung
aus, da sie grundsitzlich alle papstlichen Regelerklirungen und Privilegien
ablehnten,



zu dndern, womit doch das Zerwiirfnis der Kommunitit mit dem Papste
urspriinglich veranlaBt wurde, ist dem Chronisten gidnzlich unbekannt
geblieben. Er kennt nur den Streit iiber die Armut Christi. Uber
den Inhalt der umstrittenen These geht er mit einem Satze hinweg ;
dieser ecine Satz wverrit aber, dafl der Chronist das Opfer eines
graBlichen MiBverstandnisses geworden ist. Er 1dBt ndmlich den Papst
lehren, «daBB Christus mit seinen Aposteln nicht die lautere Armut
geitbt habe, sondern, daBl sie zusammen gemeinsame Giiter besessen
hitten, deren sie sich je nach Bediirfnis bei Gelegenheit bedienten ». 1
Darum hat es sich beim Streit iiber die Armut Christi wahrlich nicht
gehandelt. Weder dem Papst noch einem Dominikaner fiel es ein,
zu leugnen, daB Christus und die Apostel arm waren im gewdhnlichen
Sinne des Wortes ; umstritten war efrﬁﬂnd allein ihr Rechis-
verhiltnis zu jenen geringen, unentbehrlichen Lebensnotwendigkeiten,
die sie entweder nach dem ausdriicklichen Zeugnis der Schrift, wie
die loculi, oder nach den selbstverstindlichen Voraussetzungen (Kleider,
Nahrung) gehabt haben. DaBl das Apostelkolleg selbst in diesen
drmlichen, unentbehrlichen Dingen auf jedes Eigentums- wie Gebrauchs-
rechi verzichtet habe, das ist der Kern der minoritischen Lehre von
der Armut Christi, und nur das ist von den Dominikanern bestritten
und vom Papst als irrig zuriickgewiesen worden. Der durch den
evangelischen Bericht verbiirgte Tatbestand der duBerst diirftigen
Lebensfithrung des Heilandes und seiner Jiinger blieb im ganzen
Streite unberithrt. So ist dem Chronisten der status quaestionis
unbekannt geblieben. Die Pluralform « proprietates», deren er sich
bedient, zeigt deutlich, daB er nicht an Eigentumsrecht denkt, sondern
an Besitztimer, die der Papst iiber den evangelischen Bericht hinaus
und im Widerspruch mit ihm dem Apostelkolleg zugeschrieben habe ;
er 1aBt einfach den Papst Christus die Armut schlechthin, im gewthn-
lichen Sinne, ja sogar die freiwillige Armut ? absprechen. Dieses Mif3-
verstindnis klirt vieles auf. Vor allem den Grundton in diesem
Abschnitt seiner Chronik, das namenlose Entsetzen iiber dieses
Ungeheuer von einem Papst. Der Chronist ringt nach Ausdriicken,
das Ungeheuerliche dieses Vorfalles ins rechte Licht zu riicken. Der
Papst ist der alleinige Urheber dieser Irrlehre: «vesania quadam

1 «.... quod Christus meram cum discipulis suis paupertatem non habuerit,
sed cum eis proprietates in communi tenuerit et ipsis, cum opportunitas vel
necessitas requirebat, usus fuit. »

2 «.... enervare voluntariam et perfectam Christi paupertatem moliebatur. »



i

/

— 2 56 -
ductus » iiberrascht er eines Tages die ahnungslose Christenheit mit
der unerhorten Behauptung. Von der ganzen Vorgeschichte des Streites,
in den der Papst schlieBlich einzugreifen genotigt wurde, hat Winterthur
keine Ahnung gehabt.

_—— Wir miissen aber gleich hinzufiigen: mit diesen naiven Mil-

verstindnissen stand unser Chronist zu seiner Zeit kaum allein da,
nicht einmal unter seinen Mitbriidern. DaB man in weitern Kreisen
den eigentlichen Sinn der Kontroverse nicht erfaBte, ist leicht zu
begreifen. Die Unterscheidung von juridischer und sozialer Armut
ist dem Unstudierten nicht gut verstindlich. Wenn es hie: in
Avignon werde die vollkommene Armut Christi geleugnet, und so
driickte man sich der Kiirze halber meist aus, so konnten das jene,
die sich nicht eingehender mit der Irage befallten, kaum anders
verstehen als es unser Chronist wiedergibt. Die fiir die Offentlichkeit
bestimmte perusinische Erklirung war keineswegs geeignet, MiB-
verstindnisse fernzuhalten, selbst wenn sie viel gelesen worden wire :
sie war zu knapp gehalten. Die eingehende Darstellung und Begriindung
der These wurde nur an die Ordenshochschulen in Frankreich und
England verschickt. Das war eben das Unverantwortliche der perusi-
nischen Erklirung, dal man in einer so fein zugespitzen Frage an das
Volk gegen den Papst appellierte, wobei schiddliche MiBverstindnisse
von vernherein zu erwarten waren. Jene Leute, die nach Winterthurs
Bericht der perusinischen Erklarung begeisterten Beifall zollten, haben
vermutlich von der Sache selbst nicht viel mehr verstanden als unser
Chronist, wenn wir etwa die Universitidtsangehorigen ausnehmen. Selbst

"~ von den eigenen Ordenstheologen diirften kaum alle personlich an der

Kontroverse beteiligt gewesen sein. Sehr lehrreich ist das Beispiel
Ockhams, der zur Zeit der pipstlichen Armutserlisse in Oxford als
Baccalareus wirkte, es aber damals nach seinen eigenen Gestindnissen
nicht der Mithe wert fand, in sie Einblick zu nehmen. Erst als Inqui-
sitionshaftling in Avignon lieB er sich von Cesena dazu bewegen.
Solche Tatsachen stimmen allerdings schlecht zu der {iblichen Annahme,
dic papstlichen Armutsdekrete hiatten im gesamten Orden eine ungeheure
Aufregung hervorgerufen.

Wieweit im besondern in den Konventen der Heimatprovinz
unseres Chronisten die Armutserlisse und iiberhaupt die ganze
Kontroverse gewiirdigt worden sein mogen, dariiber gibt die Chronik
eines unbekannten oberdeutschen Minoriten lehrreichen Aufschluf3,
der um 1325 iiber die Zeit von 1206 bis 1325 schreib, also viel niher



den Ereignissen des Armutsstreites stand als Winterthur. ! Man sollte
meinen, dall er dementsprechend noch genauer und erregter sich
dariiber duBern wiirde. Das Gegenteil ist der Fall: « Anno 1322 in
penthecoste fuit capitulum generale Perusii. Eodem anno in curia
Romana mota est questio de paupertate per dominum Johannem
papam 22um, et status fratrum Minorum et regula sunt valenter
impugnata. Minister autem generalis, frater Michael, et alii fratres
tam prelati quam subditi concorditer et constanter restiterunt suis
adversariis ; et frater eciam Bonagracia de Pergamo, laycus sed in
jure expertissimus, fortissime pugnavit pro ordine. Qui anno sequenti,
scilicet 23, circa Purificationem beate Virginis ductus est ad pallacium
pape et ibi tamquam captivus detentus quasi 1T mensibus, scilicet
usque ad vigiliam nativitatis Christi.»? Das ist alles. Das Lyoner
Kapitel erwdahnt er noch, aber ohne ndhere Angaben. Bald nach
diesem Kapitel mull der Chronist seine Arbeit beendet haben. Der
Abschnitt zeigt anschaulich, wie man um 1325 in den Provinzen
drauBen von dem Armutsstreite dachte: der ganze Zwischenfall hat
sich an der Kurie abgespielt und ist bereits erledigt, das ist ungefihr
die Auffassung des Schreibers. Er findet es nicht der Mithe wert, auf
die Sache nidher einzugehen. Basler Lokalereignisse liegen ihm viel
nidher. Im iibrigen zeigt er sich besser unterrichtet als sein Mitbruder
aus Winterthur : er spricht von der Befehdung der Regel und der
Lebensweise der Minoriten, d. h. von dem Plane der Regelinderung ;
von dieser « questio de paupertate» konnte er mit Recht schreiben,
daB sie durch den Papst aufgeworfen wurde. Dafiir erwihnt er wieder
den Streit iiber die Armut Christi mit keiner Silbe, auch von den
pipstlichen Armutsdekreten schweigt er, wahrend er die fiir den Gang
der Hauptereignisse mehr belanglose MaBregelung des Ordensproku-
rators Bonagratia nachdriicklich hervorhebt ; das war eben eine auf-
sehenerregende, greifbare Tatsache, wahrend die Armutserldsse an der
ganzen bestehenden Lebensordnung in den Konventen nichts dnderten
und daher nur die an den theoretischen Fragen unmittelbar beteiligten
Ordenstheologen beschaftigten.

Aber dieser Gegensatz zwischen dem knappen Bericht des Basler
Chronisten und dem viel ausfithrlicheren Winterthurs ist mehr duler-
licher Natur und lieBe sich vielleicht aus dem Temperament der

1 Archiv. Franc. Histor. IV (1911), 673 ff., von P. Lemmens O. F. M. ver-
Offentlicht, Zur Abfassungszeit vgl. Franziskan. Studien III (1916), 93 ff.
2 A a. O, S. 686.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 17



_258_

Schreiber und ihrem Bildungsgrad erkliren. Thre Berichte unter-
scheiden sich aber grundsdtzlich in der Auffassung von der Tragweite
dieser Ereignisse. Auch der Basler Chronist nimmt fir seinen Orden
gegen den Papst Partei. Aus seinen wenigen Zeilen klingt der
freudige Stolz {iber die Standhaftigkeit seiner Mitbriider. Sein «con-
corditer et constanter restiterunt » ist das Grundthema, das Winterthur
breit ausfithrt. Im Gegensatz zu diesem findet er aber keinen Anlaf},
den Papst einer Irrlehre zu bezichtigen, schon deshalb nicht, weil er
einen Lehrstreit gar nicht erwihnt. Bei Winterthur liegt aber der
Schwerpunkt der ganzen Darstellung in der schauderhaften Irrlehre
des Papstes. Dieser auffallende Gegensatz in der Beurteilung des
Armutsstreites durch diese zwei zeitgenossischen oberdeutschen Chro-
nisten beruht aber nicht in einer verschiedenen Parteieinstellung, wie
schon bemerkt wurde, sondern in der verschiedenen Enistehungszeit
der beiden Chroniken. Der Basler Chronist schrieb vor dem Ausbruch
des michaelitischen Schismas, Winterthur nackher : das klart alles auf.

In der stiirmischen Audienz am g. April 1328 brach Cesena offen
mit dem Papste. Hatte er bis dahin, wie es scheint, die Verbreitung
der pédpstlichen Armutserlisse im Orden eher zuriickgehalten als
befordert, schon um der Kritik die Nahrung zu entziehen, so entfaltete
er von jetzt an mit seinen Leidensgenossen eine riithrige literarische
Tatigkeit mit dem Ziel, die Armutserldsse als hdretisch zu erweisen
und die ganze Christenheit, zunichst den eigenen Orden, zum Abfall
von Johann XXII. zu bewegen, der als Hiretiker seiner Wiirde
verlustig gegangen sei. Noch in Avignon, vor der Flucht, lieB er von
der Audienz des 9. April ein notarielles Protokoll ausstellen und legte
am 13. April die Appellation gegen den Papst ein, die er nach der
Flucht verdffentlichte. Von Pisa aus klirte er in einem Rund-
schreiben seinen Orden iiber das Vorgefallene auf (9. Juli 1328), und
noch im gleichen Jahre erlie er, ebenfalls von Pisa aus, drei weitere
Kundgebungen : zwei Appellationen (18. Sept. und 12. Dez.) und
ein neues Rundschreiben an die Minderbriidder (26. Nov.), worin er
ihnen unter den strengsten Strafen den Besuch des Pariserkapitels
im Jahre 1329 verbietet. Der literarische Kampf gegen den Papst
wurde dann von Miinchen aus fortgesetzt. In einer Denkschrift
traten zuerst Cesenas Genossen, darunter Heinrich von Thalheim, fir
den abgesetzten und gebannten Ordensgeneral ein ; dann appellierte
wieder Cesena (Miinchen, 26. Mirz 1330) gegen die Bulle «Quia vir
reprobus ». Einen neuen Notenwechsel veranlaBte das Kapitel von



Perpignan : rasch hintereinander schrieb Cesena zweimal an seine
einstigen Untergebenen (24. Januar und 25. April 1331). Die Antwort
des Ordensgenerals Geraldus rief eine umfangreiche Entgegnung Cesenas
hervor ; auch Nikolaus Minorita gab damals eine Schrift gegen Geraldus
heraus. An das Kapitel von Assisi 1334 schrieb im Namen der
Michaeliten Wilhelm Ockham. Und ein letztesmal appellierte Cesena
am 23. August 1338 gegen Papst Benedikt XII. Cesena tat alles,
daB diese Kundgebungen rasch in die Hinde der Minoriten gelangten.
Am besten wird ihm dies in den deutschen Ordensprovinzen gelungen
sein, die seinem Standort am nichsten lagen und zum Teil wenigstens
unter dem EinfluB seines hohen Goénners und Schutzherrn, Ludwigs
des Bayern, standen.! Es fehlte ja nicht an aufklirenden Gegen-
schriften ; aber in deutsche Minoritenkonvente diirften die michae-
litischen Streitschriften stellenweise leichter Zutritt gefunden haben
als jene, und vermochten so die 6ffentliche Meinung iiber die traurigen
Vorfille zu beeinflussen. Dall dies wirklich geschehen ist, dafiir ist
Winterthur ein Kronzeuge : darin muf3 der Hauptwert seiner Chronik
als Quelle fiir den Armutsstreit gesucht werden. Was er von Papsit
Johann XXII. und dem Armutsstreit schreibt, entspricht weniger den
wirklichen Tatsachen als jenem Bilde, das die Michaeliten davon
entwarfen. :

Bei der Niederschrift seiner Chronik wird Winterthur kaum eine
der genannten Streitschriften vor sich gehabt haben ; vielleicht hat
er iiberhaupt nie eine von ihnen gelesen. Was er aber dariiber von
andern vernahm, verwertete er fiir seine Chronik, womdglich noch
vergrobert und verallgemeinert, wie es bei solcher Arbeitsweise nicht
anders geht. Michael Cesena behauptete z. B. nur vom Perpignaner
Kapitel, daB3 der Papst Zeit und Ort bestimmt habe ; bei Winterthur
gilt das gleich von allen Kapiteln des Armutsstreites. Von heftigen
Auseinandersetzungen des Papstes mit den Briiddern wegen der Lehre
von der Armut Christi weill Cesena eigentlich nur zwel bestimmte
Tatsachen anzufithren : das Konsistorium vom 6. Mirz 1322 und die
Audienz am 9. April 1328. Der Chronist aber lifit den Papst gleich

1 Wie Meyer von Knonau, a. a. O. S, 241-253, zeigte, stand Lindau, wo
Winterthur schrieb, auf Seite des Kaisers. Das Interdikt wurde hier nicht
beobachtet. Das oben S. 13 angefiihrte kaiserliche Schreiben an Aachen behandelt
ausfithrlich die angeblichen Irrtimer in den pipstlichen Armutserlissen. Es
besorgten also auch kaiserliche Rundschreiben die Verbreitung der michaelitischen
Polemik gegen den Papst.



— 260 —

jahrelang, besonders auf den Generalkapiteln, die Briider drangsalieren.
Allerdings : wenn Cesena einmal den Orden um das Gebet bittet fiir
die Briider, die um der Verteidigung der Wahrheit willen Verfolgung
~leiden, so konnten solche Wendungen spiter von einem, der den Gang
der Ereignisse nicht mehr klar iiberschaute, falsch verstanden und
auf die Zeit des eigentlichen Armutsstreites (vor 1328) bezogen werden.
Die um ihres Bekenntnisses zur Armut Christt willen so hart verfolglen
Briider in der Chronik Winterihurs sind abey miemand anders als die
Miinchener Michacliien, und die vom Chronisten so stark unterstrichene
Standhaftigkeit der Briider erinnert sehr an das bestdndige Rithmen
Cesenas, daBl er wie ein zweiter Paulus dem Petrus ins Angesicht
widerstanden habe. Die Michaeliten stellen sich «wie eine Mauer
vor das Haus Israel», schreibt einmal Cesena ; Winterthur lif3t die
Briider unerschiitterlich « wie Marmorsidulen » dem Papste Widerstand
leisten. Noch manch andere Einzelziige im Bilde des Chronisten lielen
sich in michaelitischen Streitschriften wiederfinden. Daf} Cesena in
Avignon selbst seines ILebens vor dem Papste nicht mehr sicher
gewesen sei, behauptet der General gleich im ersten Rundschreiben
nach der Flucht. Die Michaeliten waren es auch, die die ganze Schuld
am Streite einseitig dem Papste aufbiirdeten : vom Satan verblendet,
habe er seinc Lehre aufgestellt. Was Winterthur sagt, « vesania quadam
ductus », ist nur im Ausdruck milder. Vor allem aber bekennt sich
| unser Chronist zum Hauptdogma der Michaeliten : der Papst hat mit
' seiner Leugnung der Armut Christi am Glauben Schiffbruch gelitten !
Echt michaclitisch ist seine Anschauung, Johann XXII. habe etwas
geleugnet, was bis dahin immer und iberall fest fiir wahr gehalten
worden sei. Tatsichlich erwecken diese Streitschriften den Eindruck,
als ob es nicht um irgendeine Schulmeinung gegangen sei, sondern
um ein wesentliches Stiick der christlichen Erblehre.

Und trotz allem steht Winterthur nicht auf Seiten des michae-
litischen Schismas. Wir kommen damit zum merkwiirdigsten Punkt
seiner Darstellung. Der Chronist verurteilt das Ausscheiden der
Michacliten aus dem Orden und damit auch ihre Auflehnung gegen
den Papst. Ausdriicklich spricht er nicht dariiber. Wie er aber davon
dachte, verrit er deutlich in seinem Bericht iiber Dietrich von
Burgheim : « Qui tandem penitencia ductus episcopatum resignavit et
jugum Domini abjectum ordinem exeundo repetens pollicensque se
subiturum penam correctionis suis excessibus condignam ordinem
illico inpetravit. » Den Standpunkt der Michaeliten, dal} seit 1328 sie



— 261 —

allein den wahren Orden des hl. Franz darstellten, teilt Winterthur
“keineswegs. Er bedauert zwar aufs tiefste die AusstoBung dieser
“Manner aus dem Orden, besonders Cesenas, «die wie strahlende Sterne
im Orden ecrglinzten und wie helleuchtende Gestirne inmitten des
Nebels », aber von dem Orden des hl. Franz sind eben doch sie und
" nicht die iibrigen dem Papste treu gebliebenen Briider « wie verdorrte
oder faul gewordene Glieder abgeschnittén worden ». Er gibt also den
Michaeliten die Primissen zu, :zieht aber nicht den Schlufl aus ihnen.
Dieses \Vidersprﬁches in seiner Darstellung des Armutsstreites ist
sich der Chronist kaum bewulBt geworden. Zur Zeit, als er schricb,
waren die Michaeliten bereits erledigt. Aber auch in den kritischen
Jahren selbst, die Winterthur schon als Minorit erlebte, ist er kaum
je vor die Wahl gestellt worden : hie Papst — hie Michael Cesena !
Der ungliickliche Ordensgeneral blieb nach seinem Abfall vereinsamt,
diec wenigen Manner von Bedeutung, die ithm folgten, sind zum Teil
aus recht personlichen Griinden abgefallen, wofiir Wilhelm Ockham
ein Beispiel bietet. Der Orden sagte sich deutlich und entschieden
von ihm los, ja forderte ihn auf, zuriickzukehren und den Frieden
mit dem Papste zu suchen. Auch in den deutschen Ordensprovinzen
ist, soviel wir sehen, ein Anschluf an ihn nicht einmal in Frage
gekommen, obwohl hier die Briider im kirchenpolitischen Kampfe
teilweise aut Seite des Kaisers standen. So hat unser Chronist, der
schlichte Ordensbruder, nie das Bediirfnis empfunden, sich mit dem
Gegensatz Avignon-Miinchen, Geraldus-Cesena, abzufinden und zum
Kern der Sache vorzudringen. Trotz seiner warmen Teilnahme an
den Ereignissen sind es nicht innere Erlebnisse, die ihm hier die Feder -
fithren, sondern nur die Chronistenpflicht, iiber alles Bedeutsame zu
berichten. Und hier arbeitete er vielleicht noch mehr als in andern
Teilen seiner Chronik nach dem bloBen Hérensagen. Das Wider-
spruchsvolle, was er da von rechts und links zu': horen bekam, aus-
zugleichen, nach der einen oder der andern Seite, dazu war er nicht
bloB zu wenig gebildet, es fehlte der innere Antrieb dazu. So lifBt
er die Widerspriiche ruhig nebeneinander stehen. Cesena, der Unver-
gleichliche, hat die Kirche vor dem Schiffbruch gerettet, indem er
dem Papste-widerstand'; aber es war doch wieder nicht recht, daB
er von Kirche und Orden sich trennte und jene seiner Genossen, die
BuBe dafiir taten, erhalten den Beifall des Chronisten. '
Wir sehen demnach aus Winterthurs Chronik : ihr Hauptziel
haben die Michaeliten doch nicht erreicht. Es gelang ihnen, viele



—_ 262 —

gegen den Papst griindlich einzunehmen, nicht aber, sie von ihm
toszureiBen. Erfolg wund Miferfolg der michaelitischen Propaganda
spiegeln sich hier dewtlich ab. Immerhin war ihr Erfolg gro genug
und fiir die katholische Kirche auch bos genug. Ein paar rhetorische
Ubertreibungen abgerechnet, ist es durchaus ernst zu nehmen, was
unser Chronist von den religidsen Folgen des Armutsstreites oder
sagen wir lieber, der michaelitischen Propaganda schreibt: welchen
Schaden diese skandalése Lehre des Papstes dem katholischen Glauben
zugefiigt habe, moge jeder Verstindige selbst ermessen ; denn iiberall
sei sie hingedrungen, in alle Linder und Provinzen, bis in die
entlegensten Winkel der Erde und sei Unzihligen zum Ansto(
geworden ; die vorher im Glauben festgestanden, seien zweifelhaft und
schwankend geworden. DaB Leute, wie der Chronist, die eigentliche
Tragweite des Streites miBverstanden, machte die Sache nicht besser,
sondern schlimmer. Auch beim groBen Abfall im XVI. Jahrhundert
verstand die Masse kaum viel von den umstrittenen dogmatischen
Fragen oder huldigte grobsten MiBverstindnissen, wie die deutschen
Bauern mit ihrer Freiheit des Christmenschen. — Wir wissen, welche
Gefahren auf der Hohe des Mittelalters die Armutsbewegung der
Kirche bereitete. Die Mendikanten, besonders die Sohne des Armen
von Assisi, hatten sie beschworen. Seit Johann XXII. brandet eine
neue Welle hiretischer Armutsbewegung an die Kirche heran, — die
Fraticellen! Zum Teil sind sie die Nachfahren der Spiritualen des
XIII. Jahrhunderts, zum Teil, und gerade bedeutende Gruppen von
ihnen, die geistigen Nachkommen der Miinchener Michaeliten. In
diesen verehrten die Fraticellen ihre Patriarchen ; aus ihren Schriften
holten sie das Riistzeug zum Kampfe gegen die Pipste ; nach ihrem
Beispiele schickten sie wiederholt Sendschreiben an die Christenheit,
kamen aber in ihren Erfolgen weit iiber Michael Cesena hinaus: es
gelang ihnen die Bildung einer geheimen Gegenkirche, die iiber ein
Jahrhundert die Kirche Christi beunruhigte, wenigstens in Italien,
dem Mutterland des Fraticellismus. Von hier drangen versprengte
Gruppen in die Balkanlinder ein, wahrend sich Spuren von der
Bekimpfung der Armutserlisse Papst Johanns selbst tief im Orient
nachweisen lassen, sodaB Winterthur mit seinen oben angefiihrten
Sitzen nicht viel iibertrieben hat. Es kostete keine geringe Miihe,
der Bewegung Herr zu werden. Erst gegen Ende des XV. Jahrhunderts
sterben die Fraticellen aus.

In Deutschland ist es zu keiner Fraticellenbewegung gekommen,



_263..._

obwohl auch hier der Boden gut vorbereitet war. Der Angriff der
avignonesischen Kurie auf deutsche Reichsrechte hatte das nationale
Empfinden verletzt und das besonders vonJohann XXII. eingerichtete
papstliche Steuerwesen machte boses Blut. Die Michaeliten lieBen es
sich nicht entgehen, auch diese Dinge auszubeuten und die Armuts-
erlisse mit der Geld- und Machtpolitik des Papstes in Zusammenhang
zu bringen, womit sie ihm freilich Unrecht taten. Wenn trotzdem
das michaelitische Schisma in Deutschland keine Folgen, wenigstens
nicht in der greifbaren Form von Sektenbildung zuriicklieB, so liegt
dies wohl darin, daf3 hier die Armutsbewegung, gerade so wie die ihr
innerlich verwandte Kreuzzugsbewegung, nie so tief gegriffen hat wie
in den romanischen Landern. Aber auch fiir Deutschland darf der
Schaden, den die michaelitische Bewegung der Kirche zugefiigt hat,
nicht unterschitzt werden. Das lehrt uns eben Winterthur. Wie er,
dachten und urteilten {iber Johann XXII., von den Michaeliten iibel
beraten, gewifl viele in und aufler dem Orden. Wer aber solchen
Stimmen willig sein Ohr geliehen hatte, in dem muBite notwendig das
Vertrauen auf das in jedem Papste verkorperte apostolische Lehr-
und Hirtenamt der Kirche auf das schwerste erschiittert werden, was
ja der Chronist selbst feststellt und beklagt. Jene Zeit war gewil3
noch weit davon entfernt, aus solchen Ausstreuungen, selbst wenn sie
glaubig hingenommen wurden, sofort die letzten Folgerungen zu ziehen.
Aber wir horen hier bereits Stimmen, wie sie in den nichsten hundert-
fiinfzig Jahren in Deutschland immer hiufiger und lauter sich erheben
und das Nahen der kirchlichen Katastrophe ankiindigen. Insofern ist
die Geschichte des Armutsstreites in der Chronik des Johann von
Winterthur auch ein Stiick Vorgeschichte der deutschen Glaubens-
spaltung.

EMO CMS



	Die Geschichte des Armutsstreites in der Chronik des Johann von Winterthur

