Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 21 (1927)

Rubrik: Kleinere Beitrage = Mélanges

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- 142 —

pour ses travaux publiés dansla Revue d’Histoire ecclésiastique suisse et
particulierement dans le Bollettino Storico della Svizzera italiana. Dans
cette derniére publication, le nom de ’abbé Torriani se rencontre trés souvent
de 1880 4 1923. En de nombreux articles, ou sous forme de régestes, il y
traita des questions historiques concernant Mendrisio et son ancien bailliage.
Je signalerai particuliérement le Catalogo dei documenti per la storia della
prefettura di Mendrisio e pieve di Balerna, qui nous donne la liste des
documents concernant la domination suisse, qui existent dans les archives de
famille. C’est de ces mémes archives que I’abbé Torriani tira les notices
contenues dans sa Storia Ecclesiastica di Mendrisio, publiée en 1922.

L’ceuvre historique de P’abbé Torriani est appréciable. Elle fournit au
futur historien du canton du Tessin une foule de renseignements utiles,
tirés des plus riches archives familiales qui, 4 ma connaissance, soient au
Tessin. Il est nécessaire de remarquer que ’ceuvre du disparu n’est pas défi-
nitive. Méme la Storia Ecclesiastica di Mendrisio, le dernier ouvrage que ce
chercheur infatigable nous a laissé, n’a pas ce caractére, car son auteur s’est
malheureusement limité & la documentation que les archives de sa famille
lui fournissaient. Cette publication, au point de vue du style et de I'exposition
systématique, se ressent du grand age de son auteur, et on voit a la lecture
que ses forces le trahissaient déja.

Il reste cependant toujours — et c’est la le mérite de I’historien disparu —
que son ceuvre constitue une forte contribution pour P’histoire du Mendrisiotto
en particulier et du Tessin en général par les notices de détail qu’elle donne
et par le signalement des documents qui les contiennent.

Il faisait partie du comité de rédaction de notre Rerue et il prit part de
temps a autre aux séances de la section historique de I’Association populaire
catholique suisse. Dr. Célestin Tregzini.

Literatur von und iiber Edoardo Torriani.

A. MonTi, Pel giubileo sacerdotale del nobile Don Edoardo Torriani,
20. Sett. 1873 — 23. Sett. 1923. Discorso. Mendrisio, Tip. « Moderna », 1923

Trenta sonetti del Signor abb. Epoarbpo Torriani, Priore della Torre.
Mendrisio, Tip. G. Prina, 1884. 32 Seiten.

Litanie Lauretane, in altretanti sonetti, ridotte dal Priore E. ToRRIANI,
Seconda edizione, Como, Tip. Divina Providenza 1922. 60 Seiten.

Torriani widmete schon 1878 eine Sammlung dem neuen Papste Leo XIII.
Torriani besang auch in Versen seine Heiliglandfahrt und verodffentlichte
unterm 21, September 1925 noch gereimte Rimembranze dell’anno 1875.

E. Wymann.

Die Heiligsprechung der hl. Wiborada

Aus der Epoche, der die hl. Wiborada angehorte, ist von einer Heilig-
sprechung durch den papstlichen Stuhl in Rom noch nichts bekannt.
Eine solche ist in der ersten Halfte des X. Jahrhunderts noch ausschlieBlich
Sache des Bischofs oder des Abtes fiir den betreffenden Sprengel. Diese



Art der Heiligsprechung wurde denn auch der hl. Wiborada zuteil, und
zwar schon ein Jahr nach ihrem Martyrertode in St. Gallen. Es war Abt
Engelbert, der am Vorabende des Tages, an dem sich der Leidenstod der
Heiligen zum erstenmal erneuerte, also am 1. Mai des Jahres 927, den
gesamten Konvent des Klosters zusammenberief. Hitto, der Vorsteher
der Kirche des hl. Magnus, muBte iiber das Leben und die Wundertaten
seiner heiligen Schwester nach bestem Wissen und Gewissen Aufschluf3
erteilen. Hernach erklirte der Abt unter der Zustimmung aller Anwesenden,
Wiborada sei als eine Heilige zu verehren und der Jahrestag ihres Todes
in der Kirche des hl. Magnus als derjenige einer heiligen Jungfrau und
Martyrin zu begehen. Hitto aber kam diesem Auftrag mit Freude nach.
So berichtet uns Hartmann !, der éltere Biograph, in ausfiithrlicher Weise,
wahrend Hepidan 2, der spitere, das Ereignis kurz zusammenfaQ3t.

Mit diesem Vorgange hat die offizielle kirchliche Verehrung Wiboradas
als Heilige ihren Anfang genommen. Ungefihr 30 Jahre spiter wurde,
nach dem Berichte Hepidans, unserer Heiligen auch die Ehre der Altire
zu teil. Es war Abt Craloh (942-958), der die heiligen Uberreste aus dem
urspriinglichen Grabe in der Klause bei St. Mangen erheben und in die
Kirche des hl. Magnus iibertragen lieB. Auffallend ist am Berichte nur
der Umstand, daf3 diese Elevatio S. Wiboradae von Hartmann, dem ersten
Biographen, nicht erzdhlt wird, wihrend Hepidan sie in stark legendenhafter
Ausschmiickung wiedergibt. 3 Daraus mochten wir schlieBen, daB Ekkehard,
der eigentliche und urspriingliche Verfasser der Vita, diese in der Haupt-
sache schon vor Craloh niederschrieb, an der Vollendung derselben aber

1 Venerabilis abbas Engilbertus anniversario depositionis illius tempore
adveniente, anteriori die vocavit ad se Hittonem monachum, fratrem ipsius
venerandae martyris, et aliis plurimis patribus de congregatione presentibus
rationem cum illo de ipsis virtutibus habuit. Quique .... cum consilio fratrum
eidem monacho et presbitero mandat, ut superventurae noctis vigilias cum psal-
modia et dulci hymnorum modulatione, sicut antiquorum patrum ordinatione
~de virginibus conscriptum habemus, cum Dei licentia et adjutorio ad tumulum
eius devotissime adimpleret, deinde etiam supervenientem diem sinaxi et missarum
adimpletione solemnem duceret., At ille magna gratulatione cum matutinas laudes
iuxta preceptum sibi ad sepulcrum sanctae virginis devotus exsolveret .... ad
domicilium rediit. — Hartmannus, De vita S. Wiboradae, c. 40.

2 Haec virtutum eius insignia Engilbertus, Abbas monasterii, imis reponens
sensibus, veniente eius anniversario praecepit supradicto fratri eius illum sollemnem
agere cantu et lectionibus, ut solet, de una virgine, quod ille libenter percipiens
in tantum studuit eundem diem venerari, ut etiam altare velaret cultiori velamine
etc. — Hepid. De vita S. Wiboradae, lib. II, c. 8.

3 Operae pretium esse diximus et hoc paginae commendare, qualiter omni-
potens Deus has sanctas virgines (sc. Wiborada et Rachilda) prius in ergastulis,
in quibus se pro eius amore incluserant, tumulatas basilicae S. Magni intromitti
revelare dignatus est. Quadam igitur nocte saepe dictae Kebeninae visum est
somnium, quidam iuvenis aspectu decorus trahens redam geminis rotis com-
positam quadam cerea materia, ut ei visum est oneratam, cumque illa interrogaret
qua de causa veniret, vel quid ex hac materia facere vellet, missus sum, ait, ut
harum sanctarum virginum sepulcra, muro interrupto, basilicae intromittam.



spiater in seiner Stellung als Dekan und geistiger Leiter des Klosters bis
zu seinem Tode verhindert wurde und daB schlieSlich in Hartmann, dem
jiingern Mitbruder, dem die Vita Ekkehards zugeschrieben wird, nicht
viel mehr als der Abschreiber derselben zu sehen ist.

Mit der unter Abt Craloh vollzogenen Elevatio hatte Wiborada die
ganze Ehrung erfahren, die einer Heiligen des X. Jahrhunderts iiberhaupt
zuteil wurde. -— Aber gerade das X. Jahrhundert bedeutet in der Geschichte
der Heiligenverehrung einen Wendepunkt. Denn rund 66 Jahre nach dem
Tode Wiboradas findet zu Rom die erste feierliche Kanonisation durch
den Papst statt, und es ist kein anderer als der geistliche Sohn und groBe
Verehrer der hl. Wiborada, Bischof Ulrich von Augsburg, dem diese
Ehrung im Jahre 993 im Lateran zu Rom zuteil wurde. Es ist auch nicht
ausgeschlossen, ja sogar wahrscheinlich, daBl gerade bei diesem Anlasse
die Heiligsprechung der groBen Lehrmeisterin des hl. Ulrich eine erste
Anregung erfuhr. Denn ungefahr 50 Jahre spiter, um 1050 herum, schreibt
Ekkehard 1IV. in seiner Chronik, daf in seiner Zeit schon zweimal durch
zwel Papste der Beschlu3 gefaBt worden sei, Wiborada zur Heiligen zu
erheben, und da8 das endlich unter Abt Norpert geschehen sei. !

Welches die beiden Papste gewesen, die die von Ekkehard erwahnte
Heiligsprechung in Angriff genommen aber nicht zu Ende gefiihrt hatten,
wissen wir allerdings nicht. Ebenso suchen wir auch umsonst nach den
Akten, die die von Ekkehard erwahnte Heiligsprechung durch einen Papst
in Rom bezeugen wiirden. Dagegen finden wir, wenn auch erst im XII. Jahr-
hundert, einen Zeugen, der die Aussage Ekkehards erhartet und erginzt.
Es ist der zweite Fortsetzer der Chronik Ekkehards, der unabhdngig von
diesem von Abt Norpert von Stableau (1034-1072) berichtet, er habe,
mit Unterstiitzung des Kaisers Heinrich und dessen Gemahlin Agnes vom
Papst Clemens II. in Rom die Heiligsprechung erwirkt. Der Papst habe,
nach Anhérung der Lebensbeschreibung der Heiligen, dem Abte wegen
der Verschleppung dieser Angelegenheit Vorwiirfe gemacht, hernach die
Kanonisation unter dem Beisein des Bischofs Theoderich von Konstanz
vorgenommen und bestimmt, daB der 2. Mai in der ganzen christlichen
Kirche mit Messe und Psalmengesang festlich zu begehen sei. 2

Post hanc igitur visionem .... Gralo, qui id temporis coenobio S. Galli praeerat,
in animum duxit .... Visionem ancillac factis exequi .... Exemplo vocantur
cacmentarii, opusque in divina providentia perfectum humanis studiis traditur
perficiendum. ..., Hepidan, vita S. Wib"®, lib. II, ¢. XVI,

1 De sancta Wiborada autem, quia liber per se est eius, amplius non loquemur,
practer quod in sanctam eam levari iam his nostris temporibus per duos papas
decretum est et sub Norperto tandem impletum. Ekk. cas. c¢. 56, St. Galler Mitteil.
Bd. XV-XVI, p. 209.

2 Obtinuit etiam aminiculante Henrico Imperatore et conjuge eius Agnete
hoc apud Dominum Apostolicum Clementem secundum, recitata vita B. Wiboradae
eiusque miraculis et de tamdiu neglecta re ab ipso Papa redargutus, quatenus
ipsam presente Theoderico Constantiensi episcopo canonizaret et pro sancta
haberi praeciperet et anniversarium ipsius diei solemnizandum institueret. M. G,
SS. Bd. II, p. 156.



— 145 —

Das Pontifikat Clemens II. nun fillt in die kurze Zeit vom 24. Dezember
1046 bis zum 9. Oktober 1047. Der Papst war als Bischof Suitger von
Bamberg mit Heinrich III. iiber die Alpen gezogen, auf der Synode zu
Sutri zum Papste erhoben worden und hatte den Kaiser und die Kaiserin
am Weihnachtstage des Jahres 1046 in der Peterskirche zu Rom gesalbt
und gekront. In der Friihe jenes Tages aber war Eberhard, der Bischof
von Konstanz, der den Rémerzug mitgemacht hatte, plotzlich gestorben,
worauf Theoderich, ein Kanoniker der Kirche zu Konstanz, zu dessen
Nachfolger konsekriert wurde.! Wir haben somit einige Tage nach dem
Weihnachtsfeste des Jahres 1046 alle jene Personen in Rom beisammen,
die nach dem Zeugnisse der zwei genannten Chronisten an der Heilig-
sprechung Wiboradas mitgewirkt oder ihr beigewohnt haben. In diese
Zeit aber fillt das groBe Konzil, das unter Papst Clemens II. und in der
Anwesenheit des Kaisers Heinrichs III. und dessen Gemahlin Agnes vor
einer groflen Anzahl von Kirchenfiirsten in Rom abgehalten wurde. Wir
sind daher berechtigt, anzunehmen, daB die Kanonisation der hl. Wiborada
durch den papstlichen Stuhl auf diesem Konzil stattgefunden habe. Der
Umstand, daB die Heiligsprechungsakte nicht auf uns gekommen sind,
darf uns von dieser Annahme umsoweniger abhalten, als uns die zahl-
reichen Beschliisse dieser Kirchenversammlung durch die Ungunst der
Zeit iiberhaupt verloren gegangen sind. 2 Die Forschung hat denn auch
die Kanonisation der hl. Wiborada durch Papst Clemens II. in Rom zu
Beginn des Jahres 1047 als eine historisch durchaus gesicherte Tatsache
angenommen. * Wiborada ist die erste und bisher auch die einzige
Schweizerheilige, der diese Ehre zu teil geworden ist.

St. Gallen. E. Schlumpf.

Die hl. Wiborada und der hl. Ulrich in St. Gallen.
Ein Beitrag zur Wiborada-Kontroverse.

Die umstrittene Frage des Zusammentreffens dieser beiden Heiligen
in St. Gallen und der dadurch bedingten Beeinflussung Ulrichs durch
Wiborada in St. Gallen hat durch A. Schroder auf Grund der Quellen eine
wegleitende und griindliche Beleuchtung erfahren. * Wenn wir nun gleicha
wohl hier noch einmal auf dieselbe zu sprechen kommen, so geschieht es,
weil wir den Ausfithrungen Schréders nicht wvollinhaltlich beipflichten
kénnen. Um aber nicht bereits Gesagtes zu wiederholen, beschrianken

1 K. Nobbe, Die Chronik Herimanus’ v, Reichenau, Leipzig 1893, p. 39-4I.

2 Manst, Sacr. conc. coll. XIX, p. 627. — Hdéfler, Deutsche Papste, Bd. I, 253.

8 Vergl. 1. Heidemann J., Forschungen zur Deutschen Geschichte, Bd. VIII,
P. 99 u. 100. — 2. Stetndorff E., Jahrbuch des Deutschen Reiches, Bd. I, p. 32I1.
— 3. Meyer v. Knonaw, Ekk. cas. n. 725, p. 209 u. 210. St, Galler Mitteil.
XV.-XVI. — 4. Hifler C., Die Deutschen Papste, Bd. I, pp. 251~ u. 252.

4 Der hl. Ulrich und die Reklusin Wiborada im Hist. Jahrbuch, XXII. Bd.,
(1901), p. 276-284.

REVUE D'HISTOIRE ECCLE:IASTIQUE 10



o 146 —

wir uns auf die Erorterung jener Punkte, in denen sich unsere Auffassung
mit jener Schréders nicht deckt und verweisen im iibrigen auf die eben
erwahnte Arbeit.

Die drei Quellen, die uns den fraglichen Hergang iiberliefert haben,
sind Gerhard !, Hartmann 2 und Ekkehard IV. 3 — Vergleichen wir indessen
die beiden erstgenannten Hauptquellen Gerhard und Hartmann miteinander,
so ist eine gewisse gegenseitige Abhangigkeit unverkennbar. Schréoder nun
ist mit Meyer von Knonau der Auffassung, Hartmann habe, wie der spitere
Ekkehard, Gerhard « gekannt und beniitzt », er bedeute eine « Weiterung »
und « wertvolle Ergianzung » zu Gerhard, insofern er die Riicksprache iiber
die Berufswahl in Beziehung zur Frage der Abteibesetzung nach dem
Tode Salomons setze, bedeute aber eine Verdunklung des wirklichen Her-
gangs, insofern er diese Riicksprache in die Zeit vor Salomons Tod ansetze,
ja er lasse Wiborada schon auf die Erziehung des Knaben Ulrich einen
bestimmenden EinfluB ausiiben und beweise damit, daB ihm nur noch
« eine dunkle Erinnerung an den wirklichen Zusammenhang » vorschwebe.

Dieser Auffassung treten wir hier mit vollem BewuBtsein entgegen,
indem wir behaupten, nicht Gerhard sei der unabhingige, urspriingliche
und zuverldssige Berichterstatter, sondern Hartmann; Hartmann habe
sogar den fraglichen Hergang im Gegensatz zu Gerhard, wenn auch in
kiirzester Form, so doch richtig und in vollem Einklang mit der Chronologie
wiedergegeben.

Das ist an sich schon durchaus wahrscheinlich. Denn Hartmann ist
ein Moénch des Klosters St. Gallen. Wenn irgendwo hat sich doch in jenem
Kloster eine Tradition von dem Verhdltnis Wiboradas zu Ulrich gebildet,
und Hartmann hat diese Tradition aus dem Munde von Augen- und
Ohrenzeugen erfahren konnen. Ihm stand aber auch ein schriftlich
fixierter Bericht eines unmittelbaren Augen- und Ohrenzeugen, die Wiborada-
Biographie Ekkehards I. zur Verfiigung, und er selber bezeugt die getreue
Ubereinstimmung seines Berichtes mit jenem seines Gewahrsmannes. 4
Etwas Ahnliches kann von Gerhard nicht gesagt werden. Zwar war Gerhard
jahrzehntelang der Vertrauensmann Ulrichs gewesen. Aber er selber sagt
in seiner Einleitung, daB er iiber die Jugendzeit Ulrichs schlecht beraten sei. %

Zu diesen duBern Griinden gesellen sich nun aber noch ebenso schwer-
wiegende innere, die sich aus einer genaueren Betrachtung der beiden
Texte ergeben.

Der fragliche Bericht Hartmanns zeichnet sich, wie iibrigens noch
manch anderes Kapitel in dessen Wiborada-I.eben, durch eine geradezu
lapidare Kiirze und wirkliche Prignanz aus. Das Zusammentreffen Ulrichs

1 Vita s. Oudalrici, c. 1, ed. Waitz, M. G. S. S. IV, 386.

2 Act. Sanct. Boll. Mai, 284.

3 Eckh. Cas. S. Galli, c. 57, 58 u. 59. Herausg. von G. Meyer v. Knonau
in St. Galler Mitteilungen. N. F. V./VI. St. Gallen 1877.

4 Acta Sanct, a. a. O. c. 40.

5 M. G. SS. IV, p. 384: «ut cum tacita experientia experiri studuissem
originem ortus eius. »



mit Wiborada in St. Gallen bildet den entscheidenden Wendepunkt im
I.eben Ulrichs. Mit wenigen aber charakteristischen Sitzen zeichnet daher
der Bicgraph das ganze Vorleben Ulrichs im Kloster bis zu diesem Wende-
punkt. Als kleiner Knabe schon, sagt Hartmann, kam Ulrich nach St. Gallen
an die Schule. Dann aber fihrt er also weiter : Quidem edoctus, cum ad
intelligibilem aetatem pervenisset, cum etiam beatae illi (sc. Wib2¢) amabilis
crebro ab ea, ut iuvenilia desideria fugeret, moneretur, coepit .... in Dei
cervitio sedulus et devotus existere. .

In diesen Sitzen redet also der Biograph zuerst von der Ausbildung
Ulrichs im Kloster und dessen Eintritt in ein reiferes Alter, dann aber von
der Beeinflussung Ulrichs durch Wiborada auf dem Wege der Tugend.
\Was hier in erster Linie zu beachten ist, ist der Umstand, daB der
Biograph die Ausbildung Ulrichs und dessen Eintritt in ein reiferes Alter
nicht in die gleiche Zeit versetzt, wie dessen Beeinflussung durch Wiborada.
Er sagt «edoctus» und « cum ad intelligibilem aetatem pervenisset» im
(regensatz zu « cum moneretur » und bedeutet damit, daB3 Ulrichs Aus-
bildung und dessen Ubertritt in ein reiferes Alter schon stattgefunden
hatten, als die Beeinflussung durch Wiborada begann, mit andern Worten,
cer Biograph setzt die Beeinflussung Ulrichs durch Wiborada in die Zeit,
die auf seinen StudienabschluBl in St. Gallen folgte. Schréder ist daher
im Unrecht, wenn er behauptet, Hartmann lasse Wiborada schon auf den
Knaben Ulrich einen bestimmenden Einflufl ausiiben.

DaB unsere Auftassung die richtige sei, ergibt sich auch aus dem nun
folgenden Texte. Denn Hartmann fahrt also weiter : In illo tempore —
<. h. also, damals als die Beeinflussung durch Wiborada begann —
Salomone, fratre et abbate nostro, Episcopo facto, cum nos unice diligeret,
post obitum illius, cum metuerent fratres et ipse, ne, sicut ante eum, in
potestatem alienam traderentur, eius nutu Udalricum ipsum secretius
accitum suadere coeperunt, quatenus monachico habitu suscepto, se Dei
et b. Galli servitio traderet, hoc pacto, ut mox Patris nomine assumpto,
abbas eius post illum constitueretur. — Hier setzt also der Biograph die
Beeinflussung Ulrichs durch Wiborada in die Zeit, da die Monche, auf-
gemuntert durch den Abtbischof Salomon selber, Ulrich aufforderten, ihr
Mitmonch zu werden, um ihm nach Salomon die Abtei zu iibergeben.
1)ieses Begehren aber fallt nach der obigen Darstellung, wie auch Schréder
zugibt, in die Zeit, die Salomons Ableben unmittelbar vorausging, also in
die Jahre 918 auf 919. Daraus aber folgt, dal auch die Beeinflussung
Ulrichs durch Wiborada in diese Zeit fallt. In dieser Zeit aber war eine
Beeinflussung und Beratung Ulrichs durch Wiborada wohl moglich ; denn
Wiborada war ja schon 912 in St. Georgen und 916 in St. Mangen, und
das war zu beweisen.

Allerdings findet Schrdder jenes Vorgehen der Ménche noch zu Leb-
<eiten Salomons fiir wenig wahrscheinlich. Er setzt es daher weiter hinab,
in die Zeit der Sedisvakanz nach Salomon und folgert dann daraus,
Hartmann habe nur noch eine dunkle Erinnerung an den wirklichen Vor-
gang gehabt. Es ist aber nicht einzusehen, warum Hartmann, dem doch
zuverldssige miindliche wie schriftliche Quellen zur Verfiigung stunden,



_148_

nur noch eine dunkle Vorstellung vom wirklichen Hergang gehabt haben
soll und noch viel weniger ist einzusehen, warum jenes Vorgehen der
Ménche zu Lebzeiten Salomons wenig glaubwiirdig sein soll. Wir halten
es im Gegenteil fiir hoéchst wahrscheinlich, da Salomon, der volle
dreiBig Jahre lang dem Kloster als Abt vorgestanden, der es zu einer nie
gekannten Grofe und Hohe emporgefiihrt, der es wie seinen Augapfel
geliebt hatte, jetzt, da er das Ende seiner Tage herannahen fiihlte, um
seinen Nachfolger besorgt war, die Frage einer kommenden Abtwahl mit
den vertrautesten Monchen besprach und dabei diesen den Namen Ulrich
nahe legte. '

Nichts erscheint uns wahrscheinlicher, als das Vorgehen der Monche,
wie es von Hartmann geschildert wird. Unseres Erachtens handelt es sich
daher jetzt nur noch um die Frage: « Konnte Ulrich in jener Zeit, da die
Monche das Begehren an ihn stellten, d. h. im Jahre 918 auf 919, zu
Wiborada gehen, um ihren Rat zu holen ? » Diese Frage aber ist, wie
wir bereits dargelegt haben, unbedingt zu bejahen. Schroeder ist daher
wieder im Unrecht, wenn er den Vorgang weiter hinabriickt, in die Zeit der
Sedisvakanz, die auf Salomon folgte. Die Chronologie verlangt das nicht,
und Hartmann erlaubt es nicht. Aber auch Meyer von Knonau tut des-
halb Hartmann Unrecht, wenn er ihm falsche Motivierung der Antwort
Wiboradas vorwirft. !

Allerdings kann eine so knappe Aneinanderreihung von Begeben-
heiten, die zeitlich auseinander liegen, wie der Studienaufenthalt Ulrichs
in St. Gallen und die Beratung Ulrichs durch Wiborada bei Hartmann,
leicht zu irrtiimlicher Auffassung fiihren. Das beweist Gerhard, der die
Zeit, die zwischen jenen beiden Ereignissen lag, iibersah, diese zeitlich
miteinander verkniipfte und so mit der Chronologie in Widerspruch kam.
Ubereinstimmend mit Hartmann, berichtet Gerhard nimlich, daB Ulrich
schon als Knabe nach St. Gallen gekommen sei und dort seine Ausbildung
erhalten habe, was die Moénche veranlaf3t habe, den Versuch zu machen,
ihn fiir das Kloster zu gewinnen. So weit ist der Bericht Gerhards ein-
wandfrei. Wenn aber der Biograph jetzt Ulrich zu Wiborada gehen 1ift
und ihr als Resultat der Beratung die Antwort in den Mund legt: « Du
bist nicht bestimmt, der Abt dieses Klosters zu werden», so supponiert
diese Antwort eine Frage, vor der der achtzehnjdhrige Ulrich noch nicht
stehen konnte, nimlich die Frage: « Soll ich ins Kloster eintreten, um
die mir angebotene Abtei zu iibernehmen ? » Eine solche Frage konnte
damals Ulrich an Wiborada nicht stellen, nicht bloB deshalb nicht, weil
Wiborada damals noch nicht in St. Gallen war, sondern auch deshalb nicht,
weil die Ménche damals dem kaum achtzehnjdhrigen Studenten die Abtei
nicht in baldige Aussicht stellen, geschweige denn anbieten konnten. Wenn
aber Gerhard, der sonst durchaus zuverlissige Berichterstatter, Ulrich
diese Frage gleichwohl tun 1iBt, so muB sie eben doch einen historischen
Hintergrund haben, und sie hat einen. Nur finden wir ihn erst zehn Jahre
spater, beim Ableben Salomons, wie uns Hartmann bezeugt hat.

L Ekk. cas. ¢c. 57, n. 728.



Der Grund aber, weshalb Gerhard irrtiimlicherweise schon den Acht-
zehnjahrigen vor jene entscheidende Berufswahl stellt, mag wohl darin
liegen, daBB eben der Achtzehnjdhrige schon vor seiner Berufswahl stand.
Nur konnte die Frage, vor der sich Ulrich am Ende seiner Studienlaufbahn
in St. Gallen gestellt sah, nicht anders lauten als : « Soll ich dem Dringen
der Briider nachgeben und ihr Mitmoénch werden ? » Diese Frage hat
Gerhard in der Tat mit jener, vor die sich Ulrich 10 Jahre spiter gestellt
sah, vermengt. Er hat die Zeit, die zwischen Ulrichs erster und zweiter
Berufswahl . lag, iibersehen und hat die zweite an die Stelle der ersten
gesetzt. So entstand die Liicke und damit die duflere und innere Unméglich-
keit des Hergangs, wie Gerhard ihn berichtet.

Wenn nun Gerhards Text der lickenhafte und irrtimliche, derjenige
von Hartmann aber der einwandfreie genannt werden mufl, so schliefen
wir daraus, daB nicht Hartmann aus Gerhard, sondern umgekehrt, Gerhard
aus Hartmann geschopft hat. Das ist durchaus méglich, Denn mit Sicher-
heit wissen wir nur, dal Hartmanns Vita nach g73 vollendet wurde, jene
Gerhards aber 993 geschrieben war. Wahrscheinlicher aber erscheint uns
doch die Annahme, daB beiden Autoren die gleiche Quelle zugrunde gelegen,
namlich die Wiborada-Biographie Ekkehards I., die von Hartmann, viel-
leicht in gekiirzter Form, aber richtig, von Gerhard aber irrtiimlich
wiedergegeben wurde.

Hat also schon Gerhard die urspriingliche Quelle falsch aufgefafit, so
diirfen wir uns nicht wundern, wenn fiinfzig Jahre spater ein Chronist,
der nur die miindliche Tradition wiedergibt, in den gleichen Fehler fillt
und das Zusammentreffen Ulrichs mit Wiborada in die Zeit seiner Knaben-
jahre an der Klosterschule in St. Gallen versetzt. Wenn dann aber Schréder
die Schilderungen Ekkehards teilweise « als reine Erfindung der Phantasie »,
oder « Entlehnung aus andern Heiligenleben » bezeichnet, so kénnen wir
ihm hier wiederum nicht beipflichten. Ekkehard selber versichert uns ja,
daBl er nur berichte, was er aus dem Munde der Viter vernommen habe,
und wir haben keinen Grund an der Wahrheit dieser Versicherung zu
zweifeln. Im Gegenteil ! Sie gerade gibt uns den Schliissel zur Erklirung
der vielen Unebenheiten und irrtiimlichen Angaben, deren der Chronist
beschuldigt wird. Eben deshalb, weil Ekkehards Quelle ausschlieBlich
die miindliche Tradition gewesen, mufBte sein Bericht ungenau und oft
auch irrtiimlich ausfallen ; aber deshalb mufB3 auch der Kern aller dieser
Geschichten und Anekdoten ein geschichtlicher sein. Darum gibt denn
auch Schréder zu, daB, trotz des augenfilligen chronologischen Irrtums
bei Ekkehard, nichts gegen die Geschichtlichkeit von Gaben spreche, wie
sie Ulrich nach Ekkehard von Wiborada empfangen habe. «FEin Giirtel
als Symbol der Reinheit, von solchen Handen gespendet, oder ein Kissen
aus dem BuBhemd einer weltentsagenden Frau mochten auch einem ernst
gerichteten jungen Manne wertvolle Gaben sein.»! Warum aber soll der
Erzdhlung von Ulrichs heimlichen Gingen zur Klause der Heiligen, nicht
auch ein geschichtlicher Kern zugrunde liegen ? Konnte Ulrich, der in

1 Schrider, a. a. O. p. 284.



— 150 —

St. Gallen so gerne und so oft gesehene Gast, nicht gerade jene Zeit, in
der Schiiler und Lehrer des Klosters sich dem Spiele und der freien
Erholung ergaben, benutzen, um desto unbemerkter den Worten der
gestrengen Lehrmeisterin zu lauschen ? Selbst in der Aussage Ekkehards,
daB Ulrich langer als die iibrigen Altersgenossen in den Schulen geblieben,
teils wegen der Annehmlichkeit der Stitte und teils wegen seiner Wiborada
kénnen wir nicht als reines Phantasieprodukt gelten lassen, wie Schroder
meint. Gerhard selber, der von Schréder mit Recht hochgeschitzte Gewahrs-
mann, berichtet ja, Ulrich habe den Aufenthalt in St. Gallen verlingert.
Und sollte es denn nicht denkbar sein, daB der gewaltige Eindruck, den
die erste Begegnung mit der Heiligen in Ulrich ausldste, zur Folge hatte,
daB er die Dauer seiner Aufenthalte in St. Gallen verlingerte, daB sich
sogar die Zahl seiner Besuche in St. Gallen um seiner Wiborada willen
hiauften ? Der Umstand aber, daB solche Begebenheiten im Verlaufe der
Zeit durch den Volksmund in einen falschen Zusammenhang geriickt und
schlieBlich durch den Sprecher dieses Volksmundes irrtiimlich wiedergegeben
werden, macht sie noch keineswegs zu bloflen Phantasieprodukten.

Fragen wir nun zum Schlusse nach dem historischen Hergange, wie er
sich auf Giund unserer quellenkritischen Betrachtung in bezug auf das
Verhiltnis Wiboradas zu Ulrich in St. Gallen feststellen 1i83t, so ergibt
sich folgendes Resultat :

Ulrich machte seine Studien in St. Gallen und erhielt dort eine
treffliche Bildung und Erziehung. Nicht blo8 seine griafliche Herkunft und
seine guten Anlagen, auch seine angenehmen Umgangsformen und seine
Neigung fiir Askese mochten es den Mdénchen wiinschbar machen, Ulrich
zu bewegen, das Monchsgewand anzunehmen. Ulrich aber, der selber
Neigung zum Klosterleben verspiirte, mochte den wichtigen Schritt nicht
ohne Einverstindnis mit seinen hochgestellten Eltern tun. Er ging also
nach Hause, um die Frage seiner Berufswahl mit den Eltern zu besprechen.
Das Resulat der Beratung aber war: Ulrich kehrt nicht mehr nach
St. Gallen zuriick, sondern er wird dem hochangesehenen Bischof Adalbero
von Augsburg unterstellt, der ihn in den Beruf und das Amt der kirch-
lichen Wiirdentrager einfiihren soll.

Zum groflen Leidwesen Ulrichs aber stirbt Adalbero schon nach
einem Jahre und Ulrich kann sich nicht entschlieBen, unter dessen
unbedeutendem Nachfolger Hiltine weiter in Augsburg zu verbleiben,
zumal ihm unterdessen auch sein Vater gestorben war und die vereinsamte
Mutter seiner bedarf. Ulrich geht also nach Hause, um in pietitvoller
Weise die Stiitze seiner Mutter zu sein und die Bewirtschaftung der aus-
gedehnten Lindereien zu ibernehmen.

Das Kloster St. Gallen aber, die geliebte Statte seiner Bildung, fir
die er bis in sein hohes Alter eine groe Hochschidtzung bewahrt, besucht
Ulrich von seinem véterlichen Erbgute aus wiederholt und ist dort ein
gerne gesehener Gast. Auf solchen Besuchen lernt er in St. Gallen die
Klausnerin Wiborada kennen, findet in ihr eine geistesverwandte Seele,
die ihn in der Richtung auf sein aszetisches Leben stark beeinfluBt und
fordert.



In der Zeit aber, da sich die Monche in St. Gallen mit der Wieder-
besetzung der Abtstelle nach Salomon beschiftigen, denken sie an Ulrich,
bieten ihm die Abtei an, wofern er sich entschlieBen kann, ihr Mitmoénch
zu werden. Ulrich schwankt, geht zu Wiborada, seiner Ratgeberin, um
von ihr die Kunde entgegenzunehmen, er sei von Gott berufen, Bischof
in einer Ostlichen Gegend, aber nicht Monch und Abt von St. Gallen zu
werden. Ulrich folgt der Weisung, verlaBt St. Gallen, um ungefdhr fiinf
Jahre spater den bischoflichen Stuhl zu Augsburg zu besteigen.

St. Gallen. E. Schlumpf.

" Ein Reliquienverzeichnis des Klosters Disentis
vom Jahre 1628.

Fiir die Geschichte des Kloster Disentis war die Regierungszeit des
Abtes Augustin Stocklin! (1634-1641) von groB8er Bedeutung. Schon
bevor dieser, aus Muri stammende, Prdlat in das Stift Disentis entsandt
wurde, interessierte er sich sehr um dessen Geschichte, kopierte Urkunden
und andere historische Quellen oder lieB sich solche in Abschriften zusenden.
Sein Aufenthalt im Kloster Pfifers (1623-28) brachte ihn mit den riatischen
Verhiltnissen in innigen Kontakt. Aus dem letzten Jahre seines dortigen
Aufenthaltes stammt eine in schéoner Schrift abgefaBte Zusammenstellung
der Reliquienschitze, die Disentis damals besaB. 2

Bei dem Mangel an zeitgendssischen historischen Nachrichten iiber
die Schicksale der Altesten Benediktiner Abtei der Schweiz, deren Archiv
und Bibliothek mehrmals ein Raub der Flammen wurden, mag sich die
Veroffentlichung dieses Textes rechtfertigen.

E %
*

Ein ordenliche und wahvhafftige

Abschrift wie auch gewiile anzeigung alle8 heilligtumbB oder heiliger
namhafter sachen, so von anfang dises uhralten gottshaul3 alda geschehen
oder vorkommen, auch zu sammen getragen von heiligen corper, gebein,
kleider, oder wie man kan bewysen und klarlich an tag thuon, wie volget:

Erstlich ein uhralte sarch, so vom bischof Ursicino mit dem heiligtumb
von Ziirich 3 allhar abgefertigt und hernach dise nachgeschribne heillige
ding : der ganze leib deB heilligen vatters Sigisberti erster abbt und stifter
diBes gottshauB ; ist von kiinigklichen stammen geboren und hat gelebt
anno 604, hat viel wunderwerk gethan, ruowet allhie selligklichen in einer
iibergiildten sarch.

1 Vergl. iiber diesen Abt.: Album Desertinense, p. 37 ff. edid. P. Adalgott
Schumacher O.S. B. Disentis 1914.

? Codex Fabariensis XXVI, fo. 175 ff. Stiftsarchiv St. Gallen.

* Uber die Translatio der Disentiserreliquien nach Ziirich vergl. Mok, Cod.
dipl. I, Ne 4 ; Castelmur, Die Rheinauer Handschrift der Passio des hl. Plazidus etc.
Zeitschr. fiir schweiz. Kirchengesch, XIV (1920), p. 241-259.



— 157 =~

Der ganze leib des heiligen martirer sancti Placidi, ein kindt diBes
lanndts, von adelichen elteren geborn, welcher umb Christi willen daf3
haupt hat abschlagen lassen und selber von der capell biB in daz gottshaus
getragen hat !, auch grosse wunderwerk gethon, ruot allhie in einer iiber-
giilten sarch. Der ganze leib deB heilligen abbtB Adelgott, welcher vil
wunderzeichen thuot, ist ein conventherr zu Einsidlen und noch nit erhept ;
ruowet in der kruft bej der grossen kiren porten. 2 Ein stauchen, mit wellicher
St. PlaciduB sein heiliges houpt eingewiklet hat, welche ime ein frow geben,
in dem er sein haupt in seinen henden getragen. Man sieht klarlich noch
alleB bluott, so darin geflossen noch zu ewiger gedachtnuB3.

Ein uralte infel oder bischof huott, so der heilig bapst GregoriuB3,
genannt der GroB, dem heiligen vatter und abbt SigiBberto soll geben
haben, alB er die bestettigung dises gotshuf3 erlanget hat.

Volget hernach all dero heiligen heiltumb oder gebein, so wir haben
als sei von apostelen, evangelisten, martyrer, beichtiger, jungfrowen oder
helliger ortter, kleider, holtz, stein, so von heilligen orthen genommen
und allhdr getragen, wie hernach verschriben ist.

Erstlich 4 kriitz von Jerusalem voller helligtumb aller heilgen orten
da Christus gelitten ; ein stuck von dem holtzcriitz Jesu Christi und von
seinem schweiB und Jesu Christi rock. Von den kleideren der wirdigen
muotter gotteB und tisch, da Christus mit seinen jiingeren daz nachtmal
hat genommen. Von den steinen, damit St. Stephan ist gesteiniget und von
seinem bluott ; von dem altar deB heilligen St. JohanB evangelisten ; von
dem kriitz defl heilligen apostels S. Andreas; von der taschen St. Martini,
unsers patronen ; von der helligen ruotten del3 priesters Aaronf ; von dem
6lbaum, daran Christus gebunden; von dem haar der helligen Maria
Magdalena ; von den kleideren der helligen Pridis, ein jungfrow ; von
St. Peter apostel ; von S. Paul apostel ; von S. Andreal3 ap. ; von S. Bartho-
lomee ap. ; von S. Simon ap. ; von S. Mathias ap. ; von S. Jacob ap. ; von
S. Marcus ewangelist ; von S. Barnaba ap.

1 cfr. Castelmur 1. ¢.; P. E. Martin, Les sources hagiographiques relatives
aux saints Placide et Sigebert et aux origines du monastére de Disentis in
« Mélanges Ferdinand Lot », Paris 1925.

? Die fragliche Kirche ist nicht die heutige, sondern jene, deren Fundamente
im inneren Hofe bloBgelegt sind. Die 6stlichen Chorabsiden derselben liegen am
Tage ; wie weit die Kirche sich aber nach Westen erstreckte, ist nicht bekannt,
da dieser Teil der alten Kirche vom jetzigen Kiichenfliigel iiberbaut ist. Auch
die erwahnte Gruft bei der Pforte dieser Kirche ist jedenfalls unter diesem Trakte
zu suchen. Dazu berichtet das Proprium Desertinense am 3. Oktober : « Corpus
s. Adalgotti .... juxta portam basilicae s. Martini repositum, aliquot saeculis
cultum et frequentatum fuit. Adalbertus postea II ... cum locum, ubi sacrae
illius reliquiae conditae fuerant, ambigua majorum fama dubium redderat a. 1671,
Kal. Julii, anterioris ecclesiae murum (d. h. wohl an der Facade) dirui jussit,
divinaque providentia factum est, ut sacrum beati viri corpus, arcula lignea
reclusum, nullo fere negotio reperiretur, ex qua coelestis quaedam miri odoris
fragrantia efflabatur. »

Freundliche Mitteilung von hochw. Herrn P. Adalgott Schumacher in Disentis.



Volgents die Martyr.

Von S. Laurentio martyr ; von S. Eustachio mart. ; von S. Exuperantio
m. ; von St. Hilario m. ; von S. Liberato m. ; von S. Vidis m. ; von S. Pan-
gratio m.; von S. Pelagio m.; von S. Placido miinch ; von S. Paul m.;
von S. Sebastiano m.; von S. Sesseigo m.; von S. Sigismundo; von
S. Stephano protomartyr; von S. Fabiano m.; von S. Felix m.; von
S2 Faustina m. ; von S. Georg m. ; von S. Hermetil m. ; von S. Jacincto m., ;
von S. Innocentis m. ; von S. Johann m. ; von S. Damiano m. ; von zechen
tauBent martyrerB; von S. Modesto m.; von S. Martino m.; von
S. Mauritio m. ; von S. Meinrado m. ; von S. Miniaco m. ; von S. Natzariom. :
von S. Megegee m. ; von S. Taciano m. ; von der gesellschaft Thebeorum ;
von S. Victor m. ; S. Vicentz m. ; S. Vallentin m. ; S. Vitto m.

Volgent die Beichtiger

von S. Augustino bischof; von S. Ambrosio bischof; von S. Charlo
cardinal ; von S. Niclaus bischof ; von S. Gregori der GroB3, bapst; von
S. Cunrad bischof ; von S. Cypriano bischof ; von S. Canon bischof ; von
S. Donat bischof ; von S. Leodegarj bischof ; von S. Martin bischof ; von
S. Magno bischof ; von S. Remedio bischof ; von S. Severino bischof ; von
S. Vlrich bischof ; von S. Wolfgang bischof ; von S. Felix bischof ; von
S. Eusebio bischof; von S. Benedict, abbte; von S. Columban, abbte ;
von S. Otmar, abbte; von S. Leonhart, abbte; von S. Mangno, abbte ;
von S. Lucio kiinig ; von S. Allexio beichtiger ; von S. Batten, beichtiger ;
von S. Florini beichtiger ; von S. Juliano beichtiger.

Volgent die Jungfrouen.

Von S Agatha jungfrou martyrin; von S? Affra jungfr. m.; von
S2 Dorothea jungfr. m.; von S? Merita jungfr. m.; von S? Eugenia
jungfr. m.; von S? Vidis jungfr. m.; von S? Faustina jungfr. m.; von
S2 Kunigunda kaiserin; von S?* Margaret jungfr. m.; von S2 Otilia
jungfr. m.; von S? Regula jungfr. m.; von S? Ursula jungfr. m.; von
S# Verena jungfr. m.; von S? Valeriana jungfr. m.

Es sind noch viel heiliger heiligtumb, so ohne zedel gefunden worden,
von wellicher heiligen namen ohnbewiiBt und durch grosses alter ver-

blichen oder verloren und doch in hochen ehren gehalten werden anno 1628.
A v Cs

Die dltesten Verzeichnisse des Churer Domschatzes.

Im Domschatze zu Chur wird ein Pergamentblatt (29 X 20 cm) auf-
bewahrt, das die altesten Inventare der kirchlichen Gerdtschaften der
Kathedrale enthilt. ! Mittelst des Griffels wurde das Blatt urspriinglich
wohl fiir einen andern Zweck senkrecht und wagrecht liniert.

! Das Blatt trdgt als Dorsnalnotiz in human. Schrift des XVI. s. « Comme-
moratio sive designatio thesauri ecclesie Curiensis anno 1211 », wobei MCCXL
falschlich als 1211 (MCCXI) gelesen wurde. .



s 154 —

Das erste Verzeichnis ist in karolinger Minuskel geschrieben und
entstammt dem ausgehenden IX. oder beginnenden X. Jahrhundert.!
Die Worte sind gut voneinander getrennt. Zur Satztrennung steht ein
Punkt. Neue Sidtze beginnen mit Majuskeln oder vergroierten Minuskeln.
Die Ligatur fiir et tritt immer auf, wahrend jene fiir ae durch das geschwinzte
e verdrangt ist. Fur Abkiirzungen wird das allgemeine Kiirzungszeichen
verwendet. Fiir us steht das runde Héakchen. Die Zahlen stehen zwischen
zwei Punkten. Quattuor ist durch vier Striche mit iibergeschriebenem
or wiedergegeben, wobei diese Buchstaben in Bogenverbindung stehen.
Die Oberlingen der Buchstaben weisen noch schwache keulenférmige
Verdickungen auf. Das a kommt nur mehr in runder Form vor. Die Zunge
beim e ist fein, meist etwas schrag nach oben gewandt, um die Verbindung
mit dem folgenden Buchstaben zu erleichtern. Der untere Bogen des g ist-
noch offen oder durch einen frisch angesetzten Strich geschlossen. Beim
h reicht der zweite Strich nicht unter die Linie. M und n haben in der
Regel feine SchluBstriche. Das r hat immer halbe Unterlinge.

Der zweite Text ist in Urkundenschrift abgefaBt und bietet zu all-
gemeinen Bemerkungen keinen Anla8.

I. Inventar IX.-X. Jahrhundert.

Comemoratio huius ecclesie thesauri.

Calix aureus unus sine patina. Calices argentei . VII . cum . III .
patinis. Fistula argentea . I . Candelabra . XII . turibula . IIT . Corona
aurea . I? . Corone argentee . XII . Capse parate . XVI . Lampades . VII.
Evangelia parata . VIII . ? Cruces parve argentee . II . et . I? . aurea.
Fibule . IT . Cruces maiores . II . parate et . I . argentea. Cappe principales
. X . Cappe cottidiane . V . Planete principales . XIIII . cottidiane .V .
Alba 3 . I? . parata, nonparate . VII. cottidiane . XI . Humeraria parata
. VI . nonparata . VII . Stoleg parate . IIII°* . cum mapulis . III . non-
parate . XI . cum mapulis . VIIII . Cinguli . V, parati . nonparati . XIIT .
Plumitia evangelaria . VI . Dalmatice . V . Suptilia . VII . Tunica . I .
Pallia . LXVI . quadrangula . X . Facitergia . XVIII .

Hec dominico presbitero * commisimus procuranda.

II. Inventar vom Jahre 1240.

Anno domini M.CC.XL tesaurus ecclesie computatur : V. anuli aurei
episcopales. novem paria distincta ex stolis manipulis apendicys. Item
VI calices, V argentei, unus aureus. Item VII plenaria. Item crux parva

1 Gewisse Buchstaben weisen ziemlich starke Ahnlichkeiten zu jenen einer
St. Galler Privaturkunde vom Jahre 933 auf. (Vergl. Steffens, Lat. Paldogr. Tafel 63
unten.,) Unser Text macht einen etwas archivistischen Eindruck, was deshalb
auf eher hoheres Alter schlieBen 1aBt.

2 Folgt eine Liicke, entstanden durch Rasur des Wortes « nonparata ».

3 Im ersten Majuskel A fehlt der Querbalken.

1 Wohl der Vorldufer des Hofkaplanes.



aurea in catena. infule III. cirotece IIIJ paria. Item VII casule meliores.
Item IIJ cappe meliores. ! Item III, casule 2 cotidiane. II]J casule 2 quadra-
gesimales. Item vasculum cristallinum ad muscum tenendum. Item harundo
aurea. Item 3 magister * Burchardus® custos huius ecclesie donavit beate
Marie virgini anulum aureum circumscriptum cum saphiro rotundo anno
M.CC.XLIIIJ crastino Symonis et Jude. Item dominus archiepiscopus
Salzburgensis donavit huic ecclesie casulam, diaconile et subdiaconile
unius coloris, cyrotecas unum par. ¢

* *
*

Beide Verzeichnisse entwerfen ein deutliches Bild von der Armut des
Churer Alpenbistums und dessen Hauptkirche. Es ist zwar kaum
anzunehmen, daB hier samtliche Kultgegenstinde der Kathedrale auf-
gefiihrt seien. Das hier Gebotene bezieht sich mehr oder weniger alles
auf die Ausiibung des bischoéflichen Amtes. Es darf deshalb wohl mit
Recht angenommen werden, daB diese Inventare (besonders das zweite)
den bischoflichen Besitz an Kultgegenstinden in der Kathedrale dar-
stellen, wihrend andere Objekte im Besitze des Domkapitels waren. Dem
schiedsrichterlichen Entscheid iiber die Verpflichtungen des jeweiligen
Kustos der Kathedrale vom Jahre 1351 ist zu entnehmen, daB sowohl
Urkunden, Biicher wie samtliche in der Sakristei aufbewahrte Gegenstiande
dem Kustos zu besonderer Obhut empfohlen waren.? Wenn nun auch
ein getrennter « thesaurus ecclesiae Curiensis » angenommen werden sollte,
so ist dennoch zu ersehen, daBl auf alle Falle die bischofliche Kirche von
Chur kaum an UberfluB von Kostbarkeiten litt.

! meliores iiber der Linie eingeflickt.

2 casule iiber der Linie eingeflickt.

3 Von hier an folgt in etwas gréBerer Schrift und dunklerer Tinte das Folgende
von etwas spiterer Hand.

* Dariber ein unverstindlicher, unleserlicher Passus: « verbano ? inscrip-
tionem » mit Hinweis an diese Stelle, '

5 Magister Burchardus erscheint als Kustos der Kathedrale von Chur im
Jahre 1237 unter den Zeugen der Schenkungsurkunde des Freiherrn Walter v. Vaz
fir das Kloster Churwalden. (Mohy, Cod. diplomat. I, Ne 213.) Er besall auch
Pfrinden im Bistum Basel. Da er aber aus der Ditzese Konstanz stammte,
wiinschte er, auf seine Benefizien in den Bistiimern Basel und Chur zu verzichten,
um Pfriinden im Bistum Konstanz anzunehmen, was Papst Innozenz IV. am
18. Mai 1247 gestattete. (Reg. Vaticanum 21. fo. 391" im vatikanischen Archiv
zu Rom. Ein Regest der Bulle bietet Elie Berger in der Publikation der Register
Innozenz’ IV. (N° 704). Paris 1884 in Bibl. des écoles frangaises d’Athénes et
de Rome.)

6 Die vier letzten Worte stehen auf einer Rasur.

7 cfr. Mohr, Conr. v., Die Urbarien des Domcapitels zu Cur. Chur 1869,
P. 36. «Item quod litteras, instrumenta, libros, cappas et omnia alia in custodia
recondita et servata fideliter debet servare et sine scitu capituli extra custodiam
non portare. »

4. v. C.

NOOMY



	Kleinere Beiträge = Mélanges

