
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 21 (1927)

Rubrik: Kleinere Beiträge = Mélanges

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 142 —

pour ses travaux publiés dans la Revue d'Histoire ecclésiastique suisse et
particulièrement dans le Bollettino Storico della Svizzera italiana. Dans
celte dernière publication, le nom de l'abbé Torriani se rencontre très souvent
de 1880 à 1923. En de nombreux articles, ou sous forme de régestes, il y
traita des questions historiques concernant Mendrisio et son ancien bailliage.
Je signalerai particulièrement le Catalogo dei documenti per la storia della
prefettura di Mendrisio e pieve di Balerna, qui nous donne la liste des
documents concernant la domination suisse, qui existent dans les archives de
famille. C'est de ces mêmes archives que l'abbé Torriani tira les notices
contenues dans sa Storia Ecclesiastica di Mendrisio, publiée en 1922.

L'œuvre historique de l'abbé Torriani est appréciable. Elle fournit au
futur historien du canton du Tessin une foule de renseignements utiles,
tirés des plus riches archives familiales qui, à ma connaissance, soient au
Tessin. Il est nécessaire de remarquer que l'œuvre du disparu n'est pas
définitive. Même la Storia Ecclesiastica di Mendrisio, le dernier ouvrage que ce
chercheur infatigable nous a laissé, n'a pas ce caractère, car son auteur s'est
malheureusement limité à la documentation que les archives de sa famille
lui fournissaient. Cette publication, au point de vue du style et de l'exposition
systématique, se ressent du grand âge de son auteur, et on voit à la lecture

que ses forces le trahissaient déjà.
Il reste cependant toujours — et c'est là le mérite de l'historien disparu —

que son œuvre constitue une forte contribution pour l'histoire du Mendrisiotto
en particulier et du Tessin en général par les notices de détail qu'elle donne
et parle signalement des documents qui les contiennent.

Il faisait partie du comité de rédaction de notre Revue et il prit part de

temps à autre aux séances de la section historique de l'Association populaire
catholique suisse. Dr. Célestin Trenini.

Literatur von und über Edoardo Torriani.
A. Monti, Pel giubileo sacerdotale del nobile Don Edoardo Torriani,

20. Sett. 1873 — 23. Sett. 1923. Discorso. Mendrisio, Tip. «Moderna», 1923

Trenta sonetti del Signor abb. Edoardo Torriani, Priore della Torre.
Mendrisio, Tip. G. Prina, 1884. 32 Seiten.

Litanie Lauretane, in altretanti sonetti, ridotte dal Priore E. Torriani.
Seconda edizione, Como, Tip. Divina Providenza 1922. 60 Seiten.

Torriani widmete schon 1878 eine Sammiung dem neuen Papste Leo XIII.
Torriani besang auch in Versen seine Heiliglandfahrt und veröffentlichte

unterm 21. September 1925 noch gereimte Rimembranze dell'anno 1875.

E. Wymann.

Die Heiligsprechung der hl. Wiborada
Aus der Epoche, der die hl. Wiborada angehörte, ist von einer

Heiligsprechung durch den päpstlichen Stuhl in Rom noch nichts bekannt.
Eine solche ist in der ersten Hälfte des X. Jahrhunderts noch ausschließlich
Sache des Bischofs oder des Abtes für den betreffenden Sprengel. Diese



— 143 -
Art der Heiligsprechung wurde denn auch der hl. Wiborada zuteil, und
zwar schon ein Jahr nach ihrem Martyrertode in St. Gallen. Es war Abt
Engelbert, der am Vorabende des Tages, an dem sich der Leidenstod der
Heiligen zum erstenmal erneuerte, also amvi. Mai des Jahres 927, den
gesamten Konvent des Klosters zusammenberief. Hitto, der Vorsteher
der Kirche des hl. Magnus, mußte über das Leben und die Wundertaten
seiner heiligen Schwester nach bestem Wissen und Gewissen Aufschluß
erteilen. Hernach erklärte der Abt unter der Zustimmung aller Anwesenden,
Wiborada sei als eine Heilige zu verehren und der Jahrestag ihres Todes
in der Kirche des hl. Magnus als derjenige einer heiligen Jungfrau und
Märtyrin zu begehen. Hitto aber kam diesem Auftrag mit Freude nach.
So berichtet uns Hartmann 1, der ältere Biograph, in ausführlicher Weise,
während Hepidan 2, der spätere, das Ereignis kurz zusammenfaßt.

Mit diesem Vorgange hat die offizielle kirchliche Verehrung Wiboradas
als Heilige ihren Anfang genommen. Ungefähr 30 Jahre später wurde,
nach dem Berichte Hepidans, unserer Heiligen auch die Ehre der Altäre
zu teil. Es war Abt Craloh (942-958), der die heiligen Überreste aus dem
ursprünglichen Grabe in der Klause bei St. Hangen erheben und in die
Kirche des hl. Magnus übertragen ließ. Auffallend ist am Berichte nur
der Umstand, daß diese Elevatio S. Wiboradae von Hartmann, dem ersten
Biographen, nicht erzählt wird, während Hepidan sie in stark legendenhafter
Ausschmückung wiedergibt. 3 Daraus möchten wir schließen, daß Ekkehard,
der eigentliche und ursprüngliche Verfasser der Vita, diese in der Hauptsache

schon vor Craloh niederschrieb, an der Vollendung derselben aber

1 Venerabilis abbas Engilbertus anniversario depositionis illius tempore
adveniente, anteriori die vocavit ad se Hittonem monachum, fratrem ipsius
venerandae martyris, et aliis plurimis patribus de congregatione presentibus
rationem cum ilio de ipsis virtutibus habuit. Quique cum Consilio fratrum
eidem monacho et presbitero mandat, ut superventurae noctis vigilias cum
psalmodia et dulci hymnorum modulatione, sicut antiquorum patrum ordinatione
de virginibus conscriptum habemus, cum Dei licentia et adjutorio ad tumulum
eius devotissime adimpleret, deinde etiam supervenientem diem sinaxi et missarum
adimpletione solemnem duceret. At ille magna gratulatione cum matutinas laudes
iuxta preceptum sibi ad sepulcrum sanctae virginis devotus exsolveret ad
domicilium rediit. — Hartmannus, De vita S. Wiboradae, c. 40.

2 Haec virtutum eius insignia Engilbertus, Abbas monasterii, imis reponens
sensibus, veniente eius anniversario praecepit supradicto fratri eius illum sollemnem
agere cantu et lectionibus, ut solet, de una virgine, quod ille libenter percipiens
111 tantum studuit eundem diem venerari, ut etiam altare velaret cultiori velamine
etc. — Hepid. De vita S. Wiboradae, üb. II, c. 8.

3 Operae pretium esse diximus et hoc paginae commendare, qualiter omni-
potens Deus has sanctas virgines (sc. Wiborada et Rachilda) prius in ergastulis,
in quibus se pro eius amore incluserant, tumulatas basilicae S. Magni intromitti
revelare dignatus est. Quadam igitur nocte saepe dictae Kebeninae visum est
somnium, quidam iuvenis aspectu decorus trahens redam geminis rotis com-
positam quadam cerea materia, ut ei visum est oneratam, cumque illa interrogaret
qua de causa veniret, vel quid ex hac materia facere vellet, missus sum, ait, ut
harum sanetarum virginum sepulcra, muro interrupto, basilicae intromittam.



— 144 —

später in seiner Stellung als Dekan und geistiger Leiter des Klosters bis
zu seinem Tode verhindert wurde und daß schließlich in Hartmann, dem
Jüngern Mitbruder, dem die Vita Ekkehards zugeschrieben wird, nicht
viel mehr als der Abschreiber derselben zu sehen ist.

Mit der unter Abt Craloh vollzogenen Elevatio hatte Wiborada die
ganze Ehrung erfahren, die einer Heiligen des X. Jahrhunderts überhaupt
zuteil wurde. — Aber gerade das X. Jahrhundert bedeutet in der Geschichte
der Heiligenverehrung einen Wendepunkt. Denn rund 66 Jahre nach dem
Tode Wiboradas findet zu Rom die erste feierliche Kanonisation durch
den Papst statt, und es ist kein anderer als der geistliche Sohn und große
Verehrer der hl. Wiborada, Bischof Ulrich von Augsburg, dem diese
Ehrung im Jahre 993 im Lateran zu Rom zuteil wurde. Es ist auch nicht
ausgeschlossen, ja sogar wahrscheinlich, daß gerade bei diesem Anlasse
die Heiligsprechung der großen Lehrmeisterin des hl. Ulrich eine erste
Anregung erfuhr. Denn ungefähr 50 Jahre später, um 1050 herum, schreibt
Ekkehard IV. in seiner Chronik, daß in seiner Zeit schon zweimal durch
zwei Päpste der Beschluß gefaßt worden sei, Wiborada zur Heiligen zu
erheben, und daß das endlich unter Abt Norpert geschehen sei. *

Welches die beiden Päpste gewesen, die die von Ekkehard erwähnte
Heiligsprechung in Angriff genommen aber nicht zu Ende geführt hatten,
wissen wir allerdings nicht. Ebenso suchen wir auch umsonst nach den
Akten, die die von Ekkehard erwähnte Heiligsprechung durch einen Papst
in Rom bezeugen würden. Dagegen finden wir, wenn auch erst im XII.
Jahrhundert, einen Zeugen, der die Aussage Ekkehards erhärtet und ergänzt.
Es ist der zweite Fortsetzer der Chronik Ekkehards, der unabhängig von
diesem von Abt Norpert von Stableau (1034-1072) berichtet, er habe,
mit Unterstützung des Kaisers Heinrich und dessen Gemahlin Agnes vom
Papst Clemens II. in Rom die Heiligsprechung erwirkt. Der Papst habe,
nach Anhörung der Lebensbeschreibung der Heiligen, dem Abte wegen
der Verschleppung dieser Angelegenheit Vorwürfe gemacht, hernach die
Kanonisation unter dem Beisein des Bischofs Theoderich von Konstanz
vorgenommen und bestimmt, daß der 2. Mai in der ganzen christlicheil
Kirche mit Messe und Psalmengesang festlich zu begehen sei. 2

Post hanc igitur visionem Gralo, qui id temporis coenobio S. Galli praeerat,
in animum duxit Visionem ancillae factis exequi Exemplo vocantur
caementarii. opusque in divina Providentia perfectum humanis studiis traditur
perficiendum Hepidan, vita S. Wib" lib. II, c. XVI.

1 De sancta Wiborada autem, quia liber per se est eius, amplius non loquemur,
praeter quod in sanctam earn levari iam his nostris temporibus per duos papas
decretum est et sub Norperto tandem impletum. Ekk. cas. c. 56, St. Galler Mitteil.
Bd. XV-XVI, p. 209.

2 Obtinuit etiam aminiculante Henrico Imperatore et conjuge eius Agnete
hoc apud Dominum Apostolicum dementem secundum, recitata vita B. Wiboradae
eiusque miraculis et de tamdiu neglecta re ab ipso Papa redargutus, quatenus
ipsam presente Theoderico Constantiensi episcopo canonizaret et pro sancta
haberi praeciperet et anniversarium ipsius diei solemnizandum institueret. M. G.
SS. Bd. II, p. 156.



- 145 -
Das Pontifikat Clemens II. nun fällt in die kurze Zeit vom 24. Dezember

1046 bis zum 9. Oktober 1047. Der Papst war als Bischof Suitger von
Bamberg mit Heinrich III. über die Alpen gezogen, auf der Synode zu
Sutri zum Papste erhoben worden und hatte den Kaiser und die Kaiserin
am Weihnachtstage des Jahres 1046 in der Peterskirche zu Rom gesalbt
und gekrönt. In der Frühe jenes Tages aber war Eberhard, der Bischof
von Konstanz, der den Römerzug mitgemacht hatte, plötzlich gestorben,
worauf Theoderich, ein Kanoniker der Kirche zu Konstanz, zu dessen

Nachfolger konsekriert wurde. x Wir haben somit einige Tage nach dem
Weihnachtsfeste des Jahres 1046 alle jene Personen in Rom beisammen,
die nach dem Zeugnisse der zwei genannten Chronisten an der
Heiligsprechung Wiboradas mitgewirkt oder ihr beigewohnt haben. In diese
Zeit aber fällt das große Konzil, das unter Papst Clemens II. und in der
Anwesenheit des Kaisers Heinrichs III. und dessen Gemahlin Agnes vor
einer großen Anzahl von Kirchenfürsten in Rom abgehalten wurde. Wir
sind daher berechtigt, anzunehmen, daß die Kanonisation der hl. Wiborada
durch den päpstlichen Stuhl auf diesem Konzil stattgefunden habe. Der
Lmstand, daß die Heiligsprechungsakte nicht auf uns gekommen sind,
darf uns von dieser Annahme umsoweniger abhalten, als uns die
zahlreichen Beschlüsse dieser Kirchenversammlung durch die Ungunst der
Zeit überhaupt verloren gegangen sind. 2 Die Forschung hat denn auch
die Kanonisation der hl. Wiborada durch Papst Clemens II. in Rom zu
Beginn des Jahres 1047 als eine historisch durchaus gesicherte Tatsache
angenommen. 3 Wiborada ist die erste und bisher auch die einzige
Schweizerheilige, der diese Ehre zu teil geworden ist.

St. Gallen. E. Schlumpf.

Die hl. Wiborada und der hl. Ulrich in St. Gallen.
Ein Beitrag zur Wiborada-Kontroverse.

Die umstrittene Frage des Zusammentreffens dieser beiden Heiligen
in St. Gallen und der dadurch bedingten Beeinflussung Ulrichs durch
Wiborada in St. Gallen hat durch A. Schröder auf Grund der Quellen eine

wegleitende und gründliche Beleuchtung erfahren. 4 WTenn wir nun gleichwohl

hier noch einmal auf dieselbe zu sprechen kommen, so geschieht es,
weil wir den Ausführungen Schröders nicht vollinhaltlich beipflichten
können. Um aber nicht bereits Gesagtes zu wiederholen, beschränken

1 K. Nobbe, Die Chronik Herimanus' v. Reichenau, Leipzig 1893. p. 39-41.
2 Mansi, Sacr. conc. coli. XIX, p. 627. — Höfler, Deutsche Päpste, Bd. I, 253.
3 Vergi. 1. Heidemann J., Forschungen zur Deutschen Geschichte, Bd. VIII,

p. 99 u. 100. — 2. Steindorff E., Jahrbuch des Deutschen Reiches, Bd. I, p. 321.
— 3. Meyer v. Knonau, Ekk. cas. n. 725, p. 209 u. 210. St. Galler Mitteil.
XV.-XVI. — 4. Höfler C, Die Deutschen Päpste, Bd. I. pp. 251- u. 252.

4 Der hl. Ulrich und die Reklusin Wiborada im Hist. Jahrbuch, XXII. Bd.,
(1901), p. 276-284.

REVUE d'histoire ecclésiastique 10



— 146 —

wir uns auf die Erörterung jener Punkte, in denen sich unsere Auffassung
mit jener Schröders nicht deckt und verweisen im übrigen auf die eben
erwähnte Arbeit.

Die drei Quellen, die uns den fraglichen Hergang überliefert haben,
sind Gerhard 1, Hartmann 2 und Ekkehard IV. 3 — Vergleichen wir indessen
die beiden erstgenannten Hauptquellen Gerhard und Hartmann miteinander,
so ist eine gewisse gegenseitige Abhängigkeit unverkennbar. Schröder nun
ist mit Meyer von Knonau der Auffassung, Hartmann habe, wie der spätere
Ekkehard, Gerhard « gekannt und benützt », er bedeute eine « Weiterung »

und « wertvolle Ergänzung » zu Gerhard, insofern er die Rücksprache über
die Berufswahl in Beziehung zur Frage der Abteibesetzung nach dem
Tode Salomons setze, bedeute aber eine Verdunklung des wirklichen
Hergangs, insofern er diese Rücksprache in die Zeit vor Salomons Tod ansetze,
ja er lasse Wiborada schon auf die Erziehung des Knaben Ulrich einen
bestimmenden Einfluß ausüben und beweise damit, daß ihm nur noch
« eine dunkle Erinnerung an den wirklichen Zusammenhang » vorschwebe.

Dieser Auffassung treten wir hier mit vollem Bewußtsein entgegen,
indem wir behaupten, nicht Gerhard sei der unabhängige, ursprüngliche
und zuverlässige Berichterstatter, sondern Hartmann ; Hartmann habe

sogar den fraglichen Hergang im Gegensatz zu Gerhard, wenn auch in
kürzester Form, so doch richtig und in vollem Einklang mit der Chronologie
wiedergegeben.

Das ist an sich schon durchaus wahrscheinlich. Denn Hartmann ist
ein Mönch des Klosters St. Gallen. Wenn irgendwo hat sich doch in jenem
Kloster eine Tradition von dem Verhältnis Wiboradas zu Ulrich gebildet,
und Hartmann hat diese Tradition aus dem Munde von Augen- und
Ohrenzeugen erfahren können. Ihm stand aber auch ein schriftlich
fixierter Bericht eines unmittelbaren Augen- und Ohrenzeugen, die Wiborada-
Biographie Ekkehards I. zur Verfügung, und er selber bezeugt die getreue
Übereinstimmung seines Berichtes mit jenem seines Gewährsmannes. 4

Etwas Ähnliches kann von Gerhard nicht gesagt werden. Zwar war Gerhard
jahrzehntelang der Vertrauensmann Ulrichs gewesen. Aber er selber sagt
in seiner Einleitung, daß er über die Jugendzeit Ulrichs schlecht beraten sei. 5

Zu diesen äußern Gründen gesellen sich nun aber noch ebenso
schwerwiegende innere, die sich aus einer genaueren Betrachtung der beiden
Texte ergeben.

Der fragliche Bericht Hartmanns zeichnet sich, wie übrigens noch
manch anderes Kapitel in dessen Wiborada-Leben, durch eine geradezu
lapidare Kürze und wirkliche Prägnanz aus. Das Zusammentreffen Ulrichs

1 Vita s. Oudalrici, c. 1, ed. Waitz, M. G. S. S. IV, 386.
2 Act. Sanct. Boll. Mai, 284.
3 Eckh. Cas. S. Galli, c. 57, 58 u. 59. Herausg. von G. Meyer v. Knonau

in St. Galler Mitteilungen. N. F. V./VI. St. Gallen 1877.
4 Acta Sanct. a. a. O. c. 40.
5 M. G. SS. IV, p. 384 : « ut cum tacita experientia experiri studuissem

originem ortus eius. »



— 147 —

mit Wiborada in St. Gallen bildet den entscheidenden Wendepunkt im
Leben Ulrichs. Mit wenigen aber charakteristischen Sätzen zeichnet daher
der Biograph das ganze Vorleben Ulrichs im Kloster bis zu diesem Wendepunkt.

Als kleiner Knabe schon, sagt Hartmann, kam Ulrich nach St. Gallen
an die Schule. Dann aber fährt er also weiter : Quidem edoctus, cum ad
intelligibilem aetatem pervenisset, cum etiam beatae illi (sc. Wibae) amabilis
crebro ab ea, ut iuvenilia desideria fugeret, moneretur, coepit in Dei
«ervitio sedulus et devotus existere.

In diesen Sätzen redet also der Biograph zuerst von der Ausbildung
Ulrichs im Kloster und dessen Eintritt in ein reiferes Alter, dann aber von
der Beeinflussung Ulrichs durch Wiborada auf dem Wege der Tugend.
Was hier in erster Linie zu beachten ist, ist der Umstand, daß der
Biograph die Ausbildung Ulrichs und dessen Eintritt in ein reiferes Alter
nicht in die gleiche Zeit versetzt, wie dessen Beeinflussung durch Wiborada.
Er sagt « edoctus » und « cum ad intelligibilem aetatem pervenisset » im
Gegensatz zu « cum moneretur » und bedeutet damit, daß Ulrichs
Ausbildung und dessen Übertritt in ein reiferes Alter schon stattgefunden
hatten, als die Beeinflussung durch Wiborada begann, mit andern Worten,
der Biograph setzt die Beeinflussung Ulrichs durch Wiborada in die Zeit,
die auf seinen Studienabschluß in St. Gallen folgte. Schröder ist daher
im Unrecht, wenn er behauptet, Hartmann lasse Wiborada schon auf den
Knaben Ulrich einen bestimmenden Einfluß ausüben.

Daß unsere Auffassung die richtige sei, ergibt sich auch aus dem nun
folgenden Texte. Denn Hartmann fährt also weiter : In ilio tempore —
d. h. also, damals als die Beeinflussung durch Wiborada begann —
Salomone, fratre et abbate nostro, Episcopo facto, cum nos unice diligeret,
post obitum illius, cum metuerent fratres et ipse, ne, sicut ante eum, in
potestatem alienam traderentur, eius nutu Udalricum ipsum secretins
accitum suadere coeperunt, quatenus monachico habitu suscepto, se Dei
et b. Galli servitio traderet, hoc pacto, ut mox Patris nomine assumpto,
abbas eius post illum constitueretur. — Hier setzt also der Biograph die
Beeinflussung Ulrichs durch Wiborada in die Zeit, da die Mönche,
aufgemuntert durch den Abtbischof Salomon selber, Ulrich aufforderten, ihr
Mitmönch zu werden, um ihm nach Salomon die Abtei zu übergeben.
Dieses Begehren aber fällt nach der obigen Darstellung, wie auch Schröder
zugibt, in die Zeit, die Salomons Ableben unmittelbar vorausging, also in
die Jahre 918 auf 919. Daraus aber folgt, daß auch die Beeinflussung
Ulrichs durch Wiborada in diese Zeit fällt. In dieser Zeit aber war eine
Beeinflussung und Beratung Ulrichs durch Wiborada wohl möglich ; denn
Wiborada war ja schon 912 in St. Georgen und 916 in St. Mangen, und
das war zu beweisen.

Allerdings findet Schröder jenes Vorgehen der Mönche noch zu
Lebzeiten Salomons für wenig wahrscheinlich. Er setzt es daher weiter hinab,
m die Zeit der Sedisvakanz nach Salomon und folgert dann daraus,
Hartmann habe nur noch eine dunkle Erinnerung an den wirklichen
Vorgang gehabt. Es ist aber nicht einzusehen, warum Hartmann, dem doch
zuverlässige mündliche wie schriftliche Quellen zur Verfügung stunden,



- i48 -
nur noch eine dunkle Vorstellung vom wirklichen Hergang gehabt haben
soll und noch viel weniger ist einzusehen, warum jenes Vorgehen der
Mönche zu Lebzeiten Salomons wenig glaubwürdig sein soll. Wir halten
es im Gegenteil für höchst wahrscheinlich, daß Salomon, der volle
dreißig Jahre lang dem Kloster als Abt vorgestanden, der es zu einer nie
gekannten Größe und Höhe emporgeführt, der es wie seinen Augapfel
geliebt hatte, jetzt, da er das Ende seiner Tage herannahen fühlte, um
seinen Nachfolger besorgt war, die Frage einer kommenden Abtwahl mit
den vertrautesten Mönchen besprach und dabei diesen den Namen Ulrich
nahe legte.

Nichts erscheint uns wahrscheinlicher, als das Vorgehen der Mönche,
wie es von Hartmann geschildert wird. Unseres Erachtens handelt es sich
daher jetzt nur noch um die Frage : « Konnte Ulrich in jener Zeit, da die
Mönche das Begehren an ihn stellten, d. h. im Jahre 918 auf 919, zu
Wiborada gehen, um ihren Rat zu holen » Diese Frage aber ist, wie
wir bereits dargelegt haben, unbedingt zu bejahen. Schroeder ist daher
wieder im Unrecht, wenn er den Vorgang weiter hinabrückt, in die Zeit der
Sedisvakanz, die auf Salomon folgte. Die Chronologie verlangt das nicht,
und Hartmann erlaubt es nicht. Aber auch Meyer von Knonau tut
deshalb Hartmann Unrecht, wenn er ihm falsche Motivierung der Antwort
Wiboradas vorwirft. 1

Allerdings kann eine so knappe Aneinanderreihung von Begebenheiten,

die zeitlich auseinander liegen, wie der Studienaufenthalt Ulrichs
in St. Gallen und die Beratung LTlrichs durch Wiborada bei Hartmann,
leicht zu irrtümlicher Auffassung führen. Das beweist Gerhard, der die
Zeit, die zwischen jenen beiden Ereignissen lag, übersah, diese zeitlich
miteinander verknüpfte und so mit der Chronologie in Widerspruch kam.
Übereinstimmend mit Hartmann, berichtet Gerhard nämlich, daß Ulrich
schon als Knabe nach St. Gallen gekommen sei und dort seine Ausbildung
erhalten habe, was die Mönche veranlaßt habe, den Versuch zu machen,
ihn für das Kloster zu gewinnen. So weit ist der Bericht Gerhards
einwandfrei. Wenn aber der Biograph jetzt Ulrich zu Wiborada gehen läßt
und ihr als Resultat der Beratung die Antwort in den Mund legt : « Du
bist nicht bestimmt, der Abt dieses Klosters zu werden », so supponiert
diese Antwort eine Frage, vor der der achtzehnjährige Ulrich noch nicht
stehen konnte, nämlich die Frage : « Soll ich ins Kloster eintreten, um
die mir angebotene Abtei zu übernehmen » Eine solche Frage konnte
damals Ulrich an Wiborada nicht stellen, nicht bloß deshalb nicht, weil
Wiborada damals noch nicht in St. Gallen war, sondern auch deshalb nicht,
weil die Mönche damals dem kaum achtzehnjährigen Studenten die Abtei
nicht in baldige Aussicht stellen, geschweige denn anbieten konnten. Wenn
aber Gerhard, der sonst durchaus zuverlässige Berichterstatter, Ulrich
diese Frage gleichwohl tun läßt, so muß sie eben doch einen historischen
Hintergrund haben, und sie hat einen. Nur finden wir ihn erst zehn Jahre
später, beim Ableben Salomons, wie uns Hartmann bezeugt hat.

1 Ekk. cas. c. 57, n. 728.



— 149 —

Der Grund aber, weshalb Gerhard irrtümlicherweise schon den
Achtzehnjährigen vor jene entscheidende Berufswahl stellt, mag wohl darin
liegen, daß eben der Achtzehnjährige schon vor seiner Berufswahl stand.
Nur konnte die Frage, vor der sich Ulrich am Ende seiner Studienlaufbahn
in St. Gallen gestellt sah, nicht anders lauten als : « Soll ich dem Drängen
der Brüder nachgeben und ihr Mitmönch werden » Diese Frage hat
Gerhard in der Tat mit jener, vor die sich Ulrich io Jahre später gestellt
sah, vermengt. Er hat die Zeit, die zwischen Ulrichs erster und zweiter
Berufswahl lag, übersehen und hat die zweite an die Stelle der ersten
gesetzt. So entstand die Lücke und damit die äußere und innere Unmöglichkeit

des Hergangs, wie Gerhard ihn berichtet.
Wenn nun Gerhards Text der lückenhafte und irrtümliche, derjenige

von Hartmann aber der einwandfreie genannt werden muß, so schließen
wir daraus, daß nicht Hartmann aus Gerhard, sondern umgekehrt, Gerhard
aus Hartmann geschöpft hat. Das ist durchaus möglich. Denn mit Sicherheit

wissen wir nur, daß Hartmanns Vita nach 973 vollendet wurde, jene
Gerhards aber 993 geschrieben war. Wahrscheinlicher aber erscheint uns
doch die Annahme, daß beiden Autoren die gleiche Quelle zugrunde gelegen,
nämlich die Wiborada-Biographie Ekkehards L, die von Hartmann,
vielleicht in gekürzter Form, aber richtig, von Gerhard aber irrtümlich
wiedergegeben wurde.

Hat also schon Gerhard die ursprüngliche Quelle falsch aufgefaßt, so
dürfen wir uns nicht wundern, wenn fünfzig Jahre später ein Chronist,
der nur die mündliche Tradition wiedergibt, in den gleichen Fehler fällt
und das Zusammentreffen Ulrichs mit Wiborada in die Zeit seiner Knabenjahre

an der Klosterschule in St. Gallen versetzt. Wenn dann aber Schröder
die Schilderungen Ekkehards teilweise « als reine Erfindung der Phantasie »,

oder « Entlehnung aus andern Heiligenleben » bezeichnet, so können wir
ihm hier wiederum nicht beipflichten. Ekkehard selber versichert uns ja,
daß er nur berichte, was er aus dem Munde der Väter vernommen habe,
und wir haben keinen Grund an der Wahrheit dieser Versicherung zu
zweifeln. Im Gegenteil Sie gerade gibt uns den Schlüssel zur Erklärung
der vielen Unebenheiten und irrtümlichen Angaben, deren der Chronist
beschuldigt wird. Eben deshalb, weil Ekkehards Quelle ausschließlich
die mündliche Tradition gewesen, mußte sein Bericht ungenau und oft
auch irrtümlich ausfallen ; aber deshalb muß auch der Kern aller dieser
Geschichten und Anekdoten ein geschichtlicher sein. Darum gibt denn
auch Schröder zu, daß, trotz des augenfälligen chronologischen Irrtums
bei Ekkehard, nichts gegen die Geschichtlichkeit von Gaben spreche, wie
sie Lllrich nach Ekkehard von Wiborada empfangen habe. « Ein Gürtel
als Symbol der Reinheit, von solchen Händen gespendet, oder ein Kissen
aus dem Bußhemd einer weltentsagenden Frau mochten auch einem ernst
gerichteten jungen Manne wertvolle Gaben sein. »

1 Warum aber soll der
Erzählung von Ulrichs heimlichen Gängen zur Klause der Heiligen, nicht
auch ein geschichtlicher Kern zugrunde liegen Konnte Ulrich, der in

1 Schröder, a. a. O. p. 284.



— 150 —

St. Gallen so gerne und so oft gesehene Gast, nicht gerade jene Zeit, in
der Schüler und Lehrer des Klosters sich dem Spiele und der freien
Erholung ergaben, benutzen, um desto unbemerkter den Worten der
gestrengen Lehrmeisterin zu lauschen Selbst in der Aussage Ekkehards,
daß Ulrich länger als die übrigen Altersgenossen in den Schulen geblieben,
teils wegen der Annehmlichkeit der Stätte und teils wegen seiner Wiborada
können wir nicht als reines Phantasieprodukt gelten lassen, wie Schröder
meint. Gerhard selber, der von Schröder mit Recht hochgeschätzte Gewährsmann,

berichtet ja, Ulrich habe den Aufenthalt in St. Gallen verlängert.
Und sollte es denn nicht denkbar sein, daß der gewaltige Eindruck, den
die erste Begegnung mit der Heiligen in Ulrich auslöste, zur Folge hatte,
daß er die Dauer seiner Aufenthalte in St. Gallen verlängerte, daß sich

sogar die Zahl seiner Besuche in St. Gallen um seiner Wiborada willen
häuften Der Umstand aber, daß solche Begebenheiten im Verlaufe der
Zeit durch den Volksmund in einen falschen Zusammenhang gerückt und
schließlich durch den Sprecher dieses Volksmundes irrtümlich wiedergegeben
werden, macht sie noch keineswegs zu bloßen Phantasieprodukten.

Fragen wir nun zum Schlüsse nach dem historischen Hergange, wie er
sich auf Gl und unserer quellenkritischen Betrachtung in bezug auf das
Verhältnis Wiboradas zu Ulrich in St. Gallen feststellen läßt, so ergibt
sich folgendes Resultat :

Ulrich machte seine Studien in St. Gallen und erhielt dort eine
treffliche Bildung und Erziehung. Nicht bloß seine gräfliche Herkunft und
seine guten Anlagen, auch seine angenehmen Umgangsformen und seine

Neigung für Askese mochten es den Mönchen wünschbar machen, Ulrich
zu bewegen, das Mönchsgewand anzunehmen. Ulrich aber, der selber
Neigung zum Klosterleben verspürte, mochte den wichtigen Schritt nicht
ohne Einverständnis mit seinen hochgestellten Eltern tun. Er ging also
nach Hause, um die Frage seiner Berufswahl mit den Eltern zu besprechen.
Das Resulat der Beratung aber war : Ulrich kehrt nicht mehr nach
St. Gallen zurück, sondern er wird dem hochangesehenen Bischof Adalbero
von Augsburg unterstellt, der ihn in den Beruf und das Amt der
kirchlichen Würdenträger einführen soll.

Zum großen Leidwesen Ulrichs aber stirbt Adalbero schon nach
einem Jahre und Ulrich kann sich nicht entschließen, unter dessen
unbedeutendem Nachfolger Hiltine weiter in Augsburg zu verbleiben,
zumal ihm unterdessen auch sein Vater gestorben war und die vereinsamte
Mutter seiner bedarf. Ulrich geht also nach Hause, um in pietätvoller
Weise die Stütze seiner Mutter zu sein und die Bewirtschaftung der
ausgedehnten Ländereien zu übernehmen.

Das Kloster St. Gallen aber, die geliebte Stätte seiner Bildung, für
die er bis in sein hohes Alter eine große Hochschätzung bewahrt, besucht
Ulrich von seinem väterlichen Erbgute aus wiederholt und ist dort ein

gerne gesehener Gast. Auf solchen Besuchen lernt er in St. Gallen die
Klausnerin Wiborada kennen, findet in ihr eine geistesverwandte Seele,
die ihn in der Richtung auf sein aszetisches Leben stark beeinflußt und
fördert.



— 151 —

In der Zeit aber, da sich die Mönche in St. Gallen mit der
Wiederbesetzung der Abtstelle nach Salomon beschäftigen, denken sie an Ulrich,
bieten ihm die Abtei an, wofern er sich entschließen kann, ihr Mitmönch
zu werden. Ulrich schwankt, geht zu Wiborada, seiner Ratgeberin, um
von ihr die Kunde entgegenzunehmen, er sei von Gott berufen, Bischof
in einer östlichen Gegend, aber nicht Mönch und Abt von St. Gallen zu
werden. Ulrich folgt der Weisung, verläßt St. Gallen, um ungefähr fünf
Jahre später den bischöflichen Stuhl zu Augsburg zu besteigen.

St. Gallen. E. Schlumpf.

Ein Reliquienverzeichnis des Klosters Disentis
vom Jahre 1628.

Für die Geschichte des Kloster Disentis war die Regierungszeit des
Abtes Augustin Stöcklin * (1634-1641) von großer Bedeutung. Schon
bevor dieser, aus Muri stammende, Prälat in das Stift Disentis entsandt
wurde, interessierte er sich sehr um dessen Geschichte, kopierte Urkunden
und andere historische Quellen oder ließ sich solche in Abschriften zusenden.
Sein Aufenthalt im Kloster Pfäfers (1623-28) brachte ihn mit den rätischen
Verhältnissen in innigen Kontakt. Aus dem letzten Jahre seines dortigen
Aufenthaltes stammt eine in schöner Schrift abgefaßte Zusammenstellung
der Reliquienschätze, die Disentis damals besaß. 2

Bei dem Mangel an zeitgenössischen historischen Nachrichten über
die Schicksale der ältesten Benediktiner Abtei der Schweiz, deren Archiv
und Bibliothek mehrmals ein Raub der Flammen wurden, mag sich die
Veröffentlichung dieses Textes rechtfertigen.

Ein otdenliche und wahrhafftige
Abschrift wie auch gewüße anzeigung alleß heilligtumbß oder heiliger
namhafter sachen, so von anfang dises uhralten gottshauß aida geschehen
oder vorkommen, auch zu sammen getragen von heiligen cörper, gebein,
kleider, oder wie man kan bewysen und klarlich an tag thuon, wie volget:

Erstlich ein uhralte sarch, so vom bischof Ursicino mit dem heiligtumb
von Zürich 3 allhar abgefertigt und hernach dise nachgeschribne heillige
ding : der ganze leib deß heilligen vatters Sigisberti erster abbt und Stifter
dißes gottshauß ; ist von künigklichen stammen geboren und hat gelebt
anno 604, hat viel Wunderwerk gethan, ruowet allhie selligklichen in einer
übergüldten sarch.

1 Vergi, über diesen Abt. : Album Desertinense, p. 37 ff. edid. P. Adalgott
Schumacher O. S. B. Disentis 1914.

2 Codex Fabariensis XXVI, fo. 175 ff. Stiftsarchiv St. Gallen.
3 Über die Translatio der Disentiserreliquien nach Zürich vergi. Mohr, Cod.

dipi. I, N° 4 ; Castelmur, Die Rheinauer Handschrift der Passio des hl. Plazidus etc.
Zeitschr. für Schweiz. Kirchengesch. XIV (1920), p. 241-259.



— 152 —

Der ganze leib des heiligen martirerß sancti Placidi, ein kindt dißes
lanndts, von adelichen eiteren geborn, welcher umb Christi willen daß
haupt hat abschlagen lassen und selber von der capell biß in daz gottshaus
getragen hat1, auch grosse Wunderwerk gethon, ruot allhie in einer über-
gülten sarch. Der ganze leib deß heilligen abbtß Adelgott, welcher vil
wunderzeichen thuot, ist ein conventherr zu Einsidlen und noch nit erhept ;

ruowet in der kruft bey der grossen kiren porten.2 Ein stauchen, mit wellicher
St. Placiduß sein heiliges houpt eingewiklet hat, welche ime ein frow geben,
in dem er sein haupt in seinen henden getragen. Man sieht klarlich noch
alleß bluott, so darin geflossen noch zu ewiger gedachtnuß.

Ein uralte infel oder bischof huott, so der heilig bapst Gregoriuß,
genannt der Groß, dem heiligen vatter und abbt Sigißberto soll geben
haben, alß er die bestettigung dises gotshuß erlanget hat.

Volget hernach all dero heiligen heiltumb oder gebein, so wir haben
als sei von apostelen, evangelisten, martyrer, beichtiger, jungfrowen oder
helliger ortter, kleider, holtz, stein, so von heilligen orthen genommen
und allhär getragen, wie hernach verschriben ist.

Erstlich 4 krütz von Jerusalem voller helligtumb aller heiigen orten,
da Christus gelitten ; ein stuck von dem holtzcrütz Jesu Christi und von
seinem schweiß und Jesu Christi rock. Von den kleideren der wirdigen
muotter gotteß und tisch, da Christus mit seinen jüngeren daz nachtmal
hat genommen. Von den steinen, damit St. Stephan ist gesteiniget und von
seinem bluott ; von dem altar deß heilligen St. Johanß evangelisten ; von
dem krütz deß heilligen apostels S. Andreas ; von der täschen St. Martini,
unsers patronen ; von der helligen ruotten deß priesters Aaronß ; von dem
Ölbaum, daran Christus gebunden ; von dem haar der helligen Maria
Magdalena ; von den kleideren der helligen Pridis, ein jungfrow ; von
St. Peter apostel ; von S. Paul apostel ; von S. Andreaß ap. ; von S. Bartho-
lomee ap. ; von S. Simon ap. ; von S. Mathias ap. ; von S. Jacob ap. ; von
S. Marcus ewangelist ; von S. Barnaba ap.

1 cfr. Castelmur 1. c. ; P. E. Martin, Les sources hagiographiques relatives
aux saints Placide et Sigebert et aux origines du monastère de Disentis in
» Mélanges Ferdinand Lot », Paris 1925.

2 Die fragliche Kirche ist nicht die heutige, sondern jene, deren Fundamente
im inneren Hofe bloßgelegt sind. Die östlichen Chorabsiden derselben liegen am
Tage ; wie weit die Kirche sich aber nach Westen erstreckte, ist nicht bekannt,
da dieser Teil der alten Kirche vom jetzigen Küchenflügel überbaut ist. Auch
die erwähnte Gruft bei der Pforte dieser Kirche ist jedenfalls unter diesem Trakte
zu suchen. Dazu berichtet das Proprium Desertinense am 3. Oktober : « Corpus
s. Adalgotti juxta portam basilicae s. Martini repositum, aliquot saeculis
cultum et frequentatum fuit. Adalbertus postea II cum locum, ubi sacrae
illius reliquiae conditae fuerant, ambigua majorum fama dubium redderat a. 1671,
Kai. Julii, anterioris ecclesiae murum (d. h. wohl an der Façade) dirui jussit,
divinaque Providentia factum est, ut sacrum beati viri corpus, arcula lignea
reclusum. nullo fere negotio reperiretur, ex qua coelestis quaedam miri odoris
fragrantia efflabatur. »

Freundliche Mitteilung von hochw. Herrn P. Adalgott Schumacher in Disentis.



- 153 —

Volgents die Martyr.
Von S. Laurentio martyr ; von S. Eustachio mart. ; von S. Exuperantio

m. ; von St. Hilario m. ; von S. Liberato m. ; von S. Vidis m. ; von S. Pan-
gratio m. ; von S. Pelagio m. ; von S. Placido münch ; von S. Paul m. ;

von S. Sebastiano m. ; von S. Sesseigo m. ; von S. Sigismundo ; von
S. Stephano protomartyr ; von S. Fabiano m. ; von S. Felix m. ; von
Sa Faustina m. ; von S. Georg m. ; von S. Hermetiß m. ; von S. Jacincto m. ;

von S. Innocentis m. ; von S. Johann m. ; von S. Damiano m. ; von zechen
taußent martyrerß ; von S. Modesto m. ; von S. Martino m. ; von
S. Mauritio m. ; von S. Meinrado m. ; von S. Miniaco m. ; von S. Natzario m. ;

von S. Megegee m. ; von S. Taciano m. ; von der gesellschaft Thebeorum ;

von S. Victor m. ; S. Vicentz m. ; S. Vallentin m. ; S. Vitto m.

Volgent die Beichtiger

von S. Augustino bischof ; von S. Ambrosio bischof ; von S. Charlo
cardinal ; von S. Niclaus bischof ; von S. Gregori der Groß, bapst ; von
S. Cûnrad bischof ; von S. Cypriano bischof ; von S. Canon bischof ; von
S. Donat bischof ; von S. Leodegarj bischof ; von S. Martin bischof ; von
S. Magno bischof ; von S. Remedio bischof ; von S. Severino bischof ; von
S. Vlrich bischof ; von S. Wolfgang bischof ; von S. Felix bischof ; von
S. Eusebio bischof ; von S. Benedict, abbte ; von S. Columban, abbte
von S. Otmar, abbte ; von S. Leonhart, abbte ; von S. Mangno, abbte
von S. Lucio künig ; von S. Allexio beichtiger ; von S. Batten, beichtiger
von S. Florini beichtiger ; von S. Juliano beichtiger.

Volgent die fungfrouen.
Von Sa Agatha jungfrou märtyrin ; von Sa Affra jungfr. m. ; von

Sa Dorothea jungfr. m. ; von Sa Merita jungfr. m. ; von Sa Eugenia
jungfr. m. ; von Sa Vidis jungfr. m. ; von Sa Faustina jungfr. m. ; von
Sa Kunigunda kaiserin ; von Sa Margaret jungfr. m. ; von Sa Otilia
jungfr. m. ; von Sa Regula jungfr. m. ; von Sa Ursula jungfr. m. ; von
Sa Verena jungfr. m. ; von Sa Valeriana jungfr. m.

Es sind noch viel heiliger heiligtumb, so ohne zedel gefunden worden,
von wellicher heiligen namen ohnbewüßt und durch grosses alter
verblichen oder verloren und doch in hochen ehren gehalten werden anno 1628.

A. v. C.

Die ältesten Verzeichnisse des Churer Domschatzes.

Im Domschatze zu Chur wird ein Pergamentblatt (29 X 20 cm)
aufbewahrt, das die ältesten Inventare der kirchlichen Gerätschaften der
Kathedrale enthält. 1 Mittelst des Griffels wurde das Blatt ursprünglich
wohl für einen andern Zweck senkrecht und wagrecht liniert.

1 Das Blatt trägt als Dorsnalnotiz in human. Schrift des XVI. s. « Comme-
moratio sive designatio thesauri ecclesie Curiensis anno 1211 », wobei MCCXL
fälschlich als 1211 (MCCXI) gelesen wurde.



— 154 —

Das erste Verzeichnis ist in karolinger Minuskel geschrieben und
entstammt dem ausgehenden IX. oder beginnenden X. Jahrhundert. 1

Die Worte sind gut voneinander getrennt. Zur Satztrennung steht ein
Punkt. Neue Sätze beginnen mit Majuskeln oder vergrößerten Minuskeln.
Die Ligatur für et tritt immer auf, während jene für ae durch das geschwänzte
e verdrängt ist. Für Abkürzungen wird das allgemeine Kürzungszeichen
verwendet. Für us steht das runde Häkchen. Die Zahlen stehen zwischen
zwei Punkten. Quattuor ist durch vier Striche mit übergeschriebenem
or wiedergegeben, wobei diese Buchstaben in Bogenverbindung stehen.
Die Oberlängen der Buchstaben weisen noch schwache keulenförmige
Verdickungen auf. Das a kommt nur mehr in runder Form vor. Die Zunge
beim e ist fein, meist etwas schräg nach oben gewandt, um die Verbindung
mit dem folgenden Buchstaben zu erleichtern. Der untere Bogen des g ist
noch offen oder durch einen frisch angesetzten Strich geschlossen. Beim
h reicht der zweite Strich nicht unter die Linie. M und n haben in der
Regel feine Schlußstriche. Das r hat immer halbe Unterlänge.

Der zweite Text ist in Urkundenschrift abgefaßt und bietet zu
allgemeinen Bemerkungen keinen Anlaß.

I. Inventar IX.-X. Jahrhundert.
Comemoratio huius ecclesie thesauri.
Calix aureus unus sine patina. Calices argentei VII cum Ill

patinis. Fistula argentea I Candelabra XII turibula Ill Corona
aurea Ia Corone argentee XII Capse. parate XVI Lampades VII.
Evangelia parata Vili 2 Cruces parve argentee II et Ia aurea.
Fibule • II • Cruces maiores II parate et I argentea. Cappe principales

X Cappe cottidiane. V Planète principales XIIII cottidiane V
Alba 3 Ia parata, nonparate VII cottidiane XI Humeraria parata

VI nonparata VII Stole parate IIIIor cum mapulis Ili
nonparate XI cum mapulis Villi Cinguli V parati nonparati XIII
Plumitia evangelaria VI Dalmatice V Suptilia VII Tunica Ia
Pallia LXVI quadrangula X Facitergia XVIII

He_c dominico presbitero 4 commisimus procuranda.

II. Inventar vom Jahre 1240.
Anno domini M.CC.XL tesaurus ecclesie computatur : V. anuli aurei

épiscopales. novem paria distincta ex stolis manipulis apendicys. Item
VI calices, V argentei, unus aureus. Item VII plenaria. Item crux parva

1 Gewisse Buchstaben weisen ziemlich starke Ähnlichkeiten zu jenen einer
St. Galler Privaturkunde vom Jahre 933 auf. (Vergi. Steffens, Lat. Paläogr. Tafel 63

unten.) Unser Text macht einen etwas archivistischen Eindruck, was deshalb
auf eher höheres Alter schließen läßt.

2 Folgt eine Lücke, entstanden durch Rasur des Wortes « nonparata ».
3 Im ersten Majuskel A fehlt der Querbalken.
1 Wohl der Vorläufer des Hofkaplanes.



- 155 —

aurea in catena, infule III. cirotece IIIJ paria. Item VII casule meliores.
Item IIJ cappe meliores. 1 Item III, casule 2 cotidiane. IIJ casule 2 quadra-
gesimales. Item vasculum cristallinum ad museum tenendum. Item harundo
aurea. Item3 magister4 Burchardus5 custos huius ecclesie donavit beate
Marie virgini anulum aureum circumscriptum cum saphiro rotundo anno
M.CC.XLIIIJ crastino Symonis et Jude. Item dominus archiepiscopus
Salzburgensis donavit huic ecclesie casulam, diaconile et subdiaconile
unius coloris, cyrotecas unum par. s

Beide Verzeichnisse entwerfen ein deutliches Bild von der Armut des
Churer Alpenbistums und dessen Hauptkirche. Es ist zwar kaum
anzunehmen, daß hier sämtliche Kultgegenstände der Kathedrale
aufgeführt seien. Das hier Gebotene bezieht sich mehr oder weniger alles
auf die Ausübung des bischöflichen Amtes. Es darf deshalb wohl mit
Recht angenommen werden, daß diese Inventare (besonders das zweite)
den bischöflichen Besitz an Kultgegenständen in der Kathedrale
darstellen, während andere Objekte im Besitze des Domkapitels waren. Dem
schiedsrichterlichen Entscheid über die Verpflichtungen des jeweiligen
Kustos der Kathedrale vom Jahre 1351 ist zu entnehmen, daß sowohl
Urkunden, Bücher wie sämtliche in der Sakristei aufbewahrte Gegenstände
dem Kustos zu besonderer Obhut empfohlen waren. 7 Wenn nun auch
ein getrennter « thesaurus ecclesiae Curiensis » angenommen werden sollte,
so ist dennoch zu ersehen, daß auf alle Fälle die bischöfliche Kirche von
Chur kaum an Überfluß von Kostbarkeiten litt.

1 meliores über der Linie eingeflickt.
2 casule über der Linie eingeflickt.
3 Von hier an folgt in etwas größerer Schrift und dunklerer Tinte das Folgende

von etwas späterer Hand.
4 Darüber ein unverständlicher, unleserlicher Passus : « verbano inscrip-

tionem » mit Hinweis an diese Stelle.
5 Magister Burchardus erscheint als Kustos der Kathedrale von Chur im

Jahre 1237 unter den Zeugen der Schenkungsurkunde des Freiherrn Walter v. Vaz
für das Kloster Churwalden. (Alohr, Cod. diplomat. I, N° 213.) Er besaß auch
Pfründen im Bistum Basel. Da er aber aus der Diözese Konstanz stammte,
wünschte er, auf seine Benefizien in den Bistümern Basel und Chur zu verzichten,
um Pfründen im Bistum Konstanz anzunehmen, was Papst Innozenz IV. am
18. Mai 1247 gestattete. (Reg. Vaticanum 21. fo. 39iv im vatikanischen Archiv
zu Rom. Ein Regest der Bulle bietet Elie Berger in der Publikation der Register
Innozenz' IV. (N° 704). Paris 1884 in Bibl. des écoles françaises d'Athènes et
de Rome.)

6 Die vier letzten Worte stehen auf einer Rasur.
7 cfr. Mohr, Conr. v., Die Urbarien des Domcapitels zu Cur. Chur 1869,

p. 36. 0 Item quod litteras, instrumenta, libros, cappas et omnia alia in custodia
recondita et servata fideliter debet servare et sine scitu capituli extra custodia m
non portare. »

A. v. C.

^«Xs^


	Kleinere Beiträge = Mélanges

