
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 21 (1927)

Artikel: Die Ilanzer Disputation von 1526

Autor: Simonet, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-123935

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-123935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ilanzer Disputation von 1526.

Von Dr. J. Jakob SIMONET, Chur.

(Fortsetzung und Schluss.)

3. Die Kampfeswaffen.

Als die Katholiken am Dienstag morgen den Ausstand der zwei
Zürcher verlangten, erklärte Hofmeister, warum sie gekommen seien,
und fügte bei : Sie hätten eine hebräische und griechische Heilige
Schrift mitgebracht, damit man diese vergleichen könne, wenn über
den Sinn einer Stelle Zweifel entstehe.

Darauf habe Magister Thomas Mayer, Pfarrer zu Tinzen, gerufen :

«Wenn die Kenntnis der griechischen und hebräischen Sprache sich

nicht überallhin verbreitet hätte, so würde mehr Glück, Ruhe und
Frieden herrschen und nirgends soviel Irrtum und Ketzerei. » Hierauf
konnte Sebastian Hofmeister sich nicht enthalten zu antworten. Durch
dieses Eifern gegen die griechische und hebräische Sprache verrate
der Redner lediglich seine Unkenntnis derselben. (Campell.) Mit
dieser Darstellung wird der Pfarrer von Tinzen als Finsterling
dargestellt, der die Kenntnis der antiken Sprachen als eine Gefahr für
den Glauben und die Ruhe ansieht. Doch ist hier Hofmeisters und

Campells Darstellung tendenziös.
Bei Behandlung der Ursachen der Reformation wird stets der

Humanismus als eine solche angesehen.
Die Humanisten waren solche Gelehrte, welche den Werken des

klassischen Altertums besonders ihre Studien widmeten. Diese

Wertschätzung der klassischen Kultur erreichte durch sie ihren Höhepunkt
in der ersten Hälfte des XVI. Jahrhunderts. Der einseitige Eifer,
mit dem man sich dem Studium der klassischen Literatur der Griechen

und Römer hingab, hatte bei einem Teile der Humanisten zur Folge,
daß sie sich die antike Weltsanchauung mehr oder weniger aneigneten.
Scholastiker und Humanisten gerieten dabei miteinander in scharfen

Kampf, besonders in Deutschland. Es seien nur die großen Streitig-



— 104 —

keiten in Ingolstadt (zwischen Zingel und Locher-Wimpheling), dann
der Reuchlinische Handel genannt. Zugleich trat die jüdische Literatur
als Gegnerin des christlichen Glaubens in die Schranken, indem die

jüdischen Humanisten sämtlich gegen die gläubigen, kirchentreuen
Gelehrten auftraten. Die Humanisten ergriffen die Partei der Augustiner
gegen die Dominikaner. Man zählt die Humanisten zu den Förderern
der Reformation.

Auf diese Tatsache wies nun der Pfarrer von Tinzen hin. Seine

Bemerkung verrät also nicht den einfältigen Pfaffen, sondern den mit
den Strömungen der Zeit wohl bekannten, erfahrenen Mann. Entweder
hat Hofmeister ihn nicht verstanden, weil er selber keine Kenntnis
hatte von der Bedeutung des Humanismus bei den religiösen Strömungen
der damaligen Zeit, oder er hat mit Absicht die Sache tendenziös
dargestellt. Canonikus Castelmur machte auch noch die Bemerkung, die

Heilige Schrift sei von Hieronymus hinlänglich gut und genau
übersetzt worden, sodaß es des Vergleichens und Nachschlagens der

jüdischen Bücher nicht bedürfe. Zwischen ihm und Pontisella entstand
darob ein Streit. Damit war die wichtige Frage angeschnitten, welche

Übersetzung oder Ausgabe der Heiligen Schrift authentisch sei. Diese

Frage beschäftigte schon damals die Geister und wurde später vom
Trienter Konzil in der 4. Sitzung dahin entschieden, daß die Vulgata,
die größtenteils Hieronymus' Übersetzung ist, als authentisch erklärt
wurde. Das waren Vorpostengefechte in der Disputation, die jedoch
der Hauptwaffe im Religionsgespräch galten, der Heiligen Schrift.
Noch tiefer ging man darauf ein bei der ersten Comanderschen These.

4. Die erste These,

die Heilige Schrift als einzige Glaubensregel.

Comander ging zur Sache selbst über, in dem er seine erste These

verlas : « Die wahre Kirche Christi ist aus Gottes Wort hervorgegangen,
sie muß stets auf demselben fußen und auf keine fremde Stimme hören. »

Diesen Satz suchte er aus Zeugnissen der Heiligen Schrift zu beweisen.

Der Vikar bemerkte, Comander bringe da Schrifttexte, die gar nicht
zur Sache gehören. Der Weihbischof meinte, Comander hätte auch
die Gründe der Gegner würdigen sollen, was nicht geschehen sei.

Sebastian Hofmeister aber meinte gar : es genüge, den Satz ohne

weiteren Beweis einfach als Behauptung aufzustellen. Diese letzte



- 105 —

Meinung ist ein klassischer Beweis, wie gründlich man auf Seite der
Neuerer vorging : Behauptungen ohne Beweise.

Was wollte Comander mit seiner ersten These sagen Camenisch
soll es uns erklären. Er schreibt : « An der Spitze der Comanderschen
Thesen stand der Satz, daß nur das wahr sei und Anspruch auf kirchliche

Auktorität erheben dürfe, was aus der Schrift erweisbar sei. Alles
andere sei als abgeschafft zu erklären. »1

Mit dieser Deutung können wir uns soweit einverstanden erklären,
als Comander sagen wollte, die Heilige Schrift sei die einzige Glaubensquelle.

Zwingli hatte 1523 die Schrift « Archeteles » erscheinen lassen,
worin er die Heilige Schrift als einzige Glaubensquelle hinstellte (das

Meßopfer verwarf, die Priesterehe forderte, den Primat leugnete).
Comander als Zwinglianer wollte jedenfalls in seiner ersten These
ebenso die Heilige Schrift als einzige Glaubensregel hinstellen, aus
welcher man für die Disputation Beweise holen müsse.

Wir Katholiken waren und sind noch der Überzeugung, daß die
Erblehre oder Tradition neben der Heiligen Schrift eine gleichwertige
Glaubensregel sei. Das kam bei der Disputation auch sofort zum
Ausdruck, indem Bartholomäus Castelmur mit seiner kräftigen Stimme
bemerkte : Man müsse auch die Tradition annehmen und für wahr
halten, da der Apostel Paulus (2. Thes. 2, 14) ausdrücklich vorschreibe,
daß die Gläubigen die Traditionen getreu bewahren sollen, und zwar
nicht bloß die schriftlich verfaßten, sondern auch die von Mund zu
Mund überlieferten : « So steht denn fest Brüder und haltet an den

Überlieferungen, die ihr erlernt habt, es sei durch Wort oder einen Brief
von uns. » — Comander entgegnete darauf : « Ich bin weit davon
entfernt, die Tradition zu verleugnen, soweit es gewiß ist, daß selbe von
den Aposteln ausgegangen. Aber wie viele Überlieferungen werden

unter deren Namen ausgegeben, unter anderem auch solche, welche

im schneidendstem Widerspruch mit der Schrift stehen ?» — Jede
Tradition beruhe entweder auf der Heiligen Schrift, oder widerstreite
ihr wenigstens nicht, — oder sie steht mit derselben in Widerspruch. 2

Aus diesen gewundenen, zum Teil falschen Worten Comanders

ersieht man, daß er die Tradition nicht ganz wegleugnen wollte, aber sie

mißverstand und soviele Klauseln anfügte, daß man schließlich jede
Tradition wegen irgend einer Klausel ablehnen konnte.

1 Camenisch, Bündner Reformationsgeschichte, S. 43.
2 Campell, II. Bd., S. 303.



— io6 —

Nun folgte eine Szene, die offenbar Comander Verlegenheit
bereitete, so daß der Zwischenfall durch die Darstellung Hofmeisters
für Comander unschädlich gemacht werden mußte. Campell schreibt

genau nach Hofmeister : « Jetzt erhob sich Christian Berri,
Schulmeister auf dem bischöflichen Hofe zu Chur, blödsichtig und mit den

Augen blinzelnd, die Ärmel zurückgestreift, die Stirne in Falten gelegt,
und dermaßen frech, als sei dort alle Bescheidenheit und Scham schon

lange weggewischt worden, trat er mit einer so unverschämten Art
auf Comander zu, als ob er ihn zu prügeln gedächte, so daß der gedachte
Sebastian Hofmeister ihn für verrückt hielt und zuletzt auf den

Gedanken geriet, es sei dies der Narr und Lustigmacher der katholischen
Partei und zu dem Zwecke jetzt losgelassen, um die Disputation zu
stören oder ganz zu verhindern. »

Berri klagte nun, er habe Comander schon oft Fragen gestellt,
derselbe habe ihn jedoch nie einer Antwort gewürdigt. Comander

antwortete : « Du magst freilich mehr gefragt haben, als tausend Weise

dir beantworten können. Übrigens wirst du begreifen, daß ich keineswegs
hier stehe, um deine Fragen zu beantworten, sondern der Verteidigung
meiner Lehre halber. » Berri habe sich dann gesetzt. Auf die

Aufforderung seiner Konfessionsgenossen habe er sich jedoch wieder erhoben

und gefragt : Ob nicht auch die geistlichen Väter und Lehrer gehört
werden müßten, wenn der Heilige Geist aus ihnen spreche Philipp
Gallizius antwortete auf diese Frage : « Ohne Zweifel ist die Stimme
des Heiligen Geistes zu hören, sobald es sicher ist, daß diese aus dem

Munde der geistlichen Lehrer und Väter spricht. Welche Gewißheit
haben wir aber, daß es eben der Heilige Geist ist, der durch sie redet »

Beurteilt man in aller Ruhe diesen Zwischenfall, so erhält man den

Eindruck, Berri habe wirklich Comander durch seine Fragen in
Verlegenheit gebracht, so daß er nicht antworten konnte, und Gallizius
ihm aus der Verlegenheit helfen mußte. Um nun diese Niederlage
Comanders zu verwischen, mußte die Darstellung so gewählt werden,
daß man durch die Aufbauschung der Szene die eigentliche Frage

ganz übersah. Das muß man doch tendenziöse Darstellung nennen
Richten wir jetzt unsere Bücke auf die These Comanders. Sie

beschlägt einen Unterscheidungspunkt zwischen Katholiken und
Protestanten. Wir gestatten uns dazu folgende Bermerkungen :

a) Der erste Teil der These Comanders ist verworren. Unter
Gottes Wort versteht er die Heilige Schrift. Wenn er nun sagt, die

Kirche sei aus Gottes Wort, d. h. aus der Heiligen Schrift hervor-



— 107 —

gegangen, so ist das falsch. Die Kirche bestand vor der Heiligen Schrift
des Neuen Testamentes. Die Gesamtkirche und mächtige Einzelkirchen
blühten lange, bevor auch nur ein einziger Buchstabe des Neuen
Testamentes geschrieben war. Lange, bevor ein einziges Evangelium,
ein einziger Apostelbrief abgefaßt wurde, hatte der Heiland zu Petrus

gesagt : Du bist Petrus, und auf diesem Felsen will ich meine Kirche
bauen, und die Pforten der Hölle werden sie nicht überwältigen, und dir
will ich die Schlüssel des Himmelreiches geben. Alles was du binden
wirst auf Erden, wird auch im Himmel gebunden sein ; alles, was du
lösen wirst auf Erden, wird auch im Himmel gelöst sein.1 Weide
meine Schafe, weide meine Lämmer.2

b) Falsch ist der zweite Teil der These, insofern er sagen will,
die Heilige Schrift sei die einzige Glaubensquelle. — Den Protestanten
freilich gilt einzig die Heilige Schrift als Glaubensquelle ; als eine

Glaubensquelle, die ergänzend zur Heiligen Schrift hinzutrete,
anerkennen sie die Erblehre nicht. Sie sagen : Die Heilige Schrift enthalte
alles, was der Mensch, um das ewige Heil zu erlangen, glauben und
tun müsse. Wir Katholiken hingegen anerkennen eine doppelte
Glaubensquelle : Die Heilige Schrift und die Tradition. Die Ansicht
von der Heiligen Schrift, als der einzigen Glaubensquelle (sola scriptura),
verwerfen wir ebenso, wie die andere protestantische Ansicht von dem

Glauben allein (sola fides) als der einzigen Seligkeitsbedingung. Und
das aus guten Gründen. Denn : Christus wies die Gläubigen nicht an
Bücher, um daraus sein Evangelium zu schöpfen, sondern hieß sie

auf das apostolische Lehramt hören. Er sagte zu den Aposteln nicht :

« Setzet euch hin und schreibet », sondern : « Gehet hin und prediget. »

Er sagte nicht : « Wer es nicht gelesen und verstanden hat, wird
verdammt werden », sondern : « Wer (den predigenden Aposteln) nicht
glaubt, wird verdammt werden. » Und die Apostel haben darnach

gehandelt. Alle haben gepredigt ; geschrieben haben nur wenige und

nur weniges. Sie schrieben zufällig, oder wenn eine Not es gebot, sie

schrieben an einzelne Kirchen und Personen, über einzelne Fragen
ihrer Zeit. Ein Gesamtsystem der christlichen Lehre niederzuschreiben,

lag ihnen ferne. Sie setzten Bischöfe ein, um die gesunde Lehre zu
verkünden und zu erhalten, und wiesen die Gläubigen an die mündliche

Verkündigung.
c) Die Tradition ist berechtigt, nicht nur als Erklärung und

1 Matth. 16. 18. 2 Joh. 21, 15. und 17.



— io8 —

Bestätigung, sondern auch als Ergänzung der Heiligen Schrift. Das

ergibt sich nicht nur aus der oben angeführten Stelle (aus 2. Thesal. 2,
14), sondern auch aus der Tatsache, daß nicht alles aufgeschrieben
wurde, was Jesus geredet und getan (Joh. 16, 12.-21, 25), besonders
während der 40 Tage, da er nach der Auferstehung mit seinen Jüngern
verkehrte und vom Reiche Gottes sprach (Apostelgeschichte 1, 3).

Überdies kommen die Protestanten mit sich selber in Widerspruch,
wenn sie behaupten, alle, und nur die Bücher der Heiligen Schrift
seien Gotteswort ; was nicht in diesen Büchern steht, sei nicht Gegenstand

des göttlichen Glaubens ; jeder Gläubige sei maßgebender
Ausleger der Heiligen Schrift. Denn von all diesen grundlegenden Punkten
der Protestanten steht nichts in der Heiligen Schrift. — Außerdem :

Wo steht etwas in der Heiligen Schrift, daß die Kinder getauft werden
müßten ; daß man unter gewissen Umständen schwören dürfe, trotz
-Mat- 5, 33, daß man Ersticktes und Blut essen dürfe, trotz
Apostelgeschichte 15, 28 f. Und doch praktizieren all das die Protestanten.

d) Comander hatte von der katholischen Tradition offenbar eine
falsche Auffassung. Ihm schien jede Überlieferung, jede Erzählung
Tradition im katholischen Sinne zu sein. Das ist unrichtig. Wir
Katholiken unterscheiden eine rein geschichtliche Überlieferung von
der wirklichen Tradition im theologischen Sinne. Jene ist keine Quelle
des Glaubens. Glaubensquelle ist nur jene Überlieferung, die vom
unmittelbaren Lehramte der Kirche anerkannt und gebilligt ist, —
sei es durch die unfehlbaren Entscheidungen des kirchlichen
Lehramtes, sei es durch die einstimmige Lehre der heiligen Kirchenväter
oder der Theologen. Seele und Rückgrat der kirchlichen Tradition,
sofern sie Glaubensquelle ist, besteht nicht einzig in menschlicher
Gewißheit, sondern in der Unfehlbarkeit der Kirche. Das lebendige,
unfehlbare, dauernde Lehramt der Kirche ist das wesentliche, formale
Element der Tradition.

Da die Protestanten dieses verwarfen, zerbrachen sie die
Überlieferung als Glaubensquelle. Sie behielten höchstens nur noch eine
rein geschichtliche, rein menschliche Überlieferung. Diese reichte nicht
einmal hin, um die Heilige Schrift entscheidend und endgültig zu
erklären. Die Heilige Schrift ist nicht selten dunkel und schwer
verständlich.1 Über ihren Sinn streiten oft die Gelehrten ; wie kann
sie also für den Gläubigen die einzige, unmittelbare, nächste Glaubens-

1 2. Petri, 3, 16.



— 109 —

regel sein Der Protestant sagt vielleicht : « Ich habe den Privatgeist,

der mich in der Auslegung der Heiligen Schrift erleuchtet. »

Das ist aber erstens eine leere Behauptung ; Christus hat einen solchen
Geist für jeden Gläubigen nirgends verheißen. Zweitens sind die
Protestanten selber über die Auslegung vieler Stellen der Heiligen
Schrift uneins, z. B. über die Stelle : Das ist mein Leib. Man kennt
den gewaltigen Streit zwischen Luther und Zwingli. Bei wem ist der
wahre Privatgeist Oder widerspricht sich dieser

e) Auch Camenisch macht sich eines Irrtums schuldig, indem

er sagt : Nur das habe Anspruch auf kirchliche Auktorität, was in der

Heiligen Schrift stehe. Auf kirchliche Auktorität hat manches Anspruch,
was nicht in der Heiligen Schrift steht. Was aber in der Heiligen
Schrift sich findet, hat Anspruch auf mehr als nur kirchliche Auktorität,
nämlich auf unmittelbar göttliche Auktorität.

/) Jede Überlieferung, sofern sie Glaubensquelle ist, muß auf die

Apostel zurückgehen ; darin hatte Comander recht. Die Kirche lehrte
immer und lehrt heute noch, daß das gesamte Glaubensgut der

Offenbarung mit dem Zeitalter der Apostel abgeschlossen war. Aber
darin irrte Comander, daß es bei den Katholiken eine wirkliche
Überlieferung (als Glaubensquelle, und nicht bloß historischer Natur) gebe,
die nicht wenigstens auf die Apostel zurückgehe, und die im
schneidendsten Gegensatz zur Heiligen Schrift stehe. Dafür einen Beweis

zu liefern, war er außerstande und hat es nicht einmal versucht.
Auch andere Religionen kennen übrigens eine mündliche Tradition

neben den schriftlichen Urkunden ihres Glaubens, so haben die Juden
ihre Erblehre in der Mischna, einem Teile des Talmuds niedergelegt,
neben den Schriften des Alten Testamentes. Auch die Mohammedaner
haben neben dem Koran eine bedeutende Tradition.

5. Der Felsengrund der Kirche.

Der Abt von S. Luzi fragte den Pfarrer Comander : « Was
verstehst du unter dem Felsen, von welchem Christus im 16. Kap. Mathäi
spricht, wenn er die Worte braucht : ,Du bist Petrus und auf diesen

Felsen will ich meine Kirche bauen.' Wer ist jener Felsen » «Dieser
Felsen ist Christus », erwiderte Comander und führte eine Menge
Bibelstellen an, aus welchen auf das klarste hervorgehe, Christus und niemand
anderes sei unter jenem Felsen zu verstehen, zugleich unter dem Bilde
des Bausteines, den die Bauleute verwarfen, und der zum Eckstein wurde.



— no —

Hier fragte ihn der Abt, warum hier das Genus geändert worden
sei ; denn offenbar müsse es statt : ,tu es Petrus et super hanc petram
aedificabo ecclesiam meam/ heißen : ,tu es Petrus, super quem ecclesiam

meam aedificabo' — eine Lesart, welcher auch der Vikar
beipflichtete. Comander aber antwortete, wenn Christus seine Kirche
auf einen Menschen, Petrus, hätte erbauen wollen, so würde er allerdings

statt .super hanc petram' gesagt haben : ,super quem (Petrum)',
was aber eben nicht geschehen sei, indem es ausdrücklich ,petram'
heiße, worunter er einen bloßen Menschen nicht verstehen könne.

Auf die Bemerkung des Abtes, er sei von jung auf unterrichtet
worden, daß das griechische ,7t£Tpoç' auf lateinisch ,petra', deutsch

.Felsen' bedeute, konnte Sebastian Hofmeister sich nicht enthalten,
in die Worte auszubrechen : « Ihr verachtet die alten Sprachen und
wißt nicht einmal, was das griechische ,-kìtooc' bedeutet », doch wurde
ihm sofort das Wort abgeschnitten.

Conradin von Mohr machte hiezu die Anmerkung : « Diese Zurechtweisung

Sebastian Hofmeisters scheint im obigen Zusammenhang
kaum Grund zu haben, und in der Tat galt Theodor Schlegel seiner Zeit
für einen so gelehrten Mann, daß er schwerlich nötig hatte, bei andern
Griechisch zu lernen. » Mohr hat vollkommen recht. Was hier
Comander sagte, zeigt ihn im Banne altprotestantischer Mißdeutung des

berühmten Schrifttextes. — Der lateinische Text lautet : « Tu es Petrus
(griechisch : -stooç) et super hanc petram (griechisch : airi Tau-r/) t->, 7tÉTpa)

aedificabo Ecclesiam meam. — Du bist Petrus, und auf eben diesen

Felsen will ich meine Kirche bauen. »

Comander deutet diesen Text so, als hätte Christus gesagt : « Du
bist zwar Petrus (der Felsenmann), aber meine Kirche baue ich nicht
auf dich, sondern auf mich selbst. » Diese Deutung Comanders war
ein Produkt der Verlegenheit und Angst1 und hatte mit ernster
Schrifterklärung nichts zu tun. Sie widerspricht den Umständen der
Verheißung, dem Texte selbst, den Kirchenvätern, den ernsten Exegeten
auf Seite der Protestanten selbst.

a) Petros (Petrus) ist bloß Übersetzung des entsprechenden Namens

,Kepha' aus dem Aramäischen. Christus sprach aramäisch. Wo Petrus
und petra steht, brauchte er beide Male das aramäische Originalwort
,Kepha'. Das Originalwort ,Kepha' für Petrus ist noch erhalten. 2

1 s. den protestantischen Exegeten Th. Zahn : Kommentar zum Matthäus-
evangelium, S. 546.

2 Joh. 1, 42, I. Cor. 1, 12.



— Ill —

Der Heiland hat also gesagt: «Du bist Kepha (der Fels), und auf
diesen Kepha will ich meine Kirche bauen. »

b) Wenn der griechische Übersetzer das Wort ,Kepha' das erste
Mal mit ,Petros' übersetzt, das zweite Mal mit ,petra', so hat das gar
keine dogmatische Bedeutung. Das erste Mal übersetzte er Kepha
maskulinisch mit Petros, weil Petros (Kepha) hier als der vom Heiland
dem Petrus beigelegte Eigenname steht ; ein männlicher Eigenname
auf « a » ist im Griechischen unmöglich. Das zweite Mal übersetzte

er Kepha mit petra, weil hier sachlich der Fels ausgedrückt werden
mußte (die Felsenhaftigkeit des Petrus). Im Griechischen wird für
Fels sowohl petros, als petra gebraucht, am meisten freilich petra.

c) Der Text selbst verbietet durchaus die Annahme : Petrus (Kepha)
sei das erste Mal für den Apostel Petrus, das zweite Mal für Christus

gebraucht. Der Text lautet nach dem Griechischen : « Du bist Petrus
(d. h. der Felsenmann), und auf eben diesen Felsen will ich meine
Kirche bauen. » Es ist grammatikalisch absolut unmöglich, daß Petros
und petra von einem verschiedenen, zweifachen Felsen (Kepha) zu
verstehen seien ; denn nach dem Griechischen heißt es unzweideutig :

« Du bist Petrus (der Felsenmann) und auf eben diesen Felsen, auf den

eben genannten Felsen will ich meine Kirche bauen. » Der oben genannte
Felsen (Felsenmann) ist Petrus.

Es ist vollkommen richtig, daß noch viel mehr als Petrus
Felsgrund der Kirche Christus ist. Er ist der Urfelsgrund der Kirche.
Christus hat dem Petrus als seinem Statthalter dessen ganze Felsigkeit
verliehen. Alle Stärke und Kraft als Oberhaupt der Kirche zieht
Petrus aus Christus. Christus ist der unsichtbare, kraftverleihende,
lebendige (i. Petr. 2, 4) Felsengrund seiner Kirche ; Petrus ist nur
der sichtbare Baugrund, insofern er die Primatgewalt von Christus

zugeteilt erhielt. Und eine sichtbare oberste Gewalt brauchte und
braucht die Kirche, die unter Menschen und durch alle Zeiten wirkt.

d) Die Deutung der Stelle, wie sie Comander gab, verbietet sich

weiterhin durch die Umstände, unter denen Christus dem Petrus die

Verheißung gab. Petrus hatte die Messianität und Gottheit Christi
in großartiger Weise bezeugt : « Du bist Christus, der Sohn des lebendigen
Gottes. » Der Heiland antwortete : « Selig bist du Simon, Sohn des

Jonas denn nicht Fleisch und Blut hat dir das geoffenbart, sondern

mein Vater, der im Himmel ist. Und ich sage dir (meinerseits) : ,Du
bist Petrus (du bist wirklich der Fels, der Felsenmann, wie ich dich

genannt, als ich dich das erste Mal erblickte) — und auf diesen Felsen



— 112 —

will ich meine Kirche bauen'. » Der Heiland wollte dem Petrus für
sein glänzendes Bekenntnis eine Anerkennung, einen Lohn geben,
nicht ihn verspotten. — Nach der Erklärung Comanders hätte aber
der Heiland gesagt : « Zwar bist du Petrus ; aber meine Kirche baue

ich dann nicht auf dich, sondern auf mich selbst. » Hätte es der Heiland
so gesagt, so wäre das für Petrus nicht ein Lohn, sondern ein Hohn

gewesen. — Aus den Umständen heraus, unter denen Christus redete,
muß Comanders Deutung geradezu als frivol bezeichnet werden. Jesus,
der hier den Petrus und ihn allein mit geradezu notarieller Bestimmtheit

mit Namen und Geschlecht anredet, ihn selig preist, ihm eine

herrliche Verheißung gibt, die er später (Jo. 21, 15) glorreich erfüllte,
wollte an eben dieser Stelle den Petrus nicht verspotten.

e) Wir wollen absehen davon, daß Comanders Deutung den Vätern

widerspricht. Wir wollen nur hervorheben, daß sie der ernsten
protestantischen Schrifterklärung, besonders unserer Zeit, entgegen ist. Nennen

wir einen für alle. Professor Theodor Zahn schreibt in seinem Kommentar

zum Matthäusevangelium zu unserer Stelle und mit Bezug auf
die Deutung, die ihr Comander und viele Altprotestanten gegeben,
daß nämlich Petrus auf Petrus, und petra auf Christus sich beziehe —,
folgendes : « Jesus kann doch nicht haben sagen wollen, was er ja nach
diesem Text keineswegs sagt : ,Du heißt zwar Fels ; bilde dir aber nicht
ein, daß ich auf dich, unzuverlässigen Menschen, meine Gemeinde

bauen werde ; der Fels, der dazu taugt, bin ich selbst'. » A. a. O. S. 538.

Der Abt von S. Luzi war also Comander gegenüber durchaus
im Recht.

6. Die Mitglieder der Kirche.

Der Abt von S. Luzi stellte die Frage, ob es auch im Schöße

der Kirche Sünder gebe Als Antwort hierauf begann Comander
das Gleichnis der Schrift von dem mit Fischen ausgefüllten Netze

zu erklären, indem er es dem Reiche Gottes verglich. Hierauf nahm

er Gelegenheit, über die wahrhaft frommen, mit dem lebendigen
Glauben an Christus erfüllten Menschen zu sprechen, welche die wahren
Glieder der Kirche wären und da sie nun doch einmal hienieden noch

an das Fleisch gebunden, freilich mitunter sündigten, welche Sünde

ihnen jedoch deshalb nicht zum Verderben gereiche, weil bei ihrem
wahren Glauben an Christus dessen Verdienst auch ihnen zu gut
komme. Hierauf erwiderte der Abt, der bloße Glaube sei tot.

Die Erklärung Comanders ging dahin, daß es in der wahren Kirche



- 113 —

keine Todsünder gibt, oder, was das gleiche ist : Todsünder können
nicht Glieder der wahren Kirche sein. Darin spiegelt sich die gemeinsame

Ansicht der Protestanten. Die Lutheraner und die Reformierten
sind darin einig, die wahre Kirche sei die unsichtbare, nicht die sichtbare

Kirche. Nach der Anschauung der Protestanten ist die sichtbare
Kirche nur im uneigentlichen Sinne eine Kirche. Sie ist das

Kirchenregiment, die anstaltliche Organisation mit Pfarrern (Bischöfen),
Predigt, Kultus etc. Die sichtbare Kirche, sagen sie, sei nicht von
Christus gestiftet, sondern reines Menschenwerk, wandelbar, nicht
heilsnotwendig ; sie sei nicht Mutter, höchstens Gefäß der Heiligen,
indem in ihr die wahre, die unsichtbare Kirche verborgen sei.

Worin besteht die unsichtbare, wahre Kirche der Protestanten
Darin sind sie nicht einig. Nach den Reformierten (Kalvinisten und
Zwinglianer) ist die wahre Kirche die Gesamtheit der Prädestinierten,
die natürlich Gott allein kennt. Nach den Lutheranern ist sie die
Gesamtheit der Gerechtfertigten. Die Rechtfertigung geschieht einzig
durch den Glauben, durch den Vertrauensglauben auf die Verdienste
Christi. Der Sünder, der diesen Glauben hat, bleibt zwar in der Sünde,
aber die Sünde wird ihm nicht zugerechnet, sie «gereicht ihm nicht
zum Verderben », wie Comander sagte.

Die wahre Kirche umfaßt also keine Todsünder. Mit dieser

Ansicht waren die Protestanten nicht die ersten. Zwölf Jahrhunderte
vor ihnen hatten das die Novatianer, die Donatisten, die Pelagianer
gelehrt. Die Kirche verwarf diese Lehre von allem Anfang an als eine

Irrlehre. Sie erinnerte an die Parabel des Heilandes vom Unkraut
auf dem Acker, vom Netz mit den guten und schlechten Fischen ;

sie erinnerte an den Befehl des Herrn, um Vergebung der Sünden zu
beten, und die fehlenden Brüder zurechtzuweisen ; sie erinnerte an
die Absolutionsgewalt, an das Vergeben und Behalten der Sünden,
das über sündige Glieder der Kirche ausgeübt wird nach der Anordnung
Christi ; sie erinnerte an den tatsächlichen Zustand der urchristlichen
Gemeinden, z. B. an den Blutschänder zu Korinth (i. Kor. V, i ff.).
Sie erinnerte auch an Saulus, den Verfolger, der damals nicht
Mitglied der Kirche und doch prädestiniert war. — Wohl wurden die
Christen von den Aposteln Heilige genannt. Aber das ist nicht zu
verstehen von ihrer aktuell-sittlichen Reinheit, sondern sie heißen

Heilige, weil sie, gemäß der Wortbedeutung, losgelöst waren von der

Erde, insofern sie für Christus geweiht, für den Himmel bestimmt

waren, wo sie ihre wahre Heimat erblickten. —¦ Und, wenn weiter die

REVUE d'histoire ECCLÉSIASTIQUK 8



— ri4 —

Kirche genannt wird « ohne Makel und Runzel », so gilt das von der
Kirche, wie sie im idealen Zustande sein soll, wie sie einst auch sein

wird in ihrer tatsächlichen Vollendung ; oder diese Makellosigkeit ist zu
verstehen von der Heiligkeit ihres Stifters, ihrer Lehre, ihrer
Sakramente, ihres innersten Lenkers und Vollenders, des Heiligen Geistes.

Die Frage des Abtes von S. Luzi war eine Kernfrage, die
Comander nicht löste, ebensowenig als er die andere Bemerkung des

Abtes erledigte, der bloße Glaube ohne Werke sei tot. Mit dem bloßen
Glauben gibt es weder eine Rechtfertigung hienieden, noch eine

Seligkeit drüben. Die Ansicht der Reformatoren, der Mensch sei gerecht,
nicht weil er gute Werke tue, sondern er tue gute Werke, weil er gerecht
sei, ist unhaltbar. Zur Rechtfertigung und zur Seligkeit braucht es

neben dem Glauben auch die Liebe, d. h. gute Werke. 1 « Und hätte
ich allen Glauben, so daß ich Berge versetzen könnte, hätte aber die
Liebe nicht, so wäre ich nichts. » « In Christo Jesu gilt weder

Beschneidung etwas, noch Vorhaut, sondern der Glaube, der durch
die Liebe tätig ist. » 2 « Durch Werke wird der Mensch gerechtfertigt
und nicht durch Glauben allein. » 3 « Jeder wird seinen Lohn empfangen
gemäß seiner Arbeit. » « Denn des Menschen Sohn wird in der
Herrlichkeit seines Vaters mit seinen Engeln kommen, und dann einem

jeglichen vergelten nach seinen Werken. » 4 « Gott wird einem jeden
vergelten nach seinen Werken. »

Kant hat hier die Sachlage richtig erkannt. Am Schlüsse seines

Werkes : « Religion innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft » erklärt
er, der Beweis sei erbracht, « daß es nicht der rechte Weg sei, von der

Begnadigung zur Tugend, sondern vielmehr von der Tugend zur
Begnadigung fortzuschreiten. » Das ist der genaue Gegensatz zur Grundlehre

Luthers.
Der Bericht Campells bezw. Hofmeisters ist hier wie anderswo

lückenhaft und gefärbt. Offenbar hat man versucht, dem Abt von
S. Luzi mit einem Witz, nicht aber sachlich zu antworten.

7. Der Baum und seine Frucht.

Darauf redete Peter Petronius Bart, Pfarrer zu Obervaz, und
argumentierte aus den Worten des Heilandes : Aus ihren Früchten
werdet ihr sie erkennen, jeder gute Baum bringt gute Früchte, der

1 I. Cor. 13, 2. 2 Gal. 5, 6. 3 Jac. 2, 24.
4 I. Cor. 3, 8 u. Matth. 16, 27 u. Röm. 2, 6.



— 115 —

schlechte Baum aber bringe schlechte Früchte ; die neue Lehre habe

nur Uneinigkeit, Aufstände, Haß gebracht. Hofmeister sagt : darauf
schwatzte Petronius Bart viel unnützes Zeug usw.

Doch war das kein unnützes Zeug, sondern das war gerade ein

Anklagepunkt gegen Comander, und die Disputation war angesetzt,
damit man diese Anklagen beweise. Doch was man nicht gerne hört,
erscheint blöde, daher Hofmeisters Urteil.

Comander antwortete : Die neue Lehre an sich sei nicht schuld

daran, wohl aber werde sie von der durch und durch verdorbenen,
allen schlechten Lüsten ergebenen Priesterschaft als Vorwand benutzt,
um den Pöbel gegen die Anhänger des neuen Glaubens zu hetzen.

Der Bauernkrieg in Deutschland brach aber gerade in ganz
protestantisch gewordenen Gegenden aus, dort hatte nicht die katholische

Priesterschaft die Bauern aufhetzen können.

8. Nachmittagsitzung.

Man ging darauf zum Mittagessen. Nach demselben ermahnte
der Vorsitzende der Bünde die Teilnehmer, sich der Kürze zu befleißen,
man habe den ganzen Vormittag nur eine These behandelt. Auch
soll man sich in den Ausdrücken mäßigen, sonst würden die weltlichen
Delegierten die Disputation abbrechen.

Schlegel meinte, es werde wohl nicht möglich sein, alle Thesen

zu besprechen. Er schlage daher vor, zur Besprechung des heiligsten
Altarssakramentes überzugehen. Die Evangelischen wären damit
einverstanden gewesen, wenn die Katholiken zugäben, die andern Thesen

seien wahr und bewiesen. Darauf konnte man von katholischer Seite

nicht eingehen, und so wurde man einig, daß Comander die Thesen

der Reihe nach vorlese, und es jedem gestattet sei, eine These bei
diesem Anlasse anzufechten.

Das geschah. Der Abt von St. Luzi griff nun die These übers

Fegfeuer an. Soviele Abstufungen zwischen Gut und Böse seien, ebenso

viele Grade der Vergeltung in Lohn oder Strafe müsse es geben.
Zwischen ewiger Strafe und ewiger Belohnung müsse es einen dritten
Ort geben, den jeder nach seinem Belieben nennen könne, bisher habe

man denselben Fegfeuer genannt. Hierbei brachte der Abt die

nämlichen Gründe vor, welche gegen Luther geltend gemacht wurden.
Auch Bartholomäus von Castelmur redete übers Fegfeuer, doch

in lateinischer Sprache, da riefen einige : « Deutsch, Deutsch »



— ii6 —

Castelmur erwiderte : « Ich habe gelernt, lateinisch zu reden, könnt ihr es

nicht, so gehet hin und lernet es. » Die Theologie wurde damals nur
in lateinischer Sprache vorgetragen. Konnten die Neuerer nicht soviel

Latein, so ist das für ihr Wissen kein glänzendes Zeugnis. Was aber
Comander darauf antwortete, ist nicht aufnotiert. Es dürfte also

nichts Stichhaltiges gewesen sein, da Campell und Hofmeister es nicht
des Erwähnens wert erachteten.

Als man zur Behandlung des heiligsten Altarssakramentes
übergehen wollte, riefen einige : Über den Zölibat solle man sprechen.
Pfarrer Spengler von Davos (wir vermuten es sei Pfarrer Jakob
Spreiter [Reformator von Davos] gewesen, nicht Spengler) und ein

Bauer boten je ein Eheskandälchen, das auch heute noch nicht zur
Erbauung gereicht. Zur Lehre vom Zölibat haben die Ausführungen
nicht das mindeste zu sagen. Die Ehelosigkeit der katholischen
Priester ist kein Glaubenssatz, sondern lediglich eine disziplinarische
Vorschrift, die sich aber in einer Praxis von 1900 Jahren bewährt
hat, weshalb die Kirche nicht davon abgehen wird. Fühlt einer, daß

er zur Einhaltung der Ehelosigkeit nicht die Kraft habe, so soll er
heiraten, aber von den Reihen des Klerus fern bleiben, niemand zwingt
ihn zu diesem Stande. Schwächlinge können wir im Priesterstande nicht
brauchen.

9. Das heiligste Altarssakrament und Schluss.

Hofmeister bringt noch einige Zwischenszenen über das heiligste
Altarssakrament, worin er zeigen will, daß die katholischen Vertreter
nicht bibelfest gewesen seien. Wenn aber dem Pfarrer von Tinzen
eine Bibel hingeboten wurde und er darin eine Stelle nicht fand, so

könnte man dieses Experiment mit jedem Theologen, auch mit
protestantischen, machen ; denn bei einem so inhaltsreichen Werke wie
die Heilige Schrift ist, ohne weiteres jeden Text ausfindig zu machen,
ist ein Ding der Unmöglichkeit. Unsere Bibelausgabe hat vier dicke
Bände in Folio. Wir wissen manche Stelle auswendig, aber sie sofort
in der Bibel zu finden ohne Verbalkonkordanz, trauen wir uns doch

nicht zu. Wer das Gegenteil behauptet, ist ein Prahler.
Darauf begann der Abt von S. Luzi seinen Vortrag über das

allerheiligste Altarssakrament. Er redete an Hand des sechsten Kapitels
nach dem Evangelium des Johannes. Er redete lange und gründlich,
daß die Zeit bis zum Nachtessen damit ausgefüllt wurde. Er wußte



- 117 —

wohl, daß dieses die letzte Rede sei, behauptet Campell. Als er
geendet, wurde von den Bundesdelegierten die Disputation für
geschlossen erklärt. Hofmeister muß natürlich seinen Senf dazu geben,
und so meint er, der Abt habe Stuhl und Bank untereinander geworfen.
Das ist leicht gesagt ; besser wäre es aber gewesen, wenn er die

Argumente des Abtes uns überliefert hätte ; denn wir möchten doch
lieber selber urteilen als uns das Urteil vom parteiischen Hofmeister
servieren lassen.

III. Ergebnis der Disputation.

1. Beurteilung der Teilnehmer.

Nachdem der Verlauf der Disputation geschildert ist, dürfte es

leichter sein, sich ein Urteil zu bilden über die Eigenschaften der
Teilnehmer selbst. Es widert uns wirklich an, Steine auf jemand zu
werfen. Aber wir befinden uns in der Notwendigkeit der Abwehr.
Hofmeister selbst urteilt in parteiischer, unbegründeter Weise über
die katholischen Teilnehmer am Religionsgespräch. Man kennt
Hofmeister und könnte darüber hinweggehen. Doch hat Dr. Camenisch
dieses Urteil aufgenommen und wärmt diese Kritik neuestens seinen

Lesern auf (Das Ilanzer Religionsgespräch, S. 27) mit den Worten :

Daß auf der evangelischen Seite viele fromme, tüchtige, gelehrte
Priester gestanden seien, auf der Papistenseite aber alte, tolle,
ungelehrte Frevelpfaffen, die mit törichten Possen einhergefahren seien,
daß man sich nicht genug habe verwundern können. Einzig der Abt
von S. Luzi habe eine Ausnahme gemacht. Wir wurden ausdrücklich
auf diese Stelle aufmerksam gemacht und ersucht, dieselbe zu beleuchten.
Die Sprache des beginnenden XVI. Jahrhunderts war roh und paßt
nicht in unsere Zeit und solche Titulaturen sollten nicht wiederholt
werden, sonst fordern sie Widerspruch heraus.

Wie steht es nun mit den Anklagen gegen die Katholiken Es

ist wohl klug, daß Abt Schlegel gleich ausgenommen wird ; von seinen

Zeitgenossen wird der Abt von S. Luzi ohne Ausnahme als ein sehr

tüchtiger, gelehrter Mann gepriesen, der auf allen Gebieten der

Theologie sehr bewandert gewesen sei.

Über die Tüchtigkeit der übrigen katholischen Teilnehmer des

Religionsgespräches stellen wir es ab auf das unverdächtige Urteil
einer völlig neutralen Instanz, nämlich der Universität. Dieselbe



— ii8 -
spricht sich aus über die Tüchtigkeit eines Mannes bei Erteilung der
akademischen Grade. Nun war Generalvikar Christoph Metzler 1 Dr.
juris utriusque. Bartholomäus Castelmur 2 war Magister der Theologie
und Lizentiat im kanonischen Rechte. Er wurde 1531 als Prediger
nach Solothurn berufen, weigerte sich aber dorthin zu gehen, weil ihm
die deutsche Sprache zu wenig geläufig sei. Dem Drängen der
Solothurner nachgebend, verstand er sich schließlich doch dazu, einige
Predigten dort zu halten, später wurde er als Pfarrer nach Altdorf
gewählt, Beweise, daß sein Ruf weit über die Grenzen seiner Heimat
hinausgedrungen war.

Thomas Mayer von Tinzen und Christian Berri (so werden
sie von Hofmeister und Campell genannt) waren auch magistri der
Theologie. Von den protestantischen Vertretern an der Disputation
hatte aber kein einziger einen akademischen Grad. Wir wissen nun
wohl, daß ein solcher Grad kein Zeugnis ist für praktische Befähigung
im Leben, aber es ist doch ein Gradmesser regelmäßiger Studien und
der Erfolge derselben. Es sei hier gestattet, noch beizufügen, daß

auch heute noch, wo fast jeder Jurist und Mediziner sich an der
Universität den Doktorgrad erkämpft, die katholischen Theologen des

Kantons in ansehnlicher Anzahl sich auch den Doktor holen, und
zwar an Universitäten des In- und Auslandes, dagegen die protestantischen

Pfarrer nur sehr selten das Doktorexamen gemacht haben,
obschon sie ausnahmslos an Universitäten studieren müssen und dort
gute Gelegenheit hätten, sich einen akademischen Grad zu erwerben.
Warum sollte das einmal nicht gesagt werden Wir katholische
Theologen sind also zum wenigsten nicht inferior.

Prüfen wir die Teilnehmer der Disputation nach ihrem bisherigen
Erfolg in der praktischen Seelsorge, so treffen wir bei den Katholiken
Inhaber der höchsten Stellen im Bistum, auch drei Dekane, während
die reformierten Vertreter es nicht weiter als zum Pfarrer gebracht

1 Metzler Christoph, Dr. juris, von Feldkirch, Domscholasticus und Generalvikar

1519, Generalvikar von Konstanz und Bischof daselbst 1548-61 ; gestorben
II. Sept. 1561. Vergi. Tuor, Die Reihenfolge der residierenden Domherren, S. 46.

2 Castelmur Bartholomäus, mag. theolog. und lie. juris can., zuerst Kaplan
in Casaccia, Pfarrer in Malans, 1517 Domherr, Generalvikar von Chur, Pfarrer
in Salux 1530, Prediger in Solothurn 1531, Pfarrer in Altdorf 1535 und Dekan
des dortigen Priesterkapitels 1542, Domdekan in Chur und Administrator des
Klosters S. Luzi, ein gebildeter und gewandter Verteidiger der katholischen Lehre ;

starb im Februar 1552. Chr. Tuor, Die Reihenfolge der residierenden Domherren
in Chur, S. 32 ff.



— i ig —

hatten. (Pontisella sei ausgenommen.) Ja der Hauptsprecher, Comander,
hatte es in seiner katholischen Zeit nicht weiter als zum Kaplan
gebracht. Von den drei Dekanen erfreute sich Dekan Bursella x in
Camogasc des höchsten Ansehens. Bei der Disputation von Süs hatte
man ja die Entscheidung der Frage über die Gültigkeit der Laientaufe

ihm übertragen, ein Beweis, daß man auch auf seine theologische
Tüchtigkeit volles Vertrauen setzte.

Was übrigens die Katholiken in Ilanz vorbrachten, hatte Hand
und Fuß und ließe sich heute noch in wissenschaftlichen Kreisen hören.

Und die Reformierten Hartmann und Tschugg nahmen nur
einmal das Wort, und ihre Klage, daß sie kaum zu leben hätten, ist
keine theologische Antwort gewesen. Blasius redete ein Mal. Er rief
dem Generalvikar zu : Der Herr Vikari soll auch einmal etwas sagen.
Dieser antwortete : Zur rechten Zeit werde ich auch sprechen. Blasius :

Jetzt ists die rechte Zeit. Das könnte jeder Bauer auch sagen. Er muß
dazu keine Theologie studiert haben. Gallizius2 gab eine einzige Antwort,
die man etwa ins theologische Gebiet eingliedern kann. Allen diesen

protestantischen Theologen der Disputation müßte man somit in der
Theologie die Note « schwach » geben. Es bleibt einzig noch Comander.

Wie ist Comanders 3 Wissenschaftlichkeit zu bewerten Die obigen
Ausführungen haben bereits dargetan, daß seine erste These, die allein
sein eigen ist, vollständig unlogisch und unrichtig war. Camenisch

urteilt 4 : « Von einem geordneten Disputieren war nicht die Rede, —
weil die weltlichen Abgeordneten sich mit der Leitung wenig Mühe

1 Bursella Johann, sein Geburtsdatum ist unbekannt, Dekan des Kapitels
Engadin, war eine Stütze des katholischen Glaubens. Solange er lebte, hielt auch
das Oberengadin treu zur katholischen Lehre, und seine Gemeinde Camogasc blieb
bis in die zweite Hälfte des XVI. Jahrhunderts fest zur katholischen Kirche ;

er starb wahrscheinlich 1537 oder 1538. Dr. Mayer, II. S. 89.
2 Gallizius Philipp von Ardez sei 1504 geboren und 1524 bereits Kaplan

in Camogasc. Diese ständigen Angaben von Protestanten können nicht richtig
sein ; denn mit 20 Jahren konnte er keine Priesterweihe erhalten. Pfarrer in Lavin
war er drei Mal, 1531 Pfarrer in Langwies, bis 1537 in Scharans, in Malans bis 1540,
1542-44 Lehrer an der Nicolaischule zu Chur, später Pfarrer an der Regulakirche

zu Chur; starb 1566. Hist, biogr. Lexikon der Schweiz, II. Bd.
3 Comander oder Dorfmann, auch Hutmacher Johann, der unehliche Sohn

des Georg Dorfmann aus Chur, wohnte später in Maienfeld, weil seine Stiefmutter
von dort war. Deshalb wird er in den Basler Matrikeln als Maienfelder eingetragen.
1503 erhielt er das Patrimonium für die Weihen, war Kaplan von Ragatz von
1513-24, nach Chur, an S. Martin, wurde er 1524 berufen; starb 1557. Obschon
Dr. Mayer diese Angaben gut begründet, bleiben protestantische Gelehrte bei ihren
alten Behauptungen. Hist, biogr. Lexikon der Schweiz, Dr. Mayer, Geschichte II.
S. 28. * Camenisch, « Das Ilanzer Religionsgespräch », S. 27.



— 120 —

gaben und es unterlassen hatten, eine Disputierordnung aufzustellen »

— usw. Jeder, der an wissenschaftlichen Sitzungen aber teilgenommen
hat, wird bestätigen, daß der Défendent oder Referent den Ausschlag
gibt, ob ein Vortrag oder eine Disputation ein wissenschaftliches Gepräge
bekommt, oder zur gewöhnlichen Causerie ausartet. Legt er sein

Thema in echt wissenschaftlicher Art dar, und verbleibt er bei der
Diskussion auf dieser Höhe, so können auch blöde Schwätzer, die das

Wort ergreifen, nicht aufkommen. Bleibt er nicht bei der Sache, bringt
er Fremdartiges, nicht zum Thema Gehöriges, so wird auch die
Diskussion fremde Fragen berühren und nicht befriedigen. Der
Vorsitzende ist dagegen machtlos. Comander brachte viele Texte, die
aber vielfach nicht zur Sache gehörten, und bei den Einwürfen der
Gegner erfaßte er nicht den Kern, sondern flüchtete sich nach allen
Seiten, indem er etwa einen nicht treffenden Schrifttext anführte.
So artete das Gespräch in eitles Geschwätz aus. 1

Aus diesen Ausführungen muß man dem Urteile Kinds 2 beistimmen,
wo er schreibt : Comander sei kein besonders gelehrter Mann gewesen,
der das Hebräische erst später gelernt habe. Es fehlte Comander echte

theologische Bildung ; deshalb suchte er sie durch Sophismen zu ersetzen.
Doch wie stand es mit der sittlichen Qualifikation der Teilnehmer

Von den Katholiken weiß auch Hofmeister nichts Böses zu sagen,
als die allgemeinen, unbewiesenen Anschuldigungen, die oben zitiert
sind. Die protestantischen Teilnehmer werden als fromme, tüchtige
Herren gerühmt. Das noch vorhandene Rechnungsbuch des bischöflichen

Fiskals in Chur aus jener Zeit gibt indessen im Verzeichnis der

Strafgelder Zeugnis, daß gerade die zur Neuerung übergegangenen
Geistlichen, Comander, Jakob Spreiter und Samuel Frick, wegen
sittlichen Vergehen bestraft werden mußten. 3 Comander war unehelich

und hätte nach kanonischem Rechte gar nicht zum Priester geweiht
werden sollen Blasius Johann verleumdete später den Bischof
Lucius Iter und mußte widerrufen. 4 Kein sittlich tadelloser Mann
wird zum Verleumder. Gallizius Saluz beging erst im 60. Lebensjahre
einen großen sittlichen Fehltritt und auch sein unbrüderliches Verhalten

gegen Pontisella und Fabricius Montanus wird gerügt.5

1 Dr. Alayer, S. Luzi bei Chur, S. 52.
2 Kind, Reformationsgeschichte, S. 30.
8 Dr. Alayer, Geschichte des Bistums, S. 28.
4 Mayer, II, S. 93.
6 T. Schiess, Philipp Gallicius, Chur 1904, S. 32 f.



— 121 —

Es kommt uns bei diesen Ausführungen die Schilderung des

hl. Paulus im 2. Korinther Brief in den Sinn ', namentlich Kap. 11, 21 :

Worauf einer pocht, darauf (Ich rede in Torheit) poche auch ich.

2. Erfolge der Disputation.

Campell2 beschreibt den Schluß folgendermaßen : Der Abt von
S. Luzi wußte wohl, daß dies die letzte Rede war und die Disputation
damit geschlossen würde, und konnte sonach mit den Seinigen sich

rühmen, das letzte Wort und damit gleichsam den Sieg
davongetragen zu haben. Als man also aufstand, gab Comander folgende
Protestation ab : « Geehrte Herren, der Abt von S. Luzi hat in einer
sehr weitläufigen Rede meine 18 Lehrsätze angegriffen. Nunmehr, wo
ich an der Reihe zu sprechen bin, und im Begriff stehe mit Gottes Hilfe
alle Einwendungen gegen meine Lehre zurückzuweisen, wird mir das

Wort verweigert. Gegen dieses Verfahren erkläre ich hier öffentlich
meine Protesta und Verwahrung. Nach dem Essen beschwor Comander
nochmals die Vorsitzenden um weiteres Gehör. Doch wurde seinem

Verlangen nicht entsprochen. Aus dieser Stelle ergibt sich :

a) daß die Katholiken sich freuten und rühmten, der Abt von
S. Luzi habe das letzte Wort auf der Disputation gehabt. Der letzte
Eindruck war somit der, daß die Katholiken besser abgeschnitten hätten.

b) Comander hat gegen diesen Abbruch des Gespräches protestiert.
Ja er hat sich nochmals am Abend Mühe gegeben, wieder zum Worte
zu kommen. Der Sieger braucht aber nicht zu protestieren. Die
Vorsitzenden haben über das Ergebnis der Disputation kein Urteil
abgegeben. Aber diese Aufregung und der Protest Comanders sind ein

klarer Beweis, daß er die Partie verloren glaubte.
c) Campell sagt weiter im 13. Kapitel : Obschon die Disputation das

ihr vorgesteckte Ziel nicht erreichte, blieb dieselbe dennoch nicht ohne

alle Frucht. Sie hatte wenigstens die Folge, daß ein Gesetz erlassen

wurde, wonach in den III Bünden jedermann frei gestellt wurde
nach Gutdünken sich zu einer der beiden Konfessionen zu bekennen. 3

Diese Behauptung Campells muß doch stark angezweifelt werden.
Die Gesandten der III Bünde nach Mailand waren vom Kastellan von
Musso bei ihrer Rückkehr gefangen genommen worden und konnten

1 II. Cor. Cc. 11 und 12. 2 Campell, II. Bd., S. 307.
3 Campell a. a. O. S. 309.



— 122 —

bisher ihre Freiheit nicht erlangen. Die Bündner wandten sich an die

Eidgenossen um Vermittlung. Diese sagten ihre Hilfe zu, doch unter
der Bedingung, daß man in Graubünden beim alten Glauben verbleibe.
Sie schickten Gilg Reichmut von Schwyz und Heinrich Fleckenstein
aus Luzern nach Musso, denen sich Abt Schlegel im Namen der Bünde
anschloß. Doch auch der Kastellan von Musso verlangte, daß man
in Bünden zuerst verspreche, beim alten Glauben zu verbleiben. *

Daraufhin faßte ein Bundstag in Chur, im Februar 1526, den Beschluß,
die heilige Messe, Sakramente, Verehrung der Mutter Gottes und der

Heiligen, die Kindertaufe und die Ohrenbeicht beizubehalten. Der
Kastellan ließ daraufhin, am 15. März, die Gefangenen frei. Ein Bundstag

in Davos dagegen proklamierte bald hernach Glaubensfreiheit.
Das war ein Wortbruch gegenüber dem Versprechen, das man dem
Kastellan von Musso gegeben hatte. Will man sagen : Die Folge der
Ilanzer Disputation war der Beschluß vom Februar, beim alten Glauben

zu verbleiben Das wäre eine falsche Logik, post hoc, ergo propter
hoc. Die gleiche falsche Schlußfolgerung ist es aber, wenn man die

Proklamierung der Glaubensfreiheit als Folge des Religionsgespräches
hinstellt. Oder will man der Disputation jenen Wortbruch ankreiden
Dann hat man wohl kaum Grund, darüber zu jubilieren

d) Kind 2 urteilt : Der theologische Ertrag des Gespräches war im
ganzen unbedeutend, in rechtlicher Beziehung konnte weder die eine

noch die andere Partei als überwunden angesehen werden.
Mohr berichtet als Erfolg der Disputation, sieben Meßpriester

hätten auf die Disputation hin der alten Lehre entsagt und die neue
Lehre angenommen. 3 Welche sieben Waren sie bereits verdorrte
Äste am Baume des Lebens, der katholischen Kirche

Im Vorwort zur neuen Ausgabe der Schrift Hofmeisters, 1904,
heißt es : Die Disputation hatte dasselbe Geschick, wie alle derartigen,
da keine Partei von ihren Grundsätzen abweichen wollte, gab sich
auch keine für überwunden Die Reihen der Protestanten füllten sich
nach der Disputation und gerade aus der Nähe des Disputationsortes.
Die Foppa (Gruob) ist aber bis heute zum großen Teil katholisch.
Der Kreis Ilanz zählt 2758 Katholiken und 2637 Protestanten. Der
Kreis Ruis 1656 Katholiken gegen 359 Protestanten. Der Bezirk
Glenner gar 7841 Katholiken und nur 3109 Protestanten.

1 Kind, S. 46.
2 Kind, a. a. O. S. 45.
3 Alohr, Geschichte von Kurrhätien, II. Bd., S. 105.



- 123 —

Nach diesen Urteilen protestantischer Schriftsteller ist es nicht
recht ersichtlich, warum man dieses Jahr [1926] die Ilanzer Disputation
als großen Sieg der protestantischen Partei hinstellt. Das heißt, die

geschichtlichen Tatsachen fälschen Auch die Behauptung, infolge
der These Comanders gegen das Fegfeuer (die er, wie wir gesehen, nicht
bewiesen hat) hätte der Bundstag im Juli 1526 den Artikel erlassen,
daß die Jahrzeitstiftungen an die Familien zurückbezahlt werden müssen,
entbehrt ganz der Begründung. Der Geldsack ist immer schwerer

gewesen als der Verstand oder das religiöse Gewissen. Die Aussicht,
solche Stiftungen wieder zurückzubekommen, war für Herren aus

angesehenen, aber in schlechten finanziellen Verhältnissen befindlichen
Familien allzu verlockend, sodaß der Mammon über die Pietät siegte.

Mayer schreibt mit Recht : Hauptsächlich waren es politische
Gründe, welche hier der sogenannten Reformation zu statten kamen.
In den III Bünden war das Bestreben vorhanden, für die Gemeinden

vollständige Unabhängigkeit zu erringen, und dafür schien die
Reformation den geistlichen Herren, besonders dem Fürstbischof gegenüber
ein sehr wirksames Mittel zu sein. 1 Die weltlichen Dynasten hatten
schon vorher samt und sonders ihre Macht und ihren Reichtum der

aufsteigenden Demokratie gegenüber opfern müssen, man denke an
die Herren von Werdenberg-Sargans, Montfort, Sax-Misox.

Der große Grundbesitz des Bischofs wurde demselben unter diesen

Verhältnissen zum Verhängnis.
Einen Erfolg hatte freilich die Ilanzer Disputation : Sie hatte den

Beweis erbracht, daß die Neuerer von der weltlichen Gewalt nichts
zu fürchten hätten. Daher begannen die reformierten Prediger
rücksichtslos und fanatisch vorzugehen. Ihr angesehenster Gegner, der

Abt von S. Luzi, der ihnen besonders verhaßt war, mußte daher aus
dem Wege geschafft werden. In der Neujahrsnacht 1529 wurde er

gefangen genommen und unter dem Vorwand, er hätte den Angelo
Medici zum Bischof von Chur machen wollen, hingerichtet. Damit
waren die Katholiken führerlos, weil der Bischof außer Landes weilte.
Die folgenden Bischöfe, namentlich Planta und Rascher, waren ihrer
hohen Aufgabe auch nicht ganz gewachsen. So fiel die eine Gemeinde

nach der andern vom Glauben der Altvorderen ab, und die
Reformierten erlangten ohne Schwierigkeit die Mehrheit.

Die in Davos verkündete Religionsfreiheit war übrigens nur für

1 Mayer, S. Luzi bei Chur, S. 50. Einsiedeln 1907. 2 Aufl.



— 124 —

die Reformierten gemeint.1 Das bewiesen sofort die Churer. Dort
gingen die Katholiken der Stadt in die S. Nicolaikirche am Kornplatz.
Trotz proklamierter Glaubensfreiheit wollten die Stadtherren das

verbieten. Die Katholiken klagten beim Landrichter des Obern Bundes.
Bei den Verhandlungen brachten die Katholiken vor, es seien in Chur
noch viele Leute, die gerne eine heilige Messe hätten. Der Landrichter
gab den Katholiken recht. Doch es währte nicht allzulange. Denn
bald mußten die Dominikaner aus Chur fort. Die Churer verboten 1554
den Bürgern den Besuch des Gottesdienstes in der Kathedrale, und
1567 verbot man den Besuch des katholischen Gottesdienstes in der
Hofkirche unter Strafe des Verlustes des Bürgerrechtes.2

Toleranz war in jener Zeit noch nicht bekannt.
Sollten wir schließlich ein Urteil über die Ilanzer Disputation

abgeben, so müßte es lauten : Die Ilanzer Disputation verdient in
wissenschaftlicher Beziehung nicht einmal den Wert einer
Schuldisputation. Eher hätte Comander nach derselben sagen können, was
Luther nach seiner Disputation von Leipzig mit Dr. Eck bekannte :

Male disputatum est

1 Fetz, Die Schirmvogtei und die Reformation, S. 32.
2 Vergi, nnsere Schrift, Geschichte der Dompfarrei Chur, S. 9.

" i"'à(9r<'


	Die Ilanzer Disputation von 1526

