Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 21 (1927)

Artikel: Die llanzer Disputation von 1526
Autor: Simonet, Jakob
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-123935

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-123935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Ilanzer Disputation von 1526.

Von Dr. J. Jakos SIMONET, Chur.

(Fortsetzung und Schluss.)

3. Die Kampfeswaffen.

Als die Katholiken am Dienstag morgen den Ausstand der zwei
Zircher verlangten, erklirte Hofmeister, warum sie gekommen seien,
und fiigte bei: Sie hdtten eine hebrdische und griechische Heilige
Schrift mitgebracht, damit man diese vergleichen kénne, wenn iiber
den Sinn einer Stelle Zweifel entstehe.

Darauf habe Magister Thomas Mayer, Pfarrer zu Tinzen, gerufen :
« Wenn die Kenntnis der griechischen und hebriischen Sprache sich
nicht iberallhin verbreitet hitte, so wiirde mehr Gliick, Ruhe und
Frieden herrschen und nirgends soviel Irrtum und Ketzerei. » Hierauf
konnte Sebastian Hofmeister sich nicht enthalten zu antworten. Durch
dieses Eifern gegen die griechische und hebridische Sprache verrate
der Redner lediglich seine Unkenntnis derselben. (Campell.) Mit
dieser Darstellung wird der Pfarrer von Tinzen als Finsterling dar-
gestellt, der die Kenntnis der antiken Sprachen als eine Gefahr fiir
den Glauben und die Ruhe ansieht. Doch ist hier Hofmeisters und
Campells Darstellung tendenziés.

Bei Behandlung der Ursachen der Reformation wird stets der
Humanismus als eine solche angesehen.

Die Humanisten waren solche Gelehrte, welche den Werken des
klassischen Altertums besonders ihre Studien widmeten. Diese Wert-
schitzung der klassischen Kultur erreichte durch sie ihren Hohepunkt
in der ersten Halfte des XVI. Jahrhunderts. Der einseitige Eifer,
mit dem man sich dem Studium der klassischen Literatur der Griechen
und Romer hingab, hatte bei einem Teile der Humanisten zur Folge,
daB sie sich die antike Weltsanchauung mehr oder weniger aneigneten.
Scholastiker und Humanisten gerieten dabei miteinander in scharfen
Kampf, besonders in Deutschland. Es seien nur die groBen Streitig-



keiten in Ingolstadt (zwischen Zingel und Locher-Wimpheling), dann
der Reuchlinische Handel genannt. Zugleich trat die jiidische Literatur
als Gegnerin des christlichen Glaubens in die Schranken, indem die
judischen Humanisten simtlich gegen die gliubigen, kirchentreuen
Gelehrten auftraten. Die Humanisten ergriffen die Partei der Augustiner
gegen die Dominikaner. Man zdhlt die Humanisten zu den Foérderern
der Reformation.

Auf diese Tatsache wies nun der Pfarrer von Tinzen hin. Seine
Bemerkung verrit also nicht den einfiltigen Pfaffen, sondern den mit
den Stromungen der Zeit wohl bekannten, erfahrenen Mann. Entweder
hat Hofmeister ihn nicht verstanden, weil er selber keine Kenninis
hatte von der Bedeutung des Humanismus bei den religiosen Strémungen
der damaligen Zeit, oder er hat mit Absicht die Sache tendenzits dar-
gestellt, Canonikus Castelmur machte auch noch die Bemerkung, die
Heilige Schrift sei von Hieronymus hinlinglich gut und genau
iibersetzt worden, sodaBl es des Vergleichens und Nachschlagens der
judischen Biicher nicht bediirfe. Zwischen ihm und Pontisella entstand
darob ein Streit. Damit war die wichtige Frage angeschnitten, welche
Ubersetzung oder Ausgabe der Heiligen Schrift authentisch sei. Diese
Frage beschiftigte schon damals die Geister und wurde spdter vom
Trienter Konzil in der 4. Sitzung dahin entschieden, daf3 die Vulgata,
die groBtenteils Hieronymus’ Ubersetzung ist, als authentisch erklart
wurde. Das waren Vorpostengefechte in der Disputation, die jedoch
der Hauptwaffe im Religionsgesprich galten, der Heiligen Schrift.
Noch tiefer ging man darauf ein bei der ersten Comanderschen These.

4. Die erste These,
die Heilige Schrift als einzige Glaubensregel.

Comander ging zur Sache selbst iiber, in dem er seine erste These
verlas : « Die wahre Kirche Christi ist aus Gottes Wort hervorgegangen,
sie muf} stets auf demselben fuBBen und auf keine fremde Stimme héren. »
Diesen Satz suchte er aus Zeugnissen der Heiligen Schrift zu beweisen.
Der Vikar bemerkte, Comander bringe da Schrifttexte, die gar nicht
zur Sache gehoren. Der Weihbischof meinte, Comander hitte auch
die Grinde der Gegner wiirdigen sollen, was nicht geschehen sei.
Sebastian Hofmeister aber meinte gar: es geniige, den Satz ohne
weiteren Beweis einfach als Behauptung aufzustellen. Diese letzte



N IOS E—

Meinung ist ein klassischer Beweis, wie griindlich man auf Seite der
Neuerer vorging : Behauptungen ohne Beweise.

Was wollte Comander mit seiner ersten These sagen ? Camenisch
soll es uns erkliren. Er schreibt : « An der Spitze der Comanderschen
Thesen stand der Satz, daBl nur das wahr sei und Anspruch auf kirch-
liche Auktoritiat erheben diirfe, was aus der Schrift erweisbar sei. Alles
andere sei als abgeschafft zu erkldren. »!

Mit dieser Deutung kénnen wir uns soweit einverstanden erkliren,
als Comander sagen wollte, die Heilige Schrift sei die einzige Glaubens-
quelle, Zwingli hatte 1523 die Schrift « Archeteles » erscheinen lassen,
worin er die Heilige Schrift als einzige Glaubensquelle hinstellte (das
MeBopfer verwarf, die Priesterehe forderte, den Primat leugnete).
Comander als Zwinglianer wollte jedenfalls in seiner ersten These
ebenso die Heilige Schrift als einzige Glaubensregel hinstellen, aus
welcher man fiir die Disputation Beweise holen miisse.

Wir Katholiken waren und sind noch der Uberzeugung, daB die
Erblehre oder Tradition neben der Heiligen Schrift eine gleichwertige
Glaubensregel sei. Das kam bei der Disputation auch sofort zum
Ausdruck, indem Bartholomius Castelmur mit seiner kriftigen Stimme
bemerkte : Man miisse auch die Tradition annehmen und fiir wahr
halten, da der Apostel Paulus (2. Thes. 2, 14) ausdriicklich vorschreibe,
daB die Gliubigen die Traditionen getreu bewahren sollen, und zwar
nicht blof3 die schriftlich verfaBten, sondern auch die von Mund zu
Mund iiberlieferten : « So steht denn fest Briider ! und haltet an den
Uberlieferungen, die ihr erlernt habt, es sei durch Wort oder einen Brief
von uns. » — Comander entgegnete darauf: « Ich bin weit davon ent-
fernt, die Tradition zu verleugnen, soweit es gewil} ist, dal} selbe von
den Aposteln ausgegangen. Aber wie viele Uberlieferungen werden
unter deren Namen ausgegeben, unter anderem auch solche, welche
im schneidendstem Widerspruch mit der Schrift stehen ? » — Jede
Tradition beruhe entweder auf der Heiligen Schrift, oder widerstreite
ihr wenigstens nicht, — oder sie steht mit derselben in Widerspruch. 2

Aus diesen gewundenen, zum Teil falschen Worten Comanders
ersieht man, daf} er die Tradition nicht ganz wegleugnen wollte, aber sie
miBBverstand und soviele Klauseln anfiigte, da man schliellich jede
Tradition wegen irgend einer Klausel ablehnen konnte.

1 Camenisch, Bindner Reformationsgeschichte, S. 43.
2 Campell, 11. Bd., S. 303.



— 106 —

Nun folgte eine Szene, die offenbar Comander Verlegenheit
bereitete, so dall der Zwischenfall durch die Darstellung Hofmeisters
fir Comander unschédlich gemacht werden muBte. Campell schreibt
genau nach Hofmeister : « Jetzt erhob sich Christian Berri, Schul-
meister auf dem bischoflichen Hofe zu Chur, blodsichtig und mit den
Augen blinzelnd, die Armel zuriickgestreift, die Stirne in Falten gelegt,
und dermafBen frech, als sei dort alle Bescheidenheit und Scham schon
lange weggewischt worden, trat er mit einer so unverschimten Art
auf Comander zu, als ob er ihn zu priigeln gedichte, so dafl der gedachte
Sebastian Hofmeister ihn fiir verriickt hielt und zuletzt auf den
Gedanken geriet, es sei dies der Narr und Lustigmacher der katholischen
Partei und zu dem Zwecke jetzt losgelassen, um die Disputation zu
storen oder ganz zu verhindern. »

Berri klagte nun, er habe Comander schon oft Fragen gestellt,
derselbe habe ihn jedoch nie einer Antwort gewiirdigt. Comander
antwortete : « Du magst freilich mehr gefragt haben, als tausend Weise
dir beantworten kénnen. Ubrigens wirst du begreifen, daB ich keineswegs
hier stehe, um deine Fragen zu beantworten, sondern der Verteidigung
meiner Lehre halber.» Berri habe sich dann gesetzt. Auf die Auf-
forderung seiner Konfessionsgenossen habe er sich jedoch wieder erhoben
und gefragt : Ob nicht auch die geistlichen Viter und Lehrer gehort
werden miiBten, wenn der Heilige Geist aus ihnen spreche ? Philipp
Gallizius antwortete auf diese Frage : « Ohne Zweifel ist die Stimme
des Heiligen Geistes zu héren, sobald es sicher ist, dall diese aus dem
Munde der geistlichen Lehrer und Vater spricht. Welche GewiBheit
haben wir aber, dal es eben der Heilige Geist ist, der durch sie redet ? »

Beurteilt man in aller Ruhe diesen Zwischenfall, so erhilt man den
Eindruck, Berri habe wirklich Comander durch seine Fragen in Ver-
legenheit gebracht, so dall er nicht antworten konnte, und Gallizius
ihm aus der Verlegenheit helfen mufB3te. Um nun diese Niederlage
Comanders zu verwischen, muBte die Darstellung so gewihlt werden,
daB man durch die Aufbauschung der Szene die eigentliche Frage
ganz iibersah. Das mufBl man doch tendenzitse Darstellung nennen !

Richten wir jetzt unsere Blicke auf die These Comanders. Sie
beschligt einen Unterscheidungspunkt zwischen Katholiken und Prote-
stanten. Wir gestatten uns dazu folgende Bermerkungen :

a) Der erste Teil der These Comanders ist verworren. Unter
Gottes Wort versteht er die Heilige Schrift. Wenn er nun sagt, die
Kirche sei aus Gottes Wort, d. h. aus der Heiligen Schrift hervor-



gegangen, so ist das falsch. Die Kirche bestand vor der Heiligen Schrift
des Neuen Testamentes. Die Gesamtkirche und michtige Einzelkirchen
blithten lange, bevor auch nur ein einziger Buchstabe des Neuen
Testamentes geschrieben war. Lange, bevor ein einziges Evangelium,
ein einziger Apostelbrief abgefaBt wurde, hatte der Heiland zu Petrus
gesagt : Du bist Petrus, und auf diesem Felsen will ich meine Kirche
bauen, und die Pforten der Holle werden sie nicht {iberwiltigen, und dir
will ich die Schliissel des Himmelreiches geben. Alles was du binden
wirst auf Erden, wird auch im Himmel gebunden sein ; alles, was du
losen wirst auf Erden, wird auch im Himmel geltst sein.! Weide
meine Schafe, weide meine Limmer. 2

b) Falsch ist der zweite Teil der These, insofern er sagen will,
die Heilige Schrift sei die einzige Glaubensquelle. — Den Protestanten
freilich gilt einzig die Heilige Schrift als Glaubensquelle ; als eine
Glaubensquelle, die erginzend zur Heiligen Schrift hinzutrete, aner-
kennen sie die Erblehre nicht. Sie sagen : Die Heilige Schrift enthalte
alles, was der Mensch, um das ewige Heil zu erlangen, glauben und
tun miisse. Wir Katholiken hingegen anerkennen eine doppelte
Glaubensquelle : Die Heilige Schrift und die Tradition. Die Ansicht
von der Heiligen Schrift, als der einzigen Glaubensquelle (sola scriptura),
verwerfen wir ebenso, wie die andere protestantische Ansicht von dem
Glauben allein (sola fides) als der einzigen Seligkeitsbedingung. Und
das aus guten Griinden. Denn : Christus wies die Glaubigen nicht an
Biicher, um daraus sein Evangelium zu schépfen, sondern hiel3 sie
auf das apostolische Lehramt horen. Er sagte zu den Aposteln nicht :
« Setzet euch hin und schreibet », sondern : « Gehet hin und prediget. »
Er sagte nicht: « Wer es nicht gelesen und verstanden hat, wird ver-
dammt werden », sondemn: « Wer (den predigenden Aposteln) nicht
glaubt, wird verdammt werden.» Und die Apostel haben darnach
gehandelt. Alle haben gepredigt ; geschrieben haben nur wenige und
nur weniges. Sie schrieben zufillig, oder wenn eine Not es gebot, sie
schrieben an einzelne Kirchen und Personen, iiber einzelne Fragen
ihrer Zeit. Ein Gesamtsystem der christlichen Lehre niederzuschreiben,
lag ihnen ferne. Sie setzten Bischofe ein, um die gesunde Lehre zu
verkiinden und zu erhalten, und wiesen die Gliubigen an die miindliche
Verkiindigung.

¢) Die Tradition ist berechtigt, nicht nur als Erklirung und

1 Matth, 16. 18. 2 Joh. 21, 15, und 17,



— 108 —

Bestatigung, sondern auch als Erginzung der Heiligen Schrift. Das
ergibt sich nicht nur aus der oben angefithrten Stelle (aus 2. Thesal. 2,
14), sondern auch aus der Tatsache, daB3 nicht alles aufgeschrieben
wurde, was Jesus geredet und getan (Joh. 16, 12.-21, 25), besonders
wihrend der 40 Tage, da er nach der Auferstehung mit seinen Jiingern
verkehrte und vom Reiche Gottes sprach (Apostelgeschichte 1, 3).

Uberdies kommen die Protestanten mit sich selber in Widerspruch,
wenn sie behaupten, alle, und nur die Biicher der Heiligen Schrift
seien Gotteswort ; was nicht in diesen Biichern steht, sei nicht Gegen-
stand des gottlichen Glaubens ; jeder Gliubige sei maBgebender Aus-
leger der Heiligen Schrift. Denn von all diesen grundlegenden Punkten
der Protestanten steht nichts in der Heiligen Schrift. — AuBerdem :
Wo steht etwas in der Heiligen Schrift, daB die Kinder getauft werden
miilten ; daBl man unter gewissen Umstinden schwoéren diirfe, trotz
Mat. 5, 33, daBl man Ersticktes und Blut essen diirfe, trotz Apostel-
geschichte 15, 28 f. 7 Und doch praktizieren all das die Protestanten.

d) Comander hatte von der katholischen Tradition offenbar eine
falsche Auffassung. Thm schien jede Uberlieferung, jede Erzihlung
Tradition im katholischen Sinne zu sein. Das ist unrichtig. Wir
Katholiken unterscheiden eine rein geschichtliche Uberlieferung von
der wirklichen Tradition im theologischen Sinne. Jene ist keine Quelle
des Glaubens. Glaubensquelle ist nur jene Uberlieferung, die vom
unmittelbaren Lehramte der Kirche anerkannt und gebilligt ist, —
sei es durch die unfehlbaren Entscheidungen des kirchlichen Lehr-
amtes, sei es durch die einstimmige Lehre der heiligen Kirchenviter
oder der Theologen. Seele und Riickgrat der kirchlichen Tradition,
sofern sie Glaubensquelle ist, besteht nicht einzig in menschlicher
GewiBheit, sondern in der Unfehlbarkeit der Kirche. Das lebendige,
unfehlbare, dauernde Lehramt der Kirche ist das wesentliche, formale
Element der Tradition.

Da die Protestanten dieses verwarfen, zerbrachen sie die Uber-
lieferung als Glaubensquelle. Sie behielten hochstens nur noch eine
rein geschichtliche, rein menschliche Uberlieferung. Diese reichte nicht
einmal hin, um die Heilige Schrift entscheidend und endgultig zu
erkliren, Die Heilige Schrift ist nicht selten dunkel und schwer
verstandlich. ? Uber ihren Sinn streiten oft die Gelehrten : wie kann
sie also fiir den Glaubigen die einzige, unmittelbare, nachste Glaubens-

1 2. Petri, 3, 16,



regel sein ? Der Protestant sagt vielleicht: « Ich habe den Privat-
geist, der mich in der Auslegung der Heiligen Schrift erleuchtet. »
Das ist aber erstens eine leere Behauptung ; Christus hat einen solchen
Geist fiir jeden Gldubigen nirgends verheilen. Zweitens sind die
Protestanten selber iiber die Auslegung vieler Stellen der Heiligen
Schrift uneins, z. B. iiber die Stelle: Das ist mein Leib. Man kennt
den gewaltigen Streit zwischen Luther und Zwingli. Bei wem ist der
wahre Privatgeist 7 Oder widerspricht sich dieser ?

e) Auch Camenisch macht sich eines Irrtums schuldig, indem
er sagt : Nur das habe Anspruch auf kirchliche Auktoritit, was in der
Heiligen Schrift stehe. Auf kirchliche Auktoritat hat manches Anspruch,
was nicht in der Heiligen Schrift steht. Was aber in der Heiligen
Schrift sich findet, hat Anspruch auf mehr als nur kirchliche Auktoritit,
namlich auf unmittelbar gottliche Auktoritit.

f) Jede Uberlieferung, sofern sie Glaubensquelle ist, mufl auf die
Apostel zuriickgehen ; darin hatte Comander recht. Die Kirche lehrte
immer und lehrt heute noch, daB das gesamte Glaubensgut der
Offenbarung mit dem Zeitalter der Apostel abgeschlossen war. Aber
darin irrte Comander, daB es bei den Katholiken eine wirkliche Uber-
lieferung (als Glaubensquelle, und nicht bloB historischer Natur) gebe,
die nicht wenigstens auf die Apostel zuriickgehe, und die im schnei-
dendsten Gegensatz zur Heiligen Schrift stehe. Dafiir einen Beweis
zu liefern, war er auBlerstande und hat es nicht einmal versucht.

Auch andere Religionen kennen iibrigens eine miindliche Tradition
neben den schriftlichen Urkunden ihres Glaubens, so haben die Juden
ihre Erblehre in der Mischna, einem Teile des Talmuds niedergelegt,
neben den Schriften des Alten Testamentes. Auch die Mohammedaner
haben neben dem Koran eine bedeutende Tradition.

5. Der Felsengrund der Kirche.

Der Abt von S. Luzi fragte den Pfarrer Comander: « Was ver-
stehst du unter dem Felsen, von welchem Christus im 16. Kap. Mathii
spricht, wenn er die Worte braucht: ,Du bist Petrus und auf diesen
Felsen will ich meine Kirche bauen.© Wer ist jener Felsen ? » «Dieser
Felsen ist Christus », erwiderte Comander und fiihrte eine Menge Bibel-
stellen an, aus welchen auf das klarste hervorgehe, Christus und niemand
anderes sei unter jenem Felsen zu verstehen, zugleich unter dem Bilde
des Bausteines, den die Bauleute verwarfen, und der zum Eckstein wurde.



— IIO —

Hier fragte ihn der Abt, warum hier das Genus geandert worden
sel ; denn offenbar miisse es statt: ,tu es Petrus et super hanc petram
aedificabo ecclesiam meam, heilen : ,tu es Petrus, super quem eccle-
siam meam aedificabo‘ — eine Lesart, welcher auch der Vikar bei-
pflichtete. Comander aber antwortete, wenn Christus seine Kirche
auf einen Menschen, Petrus, hitte erbauen wollen, so wiirde er aller-
dings statt ,super hanc petram¢ gesagt haben : ,super quem (Petrum),
was aber eben nicht geschehen sei, indem es ausdriicklich ,petram¢
heiBBe, worunter er einen bloBen Menschen nicht verstehen kénne.

Auf die Bemerkung des Abtes, er sei von jung auf unterrichtet
worden, dall das griechische ,wérgoct auf lateinisch ,petra‘, deutsch
JFelsen< bedeute, konnte Sebastian Hofmeister sich nicht enthalten,
in die Worte auszubrechen : « Ihr verachtet die alten Sprachen und
willt nicht einmal, was das griechische ,wétgoct bedeutet », doch wurde
ihm sofort das Wort abgeschnitten.

Conradin von Mohr machte hiezu die Anmerkung : « Diese Zurecht-
weisung Sebastian Hofmeisters scheint im obigen Zusammenhang
kaum Grund zu haben, und in der Tat galt Theodor Schlegel seiner Zeit
fiir einen so gelehrten Mann, dal3 er schwerlich notig hatte, bei andern
Griechisch zu lernen.» Mohr hat vollkommen recht. Was hier
Comander sagte, zeigt ihn im Banne altprotestantischer Mildeutung des
beriihmten Schrifttextes. — Der lateinische Text lautet : « Tu es Petrus
(griechisch : =érgos) et super hanc petram (griechisch : éni tadry ©% wéroq)
aedificabo Ecclesiam meam. — Du bist Petrus, und auf eben diesen
Felsen will ich meine Kirche bauen. »

Comander deutet diesen Text so, als hitte Christus gesagt : « Du
bist zwar Petrus (der Felsenmann), aber meine Kirche baue ich nicht
auf dich, sondern auf mich selbst.» Diese Deutung Comanders war
ein Produkt der Verlegenheit und Angst ! und hatte mit ernster Schrift-
erklarung nichts zu tun. Sie widerspricht den Umstinden der Ver-
heifung, dem Texte selbst, den Kirchenvitern, den ernsten Exegeten
auf Seite der Protestanten selbst.

a) Petros (Petrus) ist blof Ubersetzung des entsprechenden Namens
JKepha¢ aus dem Aramaischen. Christus sprach aramiisch. Wo Petrus
und petra steht, brauchte er beide Male das aramiische Originalwort
,JKepha‘. Das Originalwort ,Kepha¢ fiir Petrus ist noch erhalten. 2

1 s. den protestantischen Exegeten Th. Zahn ; Kommentar zum Matthdus-
evangelium, S. 5406,
2 Joh. 1, 42, 1. Cor. 1, 12,



= IITE ==

Der Heiland hat also gesagt: «Du bist Kepha (der Fels), und auf
diesen Kepha will ich meine Kirche bauen. y

b) Wenn der griechische Ubersetzer das Wort ,Kepha‘ das erste
Mal mit ,Petros‘ iibersetzt, das zweite Mal mit ,petra‘, so hat das gar
keine dogmatische Bedeutung. Das erste Mal iibersetzte er Kepha
maskulinisch mit Petros, weil Petros (Kepha) hier als der vom Heiland
dem Petrus beigelegte Eigenname steht; ein ménnlicher Eigenname
auf «a» ist im Griechischen unmoglich. Das zweite Mal iibersetzte
er Kepha mit petra, weil hier sachlich der Fels ausgedriickt werden
mullite (die Felsenhaftigkeit des Petrus). Im Griechischen wird fiir
Fels sowohl petros, als petra gebraucht, am meisten freilich petra.

¢) Der Text selbst verbietet durchaus die Annahme : Petrus (Kepha)
sei das erste Mal fiir den Apostel Petrus, das zweite Mal fiir Christus
gebraucht. Der Text lautet nach dem Griechischen : « Du bist Petrus
(d. h. der Felsenmann), und auf eben diesen Felsen will ich meine
Kirche bauen. » Es ist grammatikalisch absolut unmdglich, dal Petros
und petra von einem verschiedenen, zweifachen Felsen (Kepha) zu
verstehen seien ; denn nach dem Griechischen heifit es unzweideutig :
« Du bist Petrus (der Felsenmann) und awuf eben diesen Felsen, auf den
eben genannten Felsen will ich meine Kirche bauen. » Der oben genannte
Felsen (Felsenmann) ist Petrus.

Es ist vollkommen richtig, dall noch viel mehr als Petrus Fels-
grund der Kirche Christus ist. Er ist der Urfelsgrund der Kirche.
Christus hat dem Petrus als seinem Statthalter dessen ganze Felsigkeit
verliehen. Alle Stirke und Kraft als Oberhaupt der Kirche zieht
Petrus aus Christus. Christus ist der unsichtbare, kraftverleihende,
lebendige (1. Petr. 2, 4) Felsengrund seiner Kirche ; Petrus ist nur
der sichtbare Baugrund, insofern er die Primatgewalt von Christus
zugeteilt erhielt. Und eine sichtbare oberste Gewalt brauchte und
braucht die Kirche, die unter Menschen und durch alle Zeiten wirkt.

d) Die Deutung der Stelle, wie sie Comander gab, verbietet sich
weiterhin durch die Umsidnde, unter denen Christus dem Petrus die
Verheiung gab. Petrus hatte die Messianitit und Gottheit Christi
in groBartiger Weise bezeugt : « Du bist Christus, der Sohn des lebendigen
Gottes.» Der Heiland antwortete : «Selig bist du Simon, Sohn des
Jonas! denn nicht Fleisch und Blut hat dir das geoffenbart, sondern
mein Vater, der im Himmel ist. Und ich sage dir (meinerseits): ,Du
bist Petrus (du bist wirklich der Fels, der Felsenmann, wie ich dich
genanni, als ich dich das erste Mal erblickte) — und auf diesen Felsen



= II2 ==

will ich meine Kirche bauen‘. » Der Heiland wollte dem Petrus fiir
sein glinzendes Bekenntnis eine Anerkennung, einen Lohn geben,
nicht ihn verspotten. — Nach der Erklirung Comanders hitte aber
der Heiland gesagt: « Zwar bist du Petrus ; aber meine Kirche baue
ich dann nicht auf dich, sondern auf mich selbst. » Hitte es der Heiland
so gesagt, so wire das fur Petrus nicht ein Lohn, sondern ein Hohn
gewesen. — Aus den Umstinden heraus, unter denen Christus redete,
mufl Comanders Deutung geradezu als frivol bezeichnet werden. Jesus,
der hier den Petrus und ihn allein mit geradezu notarieller Bestimmt-
heit mit Namen und Geschlecht anredet, ihn selig preist, ihm eine
herrliche VerheiBung gibt, die er spiater (Jo. 21, 15) glorreich erfiillte,
wollte an eben dieser Stelle den Petrus nicht verspotten.

e) Wir wollen absehen davon, dafl Comanders Deutung den Vitfern
widerspricht. Wir wollen nur hervorheben, daf3 sie der ernsten profe-
stantischen Schrifterklirung, besonders unserer Zeit, entgegen ist. Nennen
wir einen fiir alle. Professor Theodor Zahn schreibt in seinem Kommen-
tar zum Matthausevangelium zu unserer Stelle und mit Bezug auf
die Deutung, die ihr Comander und viele Altprotestanten gegeben,
dall namlich Petrus auf Petrus, und petra auf Christus sich beziehe —,
folgendes : « Jesus kann doch nicht haben sagen wollen, was er ja nach
diesem Text keineswegs sagt : ,Du heillt zwar Fels ; bilde dir aber nicht
ein, daB ich auf dich, unzuverlissigen Menschen, meine Gemeinde
bauen werde ; der Fels, der dazu taugt, bin ich selbst. » A. a. O. S. 538.

Der Abt von S. Luzi war also Comander gegeniiber durchaus
im Recht.

6. Die Mitglieder der Kirche.

Der Abt von S. Luzi stellte die Frage, ob es auch im SchoBe
der Kirche Siinder gebe ? Als Antwort hierauf begann Comander
das Gleichnis der Schrift von dem mit Fischen ausgefiillten Netze
zu erkliren, indem er es dem Reiche Gottes verglich. Hierauf nahm
er Gelegenheit, iiber die wahrhaft frommen, mit dem lebendigen
Glauben an Christus erfiillten Menschen zu sprechen, welche die wahren
Glieder der Kirche wiren und da sie nun doch einmal hienieden noch
an das Fleisch gebunden, freilich mitunter siindigten, welche Siinde
ihnen jedoch deshalb nicht zum Verderben gereiche, weil bei ihrem
wahren Glauben an Christus dessen Verdienst auch ihnen zu gut
komme. Hierauf erwiderte der Abt, der bloe Glaube sei tot.

Die Erklirung Comanders ging dahin, dal3 es in der wahren Kirche



— II13 —

keine Todsiinder gibt, oder, was das gleiche ist: Todsiinder kénnen
nicht Glieder der wahren Kirche sein. Darin spiegelt sich die gemein-
same Ansicht der Protestanten. Die Lutheraner und die Reformierten
sind darin einig, die wahre Kirche sei die unsichtbare, nicht die sicht-
bare Kirche. Nach der Anschauung der Protestanten ist die sichtbare
Kirche nur im uneigentlichen Sinne eine Kirche. Sie ist das Kirchen-
regiment, die anstaltliche Organisation mit Pfarrern (Bischofen),
Predigt, Kultus etc. Die sichtbare Kirche, sagen sie, sei nicht von
Christus gestiftet, sondemn reines Menschenwerk, wandelbar, nicht
heilsnotwendig ; sie sei nicht Mutter, hochstens Gefill der Heiligen,
indem in ihr die wahre, die unsichtbare Kirche verborgen sei.

Worin besteht die unsichtbare, wahre Kirche der Protestanten ?
Darin sind sie nicht einig. Nach den Reformierten (Kalvinisten und
Zwinglianer) ist die wahre Kirche die Gesamtheit der Pridestinierten,
die natiirlich Gott allein kennt. Nach den Lutheranern ist sie die
Gesamtheit der Gerechtfertigten. Die Rechtfertigung geschieht einzig
durch den Glauben, durch den Vertrauensglauben auf die Verdienste
Christi. Der Siinder, der diesen Glauben hat, bleibt zwar in der Siinde,
aber die Siinde wird ihm nicht zugerechnet, sie «gereicht ihm nicht
zum Verderben », wie Comander sagte.

Die wahre Kirche umfallit also keine Todsiinder. Mit dieser
Ansicht waren die Protestanten nicht die ersten. Zwdlf Jahrhunderte
vor ihnen hatten das die Novatianer, die Donatisten, die Pelagianer
gelehrt. Die Kirche verwarf diese Lehre von allem Anfang an als eine
Irrlehre. Sie erinnerte an die Parabel des Heilandes vom Unkraut
auf dem Acker, vom Netz mit den guten und schlechten Fischen ;
sie erinnerte an den Befehl des Herrn, um Vergebung der Siinden zu
beten, und die fehlenden Briider zurechtzuweisen ; sie erinnerte an
die Absolutionsgewalt, an das Vergeben und Behalten der Siinden,
das iiber siindige Glieder der Kirche ausgeiibt wird nach der Anordnung
Christi ; sie erinnerte an den tatsichlichen Zustand der urchristlichen
Gemeinden, z. B. an den Blutschinder zu Korinth (1. Kor. V, 1 ff.).
Sie erinnerte auch an Saulus, den Verfolger, der damals nicht
Mitglied der Kirche und doch pridestiniert war. — Wohl wurden die
Christen von den Aposteln Heilige genannt. Aber das ist nicht zu
verstehen von ihrer aktuell-sittlichen Reinheit, sondern sie heillen
Heilige, weil sie, gemafl der Wortbedeutung, losgelost waren von der
Erde, insofern sie fiir Christus geweiht, fiir den Himmel bestimmt
waren, wo sie ithre wahre Heimat erblickten. — Und, wenn weiter die

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUK 8



Kirche genannt wird « ohne Makel und Runzel », so gilt das von der
Kirche, wie sie im idealen Zustande sein soll, wie sie einst auch sein
wird in ihrer tatsdchlichen Vollendung ; oder diese Makellosigkeit ist zu
verstehen von der Heiligkeit ihres Stifters, ihrer Lehre, ihrer Sakra-
mente, ihres innersten Lenkers und Vollenders, des Heiligen Geistes.

Die Frage des Abtes von S. Luzi war eine Kernfrage, die
Comander nicht loste, ebensowenig als er die andere Bemerkung des
Abtes erledigte, der bloBe Glaube ohne Werke sei tot. Mit dem bloBen
Glauben gibt es weder eine Rechtfertigung hienieden, noch eine
Seligkeit driiben. Die Ansicht der Reformatoren, der Mensch sei gerecht,
nicht weil er gute Werke tue, sondern er tue gute Werke, weil er gerecht
sei, 1st unhaltbar. Zur Rechtfertigung und zur Seligkeit braucht es
neben dem Glauben auch die Liebe, d. h. gute Werke. ! « Und hitte
ich allen Glauben, so daB3 ich Berge versetzen kénnte, hitte aber die
Liebe nicht, so wire ich nichts. » «In Christo Jesu gilt weder
Beschneidung etwas, noch Vorhaut, sondern der Glaube, der durch
die Liebe tatig ist.» 2 « Durch Werke wird der Mensch gerechtfertigt
und nicht durch Glauben allein. » 3 « Jeder wird seinen Lohn empfangen
gemil seiner Arbeit.» «Denn des Menschen Sohn wird in der Herr-
lichkeit seines Vaters mit seinen Engeln kommen, und dann einem
jeglichen vergelten nach seinen Werken.»* «Gott wird einem jeden
vergelten nach seinen Werken. »

Kant hat hier die Sachlage richtig erkannt. Am Schlusse seines
Werkes : « Religion innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft » erklart
er, der Beweis sei erbracht, « dal3 es nicht der rechte Weg sei, von der
Begnadigung zur Tugend, sondern vielmehr von der Tugend zur
Begnadigung fortzuschreiten. » Das ist der genaue Gegensatz zur Grund-
lehre Luthers.

Der Bericht Campells bezw. Hofmeisters ist hier wie anderswo
liickenhaft und gefirbt. Offenbar hat man versucht, dem Abt von
S. Luzi mit einem Witz, nicht aber sachlich zu antworten.

7. Der Baum und seine Frucht.

Darauf redete Peter Petronius Bart, Pfarrer zu Obervaz, und
argumentierte aus den Worten des Heilandes: Aus ihren Friichten
werdet ihr sie erkennen, jeder gute Baum bringt gute Friichte, der

1 1. Cor. 13, 2. 2 Gal. s, 6. 3 Jac. 2z, 24.
4 1. Cor. 3, 8 u. Matth. 16, 27 u. Rém. 2, 6.



schlechte Baum aber bringe schlechte Friichte ; die neue Lehre habe
nur Uneinigkeit, Aufstinde, HaBl gebracht. Hofmeister sagt: darauf
schwatzte Petronius Bart viel unniitzes Zeug usw.

Doch war das kein unniitzes Zeug, sondern das war gerade ein
Anklagepunkt gegen Comander, und die Disputation war angesetzt,
damit man diese Anklagen beweise. Doch was man nicht gerne hort,
erscheint blode, daher Hofmeisters Urteil.

Comander antwortete : Die neue Lehre an sich sei nicht schuld
daran, wohl aber werde sie von der durch und durch verdorbenen,
allen schlechten Liisten ergebenen Priesterschaft als Vorwand benutzt,
um den Pébel gegen die Anhinger des neuen Glaubens zu hetzen.

Der Bauernkrieg in Deutschland brach aber gerade in ganz
protestantisch gewordenen Gegenden aus, dort hatte nicht die katho-
lische Priesterschaft die Bauern aufhetzen konnen.

8. Nachmittagsitzung.

Man ging darauf zum Mittagessen. Nach demselben ermahnte
der Vorsitzende der Biinde die Teilnehmer, sich der Kiirze zu befleiB3en,
man habe den ganzen Vormittag nur eine These behandelt. Auch
soll man sich in den Ausdriicken miligen, sonst wiirden die weltlichen
Delegierten die Disputation abbrechen.

Schlegel meinte, es werde wohl nicht moglich sein, alle Thesen
zu besprechen. Er schlage daher vor, zur Besprechung des heiligsten
Altarssakramentes iiberzugehen. Die Evangelischen wiren damit ein-
verstanden gewesen, wenn die Katholiken zugidben, die andern Thesen
seien wahr und bewiesen. Darauf konnte man von katholischer Seite
nicht eingehen, und so wurde man einig, dal Comander die Thesen
der Reihe nach vorlese, und es jedem gestattet sei, eine These bei
diesem Anlasse anzufechten.

Das geschah. Der Abt von St. Luzi griff nun die These ibers
Fegfeuer an. Soviele Abstufungen zwischen Gut und Bose seien, ebenso
viele Grade der Vergeltung in Lohn oder Strafe miisse es geben.
Zwischen ewiger Strafe und ewiger Belohnung miisse es einen dritten
Ort geben, den jeder nach seinem Belieben nennen koénne, bisher habe
man denselben Fegfeuer genannt. Hierbei brachte der Abt die
namlichen Griinde vor, welche gegen Luther geltend gemacht wurden.

Auch Bartholomius von Castelmur redete iibers Fegfeuer, doch
in lateinischer Sprache, da riefen einige : « Deutsch, Deutsch ! »



— 116 —

Castelmur erwiderte : « Ich habe gelernt, lateinisch zu reden, kénnt ihr es
nicht, so gehet hin und lernet es.» Die Theologie wurde damals nur
in lateinischer Sprache vorgetragen. Konnten die Neuerer nicht soviel
Latein, so ist das fiir ihr Wissen kein glinzendes Zeugnis. Was aber
Comander darauf antwortete, ist nicht aufnotiert. Es diirfte also
nichts Stichhaltiges gewesen sein, da Campell und Hofmeister es nicht
des Erwahnens wert erachteten.

Als man zur Behandlung des heiligsten Altarssakramentes iiber-
gehen wollte, riefen einige: Uber den Zéolibat solle man sprechen.
Pfarrer Spengler von Davos (wir vermuten es sei Pfarrer Jakob
Spreiter [Reformator von Davos] gewesen, nicht Spengler) und ein
Bauer boten je ein Eheskandilchen, das auch heute noch nicht zur
Erbauung gereicht. Zur Lehre vom Zolibat haben die Ausfithrungen
nicht das mindeste zu sagen. Die Ehelosigkeit der katholischen
Priester ist kein Glaubenssatz, sondern lediglich eine disziplinarische
Vorschrift, die sich aber in einer Praxis von 1goo Jahren bewihrt
hat, weshalb die Kirche nicht davon abgehen wird. Fiihlt einer, daf3
er zur Einhaltung der Ehelosigkeit nicht die Kraft habe, so soll er
heiraten, aber von den Reihen des Klerus fern bleiben, niemand zwingt
ihn zu diesem Stande. Schwichlinge kénnen wir im Priesterstande nicht
brauchen.

9. Das heiligste Altarssakrament und Schluss.

Hofmeister bringt noch einige Zwischenszenen iiber das heiligste
Altarssakrament, worin er zeigen will, daB3 die katholischen Vertreter
nicht bibelfest gewesen seien. Wenn aber dem Pfarrer von Tinzen
eine Bibel hingeboten wurde und er darin eine Stelle nicht fand, so
konnte man dieses Experiment mit jedem Theologen, auch mit pro-
testantischen, machen ; denn bei einem so inhaltsreichen Werke wie
die Heilige Schrift ist, ohne weiteres jeden Text ausfindig zu machen,
ist ein Ding der Unmoglichkeit. Unsere Bibelausgabe hat vier dicke
Binde in Folio. Wir wissen manche Stelle auswendig, aber sie sofort
in der Bibel zu finden ohne Verbalkonkordanz, trauen wir uns doch
nicht zu. Wer das Gegenteil behauptet, ist ein Prahler.

Darauf begann der Abt von S. Luzi seinen Vortrag iiber das aller-
heiligste Altarssakrament. Er redete an Hand des sechsten Kapitels
nach dem Evangelium des Johannes. Er redete lange und griindlich,
daB die Zeit bis zum Nachtessen damit ausgefilllt wurde. Er wuBte



wohl, daB dieses die letzte Rede sei, behauptet Campell. Als er
geendet, wurde von den Bundesdelegierten die Disputation fiir
geschlossen erklart. Hofmeister muB} natiirlich seinen Senf dazu geben,
und so meint er, der Abt habe Stiihl und Bink untereinander geworfen.
Das ist leicht gesagt; besser wire es aber gewesen, wenn er die
Argumente des Abtes uns iiberliefert hitte ; denn wir méchten doch
lieber selber urteilen als uns das Urteil vom parteiischen Hofmeister
servieren lassen.

Ill. Ergebnis der Disputation.
1. Beurteilung der Teilnehmer.

Nachdem der Verlauf der Disputation geschildert ist, diirfte es
leichter sein, sich ein Urteil zu bilden iiber die Eigenschaften der
Teilnehmer selbst. Es widert uns wirklich an, Steine auf jemand zu
werfen. Aber wir befinden uns in der Notwendigkeit der Abwehr.
Hofmeister selbst urteilt in parteiischer, unbegriindeter Weise iiber
die katholischen Teilnehmer am Religionsgespriach. Man kennt Hof-
meister und kénnte dariiber hinweggehen. Doch hat Dr. Camenisch
dieses Urteil aufgenommen und wirmt diese Kritik neuestens seinen
Lesern auf (Das Ilanzer Religionsgesprach, S. 27) mit den Worten :
DaB8 auf der evangelischen Seite viele fromme, tiichtige, gelehrte
Priester gestanden seien, auf der Papistenseite aber alte, tolle,
ungelehrte Frevelpfaffen, die mit torichten Possen einhergefahren seien,
daB man sich nicht genug habe verwupdern koénnen. Einzig der Abt
von S. Luzi habe eine Ausnahme gemacht. Wir wurden ausdriicklich
auf diese Stelle aufmerksam gemacht und ersucht, dieselbe zu beleuchten.
Die Sprache des beginnenden XVI. Jahrhunderts war roh und pafit
nicht in unsere Zeit und solche Titulaturen sollten nicht wiederholt
werden, sonst fordern sie Widerspruch heraus.

Wie steht es nun mit den Anklagen gegen die Katholiken ? Es
ist wohl klug, dal Abt Schlegel gleich ausgenommen wird ; von seinen
Zeitgenossen wird der Abt von S. Luzi ohne Ausnahme als ein sehr
tichtiger, gelehrter Mann gepriesen, der auf allen Gebieten der
Theologie sehr bewandert gewesen sei.

Uber die Tiichtigkeit der iibrigen katholischen Teilnehmer des
Religionsgespraches stellen wir es ab auf das unverdichtige Urteil
einer vollig neutralen Instanz, namlich der Universitit. Dieselbe



— 118 —

spricht sich aus iiber die Tichtigkeit eines Mannes bei Erteilung der
akademischen Grade. Nun war Generalvikar Christoph Metzler ! Dr,
juris utriusque. Bartholomaus Castelmur ? war Magister der Theologie
und Lizentiat im kanonischen Rechte. Er wurde 1531 als Prediger
nach Solothurn berufen, weigerte sich aber dorthin zu gehen, weil ihm
die deutsche Sprache zu wenig gelaufig sei. Dem Dringen der
Solothurner nachgebend, verstand er sich schlieBlich doch dazu, einige
Predigten dort zu halten, spiter wurde er als Pfarrer nach Altdorf
gewihlt, Beweise, daB sein Ruf weit iiber die Grenzen seiner Heimat
hinausgedrungen war.

Thomas Mayer von Tinzen und Christian Berri (so werden
sie von Hofmeister und Campell genannt) waren awch magistri der
Theologie. Von den protestantischen Vertretern an der Disputation
hatte aber kein einziger einen akademischen Grad. Wir wissen nun
wohl, daB ein solcher Grad kein Zeugnis ist fiir praktische Befihigung
im Leben, aber es ist doch ein Gradmesser regelmiBiger Studien und
der Erfolge derselben. Es sei hier gestattet, noch beizufiigen, daB
auch heute noch, wo fast jeder Jurist und Mediziner sich an der
Universitit den Doktorgrad erkampft, die katholischen Theologen des
Kantons in ansehnlicher Anzahl sich auch den Doktor holen, und
zwar an Universititen des In- und Auslandes, dagegen die protestan-
tischen Pfarrer nur sehr selten das Doktorexamen gemacht haben,
obschon sie ausnahmslos an Universititen studieren miissen und dort
gute Gelegenheit hitten, sich einen akademischen Grad zu erwerben.
Warum sollte das einmal nicht gesagt werden ? Wir katholische
Theologen sind also zum wenigsten nicht inferior.

Priifen wir die Teilnehmer der Disputation nach ihrem bisherigen
Erfolg in der praktischen Seelsorge, so treffen wir bei den Katholiken
Inhaber der hochsten Stellen im Bistum, auch drei Dekane, wihrend
die reformierten Vertreter es nicht weiter als zum Pfarrer gebracht

1 Metzler Christoph, Dr. juris, von Feldkirch, Domscholasticus und General-
vikar 1519, Generalvikar von Konstanz und Bischof daselbst 1548-61 ; gestorben
11, Sept. 1561. Vergl. Tuor, Die Reihenfolge der residierenden Domherren, S. 46.

2 Castelmur Bartholomius, mag. theolog. und lic. juris can., zuerst Kaplan
in Casaccia, Pfarrer in Malans, 1517 Domherr, Generalvikar von Chur, Pfarrer
in Salux 1530, Prediger in Solothurn 1531, Pfarrer in Altdorf 1535 und Dekan
des dortigen Priesterkapitels 1542, Domdekan in Chur und Administrator des
Klosters S. Luzi, ein gebildeter und gewandter Verteidiger der katholischen Lehre ;
starb im Februar 1552. Chr. Tuor, Die Reihenfolge der residierenden Domherren
in Chur, S. 32 ii,



hatten. (Pontisella sei ausgenommen.) Ja der Hauptsprecher, Comander,
hatte es in seiner katholischen Zeit nicht weiter als zum Kaplan
gebracht. Von den drei Dekanen erfreute sich Dekan Bursella! in
Camogasc des héchsten Ansehens. Bei der Disputation von Siis hatte
man ja die Entscheidung der Frage iiber die Giiltigkeit der Laien-
taufe ihm iibertragen, ein Beweis, dall man auch auf seine theologische
Tiichtigkeit volles Vertrauen setzte.

Was iibrigens die Katholiken in Ilanz vorbrachten, hatte Hand
und FuB} und lieBe sich heute noch in wissenschaftlichen Kreisen horen.

Und die Reformierten ? Hartmann und Tschugg nahmen nur
einmal das Wort, und ihre Klage, daBl sie kaum zu leben hitten, ist
keine theologische Antwort gewesen. Blasius redete ein Mal. Er rief
dem Generalvikar zu : Der Herr Vikari soll auch einmal etwas sagen.
Dieser antwortete : Zur rechten Zeit werde ich auch sprechen. Blasius :
Jetzt ists die rechte Zeit. Das konnte jeder Bauer auch sagen. Er mul}
dazu keine Theologie studiert haben. Gallizius 2 gab eine einzige Antwort,
die man etwa ins theologische Gebiet eingliedern kann. Allen diesen
protestantischen Theologen der Disputation miilte man somit in der
Theologie die Note « schwach » geben. Es bleibt einzig noch Comander.

Wie ist Comanders 2 Wissenschaftlichkeit zu bewerten ? Die obigen
Ausfithrungen haben bereits dargetan, daf seine erste These, die allein
sein eigen ist, vollstindig unlogisch und unrichtig war. Camenisch
urteilt ¢: « Von einem geordneten Disputieren war nicht die Rede, —
weil die weltlichen Abgeordneten sich mit der Leitung wenig Miihe

1 Bursella Johann, sein Geburtsdatum ist unbekannt, Dekan des Kapitels
Engadin, war eine Stiitze des katholischen Glaubens. Solange er lebte, hielt auch
das Oberengadin treu zur katholischen Lehre, und seine Gemeinde Camogasc blieb
bis in die zweite Halfte des XVI. Jahrhunderts fest zur katholischen Kirche ;
er starb wahrscheinlich 1537 oder 1538. Dr. Mayer, 11. S. 89.

2 Gallizius Philipp von Ardez sei 13504 geboren und 1524 bereits Kaplan
in Camogasc. Diese stindigen Angaben von Protestanten kdénnen nicht richtig
sein ; denn mit 20 Jahren konnte er keine Priesterweihe erhalten. Pfarrer in Lavin
war er drei Mal, 1531 Pfarrer in Langwies, bis 1537 in Scharans, in Malans bis 1540,
1542—44 Lehrer an der Nicolaischule zu Chur, spiter Pfarrer an der Regula-
kirche zu Chur; starb 1566. Hist. biogr. Lexikon der Schweiz, II. Bd.

3 Comander oder Dorfmann, auch Hutmacher Johann, der unehliche Sohn
des Georg Dorfmann aus Chur, wohnte spater in Maienfeld, weil seine Stiefmutter
von dort war. Deshalb wird er in den Basler Matrikeln als Maienfelder eingetragen.
1503 erhielt er das Patrimonium fir die Weihen, war Kaplan von Ragatz von
1513-24, nach Chur, an S. Martin, wurde er 1524 berufen ; starb 1557. Obschon
Dr. Mayer diese Angaben gut begriindet, bleiben protestantische Gelehrte bei ihren
alten Behauptungen. Hist. biogr. Lexikon der Schweiz, Dr, Mayer, Geschichte II.
S. 28. 4 Camentsch, « Das Ilanzer Religionsgesprich», S. 27,



—  T200 —

gaben und es unterlassen hatten, eine Disputierordnung aufzustellen »
— usw. Jeder, der an wissenschaftlichen Sitzungen aber teilgenommen
hat, wird bestatigen, daB der Defendent oder Referent den Ausschlag
gibt, ob ein Vortrag oder eine Disputation ein wissenschaftliches Geprige
bekommt, oder zur gewohnlichen Causerie ausartet. Legt er sein
Thema in echt wissenschaftlicher Art dar, und verbleibt er bei der
Diskussion auf dieser Hohe, so konnen auch blode Schwitzer, die das
Wort ergreifen, nicht aufkommen. Bleibt er nicht bei der Sache, bringt
er Fremdartiges, nicht zum Thema Gehoriges, so wird auch die Dis-
kussion fremde Fragen beriihren und nicht befriedigen. Der Vor-
sitzende ist dagegen machtlos. Comander brachte viele Texte, die
aber vielfach nicht zur Sache gehorten, und bei den Einwiirfen der
Gegner erfaflte er nicht den Kern, sondern fliichtete sich nach allen
Seiten, indem er etwa einen nicht treffenden Schrifttext anfiihrte.
So artete das Gespriach in eitles Geschwitz aus. !

Aus diesen Ausfithrungen muB3 man dem Urteile Kinds 2 beistimmen,
wo er schreibt : Comander sei kein besonders gelehrter Mann gewesen,
der das Hebriische erst spiter gelernt habe. Es fehlte Comander echte
theologische Bildung ; deshalb suchte er sie durch Sophismen zu ersetzen.

Doch wie stand es mit der sit¢lichen Qualifikation der Teilnehmer ?
Von den Katholiken weil auch Hofmeister nichts Boses zu sagen,
als die allgemeinen, unbewiesenen Anschuldigungen, die oben zitiert
sind. Die protestantischen Teilnehmer werden als fromme, tiichtige
Herren gerihmt. Das noch vorhandene Rechnungsbuch des bischof-
lichen Fiskals in Chur aus jener Zeit gibt indessen im Verzeichnis der
Strafgelder Zeugnis, daBl gerade die zur Neuerung iibergegangenen
Geistlichen, Comander, Jakob Spreiter und Samuel Frick, wegen
sittlichen Vergehen bestraft werden mufiten. ®# Comander war unehe-
lich und hitte nach kanonischem Rechte gar nicht zum Priester geweiht
werden sollen. .... Blasius Johann verleumdete spiter den Bischof
Lucius Iter und- muBte widerrufen. 4 Kein sittlich tadelloser Mann
wird zum Verleumder. Gallizius Saluz beging erst im 60. Lebensjahre
einen groflen sittlichen Fehltritt und auch sein unbriiderliches Verhalten
gegen Pontisella und Fabricius Montanus wird geriigt.

Dy. Mayer, S. Luzi bei Chur, S. 52.

Kind, Reformationsgeschichte, S. 3o.

Dy, Mayer, Geschichte des Bistums, S. 28.
Mayer, 11, S. 93.

T. Schiess, Philipp Gallicius, Chur 1904, S. 32 f.

(= I T - T T



== T2ZL =

Es kommt uns bei diesen Ausfithrungen die Schilderung des
hl. Paulus im 2. Korinther Brief in den Sinn !, namentlich Kap. 11, 21:
Worauf einer pocht, darauf (Ich rede in Torheit) poche auch ich.

2. Erfolge der Disputation.

Campell 2 beschreibt den SchluB folgendermallen: Der Abt von
S. Luzi wullte wohl, daB dies die letzte Rede war und die Disputation
damit geschlossen wiirde, und konnte sonach mit den Seinigen sich
rihmen, das letzte Wort und damit gleichsam den Sieg davon-
getragen zu haben. Als man also aufstand, gab Comander folgende
Protestation ab: « Geehrte Herren, der Abt von S. Luzi hat in einer
sehr weitlaufigen Rede meine 18 Lehrsiatze angegriffen. Nunmehr, wo
ich an der Reihe zu sprechen bin, und im Begriff stehe mit Gottes Hilfe
alle Einwendungen gegen meine Lehre zuriickzuweisen, wird mir das
Wort verweigert. Gegen dieses Verfahren erkliare ich hier offentlich
meine Protesta und Verwahrung. Nach dem Essen beschwor Comander
nochmals die Vorsitzenden um weiteres Gehér. Doch wurde seinem
Verlangen nicht entsprochen. Aus dieser Stelle ergibt sich :

a) dafl die Katholiken sich freuten und rithmten, der Abt von
S. Luzi habe das letzte Wort auf der Disputation gehabt. Der letzte
Eindruck war somit der, daf§ die Katholiken besser abgeschnitten hitten.

b) Comander hat gegen diesen Abbruch des Gespriaches protestiert.
Ja er hat sich nochmals am Abend Miihe gegeben, wieder zum Worte
zu kommen. Der Sieger braucht aber nicht zu protestieren. Die Vor-
sitzenden haben iiber das Ergebnis der Disputation kein Urteil ab-
gegeben. Aber diese Aufregung und der Protest Comanders sind ein
klarer Beweis, daB er die Partie verloren glaubte.

¢) Campell sagt weiter im 13. Kapitel: Obschon die Disputaiion das
ihr vorgesteckte Ziel nicht erreichte, blieb dieselbe dennoch nicht ohne
alle Frucht. Sie hatte wenigstens die Folge, dal ein Gesetz erlassen
wurde, wonach in den IIT Biinden jedermann frei gestellt wurde
nach Gutdiinken sich zu einer der beiden Konfessionen zu bekennen. 3

Diese Behauptung Campells muB8 doch stark angezweifelt werden.
Die Gesandten der III Biinde nach Mailand waren vom Kastellan von
Musso bei ihrer Riickkehr gefangen genommen worden und konnten

1 II. Cor, Cc. 11 und 12. 2 Campell, 11, Bd., S. 307.
8 Campell a. a. O. S. 309.



— I22 —

bisher ihre Freiheit nicht erlangen. Die Biindner wandten sich an die
Eidgenossen um Vermittlung. Diese sagten ihre Hilfe zu, doch unter
der Bedingung, dafl man in Graubiinden beim alten Glauben verbleibe,
Sie schickten Gilg Reichmut von Schwyz und Heinrich Fleckenstein
aus Luzern nach Musso, denen sich Abt Schlegel im Namen der Biinde
anschlol. Doch auch der Kastellan von Musso verlangte, dal man
in Biinden zuerst verspreche, beim alten Glauben zu verbleiben. !
Daraufhin fal3te ein Bundstag in Chur, im Februar 1526, den BeschluB,
die heilige Messe, Sakramente, Verehrung der Mutter Gottes und der
Heiligen, die Kindertaufe und die Ohrenbeicht beizubehalten. Der
Kastellan lie darauthin, am 15. Mirz, die Gefangenen frei. Ein Bunds-
tag in Davos dagegen proklamierte bald hernach Glaubensfreiheit.
Das war ein Wortbruch gegeniiber dem Versprechen, das man dem
Kastellan von Musso gegeben hatte. Will man sagen: Die Folge der
Ilanzer Disputation war der Beschlufl vom Februar, beim alten Glauben
zu verbleiben ? Das wire eine falsche Logik, post hoc, ergo propter
hoc. Die gleiche falsche SchluB¥folgerung ist es aber, wenn man die
Proklamierung der Glaubensfreiheit als Folge des Religionsgespriches
hinstellt. Oder will man der Disputation jenen Wortbruch ankreiden ?
Dann hat man wohl kaum Grund, dariiber zu jubilieren !

d) Kind 2 urteilt : Der theologische Ertrag des Gespriches war im
ganzen unbedeutend, in rechtlicher Beziehung konnte weder die eine
noch die andere Partei als iiberwunden angesehen werden.

Mohr berichtet als Erfolg der Disputation, sieben MeBpriester
hitten auf die Disputation hin der alten Lehre entsagt und die neue
Lehre angenommen. 3 Welche sieben ? Waren sie bereits verdorrte
Aste am Baume des Lebens, der katholischen Kirche ?

Im Vorwort zur neuen Ausgabe der Schrift Hofmeisters, 1904,
heifit es: Die Disputation hatte dasselbe Geschick, wie alle derartigen,
da keine Partei von ihren Grundsitzen abweichen wollte, gab sich
auch keine fiir iberwunden! Die Reihen der Protestanten fiillten sich
nach der Disputation und gerade aus der Nihe des Disputationsortes.
Die Foppa (Gruob) ist aber bis heute zum groBen Teil katholisch.
Der Kreis Ilanz zahlt 2758 Katholiken und 2637 Protestanten. Der
Kreis Ruis 1656 Katholiken gegen 359 Protestanten. Der Bezirk
Glenner gar 7841 Katholiken und nur 3109 Protestanten.

U Kind, S. 46.
2 Kind, a. a. O. S. 45.
8 Mohy, Geschichte von Kurrhitien, II. Bd., S. 105.



Nach diesen Urteilen protestantischer Schriftsteller ist es nicht
recht ersichtlich, warum man dieses Jahr [1926] die Ilanzer Disputation
als groBen Sieg der protestantischen Partei hinstellt. Das heit, die
geschichtlichen Tatsachen filschen. .... Auch die Behauptung, infolge
der These Comanders gegen das Fegfeuer (die er, wie wir gesehen, nicht
bewiesen hat) hitte der Bundstag im Juli 1526 den Artikel erlassen,
daB die Jahrzeitstiftungen an die Familien zuriickbezahlt werden miissen,
entbehrt ganz der Begriindung. Der Geldsack ist immer schwerer
gewesen als der Verstand oder das religiose Gewissen. Die Aussicht,
solche Stiftungen wieder zuriickzubekommen, war fiir Herren aus
angesehenen, aber in schlechten finanziellen Verhaltnissen befindlichen
Familien allzu verlockend, sodal der Mammon iiber die Pietit siegte.

Mayer schreibt mit Recht: Hauptsichlich waren es politische
Griinde, welche hier der sogenannten Reformation zu statten kamen.
In den IIT Biinden war das Bestreben vorhanden, fiir die Gemeinden
vollstindige Unabhdngigkeit zu erringen, und dafiir schien die Refor-
mation den geistlichen Herren, besonders dem Fiirstbischof gegeniiber
ein sehr wirksames Mittel zu sein. ! Die weltlichen Dynasten hatten
schon vorher samt und sonders ihre Macht und ihren Reichtum der
aufsteigenden Demokratie gegeniiber opfern miissen, man denke an
die Herren von Werdenberg-Sargans, Montfort, Sax-Misox.

Der groBe Grundbesitz des Bischofs wurde demselben unter diesen
Verhiltnissen zum Verhangnis.

Einen Erfolg hatte freilich die Ilanzer Disputation : Sie hatte den
Beweis erbracht, da3 die Neuerer von der weltlichen Gewalt nichts
zu fiirchten hitten. Daher begannen die reformierten Prediger riick-
sichtslos und fanatisch vorzugehen. Ihr angesehenster Gegner, der
Abt von S. Luzi, der ihnen besonders verhallt war, mullte daher aus
dem Wege geschafft werden. In der Neujahrsnacht 1529 wurde er
gefangen genommen und unter dem Vorwand, er hitte den Angelo
Medici zum Bischof von Chur machen wollen, hingerichtet. Damit
waren die Katholiken fiihrerlos, weil der Bischof auller Landes weilte.
Die folgenden Bischofe, namentlich Planta und Rascher, waren ihrer
hohen Aufgabe auch nicht ganz gewachsen. So fiel die eine Gemeinde
nach der andern vom Glauben der Altvorderen ab, und die Refor-
mierten erlangten ohne Schwierigkeit die Mehrheit.

Die in Davos verkiindete Religionsfreiheit war iibrigens nur fiir

1 Maver, S. Luzi bei Chur, S. s0. Einsiedeln 1907. 2z Aufl.



die Reformierten gemeint.! Das bewiesen sofort die Churer. Dort
gingen die Katholiken der Stadt in die S. Nicolaikirche am Kornplatz.
Trotz proklamierter Glaubensfreiheit wollten die Stadtherren das
verbieten. Die Katholiken klagten beim Landrichter des Obern Bundes.
Bei den Verhandlungen brachten die Katholiken vor, es seien in Chur
noch viele Leute, die gerne eine heilige Messe hitten. Der Landrichter
gab den Katholiken recht. Doch es wihrte nicht allzulange. Denn
bald mufiten die Dominikaner aus Chur fort. Die Churer verboten 1554
den Biirgern den Besuch des Gottesdienstes in der Kathedrale, und
1507 verbot man den Besuch des katholischen Gottesdienstes in der
Hofkirche unter Strafe des Verlustes des Biirgerrechtes. 2

Toleranz war in jener Zeit noch nicht bekannt.

Sollten wir schlieBlich ein Urteil iiber die Ilanzer Disputation
abgeben, so miifite es lauten: Die Ilanzer Disputation verdient in
wissenschaftlicher Beziehung nicht einmal den Wert einer Schul-
disputation. Eher hiatte Comander nach derselben sagen konnen, was
Luther nach seiner Disputation von Leipzig mit Dr. Eck bekannte :
Male disputatum est !

1 Fetz, Die Schirmvogtei und die Reformation, S. 3z.
2 Vergl. cnsere Schrift, Geschichte der Dompfarrei Chur, S. 9.

S



	Die Ilanzer Disputation von 1526

