
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 21 (1927)

Artikel: Romantik

Autor: Winter, Ernst Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-123934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-123934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Romantik.
Dr. Ernst Karl WINTER (Wien).

Romantik ist ein vielberufener und vieldeutiger, geschmeidiger und
gefährlicher Begriff, den nur verwenden darf, wer ihn präzisiert. Seit
der kleinen Schrift Christoph Flaskamps, « Die deutsche Romantik »

(1912), wird er in der Literatur diskutiert. In neuester Zeit rückt der

Begriff einer « romantischen Staatswissenschaft », die « Staatsromantik »

in den Vordergrund. War das Problem ehedem ein literarhistorisches,
so ist es jetzt ein kulturhistorisches, ein soziologisches geworden.

Im Krieg schon wurden verschiedene Romantiker « entdeckt », so

der romantische Soziologe Adam Heinrich Müller (f 1829). 1 Seither

pflegt in erster Linie die Wiener Schule Othmar Spann — Jakob Baxa
die Staatsromantikforschung, insbesondere die Adam Müller-Forschung. 2

Da diese Schule jedoch die Romantik einseitig mit dem « deutschen

Idealismus » (Fichte, Hegel, Schelling) zusammenstellt, verbaut sie

sich die Erkenntnis des Wesens der Romantik im europäischen Sinne.

Von einem Standpunkt, den das Studium der romanischen Restaurations-

philosophie (Bonald, De Maistre, Donoso Cortes) gebildet hat, ist Carl
Schmitt (Bonn) 3 der Richtung Spann-Baxa entgegengetreten. Doch
läßt er ebenso wie seine Gegner die Romantik eine sozusagen
« ostelbische Erfindung », ein Ergebnis des « deutschen Idealismus »

sein, — nur verbrennt er, was jene verehren, und verehrt, was jene

1 Vgl. meine Studie, Hist. pol. Bl. 1918, CLXII. 352-366.
2 Adam Alüller, Ausgewählte Abhandlungen, hg. v. Baxa (Jena 1921, Gustav

Fischer) ; derselbe, Die Elemente der Staatskunst, hg. v. Baxa (1922) ; Baxa,
Einführung in die romantische Staatswissenschaft (1923) ; derselbe, Gesellschaft
und Staat im Spiegel deutscher Romantik (1924). Adam Müller, Vorlesungen
über die deutsche Wissenschaft und Literatur ; Zwölf Reden über die
Beredsamkeit und deren Verfall in Deutschland, hg. v. Arthur Salz (München 1920,
Drei Masken Verlag) ; derselbe, Schriften zur Staatsphilosophie, hg. v. Rudolf
Köhler (München 1923, Theatiner-Verlag).

3 Politische Romantik (München 1925, Duncker und Humblot) ; dazu Carl
Brinkmann, Archiv f. Sozialwiss. u. Sozialpol. 1925, LIV. 530 ff.

REVUE D HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE (i



— 82 —

verbrennen. Der historischen Persönlichkeit Adam Müllers, sei sie

romantisch oder nicht, wird keine der beiden Richtungen gerecht.
Im Gegensatz zur modernen Romantikforschung lehrt die katholische

Tradition, wie sie vom kulturphilosophischen Standpunkt
vorzüglich Richard von Kralik 1, vom literarhistorischen Standpunkt eben

Joseph August Lux2 formuliert hat, daß die Romantik die
Fortführung des Barock und der Gotik ist 3 und daß die deutschländische,
nordöstliche und die romanische, südwestliche Romantik, daß Romantik
und Restaurationsphilosophie im Grunde zusammengehören. 4 Gotik,
Barock, Romantik sind die Signa der um 1200, 1500, 1800 einsetzenden

Kulturperioden. 5 Charakterisiert die Gotik das familiale, der Barock
das europäische, imperiale, so die Romantik das individuale Denken.

Österreich, vor allem Wien, war der Mittelpunkt dieser Romantik ;

hier flössen die literarische und die künstlerische, die religiöse und die

politische, die südwestliche und die nordöstliche Romantik ineinander,
schloß die Romantik sich folgerichtig an die barocke und gotische
Tradition an. In Wien gliederten sich die deutschländischen Romantiker,
die Konvertiten Friedrich Schlegel, Friedrich Zacharias Werner, Friedrich
August Klinkowsiroem, Joseph Anton Pilat, Adam Heinrich Müller ein
in den religiösen Kreis des hl. Klemens Maria Hofbauer C. Ss. R. 6

;

hier bildete sich vor allem Müller fort vom « deutschen Idealisten »

zum katholischen Reaüsten, zum Verfasser klassischer soziologischer
Studien7, denen die religiöse Romantik des Heiligen, die politische
Romantik des Kaisers und seines Kanzlers, endlich die südwestliche,

1 Wien, Geschichte der Kaiserstadt und ihrer Kultur (Wien 1912, Adolf
Holzhausen) ; Österreichische Geschichte (1914) ; Allgemeine Geschichte der
neuesten Zeit (Graz 1915, I. Bd., Styria) ; dazu meine Rezension, Ztsch. f.
Volkswirtschaft und Sozialpolitik, Wien 1924, N. F. IV. 401 f.

2 Ein Jahrtausend deutscher Romantik (Innsbruck 1926, Tyrolia).
3 Vgl. meine Studie, Gotik, Barock, Romantik in Österreich, Die Schönere

Zukunft, Wien 1926-27.
4 Vgl. meine Studie, Fragen der mitteleuropäischen Kultur- und

Sozialgeschichte, Das Neue Reich, Wien 1924-25, VII. 267 ff. ; Katholisches Erz, ebd.
630 ff.

* Kralik, Die Weltgeschichte nach Menschenaltern (Wien 1903) ; Die großen
Weltperioden, Hist. Studien (Innsbruck 1918) ; Grundriß und Kern der
Weltgeschichte (Graz 1920).

6 Vgl. die Hofbauerbiographien von P. Adolf Innerkofler C. Ss. R. (Regensburg

1913 2) und P. Johannes Hofer C. Ss. R. (Freiburg i. Br. 1923 3, Herder).
7 Franz I., Kaiser von Österreich (Leipzig 1816) ; Von der Notwendigkeit

einer theologischen Grundlage der gesamten Staatswissenschaften und der
Staatswirtschaft insbesondere (1819) ; Die innere Staatshaushaltung, systematisch
dargestellt auf theologischer Grundlage (Wien 1823).



- 83 -
romanische Romantik der Bonald, De Maistre, Karl Ludwig Haller
ihr Gepräge gab. 1

Die literarische Romantik, das Zusammenwirken der deutsch-
ländischen Konvertiten und der romanischen Restaurationsphilosophen,
ist eingebettet in die religiöse und politische Romantik. Die religiöse
Romantik ist ein Kind der katholischen Restauration, deren Wellen
seit dem 16. Jahrhundert Europa befruchten, der « deutsche Idealismus »

ein Kind des Protestantismus, der seit Luther Europa und die
Christenheit bedroht. In der religiösen Persönlichkeit des hl. Klemens
Maria Hofbauer, des Patrons der österreichischen Romantik,
verkörperte sich in klassischer Form der Geist der Heiligen Alphonsus
Maria von Liguori, Franz von Sales, Karl Borromäus, Ignatius von
Loyola. Parallel hiezu zeigte sich die Staatsweisheit und Staatskunst
des Kaisers Franz II. und seines Kanzlers Klemens Wenzel Lothat
Metternich, die das Prinzip der väterlich-fürstlichen Souveränität, der
familialen Legitimität festhielt, ebenso bedingt vom Staatsideal des

Barock wie von dem seit Franz I. Stephan und Maria Theresia im
Vordergrund der österreichischen Politik stehenden Prinzip der habsburg-
lothringisch-bourbonischen Solidarität. Ist Romantik schlechthin zu
definieren als Parallelismus zweier Reaktionen, einer nordöstlichen gegen
die religiöse und einer südwestlichen gegen die politische Revolution,
als Prozeß der Eingliederung nordöstlichen Sturmes und Dranges in
die südwestliche, katholische Maske, so speziell die Staatsromantik als

Fortführung des Staatsbarock, als Parallelismus zweier politischer
Kooperationen, des Bündnisses der konservativen Mächte Österreich, Preußen,
Rußland und des Bündnisses der katholischen Häuser Habsburg-
Lothringen und Bourbon (Frankreich, Spanien, Neapel-Sizilien, Parma-
Piacenza), als Prozeß der Eingliederung des Nationalen in das

Europäische.

* **

1 Das Verhältnis Müllers zu Bonald beleuchten Müllers Vermischte Schriften
über Staat, Philosophie und Kunst (Wien 1812, I. 311 ff.) ; dazu Elemente der
Staatskunst, ed. Baxa, II. 446, 553. Daß Müller De Maistre kannte, erhellt aus
der Empfehlung Moritz Liebers, des Übersetzers der Schriften De Maistres (Baxa,
ebd. 539), ferner daraus, daß Albert von Haza, der Stiefsohn Müllers, in Zusammenarbeit

mit seinem Stiefvater ebenfalls Schriften De Maistres ins Deutsche übertrug

(Schmitt, Pol. Romantik, 89). Haller nennt die 0 Theologische Grundlage »

(ed. F. M. Schindler, Wien 1897, 21) : er « hat dieses große Werk (einer Restauration
der Staatswissenschaft) begonnen ; bieten wir ihm treu und dankbar die Hände ».



- 84 -
Für die Schweizer Kultur- und Kirchengeschichte ist das Problem von

besonderer Bedeutung. Karl Ludwig Haller (f 1854), der seine

« Restauration der Staatswissenschaft » (Winterthur 1820-22 2) in Wien
konzipierte1, wo er 1801-06 in Staatsdiensten stand2, ist das
verbindende Glied zwischen Bonald-De Maistre und Müller. 3 Für den,
der den europäischen Charakter der Romantik festhält und das

Zusammenwirken der religiösen und politischen, literarischen und
szientifischen Romantik, das Zusammenwachsen der südwestlichen und
nordöstlichen Romantik in charakteristischen Persönlichkeiten
feststellt, ist Hallers System, soviel ihm, wie jedem System, die soziologische
Kritik vorzuwerfen hat, nach wie vor das romantischeste, wenngleich
die moderne Ideologie seit Hegel es bagatellisiert. * Hallers
sozialpolitisches Testament 5 ist eines der reifsten Werke katholisch-sozialen
Denkens im XIX. Jahrhundert.

Eine Fülle von Persönlichkeiten der katholischen Schweizergeschichte

lassen sich in dem Sinne der konservativen Vermittlung
zwischen Österreich und Frankreich wie des katholischen Widerstandes

gegen die religiöse und politische Revolution als Romantiker bezeichnen ;

ich nenne z. B. die drei Führer der konservativen Schweiz in den

Revolutionskriegen, Nikolaus Friedrich von Steiger, Schultheiß von
Bern, Pankraz Vorster, Abt von St. Gallen, Johann Konrad von Hotze,
General in kaiserlichen Diensten, ferner die Historiker Johannes von
Müller und Friedrich Emanuel von Hurter, den Politiker Bernhard
Ritter von Meyer. 6 Die Schweiz ist das Land, das das Wesen der
Romantik im europäischen Sinne .in erster Linie erfassen läßt. Daß
die gegenwärtige Romantikforschung noch zu keinen positiveren
Resultaten kam, rührt daher, daß sie einseitig die deutschländische

1 Ebd. I. Bd., Eini. S. xx ; dazu I. 203-184.
2 Ewald Reinhard, K. L. Haller und seine Beziehungen zum Kreise um

Metternich, Hist. pol. Bl. 1918. CLXII. 168-175.
3 Die Restauration der Staatswissenschaft nennt vor allem De Maistre

(IV. 222, 255, 347, 396, 385) und Müller (I. 462; II. 263; III. 264; IV. 215).
4 F. Rosenzweig, Hegel und der Staat (Berlin 1900, II. 190). Vgl. Wilhelm

Röscher, Die romantische Schule der Nationalökonomie in Deutschland, Ztsch.
f. d. gesamte Staatswiss. 1870 XXVI. 93 ff. ; Spann, Die Haupttheorien der
Volkswirtschaftslehre (Leipzig 1922 11, 93, 101) ; Baxa, Abhandlungen, in, 146.
226; derselbe, Einführung, 149 f.; Elemente, ed. Baxa, II. 267, 317.

5 Die wahren Ursachen und die einzig wirksamen Abhilfsmittel der
allgemeinen Verarmung und Verdienstlosigkeit (Schaffhausen 1850).

6 Vgl. meine Studie, Katholische Schweizer Köpfe, Das Neue Reich, 1923-24,
VI. 91 ff.



- 85 -
Romantik, den « deutschen Idealismus » verfolgt, die österreichische,
schweizerische und südwesteuropäische Romantikforschung hingegen
vernachlässigt.

Die Romantik, wie sie diese Studie versteht, wirkt durch das

ganze XIX. Jahrhundert. In neuerer Zeit noch nannte der Schweizer
französischer Zunge Kardinal Gaspard Mermillod in romantischer
Terminologie Wien « das Asyl der konservativen Ideen Europas ».

In der Union de Fribourg, die Mermillod schuf, zeigte sich dasselbe

Zusammenwirken der katholischen, konservativen Kräfte Europas wie
in den Systemen der Romantiker Bonald, De Maistre, Haller, Müller,
Görres. Nicht nur lassen sich die französischen, österreichischen,
schweizerischen, deutschländischen Mitglieder der Union de Fribourg
in direkte Verbindung zu den Romantikern setzen, es ergeben sich
auch deutliche Zusammenhänge zwischen den Soziallehren der
italienischen Kreise um den Katdinal Dominicus Jacobini und der Romantik.
Vor allem die Sozialphilosophie der Patres Luigi Taparelli S. J.1 und
Matteo Liberatore S. J. 2, die sich der suarezianischen Staatstheorie

entgegenstellt3, fußt auf romantischen Lehren. 4

In drei Studien, die den Berner Konvertiten P. Joseph Albert
Nikolaus von Dießbach S. J.6, den Lehrer des hl. Klemens Maria
Hofbauer und Mittelpunkt des ersten Wiener Romantikerkreises, den
Pfäfferser Konventualen P. Georg von Effinger O. S. B. 6, einen
Vorläufer des Heiligen in der Wiener Vorstadt, und den Kanonikus
Joseph von Beroldingen 7, einen Freund und Mitarbeiter des Heiligen,
betreffen, habe ich zu zeigen versucht, daß die österreichische Romantik
vom Südwesten grundgelegt wurde — zehn, zwanzig, dreißig Jahre

1 Versuch eines auf Erfahrung begründeten Naturrechtes, deutsch, von
Fridolin Schöltl und Carl Rinecker (Regensburg 1845).

2 Grundsätze der Volkswirtschaft, deutsch von Franz Graf Kuefstein
(Innsbruck 1891).

3 Ferdinand Walter, Naturrecht und Politik im Lichte der Gegenwart (Bonn
1863, 224 fi.) ; Carl Werner, Franz Suarez und die Scholastik der letzten
Jahrhunderte (Regensburg 1889 2, II. 270 ff.).

4 Vgl. zur Union de Fribourg : P. Albert Maria Weiß O. Pr., Lebensweg
und Lebenswerk (Freiburg i. Br. 1925, 353 ff.) ; Paul Siebettz, Karl Fürst zu
Löwenstein (Kempten 1924, 210 ff.) ; Eugène Duthoit, L'Union de Fribourg, Catholicisme

et vie internationale (Fribourg 1924, 20 ff. ); Albert Büchi, Schweizerische
Rundschau, 1925, XXV. 385-397 ; Katl Lugmayer, Soziale Revue, München 1925,
XXV. 257-265.

s Ztsch. f. Schweizer. Kirchengeschichte 1924, 22-41, 282-304.
6 Edb. 1925, 161-189, 241-267.
' Zeitschrift für Schweizerische Geschichte, 1925, V. 62-94.



— 86 —

vor dem Erscheinen der ersten nordöstlichen Romantiker. Die
österreichische Romantik ist katholische Klassik, nicht deutschnationale
Phantastik. 1

P. Dießbach, seine italienischen Jünger, P. Luigi Virgineo S. J.
und P. Sineo Della Torre S. J., die beiden Rektoren der Wiener
Minoritenkirche 2, sowie deren französische Freunde, P. Léonot François
de Tournely und P. Joseph Désiré Varin von der « Gesellschaft vom
heiligsten Herzen », die beiden geistlichen Väter des Werkes der
hl. Magdalena Sophie Barat 3, diese Männer vor allem sind die Schöpfet
der Wiener Romantik.

Der erste Österreicher, der diese Impulse aufgriff, war Joseph
Frh. von Penckler4, Sohn und Gemahl französischer Frauen5, der
Freund der Gesellschaft Jesu und der Kongregation vom allerheiligsten
Erlöser, des P. Dießbach und des hl. Klemens Maria. Penckler war
Präfekt der Wiener Minoritenkirche und Patron der Pfarre Maria
Enzersdorf bei Wien ; sein Haus bildete das erste Zentrum der Wiener
Romantik. Wenn im Laufe der ersten romantischen Generation die
ersten deutschländischen Romantiker nach Wien kamen, so hatten sie

1 Vgl. foseph August Lux, Ein Jahrtausend deutscher Romantik, 125 ff. ;

ferner Heinrich Güttenbergers St. Klemens- und P. Dießbachstudien in «

Heimfahrten von heute und gestern » (Wien 1925) ; jetzt auch meine « Heilige Straße »

(Wien 1926).
2 Schon in den 80er Jahren des XVIII. Jahrhunderts, der Hochblüte de^

Josephinismus, erwarb sich Giovanni Ev. Alilani, Rektor der Wiener Minoritenkirche,

der italienischen Nationalkirche, ein Vorgänger der Patres Virgineo und
Della Torre, Verdienste um die katholische Sache durch Verdrängung des
josephinischen Rationalismus auf dem Gebiete der Liturgie (Fürsterzbischöfliches
Archiv in Wien, XXII/2, Ital. Kirche). Die Wiener italienische Kolonie ist in
der Tat die Quelle des Widerstandes gegen den Josephinismus und damit der
Romantik. Vgl. Giovanni Salvadori, Die Minoritenkirche (Wien 1894).

3 Die hl. Magdalena Sophie Barat und ihre Stiftung (Freiburg i. Br. 1925 2.

15 ff., mit dem Bilde der Wiener Krypta des P. Tournely) ; darnach ist meinf
P. Dießbachstudie zu ergänzen, rsp. zu berichtigen. Vgl. ferner für die italienische
Komponente der Wiener Romantik : Pietro Gastaldi, Della vita del servo di Dio
Pio Brunone Lantieri, fondatore della Congregazione degli Oblati di Maria Vergine
(Turin 1870), mit Material über den Turiner Kreis P. Dießbachs ; für die
französische : Notice sur le Rév. Père Léonor François de Tournély et sur son
œuvre la Congrégation des Pères du Sacré-Cœur (Wien 1886).

4 Anton Mayer, Festgabe des Vereins für Landeskunde von Nieder-Österreich
(Wien 1890, 7 ff.) ; Max Vancsa, 50 Jahre V. f. L. v. N.-Ö. (1.914, 4) ; Beiträge
zur Geschichte der n.-ö. Statthalterei (1897, 35 1 '•• 472) '< /• Siebmachers Wappen
buch, N.-Ö. Adel (Nürnberg 1909, I. 335) ; N.-Ö. Landesarchiv, AiifnahmsakU-
in den (Jüngern) Herrenstand, P/23 v. 5./7. 1776.

5 Pencklers Mutter, Elisabeth v. Collet, Pencklers Frau, fosepha v. Toussaint.



- 87 -
sich in die vorhandene Wiener Romantik einzugliedern ; sie empfingen
von ihr, nicht diese von ihnen.

Welcher Gegensatz zwischen der romanisch fundierten
österreichisch-schweizerischen und der deutschländischen Romantik besteht,
ermißt man erst, wenn man Haller-Müller mit Joseph von Görres

vergleicht, rsp. die Jünger des nationalen, mittleren Görres (F. Baader,
E. v. Lasaulx, J. N. Sepp, F. Brentano) mit den Jüngern des

katholischen, reifen Görres der Straßburger und Münchner Jahrzehnte
(K. E. Jarcke, G. Phillips, Guido Görres, J. N. Ringseis). 1

Dasselbe Bild wie die religiöse und literarische Romantik bietet
die politische Romantik. Es sind die habsburg-lothringisch-bourbonischen
Ehen, die der Zeit das politische Gepräge geben, so in erster Linie
die Ehe Leopolds II. mit Maria Ludovika von Spanien, der 16 Kinder
entsproßen ; ferner die Ehen Maria Amalias mit Ferdinand I. von
Parma-Piacenza, Maria Karolinas mit Ferdinand I. von Neapel-
Sizilien, Maria Antoinettes mit Ludwig XVI. von Frankreich, endlich
Ferdinands von Österreich mit Maria Beatrix Riccarda d'Esté, der
Erbin von Modena, Massa und Carrara. Diese Ehen begründeten die

romantische, habsburg-lothringisch-bourbonische Souveränitäts- und

Legitimitätspolitik.
In der folgenden Generation verkörperte Franz II. die

österreichische Staatsromantik. Das Staatsideal der franziszeischen Romantik
ist die patriarchate, familiale Monarchie. In seiner klassischen Kaiser
Franz-Studie hat Adam Müller dieses Staatsideal soziologisch charakterisiert.

Franz II. selbst empfing es durch die Tradition der Häuser
seiner beiden Eltern wie durch die Erziehung, die P. Sigismund Anton

Graf Hohenwart S. J., der spätere Fürsterzbischof von Wien und
Förderer der Wiener Romantiker, ein Freund und Mitbruder P.

Dießbachs, leitete.2 Die Souveränitäts- und Legitimitätspolitik des Kaisers
und seines Kanzlers Metternich spiegelt den romantischen Gedanken

Adam Müllers wieder, « daß Christus nicht bloß für die Menschen,
sondern auch für die Staaten gestorben sei »3, d. h. Recht und

Gerechtigkeit nicht nur im Leben der Menschen, sondern auch im

1 Vgl. meine Görresstudie, Die Schönere Zukunft, 1925-26, Nr. 17 f.
2 P. Cölestin Wolfsgruber O. S. B.. Sigismund Anton Graf Hohenwart (Graz

1912) ; derselbe, Franz I. von Österreich (Wien 1899, L 299 fL : «Meister Hohen-
warths Nachricht über die Geschichte, in welcher der Erzherzog Franz ist
unterrichtet worden, und über die Art, die bey diesem Unterricht ist beobachtet
worden. »)

3 Elemente der Staatskunst, ed. Baxa II. 178 ff.



Leben der Völker und Staaten herrschen sollen, ein Gedanke, der in
keiner zeitgenössischen Publikation eine so klare und konzise Formulierung

fand wie in de Maistres « Du pape ».
1

Vor allem zeigt der romanisch-romantische Geist sich wirksam in
den Söhnen Ferdinands und der Erbin von Modena, in Franz (f 1846)
und Ferdinand (f 1850), in dem jugendlichen Fürstprimas von Ungarn,
Karl (| 180g), und in dem ebenso frommen und tapferen Hoch- und
Deutschmeister Maximilian d'Esté (f 1863) 2, jenem Mitglied des

Hauses Österreich, das das vorzüglichste Interesse für die literarische
Romantik besaß und mit dem Romantikerkreis um St. Klemens in
steter Verbindung stand. Von Maximilian stammt die Idee eines

Erziehungsinstitutes für die Jugend des österreichischen Adels, der
sich St. Klemens, Müller, Klinkowstroem zur Verfügung stellten. 3

Dem Zweig d'Esté des Hauses Österreich entstammen auch die
beiden Schwestern Maria Theresia und Maria Beatrix, Nichten
Maximilians, die Gemahlin Heinrichs V. von Frankreich und die Mutter
Karls VII. von Spanien, der beiden bourbonischen Vorkämpfer des

Legitimitätsprinzips im XIX. Jahrhundert. Dem romantischen

Staatsprogramm, daß Christus auch für die Staaten gestorben sei, haben
diese beiden Fürsten nachgelebt wie wenige.4

**

Dieser Rahmen erst läßt die « Romantikforschung » der beiden
Wiener Historiker Viktor Bibl 5 und Heinrich Ritter von Srbik 6

verstehen. Vorwegnehmend ist festzustellen, daß keiner der beiden Ver-

1 Vom Papst, deutsch von Moritz Lieber, herausgegeben von foseph Bernhart
(München 1923, I. 23 ff., 187 ff., O. C. Recht).

2 P. foh. Nep. Stäger S. J., Erzherzog Maximilian d'Estc (Wien 1865).
3 P. Hofer, a. a. O. 257 ff., 349 ff. ; Elemente, ed. Baxa, II. 460 ff. Der Brief

Maximilians an seinen Bruder Ferdinand (v. 20./1. 1829, demnach vom dritten
Tag nach Müllers Tod enthält die treffendste Charakteristik Müllers, die es

gibt (P. Stäger, a. a. O. 121 ff.). Die Müller-Forschung hat ihn noch nicht
herangezogen.

4 P. Emil Regnault S. J., Ein christlicher Fürst, Heinrich von Frankreich
(Graz 1885).

5 Der Zerfall Österreichs : I. Bd. Kaiser Franz und sein Erbe, II. Bd. Von
Revolution zu Revolution (Wien 1922-24, Rikola-Verlag) ; dazu meine Rezension,
Das Neue Reich, 1924-25, Nr. 23 ff.

6 Metternich, der Staatsmann und der Mensch (München 1925, 2 Bde.,
xiv-787, lx-643 SS., 16 Tafeln. M. 40.— rsp. 48.—, F. Bruckmann) ; dazu meine
Rezension, ebd. Nr. 52.



- 89 -
fasser der Romantik als Kulturperiode gerecht wird. Beide verneinen
den spezifisch romantischen Geist, Bibl vom liberalen, Srbik von einem
«(maßvoll, konservativen» Standpunkt (I. 49). Wenn wir im
folgenden dem Srbikschen Werke nähertreten, so deshalb, weil es in
großzügiger wissenschaftlicher wie schriftstellerischer Konzeption das

Lebensbild des konservativen Staatsmannes europäischen Formates, den
das XIX. Jahrhundert besaß, entwirft, eine Kritik dieses Werkes
daher die im vorgehenden entwickelte Theorie der Romantik erhärten
kann.

Vor allem ist die Darlegung des Metternichschen Systems, der
Metternichschen Soziologie von Interesse und Wert (I. 350-414). Die
soziologische Romantikforschung sah in Metternich bislang bloß den
« argen Dunkelmann », den sie ebenso leichthin und ohne tiefere
Kenntnis erledigte wie das sogenannte « privatrechtliche » Denken
Hallers 1

; die Systeme beider zu zeichnen, hat sie versäumt. Srbik
holt dies für Metternich in erschöpfender Weise nach. Daß er die

Systeme Hallers und Müllers nur aus zweiter Hand kennt,
beeinträchtigt die Wirkung dieser Charakteristik, doch beinhaltet diese

Feststellung für den Nichtsoziologen keinen Vorwurf. 2

Srbik versichert, daß Metternich sich von Bonald, De Maistre,
Haller, Müller sehr unterscheide (I. 375 f., 378 f.) ; die Richtung
Spann-Baxa läßt überdies Haller und Müller, die Richtung Schmitt
Müller und Bonald-De Maistre einander entgegengesetzt sein. In der
Tat widersprechen einander diese Männer in vielen Punkten, sie dürfen
sich keiner dogmatischen Geschlossenheit rühmen ; in den entscheidenden

Fragen jedoch entsprechen sie einander und bilden eine der
rationalistischen Soziologie entgegenstehende Einheit, die wir, weil sie

den Geist der Zeit glücklich formuliert, in Analogie zur gotischen oder
barocken Soziologie eine romantische nennen. So betrachtet, zeigt das

System Metternichs stärkste Verwandtschaft mit den Systemen Hallers
und Müllers, der « Restauration der Staatswissenschaft » und den
darnach rektifizierten « Elementen der Staatskunst ». Die Beziehungen
Hallers zu Müller und beider zu Bonald-De Maistre ergeben sich aus

1 Spann, Haupttheorien, 93 f., 101.
2 Srbiks Quellen sind in erster Linie die ernste historische Kritik vermissen

lassenden Darstellungen Schmitts und Baxas (z. B. 308, 352, 374 ft., 520 f., 750,
767 f.). Die « Restauration » und die « Elemente ¦ erscheinen nicht verarbeitet ;

Müllers Kaiser Franz-Studie ist einseitig exzerpiert (400 f., 447, 449).



— go —

mehrfachen Bezugnahmen. 1 Srbik stellt zwar diejenigen Zeugnisse

zusammen, die beweisen sollen, daß Metternich dem soziologischen
Denken der Romantik wie der Restaurationsphilosophie fremd
gegenüberstand, vernachlässigt jedoch die Kritik dieser Quellen und vergißt,
die gegenteiligen Zeugnisse namhaft zu machen. 2

So hören wir nur, daß Metternich mit Pilat (I. 308) 3, Penckler
(ebd.) 4, Schlegel (I. 519) 5, Müller (I. 283, 308, 511 f., 520 ff.) 6, Jarcke
(I. 522) 7, soweit sie kirchlich dachten, nicht einverstanden gewesen

1 Ein Verneiner der Romantik wie Karl Marx hatte das Empfinden der
Zusammengehörigkeit. Nach Friedrich Engels lernte Marx Müller und Haller
während seiner Bonner und Berliner Zeit kennen, « er sprach nur mit ziemlicher
Verachtung von diesem faden, phrasenhaft aufgebauschten Abklatsch der
französischen Romantiker Joseph de Maistre und Kardinal Boland » (zt. bei Schmitt, 36).
Engels meint Bonald und verwechselt den Romantiker mit seinem Sohn, dem
Kardinal-Erzbischof von Lyon.

2 So schon die einander sonst entgegengesetzten Schulen Schmitt (a. a. O.

33, 49, 52 f., 55 ff., 160, 166, 172) und Spann-Baxa (Abhandlungen, 181, 184,
186 f., 188 f., 201 ; Einführung, 129, 145), zum Teil ferner die Hofbauerbiographen,
z. B. P. Hofer, a. a. O. 308, 320 ff., 332 f., 405, 414, 417.

3 Metternichs nachgelassene Papiere, hg. v. Richard Mettemich-Winneburg und
Alphons von Klinkowstroem, Wien 1880-83, 8 Bde. (zt. N. P.), III. 236 (Metternich
an Gentz v. 10./4, 1819) ; P. Hofer, Adam Müller und Metternich, Hochland 1921
bis 1922, XIX. 693-700 (Klinkowstroem an Pilat v. 2./6. 1816) ; dazu N. P. V. 420.

4 N. P. III. 228 (Metternich an Gentz v. 8./4. 1819).
5 P. Hofer, Der hl. Klemens Maria Hofbauer, 320 ff., 332 ff., 414 f. ; Baxa,

Gesellschaft und Staat, 132 ff.
6 Baxa (Abhandlungen, 184, 186 f., 188 f., 201) behauptet, ohne zu beweisen.

Müllers Briefe an Gentz (ebd. 239 ff.) sprechen nicht gegen Metternich, Müller^
Standes- und Rangerhöhung, 1826-27, Metternichs Vorträge vor dem Kaiser in
Sachen Müllers (Elemente, ed. Baxa, II. 566 ff.), Müllers Tod in romantischem
Zusammenhang mit dem der zweiten Gemahlin Metternichs (Baxa, Abhandlungen.
189, 242 ; N. P. IV. 533 : Metternich an seinen Sohn Viktor v. 21./1. 1829), sehr
für Metternich. Srbik folgt Baxa, verschweigt jedoch, was für die Metternich-
Müllersche Freundschaft spricht. Wenn Metternich an Müller Kritik übte, so
betraf es nicht das Lebenswerk des letzteren, sondern die Nachwirkungen des

pantheisierenden Mystizismus, die Müller dem « deutschen Idealismus », durch den
er hindurchgegangen war, verdankte und die Metternich, der Meister des schlichten
Denkens, verwarf (vgl. z. B. N. P. III. 53 ff. : Die Bibelgesellschaften und Zar
Alexander). Es ziemen ferner kühne Phantasien dem Schriftsteller oder spekulativen

Wissenschaftler eher als dem Staatsmann (vgl. N. P. III. 236), der nur den
rechten Kurs steuern, niemals erst durch Schaden klug werden darf. Die
nachwirkende Neigung Müllers zur Philosophie des « deutschen Idealismus » war auch
der Grund, daß seine Institutspläne scheiterten. Ein Staat, der seinen Adel für
die Wirklichkeiten des Lebens erziehen wollte, konnte ihn nicht Ideen
preisgeben, die noch selbst reifen mußten (Elemente, ed. Baxa, II. 460 ff. ; P. Hofer,
Der hl. Klemens Maria Hofbauer, 257 ff.).

7 N. P. V. 252 ; VIII. 81, 500; Tagebücher des Carl Friedrich Frh. Kübeck

von Kübau. Wien 1909, I. 813 f.



- gì -
wäre, nicht jedoch, daß die diesbezüglichen Nachrichten sehr spärlich
sind, teils auf Gegner zurückgehen 1, teils durch Friedrich von Gentz

vermittelt, rsp. hervorgerufen worden sind 2, teils dem zwiespältigen,
noch nicht zur letzten Reife gelangten Manne zuzuzählen sind, daher
in einem bestimmten Sinne gewertet und verstanden werden müssen ;

nicht, daß Metternichs entscheidendes, endgültiges Verhalten ein

befriedigendes, die katholischen Qualitäten eines Müller oder Jarcke
durchaus ehrendes war. Soweit die betreffenden Nachrichten demnach

nicht auf die Gegnerschaft und das Prisma der Vermittler zurückgehen

und nicht mit der Gebrochenheit des Metternichschen Denkens,
dem Dualismus zwischen intellektualer und moralischer Haltung, dem

der Fürst Jahrzehnte lang diente, zusammenhängen, liegt ihnen jenes

Programm Metternichs zugrunde, das das Interesse des Staates, nicht
direkt das der Kirche zu vertreten befahl. 3

Wie konform die Romantiker in diesem Punkte dachten, beweist

ihre Konkordanz in Beurteilung der wissenschaftlichen und der

seelsorgerlichen Leistungen der Gesellschaft Jesu. Metternichs klassische

Präzisierung des Problems (1825) 4 stimmt völlig zusammen mit der

Formulierung wie sie De Maistre 5, Müller 6, Jarcke 7 geben und läuft
auf dasselbe hinaus, was Ferdinand Walter 8 von der suarezianischen

1 Joseph Hammer-Purgstall bei E. Mühlbacher, Die literarischen Leistungen
des Stiftes St. Florian (1905, 230) ; Friedrich Raumer, Lebenserinnerungen (1861 ;

IL 130, 289) ; Karl August Vamhagen von Ense, Denkwürdigkeiten (1837-46,
VI. 32 ; X. 446) ; Anton Ptokesch-Osten, Tagebücher (1890, 260).

2 Briefwechsel zwischen Gentz und Müller, hg. v. Maria Pilat (1857,
246 ff., 325 ff.) ; Briefe von Gentz an Pilat, hg. v. Mendelssohn-Battholdy (1868,
I. 195 f.) ; Gentz, Tagebücher (1873, IV. 359) ; Metternich an Gentz, Rom vom
April 1819 (N. P. III. 234 ff.). Gentz war der einzige Romantiker, an dem der
Genius der Zeit, der in St. Klemens Maria Hofbauer verkörpert war, fruchtlos
vorüberging (P. Hofer, a. a. O. 270 f.). Vgl. N. P. V. 232.

3 So ist der Brief Klinkowstroems an Pilat zu verstehen (P. Hofer, a. a. O.

320 ff.), so die Gentzschen Thesen (ebd. 332 ff.), denen schließlich sowohl Müller
(ebd. 320 ff.) als auch Schlegel (ebd. 414 f.) zustimmten. Metternich wollte die
« heilige Mittellinie » wahren, entschied sich jedoch, falls dies nicht möglich war.
lieber für die « kirchlichen Chateaubriands » als für die liberalen Ultras (N. P.

III. 236, Metternich an Gentz v. 23./4. 1819).
4 N. P. IV. 228 ff.
5 Vom Papst, ed. Bernhart, II. 280 f.
6 Vermischte Schriften, 1812, I. 263 ff.
7 Vermischte Schriften, 1854, IV. 231 f.; A. Lütolf, Joseph Eutych Kopp,

1868, 188 f.
8 Naturrecht und Politik, 224 ff. ; P. Weiß, Soziale Frage und soziale

Ordnung, 951 f. Walter, «der die höchste Aufmerksamkeit Roms verdient >¦

(Müllet, Elemente, ed. Baxa, II. 539).



— 92 —

Staatslehre1 sagt.2 Srbik (I. 309 f., 311 f.) verkennt das Problem
vollständig und setzt die freimütige katholische Kritik, die die
Romantiker an den wissenschaftlichen Prinzipien der Gesellschaft Jesu
übten, der Verneinung ihres Organisationsprinzipes, wie es dem

Liberalismus beliebte und beliebt, leichthin glejch.
Von entscheidender Bedeutung ist die Stellung Metternichs zu

Gottes. 3 Der katholisierende Deutschnationale blieb ihm ebenso fremd 4,

wie Lamennais 5, dessen Verurteilung durch Gregor XVI. er betrieben
haben soll6 ; den konsequenten Katholiken verfolgte sein Blick mit
Begeisterung. 7 Welche Wendung hätte die Geschichte des XIX.
Jahrhunderts nehmen können, wären Metternich und Görres und nicht
Metternich und Gentz, rsp. Görres und Stein einander begegnet
Srbik stellt die Verneinung des nationalen Görres durch Metternich
in eine Linie mit der vorgeblichen Verwerfung der Romantiker (I. 283,

308). 8 In Wahrheit standen Haller, Müller, Schlegel, Jarcke in der

Beurteilung des nationalen Görres ganz auf Seiten Metternichs. 9

Nach Srbik steht Metternich zur romanischen Restaurationsphilosophie

in Gegensatz (I. 375). Srbik verschweigt, daß der greise
Metternich sich für Louis Veuillot10 und für Donoso Cortes u begeisterte,
und der reife Mann in Paris im Jahre 1825, seinem Schicksalsjahr,

1 Die Polemik Sir Robert Filmers (f 1653) gegen die Staatslehre des sei. Robert
Bellarmin und des P. Franz Suarez (Patriarcha oder die natürliche Gewalt
der Könige, deutsch von Hilmar Wilmanns, Halle a. S. 1906), fügt sich durchaus

in das System der Romantiker. Haller spricht von Filmer in der « Restauration

der Staatswissenschaft » (I. 44, 46, 103, 289 ; IL 14). Srbik stellt mit Recht
Metternich mit fean Bodin (f 1596) zusammen (I. 378).

2 Vgl. meine Studien zur Soziologie der Schulen P. Heinrich Pesch S. J.
(Die Schönere Zukunft, Nr. 33 ff.) und P. Wilhelm Schmidt S. V. D. (Zeitschrift
für die gesamte Staatswissenschaft, 1927).

3 Vgl. meine Görresstudie, a. a. O.
4 N. P. I. 174; III. 247.
5 N. P. V. 225, 230, 555. Das Diktum : Die « Worte eines Gläubigen », das

ist 1789, das seine Osterbeichte ablegt, stammt nicht von Metternich (Srbik I.
313). sondern von Chateaubriand (N. P. V. 555.)

6 Ptohesch-Osten, a. a. O. 215.
' N. P. V. 562 f. ; VIII. 551 f.
8 Srbik konfundiert mit seiner Quelle, dem Tagebuch der Fürstin Melanie

(N. P. V. 562 f.), Joseph und Guido Görres, Vater und Sohn (I. 308, 313).
9 Vgl. meine Görresstudie, a. a. O.

10 N. P. VIII. 543 f.
11 « Nach dem, was Cortes gesagt, kann man die Feder niederlegen, denn

es ist nicht möglich, sich zu höheren Gesichtspunkten zu erheben » (N. P. VIII.
241, 1S50). Donoso Cortes besuchte Metternich in seinem Brüsseler Exil am
29. April 1851 (ebd. 96). Vgl. Metternich an Viale Prelà v. 1856 (ebd. 385 f.).



— 93 -
demselben, da Görres in Straßburg katholisch wurde, mit Bonald
zusammentraf 1 und dieselbe Kongruenz der Ideen konstatierte wie

vor einem Jahrzehnt Müller.
Noch klarer wird das Dargelegte, wenn wir die Stellung Metternichs

zur katholischen Kirche betrachten. Srbik taucht das ganze Problem in
ein falsches Licht. Daß Metternich dem Mystizismus und Romanti-
zismus, den Erben des « deutschen Idealismus » Feind war, daß er
aus staatlichen, nicht unmittelbar aus kirchlichen Gründen katholisch
dachte und handelte, daß er den Exzessen des Kirchenstaatstums
ebenso widersprach wie denen des Staatskirchenturns, daß er jede
Geheimbündelei, jede « gespenstige Gestaltung » 2, welche Flagge immer
sie führte3, verneinte4, ist kein Beweis gegen die Katholizität des

Staatsmannes. Der einzige Beweis, der gegen dieselbe zu führen ist,
den Srbik jedoch nicht führt, ist der der moralischen Minderwertigkeit
Metternichs in den dreißig Jahren seiner ersten Ehe (1795-1825), demnach

bis in seine 50er Jahre (I. 80 f., 83, 113 ff., 131, 185, 236 ff., 280 f.).
Der Mann des Rechtes im öffentlichen Leben war ein Mann des naivsten
Unrechtes im privaten Leben. Ein Ehebrecher hütete die konser-

1 Der Aufenthalt Metternichs in Paris vom Januar bis Mai 1825 anläßlich
des Todes seiner ersten Gemahlin Eleonore war für die Entwicklung des nunmehr
50-jährigen Staatsmannes von entscheidender Bedeutung (N. P. IV. 147 ff., 158 ff.).
In seinen Briefen und Berichten rühmt Metternich die Politik Karls X. (ebd. 158 f.,
168 ff.), Villèls (ebd. 153, 157, 160, 165) und Bonaids (ebd. 151, 154, 156) und stellt
völligen Einklang der beiderseitigen Erkenntnisse fest. In der Gesellschaft von
« angenehmen Männern » wie Bonald, Franchet, Charles François Rivière de Rifjar-
deau (f 21./4. 1828), Matthieu de Montmorency (f 24./3. 1826) verlebte er die
« glücklichsten Stunden » (ebd. 154). « Das höchste Interesse für mich hat die so
nahe Berührung, welche sich zwischen der reinen Partei und mir ergeben hat.
Diese wird Folgen haben. Die Männer, welche an ihrer Spitze stehen, drängen
sich vertrauensvoll um mich und ich durchblicke nun ihr Handeln, ihre Pläne
und Hoffnungen, als wäre ich seit Jahren hier gewesen. So viel genüge Ihnen für
den Augenblick, sicher sein zu können, daß sich hier, im Mittelpunkte alles Übels,
ein anderer des wahren Guten gebildet hat, und daß er kräftig und praktisch
vorschreitet. Das Handeln ist den Franzosen eigen und sie lassen es nie beim
leeren Wortschwall. Ich sehe sehr viel Bonald. Er spricht mich sehr an und er
ist weit praktischer als ich es geglaubt hatte» (Metternich an Gentz, ebd. 156).

2 N. P. VII, 474-
3 A. f. Helfert, Kaiser Franz und die Stiftung des lombardo-venetianischen

Königreiches (Innsbruck 1901, 124 ft., 138 ff., 289 f.).
4 Bibl, a. a. O. I. 96 f. ; Srbik, I. 510 f. ; Elemente, ed. Baxa, II. 550 ff. ;

dazu meine Beroldingenstudie, a. a. O. Die Vorurteile Metternichs gegen die
sogenannten Oratoren der deutschen Kirche, Franz Wambold (Worms) und foseph
Helfferich (Speier) (N. P. III. 3), datieren nicht zuletzt daher, daß damals auch
die Vertreter des katholischen Prinzips vielfach die formalen Methoden der
Freimaurerei rezipierten. (P. Hofer, a. a. O. 132, 287; N. P. IV. 230).



— 94 —

vative Ordnung Europas, das ist die Tragik dieser Zeit und dieses

Lebens. Das Jahr 1825, der Tod der ersten Gemahlin, bedeutet auch
in dieser Hinsicht einen Wendepunkt.

Doch selbst dieser Defekt ist ein solcher des Charakters, nicht
des Intellekts, ist eine Schwäche, keine prinzipielle Verleugnung des

Katholizismus und der Kirche. In konsequenter Entwicklung reifte
denn auch Metternich heran zum Katholizismus des persönlichen
Bekenntnisses, der sittlichen Lebensführung ; politisch, prinzipiell stand

er Zeit seines Lebens auf katholischem Boden. Srbik hat diesen

Prozeß nicht erfaßt. Daß Metternich nicht aus kirchlichen, sondern

primär aus staatlichen, gesellschaftlichen, kulturellen Gründen katholisch

dachte, ist für einen Staatsmann, der berufs- und pflichtgemäß
die Interessen des Staates, der Gesellschaft, der Kultur zu wahren hat,
kein Minus, wie Srbik, der ein sehr spiritualistisches Bild von der
Kirche und vom Katholizismus besitzt, wähnt. Nicht der Staatsmann

hinderte Metternich katholisch zu leben, sondern der Ehebrecher.
So haben den führenden konservativen Staatsmann des XIX.

Jahrhunderts die Männer der Kirche beurteilt, ein Ercole Consalvi1, den
Metternich ebenso hochschätzte wie dieser ihn, ein Giuseppe demente

Albani, der Metternich die Würde eines römischen Kardinals vermitteln
wollte 2, ein Gregor XVI., den Metternich die Patenschaft des ersten
Sohnes seiner dritten Gemahlin, Melanie, zu übernehmen bat und der
ihm zum Taufgeschenk einen Altar aus Marmor und Porphyr der
Basilika St. Paul mit den Reliquien des 5-jährigen Märtyrers St. Bonifaz
übersandte (1833) 3, ein Luigi Lambruschini, dessen Politik das

1 Srbik stellt vor allem die politischen Gegensätze zwischen Metternich und
Consalvi heraus (I. 186 f., 205 f., 211 ff., 562, 607). Nur in einer Fußnote erfahren
wir, daß Consalvi in Metternich einen « zuverlässigen Freund Roms » verehrte
(I. 743-314). Nichts hören wir davon, wie Metternich von Consalvi dachte (N. P.
III. 4, 8, 79 f. ; IV. 92 : « ich habe ihn sehr geschätzt und er fühlte sich sehr zu
mir hingezogen»), nichts von den Wandlungen Consalvis in der Beurteilung
Metternichs während des Wiener Kongresses (August Fournier, Die Geheimpolizei
auf dem Wiener Kongreß, Wien 1913, 81, 115, 307, 390 f., 396).

2 N. P. IV. 75 f.
3 Srbik sieht hier die Zusammenhänge nicht. Metternich hatte 12 Kinder,

davon 6 starben, nicht 14, davon 8 starben (Srbik II. 428). Das erste Kind
Melanies war nicht Paul (Srbik, I. 256), sondern Melanie (N. P. V. 226) ; der
erste Sohn Melanies war Klemens ; Srbik spricht nicht von ihm, da er früh starb.
Das Kind, dessen Pate der Papst werden sollte (N. P. V. 419 ff.), erhielt die Namen
Klemens Gregor Bonifaz, die beiden letzteren Namen nach dem Papst und
nach dem kleinen Märtyrer, dessen Reliquien, ein Geschenk des Papstes, sich
in der Schloßkapelle zu Königswart (Böhmen), dem Sitz des Hauses Metternich,



— 95 —

Metternichsche System in den Kirchenstaat verpflanzte1, ein Michael Viale
Prelà oder Peter Johann Beckx S. J., mit welchen der greise Metternich
in gedankenvollem Briefwechsel stand2, ein Melchior Diepenbrock3
oder Othmar Rauscher 4, die beiden Jünger der Romantik, einer Anna
Katharina Emmerick und eines Klemens Maria Hofbauer 5, endlich ein
Leo XIII., der Metternich zeitlebens bewunderte. 6 Und selbst ein
Pius IX., der « liberalisierende Papst», wie ihn Metternich nennt7,
lernte, nachdem er « harte Lektionen » empfangen 8, die Ideologie des

konservativen Europa schätzen.

Von der Vermittlerrolle, die Metternich zwischen Pius VII. und
Napoleon spielte (1810) 9 über die Jahre des Wiener Kongresses (1815),
der kirchenpolitischen Verhandlungen mit Rom (1817), der Romreise
des Kaisers (1819) ,0, der Reise des Kanzlers nach Frankreich u und

befinden. Das dritte Kind, der zweite Sohn Melanies, erst hieß Paul (N. P. V. 564,
566). Metternich nannte ihn so dem hl. Paulus zu Ehren, « dem Helden und
Vorbild meines Mannes, wie Melanie schreibt, den er eifrig liest, um Belehrung
daraus zu schöpfen » (N. P. V. 243). Den Namen Klemens führten alle drei Knaben
nach dem Vater und nach dessen Paten, dem Kurfürsten Klemens Wenzel von
Trier. Klemens heißt auch Pauls Sohn, der jetzige Chef der Familie. In diesen
Beziehungen sind Sinnbilder der Romantik zu sehen. Srbik geht darauf nicht ein.

1 Lambruschini war ein Schüler Consalvis.
2 Der Briefwechsel Metternichs mit Viale Prelà und P. Beckx befindet sich

im Metternichschen Familienarchiv zu Plaß (Böhmen). Srbik hat ihn sehr spärlich
herangezogen (II. 456, 610, 619). Erklärt er doch im Vorwort (XIII), «daß an
eine systematische Durcharbeitung » der archivarischen Materialien « nicht zu
denken war », der Verfasser sich vielmehr Zeitmangels, Srbik beschäftigt sich
erst seit 1920 mit dem Stoff (ebd. XII), damit «begnügen mußte, einzelne
bedeutsame, geschlossene Akten- und Korrespondenzengruppen herauszugreifen ».

Srbik, dem eine « vollendet objektive Bewertung des Metternichschen Wesens
und Wirkens ein unerreichbares Ziel scheint » (I. 5), hat demnach nur verarbeitet,
was ihm sein « maßvoll konservativer » Standpunkt zu verarbeiten
vorschrieb, — ein Schulbeispiel für Ernst Bernheims « Lehrbuch der historischen
Methode ».

3 N. P. VII. 78; VIII. 112. Diepenbrocks Wunsch war Metternichs
«großartiges halbhundertjähriges Wirken immer vollkommener anerkannt und gewürdigt
zu sehen ».

4 P. Cölestin Wolfsgruber O. S. B., Joseph Othmar Kardinal Rauscher,
Freiburg i. Br. 1888, 42 ff. ; N. P. VIII. 375.

6 P. Thomas Wegener O. E. S. A., Anna Katharina Emmerick, Dülmen i. W.
1918, 247 ff. ; P. Hofer, Klemens Maria Hofbauer, 403, 421, 444.

6 Boyer d'Agen, Die Prälatur des Papstes Leo XIII., deutsch von Ceslaus

Maria Schneider, 1902, 167, 181, 184, 205 f.
7 N. P. VII. 474 (Brief an Radetzky v. 22./8. 1847).
8 Metternich an Viale Prelà von 1850 (Srbik, II. 356).
9 N. P. II. 339 ff., 360 ff.

10 N. P. III. 3 ff., 95 ff., 183 fl.
11 N. P. III. 147 ff., 158 ff.



- 96 -
seiner Stellungnahme zur Jesuitenfrage (1825) x bis zu den (durch die
Kölner Vorfälle nur beschleunigten, nicht erst bewirkten
kirchenpolitischen Verhandlungen der Jahre 1836-392, den Vorträgen vor
Kaiser Ferdinand (1844) 3 und der Stellungnahme Metternichs zum
Konkordat von 1855 4, verläuft eine gerade Linie, deren Sinn nicht
besser wiederzugeben ist als durch des Staatsmannes eigene Sätze :

« Je suis un homme d'Eglise, un franc et sévère catholique, et c'est pour
cela même que je me crois à la fois un homme d'Etat pratique. La
vérité est une, et l'Eglise en est le premier dépositaire. Entre les

vérités religieuses et les vérités sociales il n'y a point de différence, car
la société ne peut vivre et prospérer que par la foi et la morale
religieuses. »5 Dieses Programm hat Metternich Zeit seines Lebens

vertreten ; seine Schuld ist, daß er es nicht auch Zeit seines Lebens

verkörpert hat.
Die persönlichen Konsequenzen des politischen und kulturellen

Katholizismus zog erst der Fünfzigjährige. In die Jahrzehnte der

religiösen Verinnerlichung Metternichs gewährt das Tagebuch seiner

dritten Gemahlin, Melanie, Einblick6, die, selbst eine tief religiöse
Seele, denselben Seelenführer hatte wie — St. Klemens Maria Hofbauer,
nämlich den P. Dießbachjünger Franz Schmid. 7 So schließt sich

1 X. P. IV. 228 ff. ; dazu VII. 111 ff.
2 P. Wolfsgruber, a. a. O. ; Kübeck, a. a. O. I. 813 f. ; N. P. VII. 37 ff. (1837) ;

VI. 284 ff. (1838).
3 N. P. VII. 32 ff.
4 N. P. III. 7 ff. ; VIII. 374 ff. (Briefe an Viale Prelà, Rauscher und

Beckx v. 1855, die Srbik zu wenig berücksichtigt).
5 N. P. VII. 424 (Metternich an Rudolph Lützow v. 10./10. 1847). Srbik

zitiert lediglich den ersten Gedanken, der zweite Gedanke, der seine Theorie
gefährdet, fehlt (I. 315).

6 Im Jahre 1837 stiftete Metternich am Rennweg, seinem Sommersitz, eine
Kapelle (N. P. VI. 166, 308) ; es ist heute die Kirche des österreichischen Mutterhauses

von Sacré Cœur mit der Krypta des P. Tournely, in derselben Gegend
gelegen, in der dieser in den Jahren seiner Wiener Wirksamkeit, da auch Metternich
das erste Mal nach Wien kam (1794-97), seinem Freunde P. Varin in bestimmtester,
prophetischer Weise von dem zu gründenden Frauenorden sprach (Die hl. Magdalena
Sophie Barat. 15 ff., 435 f.). P. Tournely stiftete seine Gesellschaft zu Augsburg
1794; Protektor war Kurfürst Klemens Wenzel, der Pate Metternichs (ebd.),
der gemeiniglich als «Aufklärer» gilt (Srbik, I. 55 f., 60 f.) In dieser Zeit
hören wir, daß Metternich die Sakramente empfängt, « er ist bei solchen Anlässen
noch rührender als sonst », schreibt Melanie (N. P. VI. 492), und daß er die
Erstkommunion seiner Kinder feiert (ebd. 609 f.).

7 X. P. V. 89, 99 f. ; VI. 229, 604 f. Melanie schreibt vom Verhältnis Schmids
zu Metternich : 1 mein Mann scheint ihm so außerordentlich gut und er hofft,
Gott werde ihm alle Gnaden und Wohltaten spenden » (99). Die Hofbauer-



- 97 -
der Kreis ; es ist der Geist des Heiligen der Romantik, der den
konservativen Staatsmann, der seinen Namen trug, zu den

Konsequenzen der katholischen Lebenshaltung führte.

*

Der Souveränitäts- und Legitimitätsbegriff des Metternichschen

Systems l, derselbe, den die Romantiker vertreten 2 und den das Haus
Österreich vertritt, fand in seiner heilsökonomischen Struktur im

biographen haben die Wirkungen des Dießbach-Hofbauerschen Geistes in dieser
Richtung zu verfolgen versäumt (vgl. z. B. N. P. VI. 123, 167 mit P. Hofer, 387).
Darunter leidet die Analyse des Klinkowstroemschen Briefes an Pilat (v. 1816)
durch P. Hofer (Hochland, a. a. O. 698, 700).

1 Die Metternichsche Souveränitäts- und Legitimitätspolitik (Srbik, I. 362 ff.,
366 ff.) erhellt aus der Haltung Österreichs gegenüber Ludwig XVIII. (Srbik,
I. 178 ff.), Ferdinand I. von Neapel-Sizilien (I. 214 ff.), Karl II. von Parma
Piacenza (I. 562 f.), — der nota bene mit Karl Ludwig von Lucca ein und dieselbe
Person ist (I. 303,677 ; II. 125, 131, 633), — Ferdinand III. von Toscana, Franz IV.
von Modena, Karl von Braunschweig (I. 642 ff., 678), Karl X. und Heinrich V.
(I. 645 ff., 691 ff. ; II. 50 ff., 350 ff.), Don Carlos (I. 364, 690 f ; II. 50 f., 144 ff.)
und Don Miguel (I. 639 f., 689 f.). Srbik verkennt das Wesen der Metternichschen
Politik auf diesem Gebiet deshalb, weil er die Lehren der romantischen Soziologie,
des Rückgrates der romantischen Politik, nicht kennt. Wer Bonald, De Maistre,
Haller, Müller kennt, wird den roten Faden in der Metternichschen Politik nicht
verkennen. Wenn im XIX. Jahrhundert die Häuser Braganza, Bourbon-Frank-
reich, Bourbon-Spanien und Bourbon-Parma-Piacenza in Österreich (Seebenstein,
Frohsdorf, Brunsee, Schwarzau) eine Zuflucht fanden und fünf bourbonische
Könige in Österreich ihr Grab (Karl V., VI., VII. von Spanien, Karl X. und
Heinrich V. von Frankreich, die beiden letzteren zuerst in Kostanjevica bei Görz,
jetzt in der Karmeliterkirche zu Wien-Döbling), wenn ferner in den 6 Generationen
des Hauses Habsburg-Lothringen seit Franz I. Stephan und Maria Theresia
24 habsburg-lothringisch-bourbonische Ehen zu zählen sind und die beiden
besten, politisch bedeutsamsten Bourbonen dieser Zeit, Heinrich V. von Frankreich
eine österreichische Frau, und Karl VII. von Spanien eine österreichische Mutter,
die beiden besten Österreicher Franz Ferdinand eine bourbonische Mutter, und
Karl eine bourbonische Frau besaßen, so trägt daran die Metternichsche Politik,
die in diesem Punkt konsequent an Kaunitz anschließt, den hervorragendsten
Anteil. Diese das XIX. Jahrhundert erfüllenden Wirkungen erst lassen das Wollen
Metternichs endgültig erfassen.

2 De Maistre, Vom Papst, ed. Bernhart, I. 23 ff., 187 ff. ; Haller, Restauration
der Staatswissenschaft, II. 572 ff. ; Müller, Kaiser Franz, ed. FX. Duyle, 25 ff. ;

Theologische Grundlage, ed. Schindler, 10 ff. ; Jarcke, Vermischte Schriften, III.
411 ff., 440 ff. Vor allem Jarckes « Betrachtung über die Ursachen der ersten
französischen Revolution » (1837) und « Rückblick auf die Geschichte der
Restauration » (1835) vermittelt ein klares Bild vom Wesen des Legitimitätsprinzips.

Srbik versucht eine Theorie der Metternichschen Legitimitätspolitik, ohne
die Theorien der Romantiker, der Zeitgenossen Metternichs, zu kennen ; so rettet
er seine These vom NichtZusammenhängen des Metternichschen und des romantischen

Denkens.

REVL'E D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQ1 E 7



- 98 -
Syllabus Pius IX. seine Dogmatisierung. Metternich, der das liberale
Wesen der ersten Regierung dieses Papstes beklagt hatte, erlebte es

noch, daß der Papst, den die Prophétie ob seiner beispiellosen Bedrängnis
crux de cruce nennt, schließlich den Ernst der Lage erfaßte und keine

klareren Postulate zu formulieren wußte als die des Metternichschen

Systems. So merkwürdig es klingt, es führt eine Linie vom franzis-
zeisch-Metternichschen System zum Syllabus und von diesem zur
leonisch-pianischen Soziologie.

Jene prinzipielle Verneinung der Kompromisse und Konzessionen,
die Metternichs hervorstechendster Wesenszug war, fand mit dem

Syllabus neuen Eingang in das kirchliche Denken, dem sie zwar
entstammte, jedoch seit einiger Zeit fremd geworden war. 1 Srbik
verfolgt die Spuren der Metternichschen Soziologie und Geschichtsphilosophie

selbst noch in Marx oder Spengler (I. 340, 353, 356).
Näherliegender ist der Zusammenhang des Metternichschen Systems
mit Karl von Vogelsang und P. Albert Maria Weiß O. P. Vogelsang
ist der legitime Fortsetzer und Vollender der Haller-Müller-Jarckeschen
Romantik 2

; P. Weiß wieder, wiewohl er sich einige Male gegen Haller
wendet 3, ist in seinen konsequentesten Werken * von der Konsequenz
des Metternich-Hallerschen Denkens bestimmt. P. Pesch hingegen,
der die zweite Seite der katholischen Soziologie verkörpert, hat sich

von diesen romantischen Konsequenzen freigemacht. 5 P. Weiß erwarb
seine Haltung durch das Studium des pianischen Geistes der Kirche,
zum Teil ferner durch sein Wirken im österreichischen Milieu. 6 Daß

er und Vogelsang, der Nord- und Süddeutsche, gerade in Österreich

zusammentrafen und sich ergänzen lernten, daß beider Lehren
schließlich in der Schweiz, in Kardinal Mermillods Union de Fribourg,
im Zusammentreffen mit den Erben der romanischen Restaurationsphilosophie

ihre Vollendung fanden, ist ein Stück Romantik des

XIX. Jahrhunderts.7

1 Aus dem Nachlasse des Grafen Prokesch-Osten (Wien 1881, II. 6 ff.), dessen

Kennzeichnung des Kirchenstaates 1831 Metternich « wörtlich die seinige » nannte.
2 Die sozialen Lehren des Frh. Karl von Vogelsang, hg. von Wiard Klopp

(St. Polten 1894).
3 Soziale Frage und soziale Ordnung, 447 ff., 956 f., 1166.
4 Die religiöse Gefahr (1904), Lebens- und Gewissensfragen der Gegenwart

(1911), Liberalismus und Christentum (1914).
5 Vgl. meine P. Pesch-Studie, a. a. O.
6 P. Weiß, Lebensweg und Lebenswerk, 231 ff., 342 ff., 363 ff.
7 P. Weiß empfing auch durch Sebastian Brunnet, einen nachgebornen

Jünger des hl. Klemens (durch Joh. Nep. Veith), zugleich Schüler Metternichs,



— 99 -
Srbik trennt Franz und Metternich. * In Wahrheit gehören beide

zusammen wie selten ein Fürst und sein Paladin 2 und bedeutet beider
kongruentes System nur die klassisch-romantische Formulierung einer

tausendjährigen österreichischen Tradition. 3 Die romantische Soziologie

des Kaisers und seines Kanzlers wurzelt in der barocken Soziologie
Leopolds L, Ferdinands III., Ferdinands IL, in der Rennaissance-

soziologie Ferdinands L, Maximilians L, Friedrichs V., in der gotischen
Soziologie Rudolphs IV. Wie Srbik selbst feststellt, reicht Franz in
den Barock zurück und knüpft an Leopold I. an (I. 445). Desgleichen
setzt Metternich die barocken Staatsmänner Österreichs fort, deren

Tradition ihm Kaunitz, dessen Enkelin er ehelichte, vermittelte (I. 80 f.,
327 ff.). Daß Metternich und Kaunitz, Franz und Leopold zusammengehören,

deutet Srbik nur an ; es ist dies der einzige Lichtblick in dem

Dunkel, das die österreichische Geschichte vor Franz und Metternich
für Srbik bildet.4

reiche Anregungen (vgl. meinen Artikel Sebastian Brunner in der neuen, eben
erschienenen Auflage des Staatslexikons der Görresgesellschaft). Veith dichtete
1814, zwei Jahre vor seiner Taufe, eine Kantate auf Metternich (N. P. I. 263 f.) ;

1835 hielt er dem Kaiser, 1848 dem ermordeten Kriegsminister Latour, eine
Leichenrede (Politische Passionspredigten, Wien 1849). Ein Jünger P. Hofbauers,
der bei Metternich verkehrte, war ferner Friedrich von Baraga, der spätere Apostel
der Indianer von Michigan und Bischof von Sault Sainte Marie (N. P. VI. 166 ;

P. Innerkofler, a. a. O. 480 ff.).
1 I. 441 ff., 450 f., 526 f., 539 ff.
2 N. P. I. 4 ; V. 90 f., 251, 540, 628 f. ; VIII. 623 f. «Der eine ohne den

andern kann die WTelt nicht retten» (Melanie, ebd. 251).
3 Vgl. meine « Fragen der mitteleuropäischen Kultur- und Sozialgeschichte »,

a. a. O., ferner die « Heilige Straße ».
4 Typisch für Srbik ist, daß er die Beziehungen Metternichs zu Pompeo

Marchesi, dem Schöpfer des Wiener Kaiser Franz Denkmals, völlig verkennt
(IL 225, 595) ; sie sind ihm lediglich ein Maßstab der «persönlichen Geschmacksrichtung

» Metternichs. Von den Beziehungen Metternichs zu Pietro Nobile, dem
Schöpfer des monumentalen Wiener Burgtores und des schlichten Kaiser Franz
Sarkophages in der Wiener Kapuzinerkirche, weiß Srbik überhaupt nichts. (N. P.
V. 425, 557). Und doch drückt sich gerade in den Schöpfungen dieser italienischen
Meister der Kunst- und Kulturgedanke der österreichischen Romantik und ihrer
Kontinuität mit dem Barock am glücklichsten aus (Heilige Straße, 47 f.)
Daß Joseph von Führich dem Mäzenatentum Metternichs seine Fortbildung zu
verdanken hatte, ist bekannt, ebenso, daß Führichs « Triumph Christi », der
Siegeszug der Kirche durch die Jahrhunderte, von Adam und Eva bis zu den
böhmischen Heiligen, den Fürsten zu Tränen rührte (N. P. V. 425 f.) ; Srbik erwähnt
beides (I. 278, 515). Daß Metternich jedoch der Anreger und Urheber jenes
Führichschen Blattes ist, das das Testament des Kaisers Franz festhalten will
und in bedeutsamer, barocker Symbolik die « heiligen drei Könige » Österreichs,
St. Leopold, St. Wenzel, St. Stephan, den Kaiser zum Throne Gottes geleiten läßt



— 100 —

Die Zusammengehörigkeit Franzens und Metternichs ergibt sich
auch aus dem sozialpolitischen Programm beider. Srbik stellt sehr gut
heraus, daß Metternich ein europäischer Gesellschaftspolitiker, ein

«geborener Sozialist», wie er es nannte, zu sein den Ehrgeiz hatte. 1

Das Interesse der Louis Blanc oder Robert Owen für den « Dunkelmann »

der nationalliberalen Bourgoisie spricht dieselbe Sprache. 2 Wenn Fritz
Vigener in seinem « Ketteier » (München 1924) die « Legende », der
Katholizismus, nicht der Sozialismus habe zuerst Sozialpolitik getrieben,
zerstören will, so lehrt ein Blick auf die Ideenwelt Müllers oder

Hallers, wie sie bereits in der « Restauration » und in den « Elementen »

sich bemerkbar macht 3, von dem klassischen sozialpolitischen Testament

Hallers (1850) zu schweigen, ein Blick ferner auf die kongruente
Ideenwelt des franziszeisch-Metternichschen Systems, daß dem doch

so ist, d. h. die Vertreter des katholisch-konservativen Weltbildes
schon zu einer Zeit sozialpolitisch dachten, da das Proletariat, das

Zersetzungsprodukt der Stände und der Gegenstand der sozialen

Problematik, noch gar nicht vollkommen in Erscheinung getreten war.
Franz und Metternich trieben bewußt konservative Sozialpolitik.
Denselben Kampf gegen die josephinisch-freimaurerische Bureaukratie, den
Metternich in seinen kirchenpolitischen Erinnerungen schildert 4, führte
der Kaiser drei Jahrzehnte lang für die Rechte und Freiheiten des

Handwerkes und damit für jenen Faktor im Staate, der ebenso Damm

gegen die Revolution, die Verproletarisierung, wie Stütz- und Angelpunkt

jeder Reform, jeder Entproletarisierung ist. Es ist ein erschütterndes,

von der Wissenschaft viel zu wenig verarbeitetes Material, das

die Akten und Archive entrollen. 5

Erst die Schule Vogelsangs 6 hat diese franziszeischen Gedanken,

(N. P. VI. 18 f.), ist weniger bekannt ; Srbik erwähnt es nicht, wiewohl darin das
staatsromantische Denken Metternichs, das Wurzeln seines Systems in der Gotik,
Barock, Romantik verbindenden österreichischen Tradition, stark zum Ausdruck
kommt (Heilige Straße, 56 ff., 127 f.).

1 N. P. VIII. 241 ; Nachlaß Prokesch-Ostens, II. 327, 331.
2 N. P. VIII. 177 ff., 267.
3 Restauration, III. 206 ff., 228 f. ; IV. 206 f. ; Elemente, ed. Baxa, I. 339 ;

IL 3 ff. 4 N. P. III. 7 ff.
5 Heinrich Reschauer, Geschichte des Kampfes der Handwerkerzünfte und der

Kaufmannsgremien mit der österreichischen Bureaukratie (Wien 1882). Srbik
erwähnt diese von einem Revolutionär des Jahres 1848 stammende Sammlung
einschlägiger Akten zwar einmal (I. 527, 769), es ist jedoch nicht ersichtlich, daß
er sie benützt hätte.

6 Alfred Ebenhoch, Sieben Vorträge über die soziale Frage (Linz 1887, 110 f.) ;

dazu mein Artikel Alfred Ebenhoch in der neuen Auflage des Görreslexikon.



— IOI —

denen in der zweiten Hälfte des XIX. Jahrhunderts in erster Linie
die österreichischen Aristokraten dienten, ein Leo Thun, Friedrich
Schönbom, Egbert und Richard Belcredi1, zum Siege geführt. Was
Gustav Blome und Franz Kuefstein, die beiden Schüler Vogelsangs,
im Kreise des Fürsten Löwenstein2 und im Rahmen der Union de

Fribourg 3 vertraten, war franziszeisches Erbe. Und jene Diktion der
leonischen Rerum novarum, die dem konservativen Flügel der Union
de Fribourg Rechnung trug, geht ebenso auf das franziszeisch-Metter-
nichsche System zurück wie die kongeniale Diktion des Syllabus.

Nur wer den romantischen Charakter des Systems faßt und seine

Wurzeln im Barock, wird verstehen, wie es ihm gelingen konnte, die

Quadriga des europäischen Gleichgewichtes und ihre vier divergierenden
politischen Prinzipien, den Protestantismus Preußens und den
Orthodoxismus Rußlands im Nordosten, den politischen Demokratismus
Frankreichs und den ökonomischen Liberalismus Englands im
Südwesten, eine letzte Generation lang, von der katholischen,
österreichischen Mitte aus zu meistern. Das Grandioseste des Systems ist,
daß es das vierspältige Europa konservativ, katholisch führte. 4

In dieser Lage Europas wird die Rolle der Eidgenossenschaft

plastisch, typisch. War sie schon im Mittelalter der entscheidende

Boden, auf dem mittelalterliche und moderne Ideen miteinander

rangen 5, so fiel auch im XIX. Jahrhundert die Entscheidung in der
Schweiz. Im Ringen zwischen Demokratismus und Konservatismus,
Zentralismus und Förderalismus, liberalem Einheitsstaat und
katholischem Schutzbund, fielen die Würfel. Mit dem Fall Joseph Leus
und Konstantin Siegwart-Müllers, dem Fall Luzerns und der « Schutz-

1 Katholisches Erz, Das Neue Reich, VII. 633 ff. ; dazu mein Artikel Richard
Belcredi im Görreslexikon.

2 Siebertz, a. a. O. 210 ff.
3 Catholicisme et vie internationale, 20 ff.
4 Charakteristisch für die Geltung Österreichs in Europa sind die Äußerungen

Karls X. (N. P. IV. 158 f., 168 ff.), Georgs IV. (ebd. III. 489, 491, 494 f.), Nikolaus I.
(ebd. V. 433 ff. ; VIII. 56 f.) und Friedrich Wilhelms IV. (ebd. 607 ff.). Mit Recht
konnte Metternich seinem kaiserlichen Herrn von Paris 1825 berichten, « daß
der moralische Standpunkt Eurer Majestät in Europa sondergleichen weder in
der Vergangenheit noch in der Gegenwart ist » (ebd. IV. 169). Srbik vernachlässigt

die Vorführung der in der Person des Kaisers Franz gipfelnden Beziehungen
der europäischen Staatshäupter zueinander, wiewohl sie neben der wirksamen
kaiserlichen Tradition des Hauses Österreich die Staatskunst Metternichs
verwirklicht hatte.

5 Karl Meyer, Italienische Einflüsse bei der Entstehung der Eidgenossenschaft,

Jahrbuch für die Schweizerische Geschichte, 1920, XLV. Bd.



— 102 —

Vereinigung der katholischen Stände », war im Prinzip der Sieg der
Revolution in Europa entschieden. Metternich, der europäische Staatsmann,

dessen politisches Denken die europäische Staatenfamilie
umspannte, erkannte die Bedeutung dieses Ringens im Herzen Europas * ;

er konnte es nicht mehr meistern.
Eine Frucht des Interesses für Schweizerfragen in diesen letzten

Jahren ministerieller Tätigkeit war die Berufung des Historikers
Friedrich Emanuel von Hurter2 ; es war der Schüler Hallers, den

Metternich damit nach Österreich zog. « Man kann der österreichischen
Monarchie, die ich innigst liebe und in der ich die schönsten Jahre
meines Lebens zugebracht habe, keinen größeren Dienst leisten, als
indem man ihr die Verbindlichkeit jener von vielen noch gerühmten
pseudophilosophischen Verirrungen aufdeckt », schrieb Karl Ludwig von
Haller 3

; und Johannes von Müller, der in Österreich geblieben wäre,
wenn er katholisch geworden wäre, fügte hinzu : « Die Politik
Österreichs sei, zwischen Tiber und Elbe, vortrefflich zu regieren, alle
Völker unter guten Gesetzen in gehöriger Freiheit zu vereinen, und
durch den Flor derselben andere zur Unterwerfung unter seine Macht
zu bewegen ; Türken, Preußen und Rußen zurückzuhalten, und die
kleinen Nachbarn so viel möglich durch Bündnisse oder Rechte oder
Bitten an sich zu ziehen. » 4 Dieses Programm führte Hurter fort.
Nichts beweist die gerade Linie der österreichischen Tradition, deren
Glied Metternich war, deutlicher als diese Zusammenhänge, dieses

Interesse und diese Sympathie dreier Schweizer Generationen, der
Dießbach, Effinger, Beroldingen, der Müller und Haller, der Hurter
und Meyer für das Reich der europäischen Mitte.

1 N. P. VII. 105-117; Srbik, II. 160 ff., folgt den Forschungen Arnold
Winklers (II. 587 f.).

2 N. P. VII. 67 f., 70; VIII. 90 ; Srbik, II. 231 ff. «Wir dürfen es ohne
Parteilichkeit sagen, schreibt Srbik, daß die Wahl Hurters ein schwerer Mißgriff
war, so anerkennenswert die Erschließung archivalischer Schätze durch den
Schweizer ist. Die Wissenschaft wurde zur Dienerin politischer Tendenz » (ebd.
233)-

3 Restauration, I. 203-184.
4 Sämtliche Werke, 1812, XV. 382.

-r^s^-


	Romantik

