Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 21 (1927)

Artikel: Die llanzer Disputation von 1526
Autor: Simonet, Jakob
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-123930

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-123930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die llanzer Disputation von 1526.

Von Dr. J. Jakos SIMONET, Chur.

EINLEITUNG.

Disputation ist ein Religionsgesprich oder eine Besprechung iiber
Gegenstinde der Glaubens- oder Sittenlehre zum Zwecke ihrer Ver-
teidigung. An Universititen finden Schuldisputationen statt, des
Unterrichtes und der Ubung halber, damit der Theologiestudent eine
Frage griindlicher studiere, Gegengriinde erfahre und auf dieselben
zu antworten lerne. Die formelle und 6ffentliche Disputation geschieht
mit Gegnern der Religion. Zur Erlaubtheit einer solchen ist vom
katholischen Standpunkte aus verlangt: 1. Dall der Verteidiger im
Glauben fest begriindet, iiber den Gegenstand wohl unterrichtet, und
zur Verteidigung seiner Sache geschickt sei. 2. Aus der Disputation
mul3 fiir den Gegner oder Zuhorer Nutzen erwartet werden konnen.
Selten sind diese beiden Bedingungen vorhanden. Was Paulus dem
Timotheus schreibt (z Tim. 2, 14) : «LaB dich in keinen Wortstreit
ein ; denn er niitzt zu nichts als zum Verderben der Zuhérer », — wird
in katholischen Kreisen auch befolgt. Die katholische Kirche hat
daher den laien jede Disputation verboten unter Strafe der zu ver-
hiangenden Exkommunikation.! Eine o¢ffentliche Disputation mit
Haretikern darf nie ohne pipstliche Erlaubnis abgehalten werden. *
Diese Verordnung galt zur Zeit der Ilanzer Disputation freilich noch
nicht. Doch war eine Disputation, bei welcher Laien entscheidend
urteilen sollten, was von Gott geoffenbarte Wahrheit sei, dogmatisch
unerlaubt ; denn tiber Glaubens- und Sittenlehren endgiiltig zu urteilen
hat nur die kirchliche Lehrgewalt, der Papst und die allgemeinen
Konzilien. Falls tiber eine Lehre ein kirchlicher Entscheid schon
gefallen oder die Lehre zum Depositum fidei (zur apostolischen Glaubens-
hinterlage) gehort, darf diese nie in Frage gestellt werden. Die Priifung

1 C. 2 de haeresi in Sexto. 2 5. C. C. 8. Mirz 1638.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE ) i



N 2 —

der Wahrheit in einer Disputation darf nur ein Examen elucidationis
(Erkliarung), nicht ein examen revisionis (Anderung) sein.

Die Erfahrung vieler Jahrhunderte hat bewiesen, daB das Ergebnis
solcher Disputationen nur eine groBere Erbitterung der Gegner und
Weiterverbreitung des Irrtums zu sein pflegt. Beide Parteien schrieben
sich gewohnlich den Sieg zu, das Werk der Einigung kam nicht
zustande.

Gerade zur Reformationszeit wurden mehrere Disputationen ab-
gehalten, deren bekannteste wir erwihnen wollen ! :

1. Disputation zu Heidelberg im April 1518, im Generalkonvent
der Augustiner.

2. Die Disputation von Leipzig am 27. Juni bis 15. Juli 1519
zwischen Karlstadt und Dr. Eck, und dann zwischen Dr. Luther und
Dr. Eck. Dabei hatte Luther das Verlangen gestellt, iber die Dis-
putation sollten nicht nur die Theologen, sondern auch die Mediziner
und Juristen ihr Urteil abgeben.

3. Disputation von Ziirich, am 29. Januar 1523. Zwingli hatte
dabei 67 Thesen aufgestellt. Der Generalvikar Faber von Konstanz
war nicht zum Disputieren gekommen, sondern um gegen die
Abhaltung der Disputation zu protestieren, da sie in die Rechte der
Konzilien eingreife.

4. Am 26. bis 28. Oktober desselben Jahres fand in Ziirich die
zweite Disputation statt, an der man sich von katholischer Seite nicht
beteiligte. —

Diese allgemeinen Begriffe und katholischen Grundsitze muBten
vorausgeschickt werden. Die katholischen Geistlichen der IIT Biinde
kannten diese und verhielten sich darum ablehnend gegen eine
Disputation im Jahre 1526.

I. Vorfragen.
1. Politische Lage.

In der Woche nach dem Weillen Sonntag 1524 versammelte
sich der Bundstag zu Ilanz und erliel die ersten Ilanzer Artikel.
Darin heilt es unter anderem : Jeder Pfarrer soll seine Pfriinde

1 Schuldisputationen im groBen Stil waren besonders an der Sorbonne zu
Paris im Mittelalter aiblich. Franz von Mayronis, Dr. Illuminatus fithrte 1315 die
sorbonnische Disputation ein, bei welcher ein Disputant von frith morgen 5 Uhr
bis abends 7 Uhr seine Satze gegen jeden Gegner zu verteidigen hatte. Vergl.
Weif8, Weltgeschichte, VI. Band, S. 323.



— 3 —
selbst versehen. Einen neuen Pfarrer soll man nur mit Zustimmung
der Kirchgenossen bestellen. (Auf Grund dieser Bestimmungen kam
es in Chur bei St. Martin zu Hindeln mit dem Patronatsherm.
Dr. Laurenz Mehr, bisher Pfarrer an S. Martin, zog nach Ziirich.
Der Dompropst als Patron von S. Martin ernannte den Domherrn
Nikolaus Briandlin von Markdorf, Baden, zum Pfarrvikar an S. Martin.
Die Gemeinde war damit nicht einverstanden und wahlte Comander
zum Seelsorger, womit der Ubertritt der Pfarrei zur Reformation
besiegelt war.)

AuBer um Ehesachen oder um Kirchengut soll niemand vor ein
geistliches Gericht geladen werden.

Das waren scharfe Eingriffe in die Rechte des Bischofs, Der
Churer Bischof protestierte daher gegen diese Bestimmungen, ebenso
der Osterreichische Landvogt Hans von Marmels.

Das gleiche Jahr brachte aber noch eine andere Rechtsverletzung.
Im September desselben Jahres 1524 erliel nimlich der Bundstag den
vierten Bundesbrief !, oder die Verfassung der 111 Biinde. Die Urkunde
beginnt mit den Worten : « Wir Andreas, Abt zu Disentis, ich Hans
von Marmels, Herr zu Riziins und wir all Gemeinden gemeiner dreier
Biinde. »

Aus dem Inhalt seien nur folgende Punkte erwéhnt :

Die Jurisdiktion des Bischofes als Grundherrn und Landesherrn
wird nicht mehr anerkannt, sondern in Nr. 3 das ganze Gerichtswesen
geregelt. In Kriegsnoten sollen die geistlichen Giiter (Kirchengiiter)
um einen billigen Zins verpachtet werden. Ein Mérder soll in einem
andern Gerichte keine Zuflucht haben, demgemifl wohl auch nicht
in den Kirchen, und das Asylrecht wire damit aufgehoben. Die Ilanzer
Artikel von 1524 werden ausdriicklich als rechtskraftig erklart : « Denen
Artikel niiwlich gegen den Geistlichen und anderen gemacht .... der
Datum wiest Montag niachst nach dem Sonntag Quasi modo geniti etc.
dieses Jahrs, ohnvergriffen sollend allwegen in ihren krefften stohn
und belieben. »

Dieser Bundesbrief oder Verfassungsurkunde bedeutete eine grofle
Ungerechtigkeit gegen das Hochstift und das Bistum Chur. Man muB
sich billig wundzrn, dal der Abt von Disentis denselben unterschrieben
und besiegelt hat. Der Abt wird sonst als tiichtiger Mann gelobt. 2

1 Vollstandig abgedruckt bei Conr. Mohr, Geschichte von Curritien, IT,
S. 65-72.
2 P. Adalgot Schuhmacher, Album, S. 26.



T

P. Adalgot Schuhmacher erwdhnt, dall dieser Bundestag genau
100 Jahre nach Entstehen des obern Bundes abgehalten wurde, und
der Abt habe als guter Patriot seinen Namen wie sein Vorginger, Peter
von Pontaningen, an die Spitze der Urkunde gestellt. Doch auch als
guter Patriot hitte er sich nicht zu einer Ungerechtigkeit hergeben
sollen. Unlogisch war es auch von Hans von Marmels, dall er jetzt
diesen Bundesbrief besiegelte, wihrend er im April gegen die Ilanzer
Artikel protestiert hatte, die in dieser Urkunde als rechtskriftig erklirt
wurden.

Bischof Paul Ziegler konnte eine solche Urkunde nicht annehmen
und besiegeln. Im ersten Entwurf der Urkunde hatte man sie mit
den Worten begonnen : « Wir Paul Ziegler, Bischof von Chur etc.»
Als aber der Bischof seine Unterschrift verweigerte und gegen diese
Bestimmungen protestierte, mullte man eine andere abfassen.

Man hat von katholischer Seite diesem Bundesbrief zu wenig
Beachtung geschenkt, selbst Mayer sagt blof3, der Bischof habe diesen
Brief nicht anerkannt, weil in demselben die Ilanzer Artikel als rechts-
kriftig erklart worden seien.

Weil der Bischof ein Auslinder war (Paul Ziegler war von Nérd-
lingen in Bayern) und die Verfassung der III Biinde nicht anerkennen
wollte, entstand im Lande eine arge Abneigung gegen ihn. Fir sein
Leben fiirchtend, bestimmte der Bischof den Domscholastikus Christoph
Metzler zu seinem Generalvikar, verlieB Chur im Herbst 1525 und
nahm in Firstenburg, im Vinschgau, seinen Wohnsitz ; er kehrte zeit-
lebens nicht mehr nach Chur zuriick. Diese lange Abwesenheit des
Bischofs von Chur hat sicher dem Bistum viel geschadet. Der Heer-
fuhrer darf das Heer nicht verlassen, wenn die Schlacht beginnt ;
der Bischof ist auch der Hirte, der seine Herde nicht verlassen soll,
wenn der Wolf einbricht. Kardinal Mercier von Mecheln hat wihrend
des Weltkrieges ein anderes Beispiel gegeben, da er auf seinem Posten
verblieb, obschon Kénig und Ministerium ins Ausland geflohen waren.

Man mag den Bischof hierbei wohl entschuldigen, er habe nur
die Worte des Evangeliums befolgt : Wenn man euch in einer Stadt
verfolgt, so fliehet in eine andere. Mit Unrecht dagegen hat man dem
Bischof Paul Ziegler vorgeworfen, er habe mit den Feinden des Landes
konspiriert. Das ist wohl unrichtig ; aber bei seiner langen Abwesenheit
konnten solche Verleumdungen unwiderlegt sich ausbreiten.

Man hatte im gleichen Jahre den Miisserkrieg, Comander hatte
seine Gegner in den Wiedertiaufern, groBe Unruhe herrschte im Lande.



-

— 5 —
Es stand sogar zu befiirchten, daBl auch Comander aus Biinden ver-
wiesen wiirde ; Zwingli und die Ziircher wurden als die Quelle alles
Ubels angeklagt, und ihre Anhinger als Ursache von Unruhen ver-
listert. Um dieses gefihrliche Ungewitter noch vor seinem Ausbruche
abzulenken, sandte Zwingli den 14. Juni 1525 an den Stadtrat von
Chur ein Schreiben, in dem er die Sache Ziirichs und der Reformation
mit Wirme verteidigte und die drei Biinde aufforderte, daBl sie den
Verleumdungen nicht Glauben schenken, und bat, dal man Comander
gestatte, das Evangelium zu predigen, wenn man sich nicht die
Strafe der Verachtung des gottlichen Wortes von Gott zuziehen wolle.

Diese zwinglische Apologie entfesselte den Geist des Aufruhrs
und der Verfolgung. Ein heftiger Auflauf fand in Chur statt, wobei
Ménche und Pfaffen miB3handelt wurden.! Der Weihbischof wurde
mit Steinen beworfen, mit Schligen bedacht, aufs Kaufhaus gefiihrt,
wo er seine Zustimmung zu den Lehren Comanders hitte geben sollen.

2. Veranlassung der Disputation.

War es nicht ein Gebot der Klugheit und Selbsterhaltung, dal
die Vertreter des Bischofs und Domkapitels sich an den Bundstag
wandten mit der Bitte um Erhaltung des konfessionellen Friedens
und der personlichen Sicherheit ? Die drei Biinde hatten vor kurzer
Zeit einen Beschlufl gefaflt, keine neuen Irrlehren im ILande zu
dulden ; sie waren auf Bitten Comanders gegen die Wiedertiufer
eingeschritten, hatten die Landesfremden aus dem ILande gewiesen,
den Einheimischen unter GeldbuBlen verboten, ihr Unwesen zu treiben.
Cajacob und Conr. Strebel hatten daraufhin das Land der III Biinde
verlassen. _ ‘

Dieses Strafgericht gegen die Wiedertiufer wurde zu Maienfeld
abgehalten. 2 Dem Priester Blasius in Malans, der die Messe ab-
geschafft, wurde die Wahl gelassen, entweder die Messe wieder zu
feiern, oder in die Verbannung zu gehen. Er zog letzteres vor.
Comander hatte die Strafen gegen die Wiedertiufer veranlaBt und
wurde deshalb stark angegriffen.

Vor dem zu Chur im Dezember 1525 versammelten Bundstag
erschienen die Vertreter des Bischofs, Generalvikar Metzler, Weih-

1 Fetz Fr., Die Schirmvogtei des Hochstiftes Chur und die Reformation,
S. 23 f

2 Kind, Die Reformation, S. 37.



— 6 -

bischof Stephan Tschuggli, Abt Schlegel von S. Luzi, ebenso Delegierte
des Domkapitels und erhoben gegen Comander und 40 Pridikanten
in den ITI Biinden Klage. Sie beschuldigten die neugliubigen Prediger
der Ketzerei, des Rottengeistes und des Sektenwesens. Diese legen die
Heilige Schrift in einer Weise aus, die den heiligen Uberlieferungen
der Kirche widerspreche ; sie greifen die heiligen Sakramente an,
besonders die Beicht, verachten die heilige Messe und machen sie
lacherlich, ebenso den Zolibat oder die Ehelosigkeit der Priester. Des-
halb soll die weltliche Gewalt gegen sie vorgehen, wie es neulich gegen
die Wiedertiufer geschehen sei, damit Friede im Lande erhalten werde.

Waren die Katholiken berechtigt zu diesem Vorgehen ? Bereits
oben sind einige Griinde dafiir angebracht. Die Neuerer hatten wirklich
den Frieden im Lande gestért. Wir haben seither eine Geschichte
von 300 Jahren, und jeder Kenner derselben mull zugeben, dall die
Glaubensneuerung einen tiefen Ril3 in der Bevdlkerung der IIT Biinde
verursacht hat, und daB in allen politischen Hidndeln die konfessionellen
Gegensiitze sich geltend machten. Ware es moglich gewesen, diese
konfessionelle Uneinigkeit zu verhindern, so hitten die weltlichen
Behoérden das unter allen Bedingungen tun sollen. Die Vertreter des
Hochstiftes waren sicher der Uberzeugung, die weltlichen Behorden
bringen das durch energisches Einschreiten fertig.

Ubrigens rechtfertigt gerade Campell durch seine Darstellung des
Religionsgespriches zu Ilanz (S. 287 ff.) das Vorgehen der Katholiken.

Er bringt zuerst eine kurze Geschichte des Bauernkrieges, der
seine Ausliufer gehabt habe bis in unsere Tédler, aber durch energisches
Eingreifen der Obrigkeit unterdriickt wurde. Ebenso sei man mit
Recht gegen die Wiedertiufer vorgegangen. Konnte Comander und
sein Anhang nicht die dritte Partei sein, gegen die man in gleicher
Weise mit Erfolg hiatte vorgehen kénnen ? Ohne Absicht scheint also
Campell das Vorgehen der Katholiken gerechtfertigt zu haben.

Und wenn die ganz Modernen heute den Polizeibiittel gegen jedes
unschuldige Monchlein aufbieten, so ist nicht einzusehen, warum damals
die weltliche Macht gegen diese viel gefihrlichere neue Bewegung nicht
hitte einschreiten diirfen und sollen, im Interesse des religiosen Friedens.

3. Ansetzung der Disputation.

Der Bundstag wollte billiger Weise niemanden verurteilen, ohne
ihn anzuhoren. Daher lud er Comander vor zur Vernehmlassung.



= B
Dieser suchte nachzuweisen, er habe nur das gepredigt, was in der
Heiligen Schrift sei. Wenn Unruhen entstanden seien infolge seiner
Lehre, so sei das nicht seine Schuld, sondern derjenigen, welche ihr
Ohr hartnickig der Wahrheit verschlossen und die Finsternis dem
Lichte vorzégen. Er verlangte daher vom Bundstag die Ansetzung
eines offentlichen Religionsgespriches, damit er sich dabei 6ffentlich
rechtfertigen kénne. Dabei werde er seine Lehre verteidigen. Werde
er hierbei aus der Schrift eines Irrtums iiberwiesen, so sei er bereit, zu
widerrufen. Bis dahin aber kénne er von der Wahrheit nicht lassen.

Der Bundstag entsprach seinem Gesuche und setzte auf den
7. Januar 1526 eine offentliche Disputation in Ilanz an. Er wihlte
auch sechs Delegierte, aus jedem Bunde zwei, welche den Vorsitz
fithren und zuletzt iiber den Erfolg des Religionsgespriaches ein Urteil
abgeben sollten.

Die Katholiken hatten zu einer Disputation keine Lust, nicht
etwa, weil die katholische Lehre nicht haltbar gewesen wire, sondern
aus dogmatischen und taktischen Griinden, wie sie in der Einleitung
dargelegt wurden.

Der Generalvikar bemerkte denn auch, er und die Seinen haben
nicht im Sinne, iiber den jahrhundertealten Glauben, fiir den soviel
Mirtyrer-Blut geflossen sei, zu disputieren, d. h. ihn in Frage stellen
zu lassen. Die Katholiken verstanden sich schlieBlich doch zur
Disputation, um Zeugnis zu geben von ihrer Uberzeugung und der
Lehre der Kirche. |

4. Comanders Thesen.

Comander machte sich nun daran, nach Sitte jener Zeit Thesen
oder Sitze aufzustellen, die er beim Religionsgesprich verteidigen
wollte. Er habe sich dabei der Hilfe seiner Freunde und Anhéanger
bedient. Er publizierte noch vor-der Disputation 18 Thesen. Dr. Mayer
bietet sie in seiner Bistumsgeschichte II, S. 38. Dr. Camenisch hat
sie in seiner Broschiire : Das Ilanzer Religionsgespriach, S. 12 f. Der
Text beider weicht in unbedeutenden Punkten voneinander ab ; wir
zitieren sie nach Dr. Mayer. Demnach lauten sie :

1. Die wahre christliche Kirche ist einzig aus Gottes Wort gezeugt,
mufl demnach nur bei demselben verbleiben und auf keine fremde
Stimme horen.

2. Die Kirche Christi soll auler dem Worte Gottes kein Gesetz
aufstellen, sondern darauf héren, was Christus, ihr Brautigam bestimmt



— 8 —
und vorgeschrieben hat ; andernfalls wire sie schlimmer als die jiidische
Synagoge.

3. Daraus folgt, daB3 die Ohrenbeicht und anderes derartige, welches
als kirchliche Tradition ausgegeben wird, niemand weiter verpflichtet,
als soweit es im Worte Gottes begriindet und durch dasselbe vor-
geschrieben ist.

4. Die Lehre vom Fegfeuer stammt nicht von Gott.

5. Der Zo¢libat und das Fastengebot sind Menschensatzungen,
erlassen auf Anstiften des Teufels von solchen, die vom Glauben ab-
gefallen sind.

6. Wer fithlt, daBl ihm die Gabe der Enthaltsamkeit nicht gegeben
sei, darf nicht nur die Ehe eingehen, sondern ist verpflichtet dazu,
wessen Geschlechtes oder Standes er auch sein mag.

7. Bilder anzubeten oder sie zum Kultus zu verwenden, wider-
spricht der Heiligen Schrift des Alten und Neuen Bundes.

8. Alle menschlichen Gesetze, welche die Gewissen beruhren, sind
unniitz und ginzlich abzuschaffen, weil durch dieselben keine Ver-
chrung Gottes stattfindet.

9. Die Bischofe sollen selbst predigen ;sie sollen keine weltliche
Herrschaft ausiiben und nicht ungebiihrlichen reichen Besitz haben,
sondern sich mit einem anstindigen Einkommen begniigen und fiir
thre Schafe durch Verkiindigung des Wortes Gottes sorgen.

10. Alle geistlichen Personen, wessen Ranges sie auch sein
mogen, sollen beziiglich des Zeitlichen der weltlichen Obrigkeit unter-
worfen sein.

11. Da Christus der einzige, ewig lebende hohe Priester des Neuen
Bundes ist, so bedarf er keines Vertreters.

12. Christus ist der einzige Mittler zwischen Gott dem Vater und
den Gldubigen ; so sind alle iibrigen Mittler aus der Reihe sterblicher
Menschen unter Uberschreitung der biblischen Grenzen und ohne
hinlianglichen Grund aufgestellt worden.

13. Christus ist das einzige und ewige Opfer. Alle andem Opfer
sind aufgehoben, und das Opfer Christi kann nicht wiederholt werden.

14. Die Messe ist der Heiligen Schrift zuwider und als Listerung
des Opfers Christi zu betrachten.

15. Die Messe als Opfer ist Erfindung spiterer Zeit.

16. Dal3 Christus wesentlich und leiblich unter dem Brote des
heiligen Abendmahles zugegen sei, ist ein Irrtum und kann aus der
Heiligen Schrift nicht erwiesen werden.



= g mse

17. An Stelle des Abendmahles, wie es Christus angeordnet, wurde
spiter die Messe gesetzt.

18. Beziiglich der Berechtigung der Zehnten ist man bereit, Antwort
zu geben.

Das ist eine etwas diirftige Systemsurkunde.

Selbst Camenisch (S. 13) sieht sich zum Gestindnis gezwungen :
« Diese Comanderschen Thesen vermoégen mit denjenigen Zwinglis und
Luthers weder an Umfang noch an Reichhaltigkeit des Inhaltes den
Vergleich auszuhalten. »

Bei niaherer Priiffung zeigt es sich, dall Comander Zwingl/s Schiiler
ist. Seine Thesen sind die getreue Wiedergabe jener Zwinglis, die
der zurcherische Reformator fiir seine Disputation zu Ziirich Ende
Januar 1523 aufstellte. Wir bringen fiir unsere Behauptung einige
Beweise.! In These 2 leugnet Comander der Kirche das Recht der
Gesetzgebung. Zwingli sagte in These 15: Die Lehre und Gesetze
der Kirche sind Menschensatzungen, die zur Seligkeit niit niitzen.
Wie will man aber der Kirche das Recht zu legiferieren absprechen,
wenn heutzutage jeder Verein fiir sich das Recht beansprucht, fiir seine
Mitglieder Vorschriften aufzustellen.

Die Ohrenbeicht wird von Comander in These 3 verworfen, von
Zwingli in These 51-35.

Beziiglich des Fastens, das Comander in These 5 verwirft, hatte
Zwingli in Zirich bekanntlich anfanglich Schwierigkeiten. Der Rat
belegte die Ubertreter des Fastengebotes mit Strafe und verordnete,
daBl bis auf weiteres die Fasttage in alter Ordnung sollen gehalten
werden. Am 16. April 1522 erliel Zwingli die Schrift : « Vom Erkiesen
und Freiheit der Speisen » worin er das Fastengebot verwarf.

These 9. Comander will, daf} die Bischofe selbst predigen und
nicht ungebiihrlich reichen Besitz haben. Damit anerkennt er, dal
es Bischofe gebe. Wo sind aber diese bei den Reformierten ? Zwingli
ist in These 32 und 33 logischer. Geistliche, welche sich Reichtiimer
erwerben, schmihen Christus. Er 1ift also keine Hierarchie mehr
gelten. Wenn Comander erklirt, die Bischéfe diirfen nicht allzuviel
weltlichen Besitz haben, so geht diese Bestimmung gegen den Churer
Bischof, der ja Landesherr war, und seit einem Jahrhundert mit der
Stadt Chur in Fehde lag. Comander wollte da dem Churer Stadtrat
helfen.

1 Vgl. Dr. G. Mayer : Die Disputation von Zirich 1523, Luzern 1895.



Die These 10 hat Comander selbstindig formuliert ; inhaltlich
stimmt sie mit Zwinglis These 36 und 37 iberein. Zwingli verwirft
die Anrufung der Heiligen nicht direkt, wohl aber indirekt, wenn er
sagt, Christus sei der einzige Mittler zwischen Gott und uns, und
wir bediirfen keines andern Mittlers. These 19 und 20. Damit stimmt
Comander in seiner These 11 und 12 wohl iiberein.

Comander leugnet klar die wesentliche Gegenwart Christi im
heiligsten Altarssakrament (These 16). Zwingli sprach sich nicht klar
dariiber aus ; wahrscheinlich wagte er es noch nicht, mit seiner Ansicht
herauszuriicken (These 18). Doch seit 1523 hatte sich auch Zwingli
zur Leugnung der wirklichen Gegenwart durchgerungen.

Merkwiirdig ist es wohl auch, dal Comanders letzte These sogar
den Formfehler Zwinglis iibernimmt. Eine These soll namlich eine
klare, bestimmte Behauptung enthalten, nicht nur, dall man bereit
sei, dariiber Auskunft zu geben. LaBt er Zinsen und Zehnten gelten
oder nicht ? Zwingli sagt dhnlich : Uber Zinsen, Zehnten und ungetaufte
Kinder ist er bereit zu Disputieren, These 66 und 67.

Aus diesen Proben ist ersichtlich, dafl Comander Zwinglianer
und nicht Lutheraner war. Uber alle diese Thesen wurde in Ilanz
nicht disputiert. Die dort behandelten Sitze geben Gelegenheit zu
einigen weiteren Bemerkungen im zweiten Teil.

5. Teilnehmer der Disputation.

Zu den Aktivteilnehmern an der Disputation gehorten auf katho-
lischer Seite : Generalvikar Christoph Metzler, spiter (1548--61) Bischof
von Konstanz ; Weihbischof Stephan Tschuggli, ein Dominikaner ;
Abt Theodor Schlegel von S. Luzi; Domherr Bartholomius von
Castelmur aus dem Bergell, spiter Domdekan ; drei Landdekane,
darunter Johann Bursella von Camogasc, — Thomas Maier, Pfarrer
in Tinzen und Peter Petronius Barth, Pfarrer von Obervaz. Einer
von den letzten beiden wird wohl Dekan des Oberhalbsteiner Kapitels
gewesen sein, doch nicht beide. Christian Berri, Magister und Schul-
meister an der Domschule zu Chur ; drei Dominikaner vom Kloster
S. Nicolai auf dem Kornplatz. :

Unter den Reformierien werden genannt: Johann Comander,
Pfarrer von S. Martin in Chur; Johann Pontisella aus dem Bergell,
frither Domherr in Chur, jetzt Schulmeister ; Pfarrer Christian Hart-



mann !, friher Primonstratenser von S. Luzi, Pfarrer in Sagens, und
jetzt Pfarrer in Thusis; Georg Tschugg, Pfarrer von Priz; Johann
Blasius, Pfarrer in Malans; ferner Kaplan Gallizius von Camogasc
und Jakob Salzmann, Lehrer in Chur; zwei Vertreter von Ziirich,
Jakob Ammann und Sebastian Hofmeister. Nebenbei sei noch viel
Volk, weltlichen und geistlichen Standes, in [lanz gewesen, ohne daf}
die einzelnen sich aktiv am Gesprach beteiligten. 2

6. Quellen.

Den Verlauf der Ilanzer Disputation beschreiben nur prote-
stantische Quellen ; diese sind parteiisch und gestatten kein objektives
Urteil. Hofmeister, Schaffhausens Reformator, hat den Verlauf der
Disputation aufgeschrieben und deutsch erscheinen lassen. Das
Werk wurde 1904 bei der Galliziusfeier neu herausgegeben. Hof-
meister hatte in Paris philosophische Studien gemacht und wurde
zum Dr. theologiae promoviert. Er war BarfiilBermonch, trat in seiner
Vaterstadt Schaffhausen entschieden fiir die neue Iehre ein. Zur Zeit
des Gesprachs war er Pfarrer am Fraumiinster in Ziirich; er starb
1533 in Zofingen. Weil er bei der Disputation am Nachmittag ganz
ausgeschlossen wurde, ist es begreiflich, da er den Biindnern, und
namentlich der katholischen Partei, die seine AusschlieBung verlangte,
feindlich gesinnt war. Schon aus diesem Grunde darf man annehmen,
er habe sich im Protokoll der Disputation dafiir richen wollen.
Ubrigens hatte er fiir seine Absicht, die Disputation fiir die Neuerer
glinstig darzustellen, ein Vorbild in Hegenwald, in Ziirich. Dieser
Erhard Hegenwald berichtete iiber den Verlauf der Ziircher Dis-
putation vom =29. Januar 1523 in einer Schrift: Handlung der
Versammlung etc., gedruckt 1523, im Méarz. Der Bericht enthielt
manche Unrichtigkeit. Generalvikar Faber, der an der Disputation
teilgenommen hatte, sah sich veranlaft, eine Gegenschrift erscheinen
zu lassen : Wahrhafte Unterrichtung etc. Hegenwald fand in Hof-
meister einen gelehrigen Schiiler. Schade jedoch, daB in Biinden kein
Katholik dem Beispiele Fabers folgend, Hofmeisters Unrichtigkeiten
richtig stellte. '

b Dy, Simonet, Diec Weltgeistlichen Graubiindens, S. 143.

? Néhere Angaben bei Schiess, Bullingers Korrespondenz mit den Grau-
biindnern, Einleitung, in Quellen zur Schweizer Geschichte. XXV. Band. Basel
1906 etc. Fgli, Schweiz. Ref. Gesch., I. Bd. Ziirich 1910.



— 12 —

Campell hat im zweiten Teil seines Werkes : zwel Biicher ritischer
Geschichte ', das XIII. Kapitel betitelt : Religionsgesprich zu Ilanz.
Er war nicht selber in Ilanz anwesend sondern sagt, seine Haupt-
quelle sei Hofmeister. Daneben habe er noch Ohrenzeugen der Dis-
putation beraten, so Comander, Andreas Fabrizius, Gallizius und
Blasius (S. 299). Liest man aber genau Hofmeister und Campell, so erhilt
man den Eindruck, Campell sei vollstindig von Hofmeister beeinflufit.

Dall beide unzuverlassig sind, geht daraus hervor, dall die Reden

der Protestanten sehr ausfiihrlich und wahrscheinlich in verbesserter
Form aufgefithrt werden, von den Katholiken aber nur Bruchstiicke
geboten werden. Augenscheinlich geben sie nur solche Ausspriiche
der Katholiken, die leicht zu widerlegen waren. Campell gesteht selbst
(S. 3060) : Bei den Ausfithrungen iibers Fegfeuer brachte der Abt die
nimlichen Griinde vor, welche gegen Luther geltend gemacht wurden.
Wer von den ILesern Campells weil aber, welche Griinde von den
Katholiken vorgebracht wurden ? Hofmeister zitiert (S. 35) bei der
Rede Schlegels iibers heiligste Altarssakrament zweimal andere Werke,
z. B. «Liess Mag. von Hochenzinnen 4.» Will man unparteiisch sein,
so mull man die Grinde des Gegners auch anhéren und wiirdigen.
Durch Verschweigen derselben war die Sache der Katholiken bei den
Lesern dieser zwei Berichte ungiinstiger dargestellt.
_ Nach diesen Vorfragen mull nun der Verlauf der Disputation
geschildert werden. Der Kiirze halber kann aber nicht jeder Ausspruch
oder Zwischenfall beriicksichtigt werden. Es sei auf Campell und
Hofmeister verwiesen. Doch auf einige Einseitigkeiten derselben mul3
hier besonders hingewiesen werden. Unsere Darstellung ist also in
diesem Punkte mehr ein Kommentar zu beiden.

II. Verlauf der Disputation.

1. Versuch zu einer friedlichen Ubereinkunt.

Alle protestantischen Geschichtsschreiber von Hofmeister bis zum
heutigen Tag standen unter der Suggestion, die Katholiken hitten das
Religionsgesprich um jeden Preis vereiteln wollen. Dogmatische und
taktische Griinde rieten freilich, zu einer giitlichen Abmachung Hand

1 Campell schrieb lateinisch, Mohr hat sein Werk iibersetzt, und wir zitieren
diese Ubersetzung.



zu bieten ; denn auch hier, wie bei jedem Prozefl, ware ein magerer
Vergleich besser gewesen als ein fetter Prozel. Lediglich zu einer
solchen giitlichen Vereinbarung dienten die Anstrengungen des ersten
Tages.

Auf den Sonntag nach Epiphanie, den 7. Janner 1520, war die
Ankunft der Teilnehmer in [lanz anberaumt. Die sechs Deputierten
der III Biinde waren aber nicht vollzihlig erschienen. Ob nur einer
fehlte 7 Und welcher ? Hofmeister redet von etlichen. Uns scheint
es sicher, dal Anhédnger der neuen Lehre nicht erschienen seien ; denn
sonst hitte Hofmeister gewill den Namen der Fehlenden genannt,
zum Beweise, dal die nicht Erschienenen Katholiken gewesen seien
und durch ihre Abwesenheit die Disputation verhindern wollten.

Die weltlichen Beisitzer wollten aber das Gesprach nicht beginnen
lassen bis alle sechs Deputierten angelangt seien.

Als nun am Montag, den 8. Januar, die Deputierten immer noch
nicht vollzihlig waren, berief der Generalvikar die Teilnehmer beider
Konfessionen in die Kirche, um das Gesprich doch zu beginnen.!
Einige der Neuerer waren der Meinung, man solle der Einladung des
Vikars nicht folgen; doch verstand man sich auch von protestantischer
Seite dazu, die angesagte Versammlung zu besuchen.

Der Generalvikar begrifite die Versammelten im Namen des
Bischofs und hielt eine friedliche, kluge Ermahnung, beim alten Glauben
zu verbleiben und alle Uneinigkeit und gegenseitige Befehdung auf-
zugeben.

Nachdem er geendet, trat allgemeines Schweigen ein. Der Vikar
fragte nun einzelne mit Namen um ihre Meinung. Abt Schlegel von
S. Luzi meinte, eine Disputation habe nicht viel Zweck ; nichstens
werde ein Konzil abgehalten. Dasselbe werde entscheiden, was geoffen-
barte Lehre sei und was in Disziplinarfragen etwa abgeidndert werde.
Diese Entscheidungen solle man abwarten. Eventuell kénne man die
Fragen einer Universitat zur Entscheidung tberlassen. — Der Weih-
bischof Stephan Tschuggli duBlerte sich, der Abt von S. Luzi moge
noch einige Theologen mit sich nehmen, ebenso der Pfarrer von S. Martin,

L Mohrs Ubersetzung besagt, spit am Abend habe der Vikar die Teilnehmer
zur Kirche geladen. Campell dagegen schreibt: Diluculo, d. h. frith morgens.
Mohr iibersetzt das filschlich mit: Am spaten Abend. (S. 292.) Hofmeister stimmt
damit iiberein, S. 16 : Demnach am selben Tage frith. So ist dann die folgende
Notiz Campells damit zu vereinen, daB man nach diesen Verhandlungen zum
Mittagessen ging. Hofmeister sagt : Zum Imbill.



— Mg
Johann Comander. Diese koénnen miteinander in Chur disputieren
und eine Einigung erzielen. Drei Landdekane meinten, man mége
beim alten Glauben verbleiben.

Comander jedoch war anderer Meinung : Er driickte seinen
Schmerz aus iiber die unter ihnen herrschende Uneinigkeit, sowie seinen
Wunsch, Frieden und Eintracht wiederkehren zu sehen. Eine giitliche
Verstindigung sei aber gegenwirtig unmoglich, weil jedermann die
schmachvollen Verdichtigungen der Katholiken gegen ihn und seine
Mitbrader erinnerlich seien. Diese mége man nun beweisen und er
wolle sich rechtfertigen.

Man schloB3 vorlaufig die Versammlung und ging zum Mittagessen.
Am Nachmittag versuchte der Generalvikar mit dem Abte von S. Luzi,
die Bundesboten fiir Vermittlung einer giitlichen Verstindigung zu
bewegen. Als Comander von diesem Schritte der Katholiken horte,
ging er mit Pontisella auch zu den Bundesdeputierten und erklirte,
der Bundstag habe die Abhaltung der Disputation beschlossen, und
es bleibe dabei. Sonst wiirden sie, die Bekenner der neuen lLehre,
offentlich vor der ganzen Menge ihre Glaubensgrundsiatze darlegen.
(Als ob er nicht auch bisher seine neuen Ansichten dem Volke vor-
getragen hitte.) Die friedliche Verstandigung war somit gescheitert.
Die Bundesboten beschlossen, am andern Tage, einem Dienstag, die
Disputation abzuhalten, auch wenn verschiedene fehlen sollten.

2. Nur Nebensachen.

Am Dienstag morgen versammelte man sich im Rathaus unter
dem Vorsitz eines Bundesdeputierten. Dieser erteilte gleich anfangs
das Wort dem bischoflichen Generalvikar Metzler.

a) Derselbe brachte die Kostenfrage vor, nicht wie die historische
Suggestion bei den Reformierten will, um die Disputation zu hinter-
treiben, sondern, weil auch bei unsern Altvorderm diese Frage eine
wichtige Rolle spielte. Der Vikar fithrte aus: Der Bischof stelle eine
Biirgschaft von 6000-10,000 Fr. zur Verfiigung, falls die Katholiken
unterliegen sollten. Die Gegenpartei solle jedoch eine dhnliche Summe
als Unterpfand stellen, damit daraus die Kosten bezahlt werden konnen,
wenn die Reformierten unterliegen. Dieses Angebot brachte eine
grole Aufregung unter die Neuerer. Christian Hartmann, Pfarrer von
Thusis, wunderte sich dariiber, daB so reiche Priester, wie sie bei der
Gegenpartel seien, sich so bekiimmert zeigen um die Kosten der
Disputation, der Wahrheit selbst gegeniiber so kalt seien.



Georg Tschugg, Pfarrer zu Prdaz, bemerkte: Herr Vikar und ihr
iibrigen fetten Herren, klaget doch nicht, sondern iiberlasset diese
Sorge uns armen, mageren Geistlichen, die wir kaum unsern Hunger
zu stillen vermogen. Bei eurem UberfluB verméget ihr leicht diese
Kosten zu bestreiten.

Comander schlieBlich duBlerte sich : Der Bundstag habe iiber die
Kosten nichts bestimmt. Man solle also diese Frage ruhen lassen.
Seine Partei wiire nicht in der Lage, eine solche Summe aufzubringen.
Daraufhin lie man diese Frage unerledigt.

Die Biindner Geschichte zeigt uns, dal} es nicht {iberfliisssig war,
diese Frage aufzuwerfen. 1603 war es notwendig geworden, gesetzliche
Bestimmungen zu erlassen gegen verschiedene Ubelstinde in der
Verwaltung der Untertanenlande. Man setzte eine grole Kommission
dafiir ein ; nachdem die sogenannte Landesreform ausgearbeitet und
angenommen war, fragte man sich, wer bezahlt die Kosten ? Die
Antwort lautete : Jene sollen bezahlen, welche diese Gesetze notwendig
gemacht haben, also die Amtsleute des Veltlins seit 1590. Man verteilte
somit auf diese die Kosten, ganz ansehnliche Summen. Rudolf Planta
muBte 12,000 rhein. Gulden = 130,000 Fr. bezahlen, der damalige
Vikar Albert von Salis wurde in eine BuBle von 3000 rhein. Gulden,
ungefihr 33,000 Tr. verfdllt. Daraus ist ersichtlich, dall es wohl keine
miiBBige Frage war, die der Vikar zur Sprache brachte. Und man darf
der Meinung sein, die frithe Beendigung der Disputation sei von den
Vertretern der IT1 Biinde wohl hauptsichlich darum beschlossen worden,
weil die Kostenfrage infolge Weigerung Comanders und seiner Partei
nicht befriedigend zu lésen war.

b) Darauf verlangte der Generalvikar, nur die Einheimischen
sollen sich an den Verhandlungen beteiligen diirfen. Damit war gesagt,
dal3 die zwei ziircherischen Abgesandten, Sebastian Hofmeister und
Jakob Ammann, von der Disputation awusgeschlossen werden sollen.
Die Vorsitzenden berieten diese Forderting und beschlossen, die beiden
Ziircher diirfen wohl als Zuhérer der Disputation beiwohnen, doch sei
ihnen die aktive Beteiligung daran untersagt. Hofmeister mischte
sich aber im Laufe des Vormittags wiederholt in die Disputation ein,
und daher wurde er am Nachmittag ganz ausgeschlossen.

Auch das ist verstandlich. Man erachtete die Disputation als eine
mmterne, biindnerische Sache, wie die Bundstage, woran sich nur Landes-
- kinder beteiligen durften. AuBerdem herrschte in vielen biindnerischen
Kreisen eine ganz schlimme Stimmung gegen Ziirich, von wo die neue



— 16 —

Stromung und die Beunruhigung ausging. Solche Friedensapostel
wollte man nicht. Man nahm sie mit dhnlichen Gefiihlen in Ilanz auf,
wie unsere Gemeinden den Regierungskommissir empfangen, wenn
er von der hohen Regierung zu einer Gemeindeversammlung geschickt
wird. — Der herrschende Gedanke war bei der Disputation: Wir
machen das unter uns aus !

¢) Comander hatte seine 1/esen unmittelbar vor der Disputation
den Gegnern mitgeteilt. Dariiber beklagte sich der Abt von S. Luzi
und Domherr Castelmur. Sie hétten sich auf das Gespriach nicht vor-
bereiten kénnen, wihrend Comander seine These studiert habe. Dadurch
seien die Katholiken im Nachteil. Dekan Bursella von Camogasc
schlofl sich diesen Klagen an und bemerkte, ihm seien die Thesen
erst in I[lanz zur Einsicht unterbreitet worden. Der Kaplan von
Camogasc, Gallizius, ziehe seinen Prinzipal der Liige: Die Thesen seien
in der Sakristei zu Camogasc aufgelegt gewesen. Wohl jedermann
sieht ein, dall ein solches Vorgehen des Kaplans gegen seinen Pfarrer
eine Taktlosigkeit gewesen ist. Gewill, kein Pfarrer hat alle Zettel
durchgelesen, die etwa in einer Sakristei herumgelegen sind. So darf
man Bursella glauben, selbst, wenn Gallizius’ Behauptung richtig war.
Die nédchste Folge davon war, dall Gallizius in Camogasc unmdglich
wurde. Welcher Pfarrer wiirde mit einem Kaplan weiter wirken, der
einer andern Konfession angehért! Und welcher Prinzipal liefe sich
das gefallen, daB der Untergebene ihn in offentlicher Versammlung
als Liigner hinstellt 7 Iis ist uns daher unbegreiflich, wie man so viel
Wesens machen kann aus der Tatsache, daBl Gallizius infolge der
Ilanzer Disputation das Oberengadin verlassen muBlte. Wurde er
wirklich durch das Hochgericht ausgewiesen, so folgte das Gericht
dem durch Comander selbst veranlaB3ten Beschlu3 der III Biinde, daf
keine Irrlehrer im Lande bleiben diirfen. Comander hatte diesen
BeschluB gegen die Wiedertiufer proviziert!, jetzt konnte derselbe
gegen einen seiner Anhdnger angewendet werden. Die Katholiken
waren daran ganz unschuldig.

1 Kind, Geschichte der Reformation in den Bistiimern Chur und Como, S. 37.

(Schiut folgt.)

S _"‘bv@ e

G)



	Die Ilanzer Disputation von 1526

