
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 21 (1927)

Artikel: Die Ilanzer Disputation von 1526

Autor: Simonet, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-123930

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-123930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ilanzer Disputation von 1526.

Von Dr. J. Jakob SIMONET, Chur.

EINLEITUNG.

Disputation ist ein Religionsgespräch oder eine Besprechung über
Gegenstände der Glaubens- oder Sittenlehre zum Zwecke ihrer
Verteidigung. An Universitäten finden Schuldisputationen statt, des

Unterrichtes und der Übung halber, damit der Theologiestudent eine

Frage gründlicher studiere, Gegengründe erfahre und auf dieselben

zu antworten lerne. Die formelle und öffentliche Disputation geschieht
mit Gegnern der Religion. Zur Erlaubtheit einer solchen ist vom
katholischen Standpunkte aus verlangt : i. Daß der Verteidiger im
Glauben fest begründet, über den Gegenstand wohl unterrichtet, und
zur Verteidigung seiner Sache geschickt sei. 2. Aus der Disputation
muß für den Gegner oder Zuhörer Nutzen erwartet werden können.
Selten sind diese beiden Bedingungen vorhanden. Was Paulus dem
Timotheus schreibt (2 Tim. 2, 14) : «Laß dich in keinen Wortstreit
ein ; denn er nützt zu nichts als zum Verderben der Zuhörer », — wird
in katholischen Kreisen auch befolgt. Die katholische Kirche hat
daher den Laien jede Disputation verboten unter Strafe der zu
verhängenden Exkommunikation.x Eine öffentliche Disputation mit
Häretikern darf nie ohne päpstliche Erlaubnis abgehalten werden. 2

Diese Verordnung galt zur Zeit der Ilanzer Disputation freilich noch
nicht. Doch war eine Disputation, bei welcher Laien entscheidend
urteilen sollten, was von Gott geoffenbarte Wahrheit sei, dogmatisch
unerlaubt ; denn über Glaubens- und Sittenlehren endgültig zu urteilen
hat nur die kirchliche Lehrgewalt, der Papst und die allgemeinen
Konzilien. Falls über eine Lehre ein kirchlicher Entscheid schon

gefallen oder die Lehre zum Depositum fidei (zur apostolischen
Glaubenshinterlage) gehört, darf diese nie in Frage gestellt werden. Die Prüfung

C. 2 de haeresi in Sexto. 2 s. C. C. 8. März 1658.

RF.VL'E D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 1



der Wahrheit in einer Disputation darf nur ein Examen elucidationis
(Erklärung), nicht ein examen revisionis (Änderung) sein.

Die Erfahrung vieler Jahrhunderte hat bewiesen, daß das Ergebnis
solcher Disputationen nur eine größere Erbitterung der Gegner und

Weiterverbreitung des Irrtums zu sein pflegt. Beide Parteien schrieben
sich gewöhnlich den Sieg zu, das Werk der Einigung kam nicht
zustande.

Gerade zur Reformationszeit wurden mehrere Disputationen
abgehalten, deren bekannteste wir erwähnen wollen 1 :

i. Disputation zu Heidelberg im April 1518, im Generalkonvent
der Augustiner.

2. Die Disputation von Leipzig am 27. Juni bis 15. Juli 1519
zwischen Karlstadt und Dr. Eck, und dann zwischen Dr. Luther und
Dr. Eck. Dabei hatte Luther das Verlangen gestellt, über die

Disputation sollten nicht nur die Theologen, sondern auch die Mediziner
und Juristen ihr Urteil abgeben.

3. Disputation von Zürich, am 29. Januar 1523. Zwingli hatte
dabei 67 Thesen aufgestellt. Der Generalvikar Faber von Konstanz

war nicht zum Disputieren gekommen, sondern um gegen die

Abhaltung der Disputation zu protestieren, da sie in die Rechte der
Konzilien eingreife.

4. Am 26. bis 28. Oktober desselben Jahres fand in Zürich die

zweite Disputation statt, an der man sich von katholischer Seite nicht
beteiligte. —

Diese allgememen Begriffe und katholischen Grundsätze mußten

vorausgeschickt werden. Die katholischen Geistlichen der III Bünde

kannten diese und verhielten sich darum ablehnend gegen eine

Disputation im Jahre 1526.

I. Vorfragen.
1. Politische Lage.

In der Woche nach dem Weißen Sonntag 1524 versammelte
sich der Bundstag zu Ilanz und erließ die ersten Ilanzer Artikel.
Darin heißt es unter anderem : Jeder Pfarrer soll seine Pfründe

1 Schuldisputàtionen im großen Stil waren besonders an der Sorbonne zu
Paris im Mittelalter üblich. Franz von Mayronis, Dr. Illuminatus führte 1315 die
sorbonnische Disputation ein, bei welcher ein Disputant von früh morgen 5 Uhr
bis abends 7 Uhr seine Sätze gegen jeden Gegner zu verteidigen hatte. Vergi.
Weiß, Weltgeschichte, VI. Band, S. 323.



— 3 —

selbst versehen. Einen neuen Pfarrer soll man nur mit Zustimmung
der Kirchgenossen bestellen. (Auf Grund dieser Bestimmungen kam
es in Chur bei St. Martin zu Händeln mit dem Patronatsherrn.
Dr. Laurenz Mehr, bisher Pfarrer an S. Martin, zog nach Zürich.
Der Dompropst als Patron von S. Martin ernannte den Domherrn
Nikolaus Brändlin von Markdorf, Baden, zum Pfarrvikar an S. Martin.
Die Gemeinde war damit nicht einverstanden und wählte Comander

zum Seelsorger, womit der Übertritt der Pfarrei zur Reformation
besiegelt war.)

Außer um Ehesachen oder um Kirchengut soll niemand vor ein

geistliches Gericht geladen werden.

Das waren scharfe Eingriffe in die Rechte des Bischofs. Der
Churer Bischof protestierte daher gegen diese Bestimmungen, ebenso

der österreichische Landvogt Hans von Marmels.
Das gleiche Jahr brachte aber noch eine andere Rechtsverletzung.

Im September desselben Jahres 1524 erließ nämlich der Bundstag den

vierten Bundesbrief 1, oder die Verfassung der III Bünde. Die Urkunde
beginnt mit den Worten : «Wir Andreas, Abt zu Disentis, ich Hans

von Marmels, Herr zu Räzüns und wir all Gemeinden gemeiner dreier
Bünde. »

Aus dem Inhalt seien nur folgende Punkte erwähnt :

Die Jurisdiktion des Bischofes als Grundherrn und Landesherrn
wird nicht mehr anerkannt, sondern in Nr. 3 das ganze Gerichtswesen

geregelt. In Kriegsnöten sollen die geistlichen Güter (Kirchengüter)
um einen billigen Zins verpachtet werden. Ein Mörder soll in einem
andern Gerichte keine Zuflucht haben, demgemäß wohl auch nicht
in den Kirchen, und das Asylrecht wäre damit aufgehoben. Die Ilanzer
Artikel von 1524 werden ausdrücklich als rechtskräftig erklärt : « Denen
Artikel nüwlich gegen den Geistlichen und anderen gemacht der
Datum wiest Montag nächst nach dem Sonntag Quasi modo geniti etc.
dieses Jahrs, ohnvergriffen sollend allwegen in ihren krefften stöhn
und belieben. »

Dieser Bundesbrief oder Verfassungsurkunde bedeutete eine große
Ungerechtigkeit gegen das Hochstift und das Bistum Chur. Man muß
sich billig wundern, daß der Abt von Disentis denselben unterschrieben
und besiegelt hat. Der Abt wird sonst als tüchtiger Mann gelobt.2

1 Vollständig abgedruckt bei Conr. Alohr, Geschichte von Currätien, II,
S. 65-72.

2 P. Adalgot Schuhmacher, Album, S. 26.



— 4 —

P. Adalgot Schuhmacher erwähnt, daß dieser Bundestag genau
ioo Jahre nach Entstehen des obern Bundes abgehalten wurde, und
der Abt habe als guter Patriot seinen Namen wie sein Vorgänger, Peter

von Pontaningen, an die Spitze der Urkunde gestellt. Doch auch als

guter Patriot hätte er sich nicht zu einer Ungerechtigkeit hergeben
sollen. Unlogisch war es auch von Hans von Marmels, daß er jetzt
diesen Bundesbrief besiegelte, während er im April gegen die Ilanzer
Artikel protestiert hatte, die in dieser Urkunde als rechtskräftig erklärt
wurden.

Bischof Paul Ziegler konnte eine solche Urkunde nicht annehmen
und besiegeln. Im ersten Entwurf der Urkunde hatte man sie mit
den Worten begonnen : « Wir Paul Ziegler, Bischof von Chur etc. »

Als aber der Bischof seine Unterschrift verweigerte und gegen diese

Bestimmungen protestierte, mußte man eine andere abfassen.

Man hat von katholischer Seite diesem Bundesbrief zu wenig
Beachtung geschenkt, selbst Mayer sagt bloß, der Bischof habe diesen

Brief nicht anerkannt, weil in demselben die Ilanzer Artikel als
rechtskräftig erklärt worden seien.

Weil der Bischof ein Ausländer war (Paul Ziegler war von
Nördlingen in Bayern) und die Verfassung der III Bünde nicht anerkennen

wollte, entstand im Lande eine arge Abneigung gegen ihn. Für sein

Leben fürchtend, bestimmte der Bischof den Domscholastikus Christopli
Metzler zu seinem Generalvikar, verließ Chur im Herbst 1525 und
nahm in Fürstenburg, im Vinschgau, seinen Wohnsitz ; er kehrte
zeitlebens nicht mehr nach Chur zurück. Diese lange Abwesenheit des

Bischofs von Chur hat sicher dem Bistum viel geschadet. Der
Heerführer darf das Heer nicht verlassen, wenn die Schlacht beginnt ;

der Bischof ist auch der Hirte, der seine Herde nicht verlassen soll,

wenn der Wolf einbricht. Kardinal Mercier von Mecheln hat während
des Weltkrieges ein anderes Beispiel gegeben, da er auf seinem Posten

verblieb, obschon König und Ministerium ins Ausland geflohen waren.
Man mag den Bischof hierbei wohl entschuldigen, er habe nur

die Worte des Evangeliums befolgt : Wenn man euch in einer Stadt
verfolgt, so fliehet in eine andere. Mit Unrecht dagegen hat man dem

Bischof Paul Ziegler vorgeworfen, er habe mit den Feinden des Landes

konspiriert. Das ist wohl unrichtig ; aber bei seiner langen Abwesenheit
konnten solche Verleumdungen unwiderlegt sich ausbreiten.

Man hatte im gleichen Jahre den Müsserkrieg, Comander hatte
seine Gegner in den Wiedertäufern, große Unruhe herrschte im Lande.



— 5 —

Es stand sogar zu befürchten, daß auch Comander aus Bünden
verwiesen würde ; Zwingli und die Zürcher wurden als die Quelle alles
Übels angeklagt, und ihre Anhänger als Ursache von Unruhen
verlästert. Um dieses gefährliche Ungewitter noch vor seinem Ausbruche
abzulenken, sandte Zwingli den 14. Juni 1525 an den Stadtrat von
Chur ein Schreiben, in dem er die Sache Zürichs und der Reformation
mit Wärme verteidigte und die drei Bünde aufforderte, daß sie den

Verleumdungen nicht Glauben schenken, und bat, daß man Comander

gestatte, das Evangelium zu predigen, wenn man sich nicht die
Strafe der Verachtung des göttlichen Wortes von Gott zuziehen wolle.

Diese zwinglische Apologie entfesselte den Geist des Aufruhrs
und der Verfolgung. Ein heftiger Auflauf fand in Chur statt, wobei
Mönche und Pfaffen mißhandelt wurden. J Der Weihbischof wurde
mit Steinen beworfen, mit Schlägen bedacht, aufs Kaufhaus geführt,
wo er seine Zustimmung zu den Lehren Comanders hätte geben sollen.

2. Veranlassung der Disputation.

War es nicht ein Gebot der Klugheit und Selbsterhaltung, daß
die Vertreter des Bischofs und Domkapitels sich an den Bundstag
wandten mit der Bitte um Erhaltung des konfessionellen Friedens
und der persönlichen Sicherheit Die drei Bünde hatten vor kurzer
Zeit einen Beschluß gefaßt, keine neuen Irrlehren im Lande zu
dulden ; sie waren auf Bitten Comanders gegen die Wiedertäufer
eingeschritten, hatten die Landesfremden aus dem Lande gewiesen,
den Einheimischen unter Geldbußen verboten, ihr Unwesen zu treiben.
Cajacob und Conr. Strebel hatten daraufhin das Land der III Bünde
verlassen.

Dieses Strafgericht gegen die Wiedertäufer wurde zu Maienfeld
abgehalten. 2 Dem Priester Blasius in Malans, der die Messe

abgeschafft, wurde die Wahl gelassen, entweder die Messe wieder zu

feiern, oder in die Verbannung zu gehen. Er zog letzteres vor.
Comander hatte die Strafen gegen die Wiedertäufer veranlaßt und
wurde deshalb stark angegriffen.

Vor dem zu Chur im Dezember 1525 versammelten Bundstag
erschienen die Vertreter des Bischofs, Generalvikar Metzler, Weih-

1 Fetz Fr., Die Schirmvogtei des Hochstiftes Chur und die Reformation,
S. 23 f.

2 Kind, Die Reformation, S. 37.



— 6 —

bischof Stephan Tschuggli, Abt Schlegel von S. Luzi, ebenso Delegierte
des Domkapitels und erhoben gegen Comander und 40 Prädikanten
in den III Bünden Klage. Sie beschuldigten die neugläubigen Prediger
der Ketzerei, des Rottengeistes und des Sektenwesens. Diese legen die

Heilige Schrift in einer Weise aus, die den heiligen Überlieferungen
der Kirche widerspreche ; sie greifen die heiligen Sakramente an,
besonders die Beicht, verachten die heilige Messe und machen sie

lächerlich, ebenso den Zölibat oder die Ehelosigkeit der Priester. Deshalb

soll die weltliche Gewalt gegen sie vorgehen, wie es neulich gegen
die Wiedertäufer geschehen sei, damit Friede im Lande erhalten werde.

Waren die Katholiken berechtigt zu diesem Vorgehen Bereits
oben sind einige Gründe dafür angebracht. Die Neuerer hatten wirklich
den Frieden im Lande gestört. Wir haben seither eine Geschichte

von 300 Jahren, und jeder Kenner derselben muß zugeben, daß die

Glaubensneuerung einen tiefen Riß in der Bevölkerung der III Bünde
verursacht hat, und daß in allen politischen Händeln die konfessionellen

Gegensätze sich geltend machten. Wäre es möglich gewesen, diese

konfessionelle Uneinigkeit zu verhindern, so hätten die weltlichen
Behörden das unter allen Bedingungen tun sollen. Die Vertreter des

Hochstiftes waren sicher der Überzeugung, die weltlichen Behörden

bringen das durch energisches Einschreiten fertig.
Übrigens rechtfertigt gerade Campell durch seine Darstellung des

Religionsgespräches zu Ilanz (S. 287 ff.) das Vorgehen der Katholiken.
Er bringt zuerst eine kurze Geschichte des Bauernkrieges, der

seine Ausläufer gehabt habe bis in unsere Täler, aber durch energisches

Eingreifen der Obrigkeit unterdrückt wurde. Ebenso sei man mit
Recht gegen die Wiedertäufer vorgegangen. Konnte Comander und
sein Anhang nicht die dritte Partei sein, gegen die man in gleicher
Weise mit Erfolg hätte vorgehen können Ohne Absicht scheint also

Campell das Vorgehen der Katholiken gerechtfertigt zu haben.
Und wenn die ganz Modernen heute den Polizeibüttel gegen jedes

unschuldige Mönchlein aufbieten, so ist nicht einzusehen, warum damals
die weltliche Macht gegen diese viel gefährlichere neue Bewegung nicht
hätte einschreiten dürfen und sollen, im Interesse des religiösen Friedens.

3. Ansetzung der Disputation.

Der Bundstag wollte billiger Weise niemanden verurteilen, ohne

ihn anzuhören. Daher lud er Comandei vor zur Vernehmlassung.



— 7 —

Dieser suchte nachzuweisen, er habe nur das gepredigt, was in der

Heiligen Schrift sei. Wenn Unruhen entstanden seien infolge seiner

Lehre, so sei das nicht seine Schuld, sondern derjenigen, welche ihr
Ohr hartnäckig der Wahrheit verschlössen und die Finsternis dem

Lichte vorzögen. Er verlangte daher vom Bundstag die Ansetzung
eines öffentlichen Religionsgespräches, damit er sich dabei öffentlich
rechtfertigen könne. Dabei werde er seine Lehre verteidigen. Werde

er hierbei aus der Schrift eines Irrtums überwiesen, so sei er bereit, zu
widerrufen. Bis dahin aber könne er von der Wahrheit nicht lassen.

Der Bundstag entsprach seinem Gesuche und setzte auf den

7. Januar 1526 eine öffentliche Disputation in Ilanz an. Er wählte
auch sechs Delegierte, aus jedem Bunde zwei, welche den Vorsitz
führen und zuletzt über den Erfolg des Religionsgespräches ein Urteil
abgeben sollten.

Die Katholiken hatten zu einer Disputation keine Lust, nicht
etwa, weil die katholische Lehre nicht haltbar gewesen wäre, sondern

aus dogmatischen und taktischen Gründen, wie sie in der Einleitung
dargelegt wurden.

Der Generalvikar bemerkte denn auch, er und die Seinen haben

nicht im Sinne, über den jahrhundertealten Glauben, für den soviel

Märtyrer-Blut geflossen sei, zu disputieren, d. h. ihn in Frage stellen

zu lassen. Die Katholiken verstanden sich schließlich doch zur
Disputation, um Zeugnis zu geben von ihrer Überzeugung und der
Lehre der Kirche.

4. Comanders Thesen.

Comander machte sich nun daran, nach Sitte jener Zeit Thesen

oder Sätze aufzustellen, die er beim Religionsgespräch verteidigen
wollte. Er habe sich dabei der Hilfe seiner Freunde und Anhänger
bedient. Er publizierte noch vor der Disputation 18 Thesen. Dr. Mayer
bietet sie in seiner Bistumsgeschichte II, S. 38. Dr. Camenisch hat
sie in seiner Broschüre : Das Ilanzer Religionsgespräch, S. 12 f. Der
Text beider weicht in unbedeutenden Punkten voneinander ab ; wir
zitieren sie nach Dr. Mayer. Demnach lauten sie :

1. Die wahre christliche Kirche ist einzig aus Gottes Wort gezeugt,
muß demnach nur bei demselben verbleiben und auf keine fremde
Stimme hören.

2. Die Kirche Christi soll außer dem Worte Gottes kein Gesetz

aufstellen, sondern darauf hören, was Christus, ihr Bräutigam bestimmt



— 8 —

und vorgeschrieben hat ; andernfalls wäre sie schlimmer als die jüdische
Synagoge.

3. Daraus folgt, daß die Ohrenbeicht und anderes derartige, welches
als kirchliche Tradition ausgegeben wird, niemand weiter verpflichtet,
als soweit es im Worte Gottes begründet und durch dasselbe

vorgeschrieben ist.

4. Die Lehre vom Fegfeuer stammt nicht von Gott.
5. Der Zölibat und das Fastengebot sind Menschensatzungen,

erlassen auf Anstiften des Teufels von solchen, die vom Glauben
abgefallen sind.

6. Wer fühlt, daß ihm die Gabe der Enthaltsamkeit nicht gegeben
sei, darf nicht nur die Ehe eingehen, sondern ist verpflichtet dazu,
wessen Geschlechtes oder Standes er auch sein mag.

7. Bilder anzubeten oder sie zum Kultus zu verwenden,
widerspricht der Heiligen Schrift des Alten und Neuen Bundes.

8. Alle menschlichen Gesetze, welche die Gewissen berühren, sind
unnütz und gänzlich abzuschaffen, weil durch dieselben keine
Verehrung Gottes stattfindet.

9. Die Bischöfe sollen selbst predigen ; sie sollen keine weltliche
Herrschaft ausüben und nicht ungebührlichen reichen Besitz haben,
sondern sich mit einem anständigen Einkommen begnügen und für
ihre Schafe durch Verkündigung des Wortes Gottes sorgen.

10. Alle geistlichen Personen, wessen Ranges sie auch sein

mögen, sollen bezüglich des Zeitlichen der weltlichen Obrigkeit
unterworfen sein.

11. Da Christus der einzige, ewig lebende hohe Priester des Neuen
Bundes ist, so bedarf er keines Vertreters.

12. Christus ist der einzige Mittler zwischen Gott dem Vater und
den Gläubigen ; so sind alle übrigen Mittler aus der Reihe sterblicher
Menschen unter Überschreitung der biblischen Grenzen und ohne

hinlänglichen Grund aufgestellt worden.

13. Christus ist das einzige und ewige Opfer. Alle andern Opfer
sind aufgehoben, und das Opfer Christi kann nicht wiederholt werden.

14. Die Messe ist der Heiligen Schrift zuwider und als Lästerung
des Opfers Christi zu betrachten.

15. Die Messe als Opfer ist Erfindung späterer Zeit.
16. Daß Christus wesentlich und leiblich unter dem Brote des

heiligen Abendmahles zugegen sei, ist ein Irrtum und kann aus der

Heiligen Schrift nicht erwiesen werden.



— 9 —

17- An Stelle des Abendmahles, wie es Christus angeordnet, wurde

später die Messe gesetzt.
18. Bezüglich der Berechtigung der Zehnten ist man bereit, Antwort

zu geben.
Das ist eine etwas dürftige Systemsurkunde.
Selbst Camenisch (S. 13) sieht sich zum Geständnis gezwungen :

« Diese Comanderschen Thesen vermögen mit denjenigen Zwinglis und
Luthers weder an Umfang noch an Reichhaltigkeit des Inhaltes den

Vergleich auszuhalten. »

Bei näherer Prüfung zeigt es sich, daß Comander Zwinglis Schüler
ist. Seine Thesen sind die getreue Wiedergabe jener Zwinglis, die

der zürcherische Reformator für seine Disputation zu Zürich Ende

Januar 1523 aufstellte. Wir bringen für unsere Behauptung einige
Beweise.1 In These 2 leugnet Comander der Kirche das Recht der

Gesetzgebung. Zwingli sagte in These 15 : Die Lehre und Gesetze

der Kirche sind Menschensatzungen, die zur Seligkeit nüt nützen.
Wie will man aber der Kirche das Recht zu legiferieren absprechen,

wenn heutzutage jeder Verein für sich das Recht beansprucht, für seine

Mitglieder Vorschriften aufzustellen.
Die Ohrenbeicht wird von Comander in These 3 verworfen, von

Zwingli in These 51-55.

Bezüglich des Fastens, das Comander in These 5 verwirft, hatte
Zwingli in Zürich bekanntlich anfänglich Schwierigkeiten. Der Rat
belegte die Übertreter des Fastengebotes mit Strafe und verordnete,
daß bis auf weiteres die Fasttage in alter Ordnung sollen gehalten
werden. Am 16. April 1522 erließ Zwingli die Schrift : « Vom Erkiesen
und Freiheit der Speisen » worin er das Fastengebot verwarf.

These 9. Comander will, daß die Bischöfe selbst predigen und
nicht ungebührlich reichen Besitz haben. Damit anerkennt er, daß

es Bischöfe gebe. Wo sind aber diese bei den Reformierten Zwingli
ist in These 32 und 33 logischer. Geistliche, welche sich Reichtümer
erwerben, schmähen Christus. Er läßt also kerne Hierarchie mehr

gelten. Wenn Comander erklärt, die Bischöfe dürfen nicht allzuviel
weltlichen Besitz haben, so geht diese Bestimmung gegen den Churer
Bischof, der ja Landesherr war, und seit einem Jahrhundert mit der
Stadt Chur in Fehde lag. Comander wollte da dem Churer Stadtrat
helfen.

1 Vgl. Dr. G. Mayer : Die Disputation von Zürich 1523, Luzern 1895.



— IO —

Die These io hat Comander selbständig formuliert ; inhaltlich
stimmt sie mit Zwinglis These 36 und 37 überein. Zwingli verwirft
die Anrufung der Heiligen nicht direkt, wohl aber indirekt, wenn er
sagt, Christus sei der einzige Mittler zwischen Gott und uns, und
wir bedürfen keines andern Mittlers. These 19 und 20. Damit stimmt
Comander in seiner These 11 und 12 wohl überein.

Comander leugnet klar die wesentliche Gegenwart Christi im
heiligsten Altarssakrament (These 16). Zwingli sprach sich nicht klar
darüber aus ; wahrscheinlich wagte er es noch nicht, mit seiner Ansicht
herauszurücken (These 18). Doch seit 1523 hatte sich auch Zwingli
zur Leugnung der wirklichen Gegenwart durchgerungen.

Merkwürdig ist es wohl auch, daß Comanders letzte These sogar
den Formfehler Zwinglis übernimmt. Eine These soll nämlich eine

klare, bestimmte Behauptung enthalten, nicht nur, daß man bereit
sei, darüber Auskunft zu geben. Läßt er Zinsen und Zehnten gelten
oder nicht Zwingli sagt ähnlich : Über Zinsen, Zehnten und ungetaufte
Kinder ist er bereit zu Disputieren, These 66 und 67.

Aus diesen Proben ist ersichtlich, daß Comander Zwinglianer
und nicht Lutheraner war. Über alle diese Thesen wurde in Ilanz
nicht disputiert. Die dort behandelten Sätze geben Gelegenheit zu

einigen weiteren Bemerkungen im zweiten Teil.

5. Teilnehmer der Disputation.

Zu den Aktivteilnehmern an der Disputation gehörten auf
katholischer Seite : Generalvikar Christoph Metzler, später (1548 -61) Bischof

von Konstanz ; Weihbischof Stephan Tschuggli, ein Dominikaner ;

Abt Theodor Schlegel von S. Luzi ; Domherr Bartholomäus von
Castelmur aus dem Bergeil, später Domdekan ; drei Landdekane,
darunter Johann Bursella von Camogasc, — Thomas Maier, Pfarrer
in Tinzen und Peter Petronius Barth, Pfarrer von Obervaz. Einer
von den letzten beiden wird wohl Dekan des Oberhalbsteiner Kapitels
gewesen sein, doch nicht beide. Christian Berri, Magister und
Schulmeister an der Domschule zu Chur ; drei Dominikaner vom Kloster
S. Nicolai auf dem Kornplatz.

Unter den Reformierten werden genannt : Johann Comander,
Pfarrer von S. Martin in Chur ; Johann Pontisella aus dem Bergeil,
früher Domherr in Chur, jetzt Schulmeister ; Pfarrer Christian Hart-



— II —

mann 1, früher Prämonstratenser von S. Luzi, Pfarrer in Sagens, und

jetzt Pfarrer in Thusis ; Georg Tschugg, Pfarrer von Präz ; Johann
Blasius, Pfarrer in Malans ; ferner Kaplan Gallizius von Camogasc
und Jakob Salzmann, Lehrer in Chur; zwei Vertreter von Zürich.
Jakob Ammann und Sebastian Hofmeister. Nebenbei sei noch viel
Volk, weltlichen und geistlichen Standes, in Ilanz gewesen, ohne daß
die einzelnen sich aktiv am Gespräch beteiligten. -

6. Quellen.

Den Verlauf der Ilanzer Disputation beschreiben nur
protestantische Quellen ; diese sind parteiisch und gestatten kein objektives
Urteil. Hofmeister, Schaffhausens Reformator, hat den Verlauf der
Disputation aufgeschrieben und deutsch erscheinen lassen. Das
Werk wurde 1904 bei der Galliziusfeier neu herausgegeben.
Hofmeister hatte in Paris philosophische Studien gemacht und wurde
zum Dr. theologiae promoviert. Er war Barfüßermönch, trat in seiner

Vaterstadt Schaffhausen entschieden für die neue Lehre ein. Zur Zeit
des Gesprächs war er Pfarrer am Fraumünster in Zürich; er starb
1533 hi Zofingen. Weil er bei der Disputation am Nachmittag ganz
ausgeschlossen wurde, ist es begreiflich, daß er den Bündnern, und
namentlich der katholischen Partei, die seine Ausschließung verlangte,
feindlich gesinnt war. Schon aus diesem Grunde darf man annehmen,

er habe sich im Protokoll der Disputation dafür rächen wollen.
Übrigens hatte er für seine Absicht, die Disputation für die Neuerer

günstig darzustellen, ein Vorbild in Hegenwald, in Zürich. Dieser
Erhard Hegenwald berichtete über den Verlauf der Zürcher
Disputation vom 29. Januar 1523 in einer Schrift : Handlung der

Versammlung etc., gedruckt 1523, im März. Der Bericht enthielt
manche Unrichtigkeit. Generalvikar Faber, der an der Disputation
teilgenommen hatte, sah sich veranlaßt, eine Gegenschrift erscheinen

zu lassen ; Wahrhafte Unterrichtung etc. Hegenwald fand in
Hofmeister einen gelehrigen Schüler. Schade jedoch, daß in Bünden kein
Katholik dem Beispiele Fabers folgend, Hofmeisters Unrichtigkeiten
richtig stellte.

1 Dr. Simonet, Die Weltgeistlichen Graubündens. S. 143.
2 Nähere Angaben bei Schiess. Bullingers Korrespondenz mit den Grau-

bündnern, Einleitung, in Quellen zur Schweizer Geschichte. XXV. Band. Basel
1906 etc. Egli, Schweiz. Ref. Gesch., I. Bd. Zürich 1910.



— 12 —

Campell hat im zweiten Teil seines Werkes : zwei Bücher rätischer
Geschichte 1, das XIII. Kapitel betitelt ; Religionsgespräch zu Ilanz.
Er war nicht selber in Ilanz anwesend sondern sagt, seine Hauptquelle

sei Hofmeister. Daneben habe er noch Ohrenzeugen der
Disputation beraten, so Comander, Andreas Fabrizius, Gallizius und
Blasius (S. 299). Liest man aber genau Hofmeister und Campell, so erhält

man den Eindruck, Campell sei vollständig von Hofmeister beeinflußt.
Daß beide unzuverlässig sind, geht daraus hervor, daß die Reden

der Protestanten sehr ausführlich und wahrscheinlich in verbesserter
Form aufgeführt werden, von den Katholiken aber nur Bruchstücke

geboten werden. Augenscheinlich geben sie nur solche Aussprüche
der Katholiken, die leicht zu widerlegen waren. Campell gesteht selbst

(S. 306) : Bei den Ausführungen übers Fegfeuer brachte der Abt die
nämlichen Gründe vor, welche gegen Luther geltend gemacht wurden.
Wer von den Lesern Campells weiß aber, welche Gründe von den

Katholiken vorgebracht wurden Hofmeister zitiert (S. 35) bei der
Rede Schlegels übers heiligste Altarssakrament zweimal andere Werke,
z. B. « Liess Mag. von Hochenzinnen 4. » Will man unparteiisch sein,

so muß man die Gründe des Gegners auch anhören und würdigen.
Durch Verschweigen derselben war die Sache der Katholiken bei den

Lesern dieser zwei Berichte ungünstiger dargestellt.
Nach diesen Vorfragen muß nun der Verlauf der Disputation

geschildert werden. Der Kürze halber kann aber nicht jeder Ausspruch
oder Zwischenfall berücksichtigt werden. Es sei auf Campell und
Hofmeister verwiesen. Doch auf einige Einseitigkeiten derselben muß
hier besonders hingewiesen werden. Unsere Darstellung ist also in
diesem Punkte mehr ein Kommentar zu beiden.

II. Verlauf der Disputation.

1. Versuch zu einer friedlichen Übereinkunft.

Alle protestantischen Geschichtsschreiber von Hofmeister bis zum
heutigen Tag standen unter der Suggestion, die Katholiken hätten das

Religionsgespräch um jeden Preis vereiteln wollen. Dogmatische und
taktische Gründe rieten freilich, zu einer gütlichen Abmachung Hand

1 Campell schrieb lateinisch, Mohr hat sein Werk übersetzt, und wir zitieren
diese Übersetzung.



— 13 —

zu bieten ; denn auch hier, wie bei jedem Prozeß, wäre ein magerer
Vergleich besser gewesen als ein fetter Prozeß. Lediglich zu einer
solchen gütlichen Vereinbarung dienten die Anstrengungen des ersten

Tages.
Auf den Sonntag nach Epiphanie, den 7. Jänner 1526, war die

Ankunft der Teilnehmer in Ilanz anberaumt. Die sechs Deputierten
der III Bünde waren aber nicht vollzählig erschienen. Ob nur einer
fehlte Und welcher Hofmeister redet von etlichen. Uns scheint

es sicher, daß Anhänger der neuen Lehre nicht erschienen seien ; denn
sonst hätte Hofmeister gewiß den Namen der Fehlenden genannt,
zum Beweise, daß die nicht Erschienenen Katholiken gewesen seien

und durch ihre Abwesenheit die Disputation verhindern wollten.
Die weltlichen Beisitzer wollten aber das Gespräch nicht beginnen

lassen bis alle sechs Deputierten angelangt seien.

Als nun am Montag, den 8. Januar, die Deputierten immer noch
nicht vollzählig waren, berief der Generalvikar die Teilnehmer beider
Konfessionen in die Kirche, um das Gespräch doch zu beginnen. 1

Einige der Neuerer waren der Meinung, man solle der Einladung des

Vikars nicht folgen ; doch verstand man sich auch von protestantischer
Seite dazu, die angesagte Versammlung zu besuchen.

Der Generalvikar begrüßte die Versammelten im Namen des

Bischofs und hielt eine friedliche, kluge Ermahnung, beim alten Glauben

zu verbleiben und alle Uneinigkeit und gegenseitige Befehdung
aufzugeben.

Nachdem er geendet, trat allgemeines Schweigen ein. Der Vikar
fragte nun einzelne mit Namen um ihre Meinung. Abt Schlegel von
S. Luzi meinte, eine Disputation habe nicht viel Zweck ; nächstens
werde ein Konzil abgehalten. Dasselbe werde entscheiden, was geoffenbarte

Lehre sei und was in Disziplinarfragen etwa abgeändert werde.
Diese Entscheidungen solle man abwarten. Eventuell könne man die

Fragen einer Universität zur Entscheidung überlassen. — Der
Weihbischof Stephan Tschuggli äußerte sich, der Abt von S. Luzi möge
noch einige Theologen mit sich nehmen, ebenso der Pfarrer von S. Martin,

1 Mohrs Übersetzung besagt, spät am Abend habe der Vikar die Teilnehmer
zur Kirche geladen. Campell dagegen schreibt : Diluculo, d. h. früh morgens.
Mohr übersetzt das fälschlich mit : Am späten Abend. (S. 292.) Hofmeister stimmt
damit überein, S. 16 : Demnach am selben Tage früh. So ist dann die folgende
Notiz Campells damit zu vereinen, daß man nach diesen Verhandlungen zum
Mittagessen ging. Hofmeister sagt : Zum Imbiß.



— 14 —

Johann Comander. Diese können miteinander in Chur disputieren
und eine Einigung erzielen. Drei Landdekane meinten, man möge
beim alten Glauben verbleiben.

Comander jedoch war anderer Meinung : Er drückte seinen

Schmerz aus über die unter ihnen herrschende Uneinigkeit, sowie seinen

Wunsch, Frieden und Eintracht wiederkehren zu sehen. Eine gütliche
Verständigung sei aber gegenwärtig unmöglich, weil jedermann die
schmachvollen Verdächtigungen der Katholiken gegen ihn und seine

Mitbrüder erinnerlich seien. Diese möge man nun beweisen und er
wolle sich rechtfertigen.

Man schloß vorläufig die Versammlung und ging zum Mittagessen.
Am Nachmittag versuchte der Generalvikar mit dem Abte von S. Luzi,
die Bundesboten für Vermittlung einer gütlichen Verständigung zu

bewegen. Als Comander von diesem Schritte der Katholiken hörte,
ging er mit Pontisella auch zu den Bundesdeputierten und erklärte,
der Bundstag habe die Abhaltung der Disputation beschlossen, und
es bleibe dabei. Sonst würden sie, die Bekenner der neuen Lehre,
öffentlich vor der ganzen Menge ihre Glaubensgrundsätze darlegen.
(Als ob er nicht auch bisher seine neuen Ansichten dem Volke
vorgetragen hätte.) Die friedliche Verständigung war somit gescheitert.
Die Bundesboten beschlossen, am andern Tage, einem Dienstag, die

Disputation abzuhalten, auch wenn verschiedene fehlen sollten.

2. Nur Nebensachen.

Am Dienstag morgen versammelte man sich im Rathaus unter
dem Vorsitz eines Bundesdeputierten. Dieser erteilte gleich anfangs
das Wort dem bischöflichen Generalvikar Metzler.

a) Derselbe brachte die Koslenfrage vor, nicht wie die historische

Suggestion bei den Reformierten will, um die Disputation zu
hintertreiben, sondern, weil auch bei unsern Altvordern diese Frage eine

wichtige Rolle spielte. Der Vikar führte aus : Der Bischof stelle eine

Bürgschaft von 6000-10,000 Fr. zur Verfügung, falls die Katholiken
unterliegen sollten. Die Gegenpartei solle jedoch eine ähnliche Summe

als Unterpfand stellen, damit daraus die Kosten bezahlt werden können,
wenn die Reformierten unterliegen. Dieses Angebot brachte eine

große Aufregung unter die Neuerer. Christian Hartmann, Pfarrer von
Thusis, wunderte sich darüber, daß so reiche Priester, wie sie bei der

Gegenpartei seien, sich so bekümmert zeigen um die Kosten der

Disputation, der Wahrheit selbst gegenüber so kalt seien.



— 15 —

Georg Tschugg, Pfarrer zu Präz, bemerkte : Herr Vikar und ihr
übrigen fetten Herren, klaget doch nicht, sondern überlasset diese

Sorge uns armen, mageren Geistlichen, die wir kaum unsern Hunger
zu stillen vermögen. Bei eurem Überfluß vermöget ihr leicht diese

Kosten zu bestreiten.
Comander schließlich äußerte sich : Der Bundstag habe über die

Kosten nichts bestimmt. Man solle also diese Frage ruhen lassen.

Seine Partei wäre nicht in der Lage, eine solche Summe aufzubringen.
Daraufhin ließ man diese Frage unerledigt.

Die Bündner Geschichte zeigt uns, daß es nicht überflüssig war,
diese Frage aufzuwerfen. 1603 war es notwendig geworden, gesetzliche
Bestimmungen zu erlassen gegen verschiedene Übelstände in der

Verwaltung der Untertanenlande. Man setzte eine große Kommission
dafür ein ; nachdem die sogenannte Landesreform ausgearbeitet und

angenommen war, fragte man sich, wer bezahlt die Kosten Die
Antwort lautete : Jene sollen bezahlen, welche diese Gesetze notwendig
gemacht haben, also die Amtsleute des Veitlins seit 1590. Man verteilte
somit auf diese die Kosten, ganz ansehnliche Summen. Rudolf Planta
mußte 12,000 rhein. Gulden 130,000 Fr. bezahlen, der damalige
Vikar Albert von Salis wurde in eine Buße von 3000 rhein. Gulden,
ungefähr 33,000 Fr. verfällt. Daraus ist ersichtlich, daß es wohl keine

müßige Frage war, die der Vikar zur Sprache brachte. Und man darf
der Meinung sein, die frühe Beendigung der Disputation sei von den

Vertretern der III Bünde wohl hauptsächlich darum beschlossen worden,
weil die Kostenfrage infolge Weigerung Comanders und seiner Partei
nicht befriedigend zu lösen war.

b) Darauf verlangte der Generalvikar, nur die Einheimischen
sollen sich an den Verhandlungen beteiligen dürfen. Damit war gesagt,
daß die zwei zürcherischen Abgesandten, Sebastian Hofmeister und
Jakob Ammann, von der Disputation ausgeschlossen werden sollen.
Die Vorsitzenden berieten diese Forderung und beschlossen, die beiden
Zürcher dürfen wohl als Zuhörer der Disputation beiwohnen, doch sei

ihnen die aktive Beteiligung daran untersagt. Hofmeister mischte
sich aber im Laufe des Vormittags wiederholt in die Disputation ein,
und daher wurde er am Nachmittag ganz ausgeschlossen.

Auch das ist verständlich. Man erachtete die Disputation als eine

interne, bündnerische Sache, wie die Bundstage, woran sich nur Landeskinder

beteiligen durften. Außerdem herrschte in vielen bündnerischen
Kreisen eine ganz schlimme Stimmung gegen Zürich, von wo die neue



— i6 —

Strömung und die Beunruhigung ausging. Solche Friedensapostel
wollte man nicht. Man nahm sie mit ähnlichen Gefühlen in Ilanz auf,
wie unsere Gemeinden den Regierungskommissär empfangen, wenn
er von der hohen Regierung zu einer Gemeindeversammlung geschickt
wird. — Der herrschende Gedanke war bei der Disputation : Wir
machen das unter uns aus

c) Comander hatte seine Thesen unmittelbar vor der Disputation
den Gegnern mitgeteilt. Darüber beklagte sich der Abt von S. Luzi
und Domherr Castelmur. Sie hätten sich auf das Gespräch nicht
vorbereiten können, während Comander seine These studiert habe. Dadurch
seien die Katholiken im Nachteil. Dekan Bursella von Camogasc
schloß sich diesen Klagen an und bemerkte, ihm seien die Thesen

erst in Ilanz zur Einsicht unterbreitet worden. Der Kaplan von
Camogasc, Gallizius, ziehe seinen Prinzipal der Lüge : Die Thesen seien

in der Sakristei zu Camogasc aufgelegt gewesen. Wohl jedermann
sieht ein, daß ein solches Vorgehen des Kaplans gegen seinen Pfarrer
eine Taktlosigkeit gewesen ist. Gewiß, kein Pfarrer hat alle Zettel
durchgelesen, die etwa in einer Sakristei herumgelegen sind. So darf
man Bursella glauben, selbst, wenn Gallizius' Behauptung richtig war.
Die nächste Folge davon war, daß Gallizius in Camogasc unmöglich
wurde. Welcher Pfarrer würde mit einem Kaplan weiter wirken, der
einer andern Konfession angehört Und welcher Prinzipal ließe sich
das gefallen, daß der Untergebene ihn in öffentlicher Versammlung
als Lügner hinstellt Es ist uns daher unbegreiflich, wie man so viel
Wesens machen kann aus der Tatsache, daß Gallizius infolge der
Ilanzer Disputation das Oberengadin verlassen mußte. Wurde er
wirklich durch das Hochgericht ausgewiesen, so folgte das Gericht
dem durch Comander selbst veranlaßten Beschluß der III Bünde, daß

keine Irrlehrer im Lande bleiben dürfen. Comander hatte diesen

Beschluß gegen die Wiedertäufer proviziert1, jetzt konnte derselbe

gegen einen seiner Anhänger angewendet werden. Die Katholiken
waren daran ganz unschuldig.

1 Kind, Geschichte der Reformation in den Bistümern Chur und Como, S. ^7.

(Schluß folgt.)

SIS


	Die Ilanzer Disputation von 1526

