
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 19 (1925)

Artikel: Un évêque jurassien Monseigneur Eugène Lachat

Autor: Folletête, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-123340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-123340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN ÉVÊQUE JURASSIEN

Monseigneur Eugène Lachat
ESQUISSE BIOGRAPHIQUE.

La Suisse catholique célèbre, cette année, le centenaire du cardinal
Mermillod et, à cette occasion, l'histoire religieuse de notre pays s'enrichira

de maint travail intéressant sur la longue et glorieuse carrière
de l'éminent prince de l'Eglise l. Ce n'est pas ce sujet qui a retenu

mon attention et l'on pardonnera facilement à un enfant du Jura
de consacrer quelques lignes à cet autre évêque, contemporain du
Cardinal, dont la douloureuse destinée monta le même calvaire que
l'illustre Evêque de Genève : j'ai nommé l'évêque de Bâle, Monseigneur
Eugène Lachat.

*
*

Par l'âge, Mgr Lachat est l'aîné de Mgr Mermillod. de six ans ;

il le fut aussi dans l'épiscopat : mais bientôt leurs chemins se rejoignent

pour former la même voie douloureuse. Tous deux furent victimes
des mêmes troubles religieux et du même ostracisme de la patrie
ingrate envers ses meilleurs fils ; l'un, exilé par ordre du Conseil fédéral,

l'autre, proclamé déchu de sa charge episcopale par la conférence
diocésaine et exilé dans son propre diocèse ; tous deux honnis, calomniés,

livrés à la vindicte publique, représentés comme des citoyens
dangereux, ennemis de l'Etat, seuls responsables des maux immenses

qui s'abattaient sur le pays et seuls obstacles à l'ordre public et à

la paix confessionnelle ; tous deux affligés, dans l'amertume de leur
exil, des coups violents et répétés portés à leur diocèse : spoliation
et profanation des églises, introduction du schisme, persécution du

1 Conférence de Mgr E. Folletète, curé-doyen de Porrentruy, à la i Section
Historique » du Katholikentag de Bâle.

% Depuis la date de cette conférence, a paru, outre les nombreux articles de
jourrfaux et travaux quotidiens, l'intéressante biographie de M. l'abbé Ch. Comte,
du clergé de Genève : Le Cardinal Mermillod, d'après sa correspondance, î vol.
in-12, Genève, Jacqucmoud.



— 20 —

clergé fidèle, poursuivi à cause de sa fidélité même à l'évêque ; tous
deux errant en quêteurs sur les chemins de l'étranger pour subvenir
aux besoins pressants de leur église et de leur clergé dépouillés ; tous
deux enfin sacrifiés, l'un dans l'apothéose de la pourpre cardinalice,
l'autre dans l'éclat de la dignité archiépiscopale et l'érection du siège

du Tessin, à la restauration de la paix religieuse et comme la rançon
du nouvel ordre de choses.

** *

Certes, Mgr Lachat est un personnage dc moindre envergure
que Mgr Mermillod et il ne jouit pas dans l'Eglise de la notoriété
mondiale que valurent à l'Evêque de Lausanne et Genève non seulement
la pourpre cardinalice, mais le charme de son éloquence et son heureuse

initiative dans le domaine des questions sociales. Avec son accent du
terroir et sa bonhomie jurassienne, l'Evêque de Bâle le cède en distinction

et en finesse au Genevois de race ; il n'a rien du brillant
conférencier de Lyon ni du prédicateur goûté de toutes les grandes cathédrales

de France. Un seul titre suffit à sa gloire : « Champion de

la foi » ; une devise résume son invincible fidélité au milieu des plus
terribles coups de la persécution : potius mori quam foedari, « plutôt
la mort que la honte ».

L'abbé Lachat.

Aimable-Jean-Claude-iiwgme Lachat, originaire de la Scheulte,

paroisse de Mervelier, est né clans la ferme de Montavon, commune
de Réclère, le 14 octobre 1819. Orphelin de bonne heure, il fut l'objet
de la sollicitude pastorale du curé de Grandfontaine, l'abbé Farine,

qui lui fit commencer ses études classiques. Il fit sa rhétorique à

Besançon, où étudiait son frère aîné, François Lachat, le futur traducteur

de saint Thomas d'Aquin et de la Symbolique de Möhler, et
l'éditeur des oeuvres de Bossuet. Il a entendu l'appel de Dieu, qui veut
l'honorer de son sacerdoce. Où ira-t-il puiser la science théologique
dont il a besoin pour enseigner le peuple fidèle A sa source, à Rome.

Le Séminaire de Porrentruy a été emporté par la tourmente religieuse
de 1836. D'autre part, rien ne retient plus le jeune orphelin à la maison

paternelle privé de la douce affection de ses patents. Mais Rome est

bien loin et le jeune étudiant est pauvre. Qu'à cela ne tienne il

voyagera à pied, singulier exemple d'énergie et d'endurance pour
un jeune homme de 17 ans Comme les pieux pèlerins d'autrefois, il



— 21 —

visitera, pour attirer la bénédiction divine sur son cher projet, les

sanctuaires de Notre-Dame des Ermites, le tombeau de saint Charles

à Milan et la Santa Casa de Lorettc. A Rome, il ne trouva plus de

place à la Propagande, il s'en fut à Albano, chez les Pères du Précieux

Sang, congrégation fondée par le vénérable P. Gaspard del Bufalo.
Ordonné prêtre, le 24 septembre 1842, il s'adonna d'abord au ministère
des missions. C'est en qualité de missionnaire qu'il fut envoyé au

sanctuaire de Notre-Dame des Trois Epis, en Alsace, dont il releva
le pèlerinage, mais, rappelé dans le Jura par son bienfaiteur, l'abbé

Farine, dont la vieillesse réclamait un aide, il fut d'abord vicaire,

puis bientôt curé de Grandfontainc ; cinq ans plus tard (1855) curé-

doyen de Delémont, enfin le 25 février 1863, il fut élu évêque de Bâle.

Avant d'aller plus loin, il est intéressant d'examiner de plus près
les influences qui ont formé cette âme sacerdotale et qui l'ont préparée
si vaillante pour les rudes combats de la foi.

Joseph de Maistre a dit : « L'homme est formé à sept ans sur les

genoux de sa mère. » Le jeune Lachat eut le bonheur de naître dans

une famille chrétienne de vieille roche, où le dévouement à l'Eglise
et à ses ministres était de tradition. Pendant les heures périlleuses
de la tourmente révolutionnaire, la ferme de Montavon servit souvent
de refuge et d'abri aux prêtres poursuivis, de sanctuaire où le saint
Sacrifice était offert dans le secret d'une cachette retirée. Les dangers
de ces expéditions nocturnes et les prouesses de cet âge héroïque se

racontaient dans les longues veillées d'hiver et l'imagination du jeune
enfant en resta vivement frappée. Fils de notre bonne terre
jurassienne, où la vieille foi catholique a poussé de si profondes racines,

il puisait la fidélité religieuse dans les leçons de la famille. L'expérience

du présent l'instruisait d'ailleurs autant que les enseignements
du passé. On était alors en plein dans les troubles religieux de 1836 :

il fut le témoin dc la courageuse résistance de notre peuple aux entreprises

impies des ennemis de la religion ; il vit les « mais » s'élever

en signe de protestation devant les églises au cri de « Vive la religion ».

Il put enfin connaître le malheureux sort réservé aux confesseurs de

la foi, le pro-vicaire Cuttat et ses vicaires Spahr et Bélet.
Le long séjour du jeune séminariste à Rome, au pied des glorieuses

reliques des saints Apôtres et de tant d'autres martyrs illustres, sous
l'influence plus immédiate du Chef de l'Eglise et du Vicaire de Jésus-
Christ, ne pouvait que fortifier encore la fermeté des convictions
religieuses de notre futur évêque.



— 22 —

Qu'on relise ses lettres écrites, en pleine tourmente, dans
la tranquille sérénité de son âme, en octobre 1872 : « Dieu se rit
des projets des méchants. Je me confie en sa divine bonté. S'il juge
bon que mon sang coule pour son Eglise et pour la défense du peuple
catholique : ecce Domine, adsum. Mais il faut que l'on prie, afin que
le Seigneur donne le courage. » Et cet autre passage, huit jours après
sa destitution par la conférence diocésaine : « J'ai défendu autant
que je l'ai pu la foi catholique et spécialement le Jura catholique.
Je suis la victime des ennemis de notre foi sainte. Je n'ai pas à m'en
plaindre ; je n'ai qu'à bénir le Seigneur de tout. Oui que sa volonté
sainte soit faite »

Quand on relit tous ces passages admirables de sa correspondance,
comment ne pas penser que l'influence romaine n'ait pas trempé cette
âme vaillante pour les combats de la foi

Il est enfin une influence qu'il importe de mentionner pour
comprendre l'attitude si ferme de l'Evêque de Bâle devant les exigences
des Etats diocésains, c'est l'influence de son activité de missionnaire.
Pour le jeune prêtre, la religion ne fut jamais une vérité toute spéculative

et une doctrine abstraite, un objet de contemplation.
Il fut habitué à la comprendre vécue par le peuple chrétien, à

la considérer comme le trésor des fidèles, comme le ressort secret
de leur vie morale, le principe dc toute vertu, de toute résurrection
spirituelle. Ses missions, prêchées en Italie, le mirent en contact avec
la foule ardente et simple des bergers de la campagne romaine ou
des pêcheurs du littoral, avec les forçats de Porto Ansio. En Alsace,
dans le Jura, il continue avec amour ce même ministère et il se tient
toujours très proche du peuple chrétien, dont il connaît bien les

faiblesses, les défaillances, mais aussi les besoins, les vertus, les
spontanéités généreuses.

A Delémont, il est le modèle des pasteurs et son action s'étend

sur les pauvres, sur les malades et les soldats. Rien d'étonnant dès

lors que, dans les entreprises des ennemis de l'Eglise, son âme de

pasteur s'alarme d'instinct des dangers courus par le peuple, des séductions

que l'erreur et le mensonge exerceront sur l'esprit non prévenu
des âmes simples. Le péril de la foi du peuple l'inquiète plus que les

menaces contre sa propre personne. C'est la foi du peuple chrétien,
c'est son bien le plus précieux qu'il défend avec une énergie invincible
au prix des plus grands sacrifices.



- 23 —

L'élection au Siège de Bâle.

L'élection du curé-doyen de Delémont au siège episcopal de Bâle

fut une surprise, une surprise agréable et flatteuse pour le Jura. On

sait que le concordat de 1828 règle le mode de nomination des évêques

de Bâle. Le droit d'élection appartient au Chapitre cathedral, qui doit
cependant avoir égard à nommer une personne qui ne soit pas « moins

agréable » aux gouvernements cantonaux. A cette fin, les délégués des

Etats diocésains se réunissent au jour fixé pour l'élection dans la

ville où siège le Chapitre cathedral. Ce dernier propose une liste de

six noms, qu'il communique à la conférence des délégués des Etats
diocésains ; celle-ci peut en exclure les candidats moins agréables, de

telle façon pourtant qu'il reste toujours au Chapitre un libre choix

entre plusieurs candidats.

Mgr Arnold était décédé le 17 décembre 1862 ; le 20 janvier 1863

fut fixé pour l'élection de son successeur. Mais comme deux canonicats

a goviens n'avaient pas été repourvus, à cause de différends avec le

gouvernement de ce canton, des difficultés surgirent et l'élection fut
ajournée au 24 février. La liste de six candidats, établie par le Chapitre,
fut présentée à la conférence diocésaine, mais n'eut pas l'heur de lui plaire,
puisque cette dernière supprima cinq noms sur six, comme candidats
moins agréables. La liberté du choix était de fait abolie pour le Chapitre,
et la journée du 24 février se passa sans résultat. Le lendemain eut lieu

une réunion de délégués du Chapitre et de la conférence diocésaine.

C'est alors que la deputation de Berne proposa M. le doyen Lachat,
de Delémont, comme candidat agréable aux gouvernements. Cette

présentation était la mise en oeuvre de la revendication formulée par
la brochure de Xavier Stockmar, membre du gouvernement de Berne :

De la nominatimi d'un évêque de Bâle, brochure dans laquelle Berne

réclamait l'honneur de donner un évêque au diocèse de Bâle. Le Chapitre
cathedral établit une nouvelle liste de six noms, parmi lesquels celui
de Mgr Lachat, liste sur laquelle la conférence diocésaine agréa trois
candidats : le doyen de Delémont, le prévôt Leu, de Lucerne, et
M. Keiser, supérieur du Séminaire. Le lendemain, 27 février, après
l'office solennel du Saint-Esprit, le Chapitre procéda à l'élection
canonique et Mgr Lachat fut nommé évêque de Bâle par sept voix sur

onze.
Les difficultés de cette élection laborieuse manifestent clairement

l'opposition de vues du Chapitre et de la conférence sur les qualités



— 24 —

essentielles que devait posséder l'Evêque de Bâle. Le Chapitre voulait
donner au diocèse un digne pasteur, dont la science, la piété et la

prudence rehaussent la dignité. Pour la conférence, qui jugeait des

choses d'Eglise avec son esprit mondain et considérait cette élection

sous l'angle de la politique, il s'agissait avant tout de savoir si l'évêque
était libéral ou ami des libéraux au sens où l'on entendait ce mot
en Suisse dans les années 60.

« Il ne s'agissait de rien moins, écrit le comte de Scherer-Boccard,

en s'excusant de devoir à la vérité de mentionner ces faits, — il ne

s'agissait dc rien moins que de savoir si le nouvel Evêque de Bâle était,
oui ou non, ultramontain.1 » Telle était l'opinion publique dans les

milieux de certains Etats diocésains en 1863, et il faut reconnaître

que cette opinion eut sa part d'influence dans l'élection du 27 février.
L'aménité cle son caractère, sa franche bonhomie, ses relations cordiales

avec les milieux les plus divers, sa prudence pastorale avaient valu
au doyen de Delémont cette réputation de libérali-me, excellente si

elle signifiait les qualités morales du nouveau prélat, mais fâcheuse

quand on la transportait sur le terrain des principes de la foi et de

la religion.
Nous ne croyons pa; devoir justifier Mgr Lachat de cette

réputation ; sa vie tout entière répond de ses convictions et de ses

sentiments. Nous ferons remarquer simplement que les même; acclamations

au nom du libéralisme retentirent aussi, en 1846, lors de l'élection
de Pie IX, qui devait être le pape du Syllabus.

Mgr Lachat fut préconisé dans le Consistoire du 28 septembre
et sacré le 30 novembre dans la cathédrale de Soleure par Mgr Raess,

évêque de Strasbourg, assisté de Mgr Greith, évêque de St-Gall, et

de Mgr de Preux, évêque de Sion. Les fêtes du sacre furent splendides
e.t donnèrent une expression magnifique à la joie de tout le diocèse.

Le douloureux épiscopat.

La joie des premiers jours se dissipa rapidement et de gros nuages,

portant l'orage dans leurs flancs, s'amoncelèrent bientôt dans le ciel
de l'Eglise. La date du sacre (30 novembre, fête de saint André) semble

avoir été un mauvais présage. « La croix de saint André planait sur
cette fête », s'écrie Mgr Mermillod, à ce sujet, dans son oraison funèbre

1 Notice biographique sur Mgr Lachat, évêque de Bâte, dans la Revue de la
Suisse catholique. Année 1873-1874. page 168. Fribourg, Imprimerie catholique.



— -^D —

de l'Evêque de Bàie. L'épiscopat tout entier de Mgr Lachat reste marqué
de la croix et, dès son sacre, le nouveau prélat commence à gravir
un dur calvaire, dont les stations sont nombreuses. En 1865, il
promulgue dans son diocèse l'Encyclique de Pie IX Quanta cura; mais,

par esprit de prudence, usant de la faculté laissée par l'Encyclique,
il s'abstient de promulguer le Syllabus. Vaine précaution ; les

gouvernements d'Argovie, de Bâle-Campagne et de Thurgovic refusent le

« placet » à son mandement. La même année (19 janvier), la Conférence

des Etats diocésains lui adresse un questionnaire portant sur
cinq points de l'administration diocésaine et de la juridiction episcopale :

i° le service religieux dans la chapelle du Séminaire ; 20 les taxes des

dispenses pour empêchements de mariage ; 30 le catéchisme diocésain ;

40 l'instruction religieuse pour les enfants des écoles ; 50 le placetum
regium et le denier de saint Pierre. Comme on le voit, ces questions
ne témoignent pas d'une grande confiance des Etats diocésains en
leur Evêque, ni d'une grande indépendance du ministère episcopal.

*
* *

En 186b, Mgr Lachat publie un catéchisme unifié pour tout le
diocèse. Mais le gouvernement d'Argovie fait défense au clergé de

ce canton d'en faire usage avant que le catéchisme n'ait reçu l'approbation

de l'Etat.
Les Etats diocésains ont présenté à l'Evéché une requête pour

obtenir une réduction des fêtes chômées. Mgr Lachat s'emploie à Rome

pour obtenir une réponse favorable ; par concession du Souverain
Pontife, sept fêtes sont supprimées ; mais Soleure et Berne sont mécontents

de la solution et abolissent d'autres fêtes de leur propre autorité.
En 1867 (février), le gouvernement bernois introduit, de son

initiative personnelle et malgré les réclamations de l'autorité diocésaine,
le vote des paroisses pour la nomination des curés. Le 5 mars 1868

est votée, par le Grand Conseil de Berne, la loi qui supprime dans
le Jura les Sœurs enseignantes, qui dirigeaient toutes les classes de

filles. La même année, Soleure et Berne font opposition à l'appel de

l'Evêque, convoquant son clergé aux pieux exercices dc la retraite
spirituelle.

Le 2 avril 1869, le gouvernement de Soleure, en qualité de Vorort
des Etats diocésains, s'élève contre l'enseignement de la morale donné

au Séminaire diocésain et exige que le manuel du P. Gury, Jésuite,



— 26 —

soit remplacé. Mgr Lachat obtempère à cette injonction et remplace
le manuel Gury par celui de Kenryck, archevêque de Baltimore ;

mais l'hostilité de la conférence n'est pas vaincue par cette concession,
et, l'année suivante (2 avril), pendant que l'Evêque de Bâle siège à

Rome au Concile du Vatican, la conférence lui fait signifier la suppression
du Séminaire de Soleure.

Mgr Lachat annonce sa résolution d'ériger un nouveau Séminaire,
sans le concours des Etats ; ce dont se plaint (lettre du 27 octobre 1870)
la conférence qui vient de supprimer le Séminaire concordataire.

En 1870, Argovie menace de se séparer du diocèse de Bâle. La
même année, en octobre, la conférence vote une résolution contre
la promulgation des décrets du Concile du Vatican. Mais l'Evêque
se sent lié par les serments de son sacre et les devoirs de sa conscience.
Avec le prophète, il s'écrie : Vae mihi, quia taciti, et il répète avec
saint Jérôme : Mori possum, tacere non possum. Sa conscience lui
intime l'ordre dc parler ; il parlera donc, quelles que puissent être
les conséquences de cette parole, qui ne veut pas être enchaînée. C'est
dans son mandement du Carême 1871 qu'il promulgue, dans son diocèse,

le dogme de l'infaillibilité pontificale. L'irritation est grande dans
les milieux gouvernementaux ; mais elle n'éclate pas encore en orage.
Le rejet de la Constitution fédérale de 1872 calme d'ailleurs les têtes
les plus ardentes, mais ce n'est qu'un ajournement.

Le dogme promulgué par le Concile a eu pour effet d'opérer la

séparation des esprits ; dans le clergé, quelques membres lèvent l'étendard

de la révolte. Dans une lettre (15 novembre 1872), paternelle
autant que ferme, l'Evêque est obligé de menacer des censures ceux

qui enseigneraient une doctrine contraire à l'infaillibilité. Aussitôt
(19 novembre 1872), la conférence intervient et intime à l'Evêque
défense de faire usage des censures à l'égard des prêtres insoumis,

exige des explications dans le délai de trois semaines, soulève la question

du legs de demoiselle Linder, de Bâle et exige la destitution du
dévoué et actif chancelier de l'Evéché, M. Duret. Le 16 décembre 1872,

Mgr Lachat transmet sa réponse, ferme et digne ; il refuse nettement
de se séparer d'un collaborateur aussi précieux que son chancelier.

La conférence n'ayant pas obtenu les satisfactions qu'elle réclamait
publia alors, le 30 janvier 1873, le décret qui prononçait la destitution
de l'Evêque de Bâle et la vacance du siège episcopal. Enfin, le 16 avril.



- 27 —

le généreux confesseur de la foi était chassé de son palais et jeté sur
la rue avec cette impudente parole du commissaire : « Maintenant,
vous êtes libre ».

Avec cet événement s'ouvre une nouvelle période de la vie de

Mgr Lachat : son douloureux exil. La sèche enumeration des conflits

que nous venons de raconter constitue les stations du long calvaire
de l'Evêque de Bâle. Nous n'avons cité que les actes gouvernementaux,

que les pièces officielles ; mais, pour se rendre compte de l'effervescence

des esprits, à cette époque, il faudrait recueillir les échos enflammés
de la presse, feuilleter les caricatures des almanachs de Disteli, entendre
les discours des assemblées publiques. Le moindre événement, la

plus discrète parole servait d'aliment à la fureur anticatholique.
Monseigneur ne se faisait pas illusion ; il voyait venir l'orage, sans

pouvoir le conjurer. Dès 1867, Mgr Lachat écrit : « Il y a un
redoublement de violence, qui va crescendo et qui augmentera encore. Ou

apostasier ou souffrir. Nous en sommes là ».

Relisons ces émouvantes lettres :

Lucerne, 26 janvier 1872.

« On en est venu au point de penser que les temps de l'Antéchrist
sont arrivés. Je n'en sais rien, moi ; mais je dis seulement que tous
les symptômes en sont présents. Quoi qu'il en soit, il n'arrivera que
ce que Dieu veut. Tôt ou tard Sa Justice triomphera. Mieux vaut
être victime pour sa gloire, que triompher avec les méchants et les

impies. Pour moi, je m'attends bien à être victime ; mais melius est

mori quam foedari... Je suis bien résigné à souffrir tout ce que Dieu
voudra pour sa gloire, pour son Eglise, et pour le peuple catholique.

Qu'il me donne seulement la force et sa grâce 1 »

Soleure, ig octobre 1872.

« Dans les jours si mauvais que nous traversons, chaque chrétien
doit faire son devoir en toutes choses, le devoir, sans examiner si le
succès récompensera ses efforts. Nous sommes placés dans une situation
si malheureuse que la seule consolation qui nous reste, c'est le sentiment

du devoir accompli...
Nous aurons encore sans doute beaucoup à souffrir dans cette

tourmente, qui emporte tout, et dont nous ne voyons pas la fin ; mais

1 Lettre au député C. Folletète.



— 28 —

soyez assurés que nous combattons pour la vérité et pour Dieu, pour
notre âme et pour le bonheur du peuple. Après cela, tout le reste
est chose secondaire. 2

»

« Mais Dieu se rit des projets des méchants. Je me confie en sa

divine bonté. S'il juge bon que mon sang coule pour son Eglise et

pour la défense du peuple catholique : ecce Domine, adsitm. Mais il
faut que l'on prie, afin que le Seigneur donne la force -. »

Pour être complet, nous devrions commenter chacun des événements

signalés tout à l'heure ; mais il faudrait un chapitre pour
chacun d'eux et cette abondance dépasserait largement le cadre de

cette esquisse. Nous voudrions cependant, avant de terminer cette
période de la vie de Mgr Lachat, répondre quelques mots au reproche
qui lui a été lancé, souvent par des adversaires et quelquefois par
des amis, d'avoir été la cause du conflit déplorable du Kulturkampf.

Prétendre cela, c'est non seulement commettre une injustice à

l'égard'd'un évêque ami de la paix, mais aussi conscient de ses devoirs;
c'est encore avoir une notion bien étroite de si formidables événements.
Les grandes crises, politiques ou religieuses, ne sont pas en général

provoquées par l'action d'un seul homme, si puissant qu'on le suppose.
Elles ont leurs causes lointaines et profondes dans des événements

antérieurs, dans une situation donnée, dans des mouvements d'opinions
qui soulèvent les masses et changent l'orientation de leurs idées, de

leurs sentiments.

Quel est donc ce mouvement d'idées qui est à la base du Kulturkampf

C'est le libéralisme, avec les théories du cesaro-papisme de

Wessemberg, qui a dominé tout le XIXme siècle, qui a étendu son

influence dans tous les domaines, politique, religieux. Grégoire XVI
et Pie IX surtout eurent la lourde tâche de mener le combat contre
les erreurs du libéralisme. Mais la contradiction et les condamnations
de Rome ne firent qu'exaspérer les tenants de cette doctrine funeste
et le Kulturkampf marqua la lutte désespérée, le plus violent, sinon

le dernier assaut du libéralisme contre l'Eglise. Cette lutte était
inévitable et la prudence des prédécesseurs dc Mgr Lachat, Salzmann

et Arnold, ne l'avait pas empêché d'éclater. Elle se continua avec

plus d'âpreté sous Mgr Lachat, parce qu'elle puisait dans les événements

du dehors et les mouvements de l'opinion publique les aliments

1 Lettre à Cas. Folletète, député.
* Lettre au même, 31 XII. 72.



— 29 —

qui la fortifiaient. Mais Mgr Lachat n'y est pour rien et un autre
évêque n'aurait pas, croyons-nous, empêché la tempête de se déchaîner.

Ce mouvement d'opinion contre l'Eglise est si manifeste, que, dès 1871,

les évêques suisses, alarmés de l'assaut général qui est sonné de toutes

parts dans notre pays contre la religion catholique et ses ministres,
croient devoir adresser aux Chambres fédérales un mémoire sur la

situation du catholicisme en Suisse. Cela est si vrai que, depuis
longtemps, les mêmes sommations imperatives sont faites à l'Eglise :

c'était déjà le programme des 14 articles de Baden. Le premier essai

ayant échoué, le libéralisme tente l'expérience une seconde fois, avec
de nouveaux frais et des moyens plus puissants. Tous les conflits

qui surgirent entre l'autorité religieuse ct les gouvernements cantonaux
se trouvent en germe dans les articles de Baden, qui étaient restés,

à leurs yeux, la charte des droits de l'Etat en matière religieuse.
Le droit de placet même pour les actes du Saint-Siège, les questions
des empêchements et des taxes dc mariage, la réduction des fêtes

chômées, le droit souverain de haute surveillance sur les séminaires ;

autant de sujets de conflits, mais aussi autant de points, qui
constituaient la doctrine et les revendications du libéralisme religieux de

cette époque. Encore une fois, la lutte pour les droits dc l'Eglise
était inévitable ; elle éclata sous la pression des événements, et grâce

aux encouragements du tout-puissant ministre de Prusse, dont
l'ambition était de briser l'Eglise catholique ; j'ai nommé Bismarck.

Mgr Lachat ne fut pas la cause de cette lutte, il en fut la glorieuse
victime.

L'exil.

J'ai parlé tout à l'heure du douloureux exil de l'Evêque de Bàie.

Qu'on ne se méprenne pas sur le sens de cette expression, Il faut rendre,
certes, un légitime hommage au gouvernement de Lucerne, dont le

président vint offrir, à l'Evêque destitué, après son expulsion du palais
episcopal de Soleure l'hospitalité généreuse de ce catholique canton.
Il faut rendre hommage aussi à la liberté d'action, dont jouissait
Mgr Lachat, à Lucerne. Cette liberté souffrait cependant de plus d'une
restriction et la situation qui était faite à l'Evêque n'était pas des

plus agréables. Situation délicate aussi pour les autorités lucernoises
surveillées par des Confédérés hostiles et responsables devant l'opinion
publique. Sans doute, Mgr Lachat avait bien conscience des devoirs
de reconnaissance que l'hospitalité de Lucerne lui imposait et com-



— 30 —

prenait bien la situation difficile faite à ses autorités par sa présence

sur le territoire de ce canton ; à certaines heures, il eût préféré l'exil
avec une plus grande indépendance. La lettre suivante nous renseigne
exactement sur la situation et les sentiments de l'Evêque. Son

correspondant lui demandait un acte public, un document officiel pour
intimer aux catholiques jurassiens l'ordre de ne pas prendre part
aux élections paroissiales ; il répond le 6 janvier 1878, en disant que
la prudence à laquelle il est tenu, ne lui permet pas de mettre son
autorité en évidence ct il ajoute :

« Vous paraissez croire que l'Evêque de Bâle jouit à Lucerne
d'une liberté complète, tandis qu'elle m'est très limitée. Les premières
entraves proviennent du gouvernement de ce canton. Il ne faut pas
oublier qu'il se trouve en face des cantons hostiles, dont les
gouvernements m'ont interdit tout acte de ma juridiction, sous la pression
du Conseil fédéral, qui ne néglige point les occasions de le lui faire
sentir, ayant derrière lui les radicaux de son propre canton. Il ne
veut point affronter les réclamations, les récriminations, ni les colères
des uns et des autres à cause des actes de l'Evêque et il se montre
sur ce point fort méticuleux. Je trouve ses craintes souvent excessives ;

néanmoins les trois grandes difficultés qu'il lui faut surmonter pour
se maintenir sont à mes yeux une excuse.

« De mon côté, ce serait une grande imprudence et même une
faute que tout le monde me reprocherait, si, sans une absolue nécessité,

je fournissais à ses puissants ennemis, des prétextes de l'attaquer
ou d'ouvrir une campagne contre lui pour le forcer de m'interdire
tout acte episcopal, devant quoi il ne reculerait pas pour se conserver
(et tous les Allemands, je dis, les bons, trouveraient qu'il fait bien

et me donneraient tous les torts). Il est vrai que, s'il tombait, ce

ce serait le triomphe du radicalisme à Lucerne, à Zoug et ailleurs
et la ruine du catholicisme, au moins pour un certain temps. Puis,

l'Evêque empêché ou éloigné, Dieu seul sait les maux qui s'ensuivraient.
« Vouz voyez, M. le rédacteur, que ma situation est on ne peut

plus douloureuse ; elle s'aggrave encore par les faux jugements de

ceux qui ajoutent à ces douleurs leurs critiques insensées contre le
Chef du diocèse. L'exil me serait personnellement de beaucoup préférable

; j'en aurais les honneurs et la liberté en plus. »

« Le Conseil episcopal, consulté sur la question, estime qu'il serait
bien dangereux que je fasse la déclaration en question l. »

1 Lettre à M. Daucourt, rédacteur du Pays.



— 31

Cette situation devait durer dix ans. Il n'est personne qui ne

comprenne combien cet état de violence était pénible à l'Evêque et

préjudiciable au diocèse. Cependant des voix s'élevaient parfois, qui
réclamaient la paix au prix de quelques concessions de l'Eglise ;

c'étaient des esprits sages, conciliants, avides peut-être de la gloire
d'être les négociateurs de la paix future. Mais l'heure n'avait pas
encore sonné de la conciliation. Mgr Lachat le sentait bien et c'est

pourquoi il écrit avec une franche indignation :

Le 24 juillet 1874.

« Des concessions Mais lesquelles, s'il vous plaît
» Mais on nous a tout pris, tout volé. Quelles concessions pourrions-

nous encore faire Ni le clergé, ni les fidèles n'ont plus rien à céder :

nos églises, nos maisons, nos fondations pieuses, nos droits, nos libertés,
notre culte, nos prêtres mêmes, tout nous a été enlevé ; nos autels
ont été livrés aux intrus et nos temples, bâtis de nos mains, à nos
ennemis Et nous devons faire des concessions Hélas il ne nous
reste plus que notre foi sainte ; celle-ci du moins, nous ne la livrerons

pas et on ne nous l'arrachera pas. Dieu aidant, nous saurons mourir
fidèles à la croix du Christ, comme le soldat tombe enveloppé dans
les plis de son drapeau. ' »

Cependant les années s'écoulent. Nous sommes en 1878 ; c'est

l'époque la plus critique de la persécution. On pressent vaguement,
dans les milieux officiels, un secret désir de restaurer la paix religieuse.
Le Conseil fédéral a obligé certains cantons à rapporter les mesures
vexatoires contre le clergé. Dans le Jura, les prêtres exilés sont rentrés.

Qu'on laisse les paroisses voter et faire usage des dispositions de la
loi sur les cultes, et le peuple fidèle acclamera ses anciens pasteurs.
Un vote enthousiaste finira le schisme et d'un seul coup balaiera la

tourbe honteuse des mercenaires, qui s'étaient introduits dans le

bercail. Cette perspective est bien séduisante et les plus vaillants défenseurs

de la foi inclinent en faveur de cette solution. Mais les principes
Faire usage de la loi sur les cultes, n'est-ce pas reconnaître son

autorité et se mettre en opposition avec l'Eglise qui l'a condamnée

L'Evêque soumet la question à Rome et envoie au Saint-Siège un
Mémoire important sur cette question. Dirai-je que cet Evêque, que
ses adversaires accusaient d'intransigeance, penchait visiblement en

1 Lettre à Casimir Folletète, député.



- 32 —

faveur de la solution d'opportunité. Mais, à Rome, cette solution
d'opportunité présentée par l'Evêque de Bâle se heurta à la thèse
contraire soutenue par Mgr Mermillod. Ainsi les deux frères d'armes,
les deux évêques, unis dans la communauté des mêmes souffrances,

divergeaient de vues sur les conditions de la paix. C'est l'origine de

la situation religieuse actuelle, différente, de Genève et du Jura : à

Genève, la séparation dans la liberté — dans le Jura, la reconnaissance
officielle de l'Eglise catholique romaine dans l'application de la loi
sur les cultes. Rome répondit au Mémoire du Jura, sans s'engager
sur le fond, par un Merari posse. La raison de cette différence doit
être recherchée dans cette disposition favorable de l'art, il,
paragraphe 8 de la loi sur les cultes, qui donne aux assemblées paroissiales
« le droit de prendre une décision sur les questions qui concernent
les rapports de la paroisse avec une autorité ecclésiastique supérieure »,

par conséquent avec l'évêque. Cette reconnaissance détournée de

l'autorité episcopale permit à Rome de tolérer l'application de la loi
sur les cultes.

Deux ans se sont écoulés ; à Rome règne le grand Pape
Léon XIII, dont l'esprit conciliateur et la largeur de vues ont déjà
opéré un grand apaisement dans les anciens conflits. Mgr Lachat
écrit de Rome, à ce sujet, sous la date du 31 janvier 18S0 : « Le Pape
désire vivement que la paix religieuse se rétablisse ; il y prêtera sans

doute les mains, mais respectera tous les droits et ne consentira

jamais au triomphe dc l'iniquité. Dans les cercles catholiques, ou

simplement diplomatiques, on se montre révolté de l'outrecuidance
du gouvernement de Berne, à cause des conditions ridicules et
insipides qu'il ose formuler à l'adresse du Saint-Siège, sur l'admission
du fait accompli de la prétendue destitution de l'Evêque de Bâle.

Ni la Prusse, ni la Russie n'ont eu de telles insolences. »

L'administration apostolique du Tessin.

Les adversaires de Mgr Lachat, on le voit par cette lettre, ne

désarmaient pas ct ils entendaient bien faire accepter sa destitution
comme un fait accompli. A Rome, Léon XIII s'était donné pour
tâche de panser les plaies du Kulturkampf. Il avait en singulière
estime l'Evêque de Bâle qu'il avait connu au Concile, alors qu'ils
logeaient tous deux dans le palais du Quirinal. Le Pape ne pouvait
oublier qu'il avait été un des premiers, comme archevêque de Pérouse,



É & P

;!"

f«

^Ld^nu)

AkuÄ
.^- -.wt-C-L^ *<X ^



— 33 -
à adresser au prélat frappé par la persécution toutes ses sympathies,
lui disant sa fierté de le voir « renouveler (dans l'Eglise) les exemples
des Athanase, des Hilaire, des Eusèbe 1. » Mais, aujourd'hui, l'ancien

Archevêque de Pérouse est sur le trône pontifical, avec la lourde
mission de rétablir la paix religieuse. Quelque estime qu'il ait pour
le vénérable confesseur de la foi, le bien général de l'Eglise l'emporte, à

ses yeux, sur les considérations de personnes et si une solution se

présente, qui ménage les égards dus aux mérites éminents de l'évêque persécuté,

elle sera la bienvenue. C'est dans ces conditions que se présente
à Rome et à Berne la question de l'administration apostolique du Tessin.

Il s'agissait de détacher les catholiques du Tessin de la juridiction
des Evêques de Cóme et de Milan et de leur donner un évêque suisse.

C'était la mise à exécution d'un décret du Conseil fédéral, en date

du 22 juillet 1859, °lm interdisait sur le territoire de la Confédération

tout acte de juridiction d'un évêque étranger. Le moment était venu
dc réaliser cet ancien projet. Le Conseil fédéral en prit l'initiative. Il
comptait dans son sein des hommes éminents comme Welti et Ruchonnet.
Du côté tessinois, M. Pedrazzini. conseiller d'Etat, devait être le

négociateur habile autant que sûr. Les négociations devaient durer

plus d'une année. Dès la première conférence officielle, entre les délégués

du Conseil fédéral et le gouvernement de Bellinzone, on tomba
d'accord que, si Mgr Lachat était proposé, ce choix serait agréé des

deux côtés. C'est alors que Pedrazzini et Regazzi se rendent à Rome,
où ils reçoivent bon accueil. Mais le Souverain Pontife ne voulut rien
conclure sans entendre Mgr Lachat, lequel répondit par une double

lettre, l'une officielle, l'autre privée, qui semblaient se contredire. Je
laisse ici la parole au cardinal Ferrata, dans ses Mémoires 2

; on sait

que Mgr Ferrata fut l'envoyé diplomatique du Saint-Siège pour le

règlement des affaires tessinoises en 1883 et 1888.

« Le 13 du même mois, août 1883, Mgr Lachat répondait par
deux pièces toutes différentes : dans un rapport détaillé aux allures

officielles, il relevait tous les inconvénients que présentait le projet,
à commencer par son éloignement du diocèse de Bâle. Ces inconvénients
n'étaient pas sans gravité, et pouvaient laisser penser que le prélat
n'était pas disposé à quitter son diocèse. Mais dans une autre lettre,
confidentielle et autographe, du même jour, l'éminent prélat, avec

1 Lettre de Mgr Pecci, archevêque de Pérouse, à Mgr Lachat, du 31 mars 1873.
2 Cardinal Dominique Ferrata. Alémoires, 3 t., Desclée et C°, Rome, 1920.

BEVL'E »HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 3



— 34 —

l'abandon d'un fils et le cœur d'un évêque, exposait au Saint-Père
les conséquences funestes du schisme cantonal et la crainte que la
situation n'empirât encore au moment de sa mort. Il priait donc le
Saint-Père de prendre à temps les mesures opportunes. Quant à lui,
il se déclarait prêt à suivre en tout la volonté du Pape, qui « trouvera
dans l'Evêque de Bâle un fils parfaitement soumis à toutes ses décisions. »

« Les observations de Mgr Lachat contraires au projet, la
délicatesse et la gravité de la matière, surtout l'opposition qui paraissait
exister entre les deux écrits du prélat, laissent le Pape dans une
grande perplexité. D'un côté il paraissait clair que, suivant l'Evêque
dc Bâle, il ne fallait pas accepter la combinaison proposée par les Tessi-

nois, parce qu'elle nuisait aux intérêts religieux. D'un autre côté, de
l'aveu même de Mgr Lachat, il était nécessaire et urgent de pourvoir
à la situation ; l'Evêque ne proposait aucun autre projet, mais il se

déclarait prêt en tout cas à faire toute la volonté du Saint-Père. »

C'est sur ces entrefaites que le Saint-Père résolut d'envoyer
une personne de confiance pour enquêter sur place et prendre toutes
les informations nécessaires, afin de le renseigner exactement. Ce fut
Mgr Ferrata qui fut choisi ; il était alors attaché aux affaires ecclésiastiques

extraordinaires. Le jeune prélat vint en Suisse et s'acquitta
de sa mission avec distinction. Il vit M. Welti, dont il fait dans ses

Mémoires le plus grand éloge ; le baron d'Ottenfels, ministre d'Autriche
à Berne, diplomate très au courant de la situation, qui lui dit : « La
restauration de l'autorité de Mgr Lachat dans les 5 cantons est impossible.

Mais si l'on ne peut sauver l'Evêque, il faut du moins sauver
l'Evéché. » Il consulta de même Mgr Egger, évêque de St-Gall. Mais
la grosse difficulté était la personne de Mgr Lachat. Je cède de

nouveau la parole au délégué apostolique :

« Il fallait rassembler tous les renseignements de fait qui
pourraient contribuer à faire mieux connaître au Saint-Père l'état des

choses. Cette mission me chargeait d'une certaine responsabilité ;

c'était sur la base des renseignements que je fournirais que le Saint-
Siège allait prendre une décision définitive ; avec un peu d'attention
et de diligence, je comptais toutefois atteindre un résultat convenable.
Mais la dépêche du cardinal Jacobini me confiait une charge bien plus
délicate, celle de persuader à Mgr Lachat de renoncer au diocèse de

Bâle et d'accepter la translation éventuelle au Tessin ; mais je devais
lui faire cette proposition comme venant de moi et sans mettre le moins
du monde en avant l'autorité du Saint-Siège.



— 35 —

« Je compris que le Saint-Père, avant d'intervenir personnellement,
voulait savoir quelle serait l'issue de la tentative que je ferais. Son

idée était sage ; d'autre part, il m'était fort pénible de devoir faire

au très distingué prélat une proposition qui constituait un sacrifice
incontestable. Du diocèse le plus vaste et le plus important de la

Suisse, passer à l'administration d'un seul canton de 150,000 habitants,
en échangeant le titre d'évêque contre celui de vicaire ou administrateur

apostolique, c'était toute l'apparence d'une diminutio capitis,

qui pouvait impressionner douloureusement même un évêque de vertu
solide et de grand esprit de sacrifice comme était Mgr Lachat. De

plus, comme je ne pouvais, en présentant cette proposition, me prévaloir

de la pensée du Saint-Siège, cela pouvait me faire apparaître comme

importun et audacieux, du moins comme peu délicat, par là-même,

n'était-ce pas me mettre dans l'impossibilité d'obtenir ces renseignements

et ces explications que le Saint-Père désirait avoir, avant de

prendre une décision définitive Alors tout le but dc mon voyage
était manqué.

« Je partis de Berne, un peu hésitant, et me rendis chez l'Evêque
de St-Gall, qui me fournit d'utiles informations. Mgr Egger, prélat
de beaucoup de jugement, m'exprima son avis sur le projet du Conseil
fédéral. « Certainement, il n'est pas parfait, me dit-il, mais étant données
les circonstances, je n'en vois pas de meilleur. » Je consultai d'autres

personnages compétents, et tous me firent à peu près la même réponse.

L'objection principale était, chez tous, le sacrifice qui était demandé
à Mgr Lachat. »

C'est avec une sincère émotion que le délégué du Saint-Siège se

rendit chez Mgr Lachat ; il sentait toute l'importance et la délicatesse
de sa mission et l'on est touché de voir le fin diplomate entrer d'abord
dans la collégiale de Saint-Léger pour recommander à Dieu sa démarche

auprès du vénérable confesseur de la foi. Toute cette page de l'entrevue
mérite d'être lue à cause de la noblesse des sentiments qui s'y
manifestent. L'entrevue confirma les hésitations de Mgr Lachat, mais aussi

son plein abandon à la disposition du Saint-Père, abandon qu'il consigna
dans une lettre écrite au cardinal Jacobini, secrétaire d'Etat, et remise
à Mgr Ferrata.

Ainsi muni de ces informations, Mgr Ferrata revint à Rome, après
avoir pris langue, à Bellinzone, avec le gouvernement de ce canton.
La Congrégation des affaires ecclésiastiques extraordinaires consultée
émet un avis favorable. L'affaire va donc de l'avant et le projet est



- 36 -
communiqué officiellement au Conseil fédéral qui, à son tour, consulte
les Etats diocésains de Bâle. Berne fait opposition. Cependant une
conférence des Etats diocésains a lieu, à Berne, le 12 mars 1884,

où M. Welti expose la situation. A la suite de certaine opposition
manifestée par le canton de Berne, toute l'affaire est de nouveau
soumise à la Congrégation des affaires ecclésiastiques extraordinaires,
qui maintient son premier avis favorable, malgré le changement de

certaines conditions. Dès lors, on peut procéder aux actes officiels et
la convention entre le Saint-Siège et le Conseil fédéral est signée à

Berne le Ier septembre 1884. Par lettre du 18 décembre 1884, Léon XIII
acceptait la démission de Mgr Lachat et la ratifiait, lui confiait
l'administration apostolique du Tessin avec la dignité d'archevêque in partibus
de Damiette et l'honneur du pallium. Par une lettre pastorale touchante,

qui fit verser bien des larmes, Mgr Lachat prenait congé de ses anciens
diocésains (27 mars 1885) ; enfin le Ier août, il faisait son entrée à

Bellinzone.
La convention de Berne mettait fin à une situation déplorable

qui durait depuis douze ans. M. Welti, alors malade, en éprouva une
vive joie, qui lui fit oublier ses propres souffrances : « C'est un des

plus beaux jours de ma vie, déclara-t-il à Mgr Ferrata. J'ai travaillé
beaucoup pour rétablir la paix religieuse et j'éprouve la plus grande
joie de voir le succès couronner mes efforts. Les luttes religieuses,
en compromettant la bonne harmonie des cantons, des villes, des

familles, ne pouvaient que nuire à la prospérité du pays ; plus it
est petit, plus il a besoin des forces compactes de tous les

concitoyens. Je ne m'étais pas trompé quand j'ai cru que Léon XIII
aurait compris, dans sa haute sagesse, l'utilité morale et sociale de-

cette grande œuvre de paix. »

Au Tessin.

Les catholiques tessinois accueillirent avec joie leur premier évêque.
Sa connaissance parfaite de la langue italienne, son intelligence de leur
tempérament, de leurs coutumes, facilitèrent son ministère. Certes la
situation était bien difficile : à côté de ce bon peuple catholique, il y
avait des divisionspolitiques très profondes. Il y avait surtout une situation
ecclésiastique à laquelle il était temps de remédier. « Trente-cinq années

d'une loi abominable, écrit Mgr Lachat, qui régit toutes les affaires

ecclésiastiques, ont fait un mal immense dans ce canton. J'ai été stupé-



— 37 —

fait en voyant que la loi schismatique du canton de Berne est absolument

calquée sur la loi maçonnique du canton du Tessin. Pendant ce temps,
les injustices criantes se sont multipliées, les ruines accumulées, et

l'esprit public finissait par être perverti. Le clergé lui-même est bien

trop généralement considéré comme un serviteur à gages, qui n'a qu'à
obéir et rien à commander, même dans les choses essentielles du culte
et de la religion. Les municipalités disposent de tout dans les églises,

paient leurs dettes, leurs dépenses et même leurs folies, des biens de

celles-ci. De là, des églises très pauvres, les ornements en loques, les

bénéfices très insuffisants à l'entretien des titulaires, les prêtres dans

la misère, les nominations simoniaques, le sacerdoce avili, la grande
pénurie des ministres des autels, quantité de postes ecclésiastiques
vacants, etc., etc. Tout cela a amené le dépérissement de la foi, le mépris
des choses sacrées, la dépravation des mœurs, la transgression des saintes

règles, la décadence, la pauvreté, les haines intestines. Et le peuple
est la grande victime de cet esprit révolutionnaire et impie. Le gouvernement

s'est mis à l'œuvre, mais un peu tard, pour abolir cette loi
et la remplacer par une autre, qui rendrait la liberté à l'Eglise et au

peuple catholique. Ce projet, fait d'accord entre les deux autorités,
serait un grand bienfait, s'il était accepté par le Grand Conseil...

« J'entends les cris de fureur de la franc-maçonnerie, qui voit
sa proie lui échapper. Je vois toute la nouvelle génération habituée à

la spoliation des biens ecclésiastiques. Un grand nombre de prêtres,
habitués sous le joug, et bien des catholiques désunis, puis des catholiques

conservateurs non pratiquants 1. »

Ce tableau, peut-être un peu poussé au noir, n'était cependant pas

pour décourager l'intrépide prélat. Il se mit de suite à l'œuvre, comme
s'il pressentait qu'il devait se hâter, car le temps lui était mesuré. Sa

première œuvre, et non des moins importantes, fut de créer à Lugano,
en 1885, un séminaire pour les jeunes recrues du sacerdoce, semblable
à celui qu'il avait créé de toutes pièces à Lucerne. Toutes les œuvres

catholiques reçurent de sa sollicitude une impulsion vigoureuse, les

collèges de Polleggio et d'Ascona, ses encouragements. Des œuvres
nouvelles étaient suscitées par son zèle. Mais il n'eut pas le temps de

recueillir les fruits de ses labeurs. Sa robuste constitution avait été

soumise, depuis son épiscopat, à de trop longues et trop dures épreuves.
La maladie le surprit au milieu de ses courses apostoliques dans le Val

- 'Lettre au député Cas. Folletète, du 3o décembre iH85.



- 38 -
Maggia ; il y succomba au bout de quelques jours, le Ier novembre 1886,
à Balerna, après un court, mais fécond épiscopat de quinze mois dans le
Tessin. Sa mort fut, pour ce canton, un deuil national. « Il fut pleuré,
dit le cardinal Ferrata dans ses Mémoires, par tous les catholiques du
Tessin, qui avaient eu le temps de constater les effets de son zèle, de sa

sagesse et de sa bonté. Si ce prélat avait pu administrer ce canton un
certain nombre d'années, l'état des choses se fût affermi et le provisoire,
comme on l'espérait, se serait transformé insensiblement en une situation
stable et définitive. Malheureusement, il ne fit que passer à la direction
de ce diocèse, et, à sa mort, les esprits étaient encore tout agités de

la grande lutte que venaient de se livrer, dans le canton, les radicaux
et les catholiques, à propos de l'abolition des lois hostiles à l'Eglise. »

Dilexit Ecclesiam : il a aimé l'Eglise, s'écria Mgr Mermillod dans
l'oraison funèbre de Mgr Lachat, dans l'église de Saint-Laurent de

Lugano. N'est-ce pas le mot qui résume le mieux cette longue vie de

luttes et de souffrances N'est-ce pas cet amour, qui inspira son invincible

courage, qui fit l'unité de ce fécond épiscopat de Bâle et du Tessin,
fécond parce que douloureux N'est-ce pas cet amour enfin qui a mis
Mgr Eugène Lachat au rang glorieux des confesseurs de la foi


	Un évêque jurassien Monseigneur Eugène Lachat

