Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 15 (1921)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

EKnopfler, Dr. Alois. Lehrbuch der Kirchengeschichte. 6. vermehrte
Auflage. Mit einer Karte. Freiburg i. Br. Herder u. Co. 1920. — XXV und
862 S. Mark 30 und Zuschlage.

Am Schlusse der vom Oktober 1919 datierten Vorrede zu dieser
sechsten Auflage seines bewdhrten und vielverbreiteten « Lehrbuchs der
Kirchengeschichte » schrieb der am 29. August 1847 geborene Verfasser :
« Nun aber gilt es, Abschied zu nehmen von meinem Buche. Ich scheide
von ihm wie von einem wohlbewahrten Freund, der mich drei Jahrzehnte
hindurch stets treu begleitete bei Ausiibung des schwierigen, aber schénne
Berufes eines akademischen Lehrers der Kirchengeschichte. .... Noch
einen letzten GruB an meine ehemaligen Schiiler. Ich bitte alle, wenn die
Kunde meines Todes zu ihnen gelangt, dem einstigen Lehrer ein frommes
Gedenken weihen zu wollen» (S. 1x). Die Ahnung des greisen Gelehrten
hat sich leider erfiillt ; im Juli dieses Jahres ist er aus dem Leben geschieden,
und die 6. Auflage seines Lehrbuchs der Kirchengeschichte ist sein Ver-
méchtnis an seine Schiiler geworden. Trotz groBer duBerer Schwierigkeiten
— mubte der Verfasser doch die Revision seines Lehrbuches vornehmen
in einer Zeit, da eine dreimalige Revolution iiber die Hauptstadt Bayerns
dahinbrauste (S. 1X) — wurde vieles gebessert und nachgetragen; man
kann das Lehrbuch daher gleichsam als das Endergebnis einer langjahrigen
Lehrtatigkeit auf dem Gebiete der Kirchengeschichte betrachten. Daher
die Reife und Klarheit des Urteils, die gleichméaBige Behandlung aller Teile,
die gewissenhafte Objektivitit in der Darstellung. Knopflers Lehrbuch
wird ohne Zweifel wegen der allgemein anerkannten Vorziige ein viel-
gebrauchtes Hilfsmittel fiir Studierende der Theologie bleiben, und es ist
zu hoffen, daB eine treue Schiilerhand auch in Zukunft das Werk in ent-
sprechender Weise auf der Hohe halten wird. Auf einzelne kleine Verst68e
lieBe sich hinweisen; z. B. daB S. 26 das katholische Handbuch des
Jesuiten P. Albers unter den Werken der Reformierten aufgefiihrt wird ;
daB die besondern BuBklassen (S. 1og f.) tatsichlich nur in den orienta-
lischen Kirchen vorhanden waren. MiBverstindlich fiir jiingere Beniitzer
des Werkes ist es auch, wenn (S. 116) gesagt wird : « Der Konsekrations-
moment lag im allgemeinen in den Einsetzungsworten (Epiklese).» Das
miiBte eigentlich verstanden werden, daB die Epiklese in den Einsetzungs-
-worten liegt, wahrend sie ja gerade im Gegenteil das besondere Gebet
zum Heiligen Geist bedeutet. Auf letzteres wollte ohne Zweifel der Ver-
fasser hindeuten, aber die Form, in der es geschah, ist miBverstindlich.



_.316__

Doch es moge geniigen, im allgemeinen auf solche kleine Einzelheiten
verwiesen zu haben. Jetzt, da der Verfasser von uns geschieden ist, sei
ihm, der auch mir stets ein guter Freund gewesen ist, ein herzliches Gedenken
geweiht, mit dem Wunsche, daB das ernste Streben, seinem Wahlspruche :
Deo et veritati treu zu sein, ihm als Lohn die Anschauung Gottes, der
ewigen Wahrheit, erworben habe. J. P. Kirsch.

Hartmann Grisar S. J. Luther zu Worms und die jiingsten drei
Jahrhundertfeste der Reformation. Freiburg i. Br. Herder, 1921, vin. 8g.

Dieses erste Heft der « Luther-Studien » befabt sich weniger mit Luther
selber als mit den Lutherfeiern, die von der Verherrlichung seines Auftretens
in Worms ihren Ausgang genommen haben. Nach dieser Seite hin ist die
Arbeit fur alle Zukunft ein wichtig:s geschichtliches Urkundenwerk uber
die inneren geistigen Zustinde des modernen Protestantismus. Weit entfernt
davon, durch die Auflésung des protestantischen Geistes und durch die
offentlichen Ubel milder geworden zu sein, hat er gerade diese Gelegenheit
benutzt, um seine unversdohnliche Gegnerschaft gegen die Kirche und
seinen Anspruch auf die Weltherrschaft so entschieden wie nur je kund-
zugeben. Mit groBier Ausfuhrlichkeit finden sich darum die Ausspriiche
gesammelt, die dem Protestantismus den Charakter der deutschen Religion
zueignen, ja ihn als Religion der gesamten Menschheit, als neuen Typus
des Christentums, als Grundlage fur die ganze reiche Welt der neuen Kultur,
als geistlich-sittliche Ewigkeitsentwicklung feiern. Natirlich sind dabei
alle alten Lutherfabeln unverkirzt wieder zum Vorschein gebracht worden.
Deshalb sucht der Verfasser abermals, auf Grund der geschichtlichen
Quellen, die Urgeschichte und die Geschichte von Worms ins rechte Licht
zu stellen. Er macht sich aber selbst kein Hehl daraus, daB es im Groben
und Ganzen so bleiben wird, wie es leider hergebracht ist. o

Hartmann Grisar S. J. und Franz Heege S. J. Luthers Kampf-
bilder. I. Passional Christi und Antichristi. Mit 5 Abbildungen
Freiburg i. Br. xur. 68.

Ein Gberaus reichhaltiges Heft, von grofier Bedeutung fur die Psycho-
logie Luthers, fur die Art und die Mittel seines Kampfes gegen die alte
Kirche, und fiir den Einfluf, den er (berallhin ausiibte. Die Karikatur
war in seinen Hinden eine furchtbare Waffe, das Buch, das bei den Laien
noch mehr wirkte als alle seine Schriften. Die tiberreiche Bibliographie,
die hier aufgespeichert ist und bis auf unsere Zeiten herabreicht, liefert
fir das Gesagte die lehrreichsten Belege. Bemerkenswert ist dabei brigens
die mit groBer Wahrscheinlichkeit erwiesene Tatsache, daB Luther auch
fur diesen Teil seiner Titigkeit die Vorbilder aus den hussitischen Kreisen,
vielleicht selbst von Wiclif her bezogen hat. ok

Edm. Vansteenberghe, Le cardinal Nicolas de Cues (1401-1464). L’action,
la pensée. Paris, Ed. Champion, 1g920. In-8°, xx-507 pages — 35 fr.

Peu d’hommes, au XV siécle, ont eu une activité comparable a celle de
Nicolas de Cues. Humaniste et savant, philosophe et prédicateur, il fut



mélé a la politique religieuse de son temps et travailla a 'ceuvre de réforme
entreprise par les Papes. Cette grande figure a suscité bien des travaux déja,
mais on attendait encore 'ouvrage qui fournirait une étude d’ensemble sur
la personne et I'ceuvre du grand cardinal. La thése de M. Vansteenberghe
répond enfin 4 ce désir et comble cette lacune. Elle est remarquable par
’étendue de Pinformation et la critique judicieuse dont elle fait preuve!.
De nombreuses sources d’archives encore inédites ont été utilisées et aucune
monographie de quelque valeur n’a échappé a I'auteur.

Il n’a pas cru devoir suivre pas a pas, dans ’ordre chronologique, les
diverses étapes d’une vie trés remplie. La multiplicité des travaux, souvent
menés de front, n’aurait fait qu’embrouiller le récit, sans permettre de donner
a la personnalité du cardinal le relief qu’elle mérite. « C’est ici autour d’un
écrit, |2 autour d’une mission, ailleurs autour d’un probléme » que sont
groupés les actes et les idées de cet homme presque universel. L’idée
est excellente, quoique dans la réalisation on eQt souhaité parfois un peu
plus d’ordre. Ainsi le chapitre [X de la premiére partie retrace « le travail
pastoral » de I’évéque de Brixen, sans que nous sachions quand et comment
Nicolas de Cues obtint cet évéché. C’est seulement au chapitre X que nous
sommes informés sur ces faits, dont le récit n’elit pas été inutile pour
comprendre certaines difficultés de I’évéque dans la réforme de son diocése.

Nicolas Krebs naquit « avant le 11 aoQt 1401 et aprés les premiers jours
d’aolit 1400 », au village de Cues, sur la Moselle. De bonne heure, il montra
plus de golit pour la lecture que pour le travail manuel auquel P'obligeait la
condition modeste de sa famille. [l la quitta jeune encore, pour aller chercher
fortune au chateau des comtes de Manderscheid. Une tradition rapporte que
Nicolas fut envoyé par son protecteur 2 Deventer, chez les Fréres de la
vie commune, afin d’y faire ses études classiques. En 1416, il se fait imma-
triculer a Puniversité d’Heidelberg, puis, en 1417, vient a Padoue étudier
le droit. Sa curiosité intellectuelle le poussa a s’appliquer aux sciences,
en méme temps qu’il se laissait imprégner par l'esprit humaniste. En 1423,
il était promu docteur en décrets.

Aprés un séjour a3 Rome, il rentre dans sa patrie, ou il obtient, en
1425 la cure d’Altrich. A cette date, il n’est pas encore prétre. Pendant
un an, il étudie la théologie & Cologne, en vue de son ordination, sans
prendre pourtant de nouveaux grades en cette matiére.

La renommée du jeune canoniste fut assez rapide pour que, dés I'été
de 1426, le cardinal Jourdain Orsini, légat en Allemagne, désirat se ’attacher
comme secrétaire. Il le chargea de rechercher dans les bibliothéques les
ceuvres de lantiquité encore ignorées. Nicolas eut la bonne fortune de
plusieurs découvertes dont la plus fétée fut celle d’'un manuscrit de Plaute
contenant douze comédies inconnues des lettrés. Toute sa vie, Nicolas
garda le culte des livres et sut se constituer une remarquable bibliothéque.

1 Quelques documents ont été lus avec trop de rapidité; autrement I'auteur
n‘aurait pas parlé, page 88, « des statuts synodaux de la province de Tulle » qui
n’a jamais existé. Il s’agit de piéces présentées a I’examen par 'évéque de Toul,
suffragant de la province de Tréves.



_318_

Amateur de beau langage, il était en méme temps un critique avisé. Pourtant
il ne versa jamais, comme tant d’humanistes ses contemporains, dans le
naturalisme antichrétien emprunté au paganisme. Tout au plus peut-on lui
reprocher des relations trop amicales avec le peu recommandable Laurent
Valla. ‘

Ce lettré était aussi un huomme d’action. En face des ruines causées par
le grand schisme et I’hérésie hussite, la question de la réforme se posait plus
urgente que jamais. Vers 1433, Nicolas, fort de sa science et de l’audace de
ses trente ans, n’hésita pas a proposer un plan qui, selon lui, devait ramener la
paix et la concorde dans la chrétienté. Il intitula I'ouvrage ou il le présente :
De concordantia catholica. Le sujet fondamental était la constitution générale
de PEglise, dont le Sacerdoce et le Saint-Empire forment respectivement
’ame et le corps. Il s’agit de maintenir entre eux Punion. Naturellement, la
question des rapports du Pape et du concile y était abordée et résolue, mais
de maniére a ménager les deux autorités en présence. Pour juger équitable-
ment la doctrine de Nicolas de Cues, il ne faut pas oublier qu’on sortait a
peine du grand schisme, et que le concile tenait encore ses assises a Bale.
Un sentiment domine tous les autres chez Pauteur du De concordantia,
Pamour de ’Eglise. Pour lui rendre sa grandeur, il désire 'union et propose
un certain nombre de réformes urgentes. C’est un programme auquel il restera
fidele.

Mais avant de devenir « I’Hercule des Eugéniens », comme I’appellera
Aeneas Silvius, il fut un instant le défenseur du concile de Bale contre la
papauté. Des intéréts immédiats, dont il avait la défense comme avocat,
le poussaient dans cette voie. Lorsque le concile lui refusa le succes qu’il
avait espéré, il passa, cette fois sans réserve, au parti pontifical et devint
un de ses défenseurs les plus habiles et les plus influents. La mauvaise
volonté persistante des Péres de Bile, leur impuissance en face de la question
grecque, puis le succeés du concile de Florence, la consommation du schisme
par le choix de ’antipape Félix V, acheverent de I’éclairer et de fortifier son
attachement a Rome. Son activité fut considérable : il porta & Constantinople,
au nom de la minorité conciliaire, des propositions conformes & celles du
Pape ; en Allemagne, il se dépensa pour faire sortir les princes de la neutralité
qu’ils voulaient garder.

Nicolas fut récompensé de son zéle par I'octroi de bénéfices et de dignités.
Finalement, il regut la pourpre de Nicolas V (1449). Dés 'année suivante,
le Pape lui confia une grande légation pour « I’Allemagne, la Bohéme et les
pays circonvoisins ». Il s’y employa deux années durant. Dans un précieux
appendice, M, Vansteenberghe a tracé son itinéraire d’aprés les chroniqueurs
et les piéces d’archives. Partout, le cardinal réforme le clergé séculier et les
monasteres, exhorte le peuple aux pratiques chrétiennes et le met en garde
contre les superstitions ; partout, il travaille 4 établir la paix et la concorde
qui lui sont si chéres.

Un mois aprés avoir regu le chapeau de cardinal, Nicolas de Cues avait
été nomm¢ par Nicolas V évéque de Brixen. Lorsque, salégation terminée, il vint
prendre possession de son siége, de nombreuses difficuités l’attendaient. Le
Pape malgré les prétentions du chapitre et de Sigismond, comte de Tyrol,



s’était réservé cette nomination. De la2 des oppositions qui ne firent que
s’accroitre quand le cardinal voulut se faire restituer les seigneuries du patri-
moine épiscopal dont le comte s’était emparé. La lutte fut vive, violente méme ;
I’évéque fut en danger de mort. Il se défendit avec une énergie qu’il se reprocha
plus tard comme nuisible aux intéréts spirituels de son diocése ; le pape Pie |1
le soutint jusqu’au bout. En cette occasion, il fut un moment aidé par les
Suisses. Excités par le Pape, les cantons déclarérent la guerre a Sigismond ;
« les troupes d’Unterwalden et de Lucerne s’emparent des villes de Rapper-
schwyl, de Frauenfeld, de Diessenhofen et envahissent le pays de Fussach;
celles de Zurich et de Zug occupent Winterthur; celles de Schwitz, d’Uri et
de Glaris se répandent sur le territoire de Sargans ». Mais, malgré les instances
de Pie II et du cardinal, ils. ne poussérent pas leur avance et traitérent avec
Sigismond. C’est seulement aprés la mort du Pape et de ’évéque que la paix
fut rétablie entre les deux pouvoirs.

Malgré ces difficultés, Nicolas de Cues entreprit résolument la réforme
de son diocése, des fidéles et du clergé. A signaler I'unification des livres
liturgiques, la lutte contre la superstition, le souci de l'instruction donnée
au peuple. Dans ce but, il recommandait spécialement le De fide et
Sacramentis de saint Thomas d’Aquin. Ses efforts ne furent pas inutiles;
pourtant certaine abbesse lui tint téte pendant des années. A ['occasion
de la réforme, l'auteur étudie’ Nicolas de Cues comme prédicateur; ses
sermons sont remplis de doctrine; ils sont éloquents, mais d’une éloquence
qui s’adressait plus & lesprit qu’au cceur.

L’histoire de son action ne serait pas compléte si ’on n’y joignait le réle
qu’il joua dans les affaires hussites et dans la résistance au péril turc. Dans
Pun et lautre cas, il comptait plus sur la persuasion.que sur la force.
Il réva méme de convertir le sultan et dans son De cribratione Alchoran, il
recherche les points de contact du mahométisme avec la doctrine chrétienne.

La seconde partie de 'ouvrage est consacrée a I’ceuvre intellectuelle du
cardinal ; elle n’est pas la moins importante. On y trouvera une étude
trés fouillée de la doctrine d’un homme qu’on peut regarder comme ['un des
précurseurs de la pensée moderne. Dés sa jeunesse, il s’était appliqué aux
sciences et continua a s’en occuper jusqu’a la fin. Son ceuvre, dans ce
domaine, marque un progrés et c’est peut-étre en ces matiéres qu’il a rendu
le plus de services. Mathématique, physique, cosmographie I’intéressent
également. On lui doit un projet de réforme du calendrier et des cartes
géographiques plus correctes. Son esprit intuitif 'orienta dans des recherches
qui firent sortir la géométrie de son état stagnant.

Sa philosophie elle-méme est toute pénétrée d’esprit mathématique et
c’est peut-étre ce qui parfois lui donne un caractére un peu aventureux.
Il composa de nombreux ouvrages sur ce sujet, mais dés 1440, dans le
De docta ignorantia, il avait donné l'idée maitresse a laquelle il restera
fidele. Selon lui, la vérité des choses, c’est-a-dire leur essence, est inattingible
dans sa pureté. Elle n’est qu’en Dieu, dans Uinfini ol s’évanouit le principe
de contradiction. Tous les philosophes ’ont cherchée, aucun ne I’a trouvée
telle qu’elle est. C’est pourquoi Socrate disait qu’il ne connaissait rien, sinon
son ignorance. Plus ’homme connait son ignorance, plus aussi il s’approche



de la vérité, plus il est savant; s’il la connaissait parfaitement, il serait
arrivé a la « Docte ignorance » qui est le degré de science le plus élevé que
nous puissions atteindre. Il faut pour philosopher vraiment dépasser le
domaine de la raison et arriver a I'intuition.

Eclectisme, relativisme et mysticisme sont les caractéristiques de la
philosophie cusienne. Parmi tous les systémes anciens, c’est le néo-platonisme
qui a eu le plus d’influence sur ses idées. On I'a accusé de panthéisme,
et certaines de ses expressions tendent a faire admettre ce reproche; son
historien, en s’appuyant sur d’autres textes, montre que, sur ce point, il
est demeuré dans les limites de I'orthodoxie.

Jusqu'a sa derniére heure, Nicolas de Cues travailla avec une ardeur
que ne ralentirent ni les luttes, ni les déboires. Il montra, dans les années
trés mouvementées qui cléturérent son existence, I’énergie de son caractére
et la hauteur morale de son a4me. S’il accepta les nombreux bénéfices dont
le gratifierent les papes, s'il réclama avec une certaine apreté les revenus
de son évéché, il sut du moins faire de ses biens le plus noble usage. Il fonda
a Cues un hospice magnifique ol trente-trois pauvres devaient étre regus;
il éuablit vingt bourses pour de jeunes étudiants et fit don de ses manuscrits
a I'hospice né de ses libéralités.

Il mourut a Todi, le 11 aott 1464. Son corps fut transporté 2 Rome et
enterré dans I'église de son titre cardinalice, Saint-Pierre-¢s-Liens; son cceur
est conservé a Cues.

« Tel fut Nicolas de Cues : moins brillant que Cesarini dans la vie
publique, moins artiste qu’Orsini, moins influent que Bessarion sur les
penseurs de son temps, moins siir théologien que Torquemada, moins pieux
peut-étre qu’Albergati, il réunit 4 des degrés divers toutes leurs qualités, en
y ajoutant plus de profondeur et de sublimité dans la spéculation scientifique,
métaphysique ou religieuse. » On pourra désormais s’en rendre compte
dans I’excellente biographie que lui a consacrée son dernier historien.

M. Jacouin.

Fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.



	Rezensionen = Comptes rendus

