
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 15 (1921)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Knöpfler, Dr. Alois. Lehrbuch der Kirchengeschichte. 6. vermehrte
Auflage. Mit einer Karte. Freiburg i. Br. Herder u. Co. 1920. — xxv und
862 S. Mark 30 und Zuschläge.

Am Schlüsse der vom Oktober 1919 datierten Vorrede zu dieser
sechsten Auflage seines bewährten und vielverbreiteten « Lehrbuchs der
Kirchengeschichte » schrieb der am 29. August 1847 geborene Verfasser :

« Nun aber gilt es, Abschied zu nehmen von meinem Buche. Ich scheide

von ihm wie von einem wohlbewährten Freund, der mich drei Jahrzehnte
hindurch stets treu begleitete bei Ausübung des schwierigen, aber schönne
Berufes eines akademischen Lehrers der Kirchengeschichte Noch
einen letzten Gruß an meine ehemaligen Schüler. Ich bitte alle, wenn die
Kunde meines Todes zu ihnen gelangt, dem einstigen Lehrer ein frommes
Gedenken weihen zu wollen» (S. ix). Die Ahnung des greisen Gelehrten
hat sich leider erfüllt ; im Juli dieses Jahres ist er aus dem Leben geschieden,
und die 6. Auflage seines Lehrbuchs der Kirchengeschichte ist sein
Vermächtnis an seine Schüler geworden. Trotz großer äußerer Schwierigkeiten
—¦ mußte der Verfasser doch die Revision seines Lehrbuches vornehmen
in einer Zeit, da eine dreimalige Revolution über die Hauptstadt Bayerns
dahinbrauste (S. ix) — wurde vieles gebessert und nachgetragen; man
kann das Lehrbuch daher gleichsam als das Endergebnis einer langjährigen
Lehrtätigkeit auf dem Gebiete der Kirchengeschichte betrachten. Daher
die Reife und Klarheit des Urteils, die gleichmäßige Behandlung aller Teile,
die gewissenhafte Objektivität in der Darstellung. Knöpflers Lehrbuch
wird ohne Zweifel wegen der allgemein anerkannten Vorzüge ein
vielgebrauchtes Hilfsmittel für Studierende der Theologie bleiben, und es ist
zu hoffen, daß eine treue Schülerhand auch in Zukunft das Werk in
entsprechender Weise auf der Höhe halten wird. Auf einzelne kleine Verstöße
ließe sich hinweisen ; z. B. daß S. 26 das katholische Handbuch des

Jesuiten P. Albers unter den Werken der Reformierten aufgeführt wird ;

daß die besondern Bußklassen (S. 109 f.) tatsächlich nur in den orientalischen

Kirchen vorhanden waren. Mißverständlich für jüngere Benutzer
des Werkes ist es auch, wenn (S. 116) gesagt wird: a Der Konsekrationsmoment

lag im allgemeinen in den Einsetzungsworten (Epiklese). » Das
müßte eigentlich verstanden werden, daß die Epiklese in den Einsetzungsworten

liegt, während sie ja gerade im Gegenteil das besondere Gebet
zum Heiligen Geist bedeutet. Auf letzteres wollte ohne Zweifel der
Verfasser hindeuten, aber die Form, in der es geschah, ist mißverständlich.



— 3i6 —

Doch es möge genügen, im allgemeinen auf solche kleine Einzelheiten
verwiesen zu haben. Jetzt, da der Verfasser von uns geschieden ist, sei
ihm, der auch mir stets ein guter Freund gewesen ist, ein herzliches Gedenken
geweiht, mit dem Wunsche, daß das ernste Streben, seinem Wahlspruche :

Deo et veritati treu zu sein, ihm als Lohn die Anschauung Gottes, der
ewigen Wahrheit, erworben habe. /. P. Kirsch.

Hartmann Grisar S. J. Luther zu Worms und die jüngsten drei
Jahrhundertfeste der Reformation. Freiburg i. Br. Herder, 1921, vm. 89.

Dieses erste Heft der « Luther-Studien » befaßt sich weniger mit Luther
selber als mit den Lutherfeiern, die von der Verherrlichung seines Auftretens
in Worms ihren Ausgang genommen haben. Nach dieser Seite hin ist die
Arbeit für alle Zukunft ein wichtig-s geschichtliches Urkundenwerk über
die inneren geistigen Zustände des modernen Protestantismus. Weit entfernt
davon, durch die Auflösung des protestantischen Geistes und durch die
öffentlichen Übel milder geworden zu sein, hat er gerade diese Gelegenheit
benutzt, um seine unversöhnliche Gegnerschaft gegen die Kirche und
seinen Anspruch auf die Weltherrschaft so entschieden wie nur je
kundzugeben. Mit großer Ausführlichkeit finden sich darum die Aussprüche
gesammelt, die dem Protestantismus den Charakter der deutschen Religion
zueignen, ja ihn als Religion der gesamten Menschheit, als neuen Typus
des Christentums, als Grundlage für die ganze reiche Welt der neuen Kultur,
als geistlich-sittliche Ewigkeitsentwicklung feiern. Natürlich sind dabei
alle alten Lutherfabeln unverkürzt wieder zum Vorschein gebracht worden.
Deshalb sucht der Verfasser abermals, auf Grund der geschichtlichen
Quellen, die Urgeschichte und die Geschichte von Worms ins rechte Licht
zu stellen. Er macht sich aber selbst kein Hehl daraus, daß es im Großen
und Ganzen so bleiben wird, wie es leider hergebracht ist. ***

Hartmann Grisar S. J. und Franz Heege S. J. Luthers Kampfbilder.

I. Passional Christi und Antichristi. Mit 5 Abbildungen
Freiburg i. Br. xm. 68.

Ein überaus reichhaltiges Heft, von großer Bedeutung für die Psychologie

Luthers, für die Art und die Mittel seines Kampfes gegen die alte
Kirche, und für den Einfluß, den er überallhin ausübte. Die Karikatur
war in seinen Händen eine furchtbare Waffe, das Buch, das bei den Laien
noch mehr wirkte als alle seine Schriften. Die überreiche Bibliographie,
die hier aufgespeichert ist und bis auf unsere Zeiten herabreicht, liefert
für das Gesagte die lehrreichsten Belege. Bemerkenswert ist dabei übrigens
die mit großer Wahrscheinlichkeit erwiesene Tatsache, daß Luther auch
für diesen Teil seiner Tätigkeit die Vorbilder aus den hussitischen Kreisen,
vielleicht selbst von Wiclif her bezogen hat. ***

Edm. Vansteenberghe, Le cardinal Nicolas de Cues (1401-1464). L'action,
la pensée. Paris, Ed. Champion, 1920. In-8", xx-5o7 pages — 35 fr.

Peu d'hommes, au XV"' siècle, ont eu une activité comparable à celle de

Nicolas de Cues. Humaniste et savant, philosophe et prédicateur, il fut



- 317 —

mêlé à la politique religieuse de son temps et travailla à l'oeuvre de réforme
entreprise par les Papes. Cette grande figure a suscité bien des travaux déjà,
mais on attendait encore l'ouvrage qui fournirait une étude d'ensemble sur
la personne et l'œuvre du grand cardinal. La thèse de M. Vansteenberghe
répond enfin à ce désir et comble cette lacune. Elle est remarquable par
l'étendue de l'information et la critique judicieuse dont elle fait preuve1.
De nombreuses sources d'archives encore inédites ont été utilisées et aucune
monographie de quelque valeur n'a échappé à l'auteur.

Il n'a pas cru devoir suivre pas à pas, dans l'ordre chronologique, les

diverses étapes d'une vie très remplie. La multiplicité des travaux, souvent
menés de front, n'aurait fait qu'embrouiller le récit, sans permettre de donner
à la personnalité du cardinal le relief qu'elle mérite. « C'est ici autour d'un
écrit, là autour d'une mission, ailleurs autour d'un problème » que sont
groupés les actes et les idées de cet homme presque universel. L'idée
est excellente, quoique dans la réalisation on eût souhaité parfois un peu
plus d'ordre. Ainsi le chapitre IX de la première partie retrace « le travail
pastoral » de l'évêque de Brixen, sans que nous sachions quand et comment
Nicolas de Cues obtint cet évêché. C'est seulement au chapitre X que nous
sommes informés sur ces faits, dont le récit n'eût pas été inutile pour
comprendre certaines difficultés de l'évêque dans la réforme de son diocèse.

Nicolas Krebs naquit « avant le u août 1401 et après les premiers jours
d'août 1400 », au village de Cues, sur la Moselle. De bonne heure, il montra
plus de goût pour la lecture que pour le travail manuel auquel l'obligeait la

condition modeste de sa famille. Il la quitta jeune encore, pour aller chercher
fortune au château des comtes de Manderscheid. Une tradition rapporte que
Nicolas fut envoyé par son protecteur à Deventer, chez les Frères de la
vie commune, afin d'y faire ses études classiques. En 1416, il se fait
immatriculer à l'université d'Heidelberg, puis, en 1417, vient à Padoue étudier
le droit. Sa curiosité intellectuelle le poussa à s'appliquer aux sciences,
en même temps qu'il se laissait imprégner par l'esprit humaniste. En 1423,
il était promu docteur en décrets.

Après un séjour à Rome, il rentre dans sa patrie, où il obtient, en
1425 la cure d'Altrich. A cette date, il n'est pas encore prêtre. Pendant
un an, il étudie la théologie à Cologne, en vue de son ordination, sans
prendre pourtant de nouveaux grades en cette matière.

La renommée du jeune canoniste fut assez rapide pour que, dès l'été
de 1426, le cardinal Jourdain Orsini, légat en Allemagne, désirât se l'attacher
comme secrétaire. Il le chargea de rechercher dans les bibliothèques les

œuvres de l'antiquité encore ignorées. Nicolas eut la bonne fortune de

plusieurs découvertes dont la plus fêtée fut celle d'un manuscrit de Plaute
contenant douze comédies inconnues des lettrés. Toute sa vie, Nicolas
garda le culte des livres et sut se constituer une remarquable bibliothèque.

1 Quelques documents ont été lus avec trop de rapidité ; autrement l'auteur
n'aurait pas parlé, page 88, « des statuts synodaux de la province de Tulle » qui
n'a jamais existé. Il s'agit de pièces présentées à l'examen par l'évêque de Toul,
suffragant de la province de Trêves.



- 3i8 -
Amateur de beau langage, il était en même temps un critique avisé. Pourtant
il ne versa jamais, comme tant d'humanistes ses contemporains, dans le
naturalisme antichrétien emprunté au paganisme. Tout au plus peut-on lui
reprocher des relations trop amicales avec le peu recommandable Laurent
Valla.

Ce lettré était aussi un homme d'action. En face des ruines causées par
le grand schisme et l'hérésie hussite, la question de la réforme se posait plus
urgente que jamais. Vers 1433, Nicolas, fort de sa science et de l'audace de
ses trente ans, n'hésita pas à proposer un plan qui, selon lui, devait ramener la
paix et la concorde dans la chrétienté. Il intitula l'ouvrage où il le présente :

De concordantia catholica. Le sujet fondamental était la constitution générale
de l'Eglise, dont le Sacerdoce et le Saint-Empire forment respectivement
l'âme et le corps. Il s'agit de maintenir entre eux l'union. Naturellement, la

question des rapports du Pape et du concile y était abordée et résolue, mais
de manière à ménager les deux autorités en présence. Pour juger équitable-
ment la doctrine de Nicolas de Cues, il ne faut pas oublier qu'on sortait à

peine du grand schisme, et que le concile tenait encore ses assises à Bâle.

Un sentiment domine tous les autres chez l'auteur du De concordantia,
l'amour de l'Eglise. Pour lui rendre sa grandeur, il désire l'union et propose
un certain nombre de réformes urgentes. C'est un programme auquel il restera
fidèle.

Mais avant de devenir « l'Hercule des Eugéniens », comme l'appellera
Aeneas Silvius, il fut un instant le défenseur du concile de Bâle contre la

papauté. Des intérêts immédiats, dont il avait la défense comme avocat,
le poussaient dans cette voie. Lorsque le concile lui refusa le succès qu'il
avait espéré, il passa, cette fois sans réserve, au parti pontifical et devint
un de ses défenseurs les plus habiles et les plus influents. La mauvaise
volonté persistante des Pères de Bâle, leur impuissance en face de la question
grecque, puis le succès du concile de Florence, la consommation du schisme

par le choix de l'antipape Félix V, achevèrent de l'éclairer et de fortifier son
attachement à Rome. Son activité fut considérable : il porta à Constantinople,
au nom de la minorité conciliaire, des propositions conformes à celles du
Pape ; en Allemagne, il se dépensa pour faire sortir les princes de la neutralité
qu'ils voulaient garder.

Nicolas fut récompensé de son zèle par l'octroi de bénéfices et de dignités.
Finalement, il reçut la pourpre de Nicolas V (1449). Dès l'année suivante,
le Pape lui confia une grande légation pour 4 l'Allemagne, la Bohême et les

pays circonvoisins ». Il s'y employa deux années durant. Dans un précieux
appendice, M. Vansteenberghe a tracé son itinéraire d'après les chroniqueurs
et les pièces d'archives. Partout, le cardinal réforme le clergé séculier et les

monastères, exhorte le peuple aux pratiques chrétiennes et le met en garde
contre les superstitions ; partout, il travaille à établir la paix et la concorde
qui lui sont si chères.

Un mois après avoir reçu le chapeau de cardinal, Nicolas de Cues avait
été nommé par Nicolas V évêque de Brixen. Lorsque, sa légation terminée, il vint
prendre possession de son siège, de nombreuses difficultés l'attendaient. Le

Pape malgré les prétentions du chapitre et de Sigismond, comte de Tyrol,



— 319 —

s'était réservé cette nomination. De là des oppositions qui ne firent que
s'accroître quand le cardinal voulut se faire restituer les seigneuries du
patrimoine episcopal dont le comte s'était emparé. La lutte fut vive, violente même ;

l'évêque fut en danger de mort. Il se défendit avec une énergie qu'il se reprocha
plus tard comme nuisible aux intérêts spirituels de son diocèse ; le pape Pie II
le soutint jusqu'au bout. En cette occasion, il fut un moment aidé par les
Suisses. Excités par le Pape, les cantons déclarèrent la guerre à Sigismond ;

« les troupes d'Unterwalden et de Lucerne s'emparent des villes de Rapper-
schwyl, de Frauenfeld, de Diessenhofen et envahissent le pays de Fussach ;

celles de Zurich et de Zug occupent Winterthur; celles de Schwitz, d'Uri et
de Glaris se répandent sur le territoire deSargans». Mais, malgré les instances
de Pie II et du cardinal, ils ne poussèrent pas leur avance et traitèrent avec
Sigismond. C'est seulement après la mort du Pape et de l'évêque que la paix
fut rétablie entre les deux pouvoirs.

Malgré ces difficultés, Nicolas de Cues entreprit résolument la réforme
de son diocèse, des fidèles et du clergé. A signaler l'unification des livres
liturgiques, la lutte contre la superstition, le souci de l'instruction donnée
au peuple. Dans ce but, il recommandait spécialement le De fide et
Sacramentis de saint Thomas d'Aquin. Ses efforts ne furent pas inutiles;
pourtant certaine abbesse lui tint tête pendant des années. A l'occasion
de la réforme, l'auteur étudie'Nicolas de Cues comme prédicateur; ses

sermons sont remplis de doctrine; ils sont éloquents, mais d'une éloquence
qui s'adressait plus à l'esprit qu'au cœur.

L'histoire de son action ne serait pas complète si l'on n'y joignait le rôle
qu'il joua dans les affaires hussites et dans la résistance au péril turc. Dans
l'un et l'autre cas, il comptait plus sur la persuasion que sur la force.
Il rêva même de convertir le sultan et dans son De cribratione Alchoran, il
recherche les points de contact du mahométisme avec la doctrine chrétienne.

La seconde partie de l'ouvrage est consacrée à l'œuvre intellectuelle du
cardinal ; elle n'est pas la moins importante. On y trouvera une étude
très fouillée de la doctrine d'un homme qu'on peut regarder comme l'un des

précurseurs de la pensée moderne. Dès sa jeunesse, il s'était appliqué aux
sciences et continua à s'en occuper jusqu'à la fin. Son œuvre, dans ce

domaine, marque un progrès et c'est peut-être en ces matières qu'il a rendu
le plus de services. Mathématique, physique, cosmographie l'intéressent
également. On lui doit un projet de réforme du calendrier et des cartes
géographiques plus correctes. Son esprit intuitif l'orienta dans des recherches

qui firent sortir la géométrie de son état stagnant.
Sa philosophie elle-même est toute pénétrée d'esprit mathématique et

c'est peut-être ce qui parfois lui donne un caractère un peu aventureux.
11 composa de nombreux ouvrages sur ce sujet, mais dès 1440, dans le

De docta ignorantia, il avait donné l'idée maîtresse à laquelle il restera
fidèle. Selon lui, la vérité des choses, c'est-à-dire leur essence, est inattingible
dans sa pureté. Elle n'est qu'en Dieu, dans l'infini où s'évanouit le principe
de contradiction. Tous les philosophes l'ont cherchée, aucun ne l'a trouvée
telle qu'elle est. C'est pourquoi Socrate disait qu'il ne connaissait rien, sinon
son ignorance. Plus l'homme connaît son ignorance, plus aussi il s'approche



— 320 —

de la vérité, plus il est savant; s'il la connaissait parfaitement, il serait
arrivé à la « Docte ignorance » qui est le degré de science le plus élevé que
nous puissions atteindre. Il faut pour philosopher vraiment dépasser le

domaine de la raison et arriver à l'intuition.
Eclectisme, relativisme et mysticisme sont les caractéristiques de la

philosophie cusienne. Parmi tous les systèmes anciens, c'est le néo-platonisme
qui a eu le plus d'influence sur ses idées. On l'a accusé de panthéisme,
et certaines de ses expressions tendent à faire admettre ce reproche; son
historien, en s'appuyant sur d'autres textes, montre que, sur ce point, il
est demeuré dans les limites de l'orthodoxie.

Jusqu'à sa dernière heure, Nicolas de Cues travailla avec une ardeur

que ne ralentirent ni les luttes, ni les déboires. II montra, dans les années
très mouvementées qui clôturèrent son existence, l'énergie de son caractère
et la hauteur morale de son âme. S'il accepta les nombreux bénéfices dont
le gratifièrent les papes, s'il réclama avec une certaine âpreté les revenus
de son évêché, il sut du moins faire de ses biens le plus noble usage. Il fonda
à Cues un hospice magnifique où trente-trois pauvres devaient être reçus;
il établit vingt bourses pour de jeunes étudiants et fit don de ses manuscrits
à l'hospice né de ses libéralités.

Il mourut à Todi, le n août 1464. Son corps fut transporté à Rome et
enterré dans l'église de son titre cardinalice, Saint-Pierre-ès-Liens ; son cœur
est conservé à Cues.

« Tel fut Nicolas de Cues : moins brillant que Cesarini dans la vie

publique, moins artiste qu'Orsini, moins influent que Bessarion sur les

penseurs de son temps, moins sûr théologien que Torquemada, moins pieux
peut-être qu'Albergati, il réunit à des degrés divers toutes leurs qualités, en

y ajoutant plus de profondeur et de sublimité dans la spéculation scientifique,
métaphysique ou religieuse. » On pourra désormais s'en rendre compte
dans l'excellente biographie que lui a consacrée son dernier historien.

M. Jacquin.

Fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.


	Rezensionen = Comptes rendus

