Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 14 (1920)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Pastor, Ludwig von, Geschichte der Pdpste. VII. Band. Pius IV.
(1550—1565). Erste bis 4. Auflage Fieiburg i. Br. Herder, 1920. XI.
und 706 S. 8° Mk. 36 ; gebunden 44 Mk.

Trotz Weltkrieg und Weltrevolution schreitet das Monumentalwerk
Pastors stetig voran und findet von Jahr zu Jahr allerorts mehr Anklang
und in ziinftigen Kreisen hohe Anerkennung. Es wire vermessen, sich als
Kritiker und Beurteiler des groB8en Historikers aufspielen zu wollen ; es
handelt sich hier nur darum, zu referieren, nicht zu rezensieren,

Die Einleitung gibt uns eine orientierende Ubersicht iiber die zwei
folgenden Bande. Nach dem strengen, aber einseitigen Carafapapst Paul IV.
folgt wieder ein Mediceer auf dem Stuhl Petri, freilich nicht aus der fiirst-
lichen Familie Leos X., zum Gliick fiir die Kirche auch nicht ein Mann
seiner Geistesrichtung, aber auch nicht ein Heiliger, wie sein Nachfolger
Pius V., immerhin aber trotz personlicher Fehler ein wiirdiger Hirt der
Kirche, ein gliicklicher Politiker, zudem auch ein hochsinniger Kunstmazen.
Doch wie sehr tritt schon in diesem Pontifikat, bevor die wahre Refor-
mation recht einsetzen konnte, das Weltliche vor dem Geistlichen, das
Zeitliche vor dem Ewigen zuriick !

Welch lichtvolle Zeit- und Charakterbilder bietet uns dieser VII. Band !
Da er6ffnet sich vor uns das stiirmische, fast vier Monate dauernde Kon-
klave, wie die neuere Zeit kein ahnliches mehr kennt, mit allen seinen offenen
und versteckten Intrigen und Machinationen von auBen und innen, mit
allen ehrgeizigen, politischen und persénlichen, groBziigigen und kleinlichen
Bedenken und Berechnungen der Wihler und der Staatsminner, daBl wir
fast an die Wogen und Stiirme der aura popularis in den rémischen Konsu-
larkomitien erinnert werden. Der Christ aber denkt an das Walten der
gottlichen Vorsehung, die, trotz aller Pline und Entwiirfe menschlicher
Klugheit und Verschlagenheit, doch die Ziigel der Weltgeschicke in fester
Hand behilt. Dann ersteht vor uns das Bild der Zoll- und Steuerpachter-
familie Medichino aus Mailand, die mit dem florentinischen Mediceerhaus
nichts zu tun hat, und deren kiinstliche Stammbaume erst nachtréglich
aus beiderseitigen ehr- und eigensiichtigen Interessen zu einander in Be-
zichung gebracht wurden.

Uns Schweizern ist der machthungrige Giacomo Medichino unter dem
Namen « Miisser » bekannt, der seit 1522 als Besitzer der festen Burg Musso
am Comersee den Biindnern wegen ihres Untertanenlandes Veltlin duBerst
unbequem wurde, daB es den « Miisserkrieg » absetzte, dessen Ausgang
1527 dem Dynasten seine erworbene Herrschaft kostete und ihn zu einem
Condottiere herabdriickte. Sein geistlicher Bruder Johann Angelus war



1529 als Koadjutor des Bischofs von Chur in Aussicht genommen, was die
Biindner so aufregte, daB sie alle angeblichen Mitwisser und Foérderer dieses
Planes, so den ehrwiirdigen Abt Theodor Schlegel von St. Luzi, als Hoch-
verrater hinrichteten und hiefiir auf ewige Zeiten als erstes unerlidBliches
Erfordernis eines Churer Bischofs die Herkunft aus Biinden aufstellten.
Der abgewiesene Churer Coadjutor stieg aber langsam auf der Beamten-
laufbahn an der romischen Kurie, erwarb sich allseitige griindliche Geschafts-
kenntnis im kirchlichen und weltlichen Regimente, wurde unter Julius III.
Kardinal, stand durch sein heiteres, lebensfrohes Wesen,  das sich jedoch
in geziemenden Schranken hielt, im Gegensatz zum strengen Paul IV.
und blieb so viel wie moglich von Rom fern. Als « neutraler » Kardinal
war er schlieBlich der einzig mogliche Kandidat und gelangte an Weih-
nachten 1559 zur Tiara.

Ein iiberaus spannendes Kapitel erfiillt die erste Regierungszeit des
neuen Papstes; das Vorgehen gegen die unwiirdigen Nepoten Pauls IV,
der ihnen bereits den Nachfolger als Racher ihrer Untaten angekiindigt
hatte ; der langwierige Proze3 fiihrte zur erschiitternden Tragédie des
Untergangs der Familie Carafa und zur letzten Hinrichtung eines Kardinals.
Wir sehen dann die ungeheuren Bemiihungen des Papstes fiir die Fort-
setzung und Beendigung des Konzils von Trient und zur Durchfiihrung
seiner Beschliisse gegeniiber den Hindernissen von Seiten des Protestantis-
mus und der Staatsgewalt, wobel Pius IV. eine Energie fiir die kirchliche
Sache entfaltete, die ihm frither niemand zugetraut hatte und ihn in einem
sehr vorteilhaften Lichte erscheinen laBt. Freilich spiirt man hier, wie
in allen kirchlichen Angelegenheiten, die segensreich wirkende Hand des
Papstnepoten Karl Borromaus heraus, eine Lichterscheinung, die uns mit
den ausgepriagten nepotistischen Neigungen des Papstes versohnt.

Kaleidoskopartig treten dann Bilder aus dem kirchlichen Leben der
christlichen Staaten vor unser Auge, die Hugenottenbewegungen Frank-
reichs und die Intrigenpolitik Katharinas von Medici, die bedringte Lage
des romisch deutschen Kaisertums und die treulose Verrdterin deutscher
Fiirsten, die Religions- und Staatswirren in Polen, die heuchlerisch ver-
schlagene, blutig grausame Regierung der «jungfriulichen » Elisabeth
von England, der puritanische Fanatismus in Schottland, das Martyrium
des griunen Erin, das echt byzantinische Staatskirchentum in Spanien,
wo Philipp II. keineswegs als gehorsamer Diener des Papstes und willen-
loses Werkzeug der Hierarchie, sondern geradezu als despotischer Bedriicker
der Kirche erscheint.

Ein schoéner Zug in der Regierung Pius’ IV. ist sein Mazenatentum
fir Kunst und Wissenschaft, seine kirchliche und profane Bautadtigkeit
in Rom und im Kirchenstaat;: doch hat er nicht als weltfremder Idealist
darauf los gewirtschaftet, sondern als verstindiger Kunstférderer sich nach
dem Moglichen gerichtet und mit den vorhandenen Mitteln zu haushalten
verstanden. Kurzum Pius IV. bewihrte sich trotz mancher persénlicher
Fehler und Mingel als wachsamer Hirt und Vater der Kirche, als umsich-
tiger Diplomat, als Freund und Férderer wahrhaft humaner Bestrebungen.

Seite fiir Seite dieses Bandes zeigt, daB eine neue Zeit angebrochen ist,



daB die Reformation an Haupt und Gliedern ernst und kriftig eingesetzt
hat, welcher sich der Papst keineswegs zu entziehen sucht. Seele und Mittel-
punkt dieser kirchlichen Bestrebungen ist der junge Kgrdinalnepot und
Staatssekretir Karl Borromius, « dessen Beispiel am papstlichen Hofe
mehr Gutes stiftete als alle Dekrete des Trienter Konzils zusammen », und
das trotz des Bleigewichtes, das sich durch den andern Kardinalnepoten,
den unwiirdigen Markus Sittikus von Hohenems an seine Fiile hingte.

Es sei einem aufmerksamen Leser erlaubt, hier noch einige Desiderien
anzubringen ; es betrifft Aussetzungen geringfiigiger Natur. Bei manchen kurz
erwihnten Ereignissen, die den Geschichtsfreund interessieren, wird nur auf
Spezialwerke hingewiesen, die eben nicht allen Lesern zuginglich sind. LieBen
sich nicht die Hauptziige solcher Einzelheiten mit einigen Strichen — oft geniigten
ein oder zwei Worte — im Text oder in der Anmerkung anbringen, ohne dat
dabei viel Raum in Anspruch genommen wiirde ? So z. B. S. 215, Z. 5 v. unten :
Inhalt der Reformartikel. S. 216, Mitte oder Anm. 1: Welche schmihliche
Verleumdungen ? S. 229, Anm. : Welche Mibbrduche ? einige kurz nambhaft
machen ! Seite 230 : Das kaiserliche Reformlibell. S. 232. Anm. 4 : Grundziige der
Konklavebulle. — Hier und im folgenden : Wie viel wurde in der spédtern Fassung
der Dekrete iber Residenz, ilber Reform der Fiirsten usw. gegeniiber dem
Entwurf weggelassen ? S. 233, Note 4: Szene bei der Rede der Bischofe von
Cadix u. Alife. S. 234, N. 2: Pessimistische AuBerungen ? S. 237 u. 239: Erstes
u. zweites Reformlibell u. ihr Unterschied. S. 239, Anm. 1: Testament und Grab
Seripandos. S. 254, A. 4 : MiBbriuche beim Ordo. S. 256, A. 2 : Kurzes Wort iiber
Person Paleottos, der uns so oft begegnet. S. 256, A. 5 u. S. 257, A. 2 : Wie wurde
der Rangstreit zwischen Spanien u. Frankreich entschieden ? S. 262 unten und
263 oben: Sachliche Unterschiede in den verschiedenen Redaktionen des Ehe-
dekretes. S. 272, A. 1 und S. 273, A. 3: Vollmachten der Bischdfe ? S. 334, Mitte :
Milderung der Verordnungen gegen Ordensapostaten, Juden, VerduBerung der
Kirchengiiter usw. S. 385, Z. 5: « Delfino zeigte sich zu seltsamen Zugestindnissen
bereit» ; zu welchen ? S. 402, letzte Zeile : Welche Ausnahmsstelle nahm Este
ein ? S. 414, Z. 2 von unten : « Aus der Stadt Bezas» : Ist hier Geburtsstadt
Vezelay gemeint ? Genf kann es nicht sein. S. 417, A. 3: Welche Untaten
S. 428, Mitte : « Die bisherigen Auskunftsmittel» — welche ? S. 502, Z. 2 v. u.
« Die Bischofe, bis auf wenige (welche 2) blieben treu ». Abfall Curwins im Text
erwihnen. S. 574, Z. 3 v. unten : « Streitigkeiten der Nepoten» — welche ? Dazu
noch S. 79, Z. 2: «Hohenems bei Gotzis ». Hohenems, selbst viel groBere
Gemeinde als das 4 Km. entfernte Gotzis, das zudem frither in einem andern
Land und Bistum lag (Gotzis in Ritien, Bistum Chur, Hohenems in Schwaben,
Bistum Konstanz). Vielleicht « Hohenems bei Dornbirn». S. 101, Z. g9 v. unten.
DaB man von Como aus die katholischen Teile der Schweiz leichter erreichen
kdnne, als von Luzern aus, ist nicht ersichtlich. Ubrigens hatten damals bis 1579
die gelegentlichen Nuntien keinen festen Sitz, vor der Reformation gewohnlich
Ziirich.

Doch das sind Kleinigkeiten. Wir Katholiken diirfen uns nur freuen,
daB die schwierige Zeit der Glaubenskimpfe in Pastor einen groBen Dar-
steller von sikularer Veranlagung und zugleich von katholischer Uber-
_zeugungstreue gefunden hat, der Verstindnis fiir die tiefgreifendsten, ver-
wickeltsten religiésen Probleme mitbringt. Wie erbarmlich stehen dagegen
so manche Kirchengeschichtsbaumeister da, welche iiber jedes Spinn-



— 316 —

gewebe, das den majestitischen Bau der Kirche verunziert, stolpern,
wegen jeden Fleckleins die Schonheit des Riesengemaldes verkennen, wegen
jeder Dissonanz die himmlische Harmonie nicht heraushéren! Ich denke
an Kurz, Tschakkert, Bonwetsch. Wie immer bei Pastor, so zeigt sich
auch hier wieder die feldherrnmafBige Beherrschung und Bemeisterung des
Stoffes, unparteiische, im besten Sinn des Wortes voraussetzungslose
Bewertung der Absichten und Taten, die feinfiihligste, scharfgezeichnete
Darstellung von Menschen und Zeiten. Die verschiedenst gearteten Charak-
tere, die Repriasentanten der hochsten Wiirden in Kirche und Staat, die
Trager der folgenreichsten Weltereignisse werden unserm Geist und Herz
naher gebracht. Selbst tiefe Schatten, die im Leben der Kirche und im
Walten mancher Papste nicht fehlen, vermdégen nicht die Bedeutung und
Erhabenheit ihres Amtes und ihrer Aufgabe zu verdunkeln. Nur kleine
Geister wird das Menschliche und Mangelhafte im Gottesbau der Welt-
kirche irre machen. Uns stort das keineswegs, sondern wird zur wirkungs-
vollsten Apologie des Christentums und illustriert des groBen L.eo Aus-
spruch : Dignitas Petri etiam in indigno haerede non deficit.
P. Fridolin Segmiiller, O.S. B.

Goller, Emil, Die Periodisierung der Kirchengeschichte und die epo-
chale Stellung des Mittelalters zwischen dem christlichen Altertum und der
Neuzeit. Akademische Rektoratsrede, gehalten am 12. Juli 1919. Freiburg
im Breisgau, Guenther, 1919. 4°. 67 S.

Der neue Rektor der Universitdat Freiburg i. Breisgau, der jlingst das
Fach des Kirchenrechts mit dem der Kirchengeschichte vertauscht hatte,
wahlte fiir seine Antrittsrede einen Stoff, der allgemeiner Aufmerksamkeit
sicher ist. Mit besonderer Beriicksichtigung der neuesten Literatur, die
in seine Frage einschligt, bekennt er sich zu der Ansicht, daB die Zeit
Gregors des GroBen der entscheidende Wendepunkt zwischen dem christ-
lichen Altertum und dem Mittelalter darstellt, und daBl die neuzeitliche
Entwicklung mit der Reformation beginnt. Indem er vornehmlich den
Kriften nachgeht, welche die kirchengeschichtliche und kulturgeschicht-
liche Entwicklung im Mittelalter bestimmten, beriicksichtigt er mit Vorliebe
die Einfliisse vom Orient, denen die Kunsthistoriker gern ihre Aufmerksam-
keit zuwenden. Er verweilt, seiner alten Neigung zum Kirchenrecht
folgend, besonders bei den parallelen Erscheinungen zwischen Ost und
West, die wir auf dem Gebiete des kirchlichen Poenitentialwesens und
der BuBbiicher-Literatur beobachten kénnen, und kiindigt dariber eine
ausfiithrliche Abhandlung an, der man mit Spannung entgegensieht. Auf
die vielen Perspektiven, die seine Austithrungen erétfnen, kénnen wir hier
nicht weiter eingehen. In Bezug auf die Gotik mochten wir hinter seine
Zustimmung zu Dehios Charakterisierung, daB das System der groBSen
universalistischen Papste von Gregor VII. bis Innozenz ITI. seinen Ausdruck
in dem wahrhaft katholischen und universalen gotischen Stil empfange,
ein Fragezeichen machen, das wir nur damit begriinden wollen, daB der
gotische Baustil in Italien als fremder Stil empfunden wurde, und daB es
in Rom nur eine gotische Kirche gab. G. Schnirer.



Bliemetzrieder, Franz Pl.,, Anselms von Laon systematische Sentenzen.
Beitrage zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Bd. XVIII,
Heft 2-3, 1919, Preis 6 Fr.

Anselm v. Laon, « Anselmus Laudunensis», f 17. Juli 1117, erfreute
sich bei seinen Zeitgenossen eines hohen Rufes. Schiiler aller Nationen,
aus Frankreich, Italien, England und Deutschland scharten sich um die
Lehrkanzel des « Altmeisters» in Laon. Auch Abaelard horte ihn kurze
Zeit, schitzte ihn aber nicht hoch ein. .

Schon Lefévre und Grabmann hatten die handschriftliche Existenz
seiner Sentenzen nachgewiesen. Hier im vorliegenden Werke bietet uns
Dr. P. Bliemetzrieder O. Cist. den kritischen Text von zwes systematischen
Sentenzwerken : 1. Senfentie divine pagine (3-46), — diese Uberschrift ist
vom Editor, der sie den Anfangsworten des Werkes entnahm (XII). —
II. Sententie Anselmi (47-153). Schon ihrem Umfange nach treten unsere
beiden Werke weit hinter den spekulativen Werken eines Anselm v. Canter-
bury, Abaelard und der Viktoriner zuriick. Den Inhalt derselben hat der
Herausgeber in einem meisterhaften, fast skrupuldés genauen synthetischen
Inhaltsverzeichnis wiedergegeben (XIX-XXV).

Den wichtigsten Teil bildet natiirlich der Handschriftennachweis
(1*~37*). Er ist auBerordentlich kompliziert, auf den ersten Blick etwas
dunkel und verworren. Was hier in wenigen Seiten geboten wird, sind eben
die kurz zusammengefaflten Resultate jahrelanger kritisch-historischer
Kleinarbeit, die mit unzihligen Schwierigkeiten kampfte, um die beiden
Sentenzen als Geistesprodukt Anselms nachzuweisen. Der Ausgabe beider
Sentenzen legt er als Grundtext zwei Handschriften unter, die neben andern
Traktaten im Cod. lat. 236 der Bibliothek des Stiftes Heiligenkreuz in
Niederosterreich sich vorfinden (37*). Er kollationiert dann den Haupttext
der dwvine pagine mit einer Handschrift der Pariser Nationalbibliothek
Cod. lat. 18108 und zwei weiteren der Mazarine, Cod. lat. 731 und 708
(1*-16*). Die letzte ausgenommen, sind alle diese Handschriften aus der
ersten Halfte des XII. Jahrhunderts, aber doch nur Abschriften, auch jene
des Grundtextes. Die Sententie Anselm: finden sich auBler in den bereits
erwahnten noch in Handschriften der Hof- und Staatsbibliothek in Miinchen
(16*), der Bibliothek des Stiftes in Admont in Steiermark, der Kgl. Biblio-
thek in Bamberg, des Stiftes St. Peter in Salzburg und der Wiener Hof-
bibliothek. (18*-21%). .

Die kritische Untersuchung und der auBerordentlich komplizierte
Vergleich all dieser Handschriften fitlhrten zu dem interessanten Resultat,
daB die beiden Sentenzen nicht blo8 in mehreren Codices zusammen auf-
treten und iiberall bis zur Stelle, wo die Abhandlung iiber die Sakramente
beginnt, die gleiche systematische Lehrentwicklung aufweisen, sondern
auch in mehreren Codices zusammen verarbeitet sich vorfinden. Sie weisen
also beide auf das Schulhaupt von Laon hin. Beide sind von Anselm
(31%-33%].

Die Echtheit der Senfentie Anselmi ist zweifellos. Mehrere Hand-
schriften, wie jene von Heiligenkreuz, St. Peter und eine in Miinchen,
tragen den Namen des Verfassers (16*—~18* und 33*). Den Beweis, da8 auch



_318__.

die Sententie divine pagine Anselm von Laon gehoren, wird nicht jedermann
fiir stringent halten. Zwar offenbaren sie inhaltlich und methodisch im
allgemeinen die gleiche Geistesrichtung wie die Senfenfie Anselmi und
berufen sich auch auf die gleichen Autoren: Augustin, Gregor, Beda,
Hieronymus ; Prosper und Isidor werden nur in Sententie Anselmi und
Scotus Erigena und Anselm von Canterbury nur in den Sententie divine pagine
zitiert. Das und das oben erwihnte merkwiirdige Zusammentreffen und
Verarbeitetsein konnte schlieBlich doch auch durch die bloBe Zugehérigkeit
zur gleichen Schule von Laon erklart werden. Auffallend ist es jedenfalls,
daB alle Handschriften der divine pagine anonym sind, und das trotzdem
sie in die erste Hilfte des XII. Jahrhunderts zuriickreichen (33*). Ubrigens
sind die Handschriften der beiden Sentenzen da, wo sie in den gleichen
Codices vorkommen, nicht einmal von der gleichen Hand geschrieben (S. 3%).
Merkwiirdig wire es auch, wenn Anselm von Laon seinem Lehrer Anselm
von Canterbury in den Sententie divine pagine den Traducianismus zuerteilt
haben sollte (32*) ! Es gibt iibrigens zwischen den beiden Sententie auch
noch andere Lehrgegensitze, wenn auch nicht wichtige. So wird das
Paradies in divine pagine wie bei Scotus Erigena nicht /okal/, sondern nur
allegorisch als Glickseligkeit aufgefal8t (27) ; in Sententie Anselmi dagegen
wird es als bestimmter Ort bezeichnet (58). In Sententie Anselmi ist das
IWeib, wie bei Augustin, dem Manne geistig minderwertig (60) ; in divine
pagine (25) ist es geistig ebenbiirtig und nur korperlich schwacher. — Ich
mochte also dem Beweise fiir die Echtheit der divine pagine nicht mehr
als Wahrscheinlichkeitswert zuschreiben.

Als Fihrer der dlteren konservaliven mehr posifiven Richtung besal
Anselm in seiner Zeit offenbar groes Ansehen. Die vorliegende kritisch
griindliche Veréffentlichung seiner Sentenzen mit den historisch ungemein
reichen interessanten Verweisen auf die Quellen, aus denen Anselm schopfte,
erklart auch uns seinen bedeutenden Ruf bei seinen Zeitgenossen. Soweit
bisher bekannt, ist er ja der erste systematische Sententiarier, Dagegen
hat mich die Lektiire der Sentenzen gar nicht iiberzeugt, daB er wie Bliemetz-
rieder meint, ein «schopferischer» (IX), «selbstandig bahnbrechender -
(XIV) Kopf gewesen wire, dem mit Lanfrank allein der Titel « Vater der
Scholastik », wenn er iiberhaupt einer einzelnen Persénlichkeit zugesprochen
werden kénnte, zukime (X). Das sind Ubertreibungen. Weder beziiglich
spekulativer Begabung und selbstindigen Denkens noch in Bezug auf
Reichhaltigkeit des Wissens, noch hinsichtlich dialektischer Gewandtheit,
kann er, meines Erachtens, einem Anselm von Canterbury, oder Abaelard,
oder den Viktorinern an die Seite gestellt werden.

Freiburg. G. M. Manser O. P.

Schaufelberger, Rosa. Die Geschichte des eidgendssischen Bettages,
mit besonderer Beriicksichtigung der reformierten Kirche Ziirichs, Inaugural-
Dissertation der Universitdt Ziirich. (1920) vi. 184 S.

Eine fleiBige und griindliche Arbeit. Weit iiber die Anfinge des
Christentums hinaus werden die Wurzeln des Bettages verfolgt in der vor-



christlichen Zeit, in Babylonien, im Persismus, bei Griechen und Rémern,
im Alten und Neuen Testament. In seiner eigentlichsten Gestalt ist in-
dessen der Bettag eine Schépfung des 17. Jahrhunderts mit protestantischem
Geprage, bis in die jiingste Zeit von Staate veranstaltet, proklamiert und
bea.ufsichtigt Die endgiltige Form erhielt er im 30-jahrigen Kriege durch
konig um Hilfe anging. Sein ;fohtxsch rehgloser Eifer ri ihn so weit hin,
daB er von der Regierung einen Verweis wegen zu scharfen Predigens
erhielt. Er ist der Urheber des ersten Fast- und Bettags in Ziirich, Dienstag,
den 2. November 1619. Die iibrigen reformierten Orte folgten dem Bei-
spiele Ziirichs und hielten je nach Umstidnden, auch wegen Pest oder Er-
scheinung eines Kometen u. dgl. lokale BuB- und Bettage, wobei «die
gemeinen Herrschaften » ihrem Vorbild folgten. 1639 beschlossen die
evangelischen Orte zum Danke fiir die Bewahrung vor dem Kriege einen
allgemeinen Fast- und Bettag, und von da an blieb diese jahrlich wieder-
kehrende Instltutlon bis zum Untergang der alten Eidgenossenschaft.

In den katholischen Orten schrieb die weltliche Obrigkeit in auBer-
gewohnlichen Fallen besondere Andachten vor, Kreuz- und Bittgange,
namentlich das «groBe Gebet». Der Bischof von Konstanz verordnete
in der Tiirkennot des Jahres 1529 besondere Messen und Andachten, was
von seinen Nachfolgern dann o6fters wiederholt wurde. Es ist namentlich
das g4o-stiindige Gebet, das immer wieder vorgeschrieben wird. Haufig
erscheint daneben auch der Rosenkranz.

Die franzdsische Revolution brachte auch auf religiosem Gebiete
einen frischen Impuls. Von Bern ging die Anregung aus, in Anbetracht der
bedrohten Lage des Vaterlandes und des groB8en Fortschrittes des Un-
glaubens gemeinsam mit den katholischen Briidern ein auBerordentliches
Kirchenfest zu feiern. Diese stimmten zu, und so fand Sonntag, den

160. Mérz 1794 der erste eidgenossische Bettag statt. (Vgl. diese Zeitschrift
" 14 [1920], S. 42, wo statt 14. zu lesen ist 16. Mirz.) Ein Jahr darauf folgte
der zweite und noch weitere im September 1796 und 1797. Der helvetische
Minister Stapfer fithrte ihn wieder ein, erstmals auf den Donnerstag, den
6. September 1798, im folgenden Jahre auf Sonntag, den 8. September.
Doch wurde er nicht allerorts und nicht iiberall an demselben Tage gehalten.
Auf Jahre hinaus konnte man sich nicht zu einer gemeinsamen Feier ver-
stindigen, bis die Tagsatzung in Luzern am 1. August 1832 beschloB,
der gemeineidgengssische Dank-, Bufl- und Bettag soll kiinftig am dritten
Sonntag des Herbstmonats gefeiert werden. Dabei ist es bis heute geblieben.
Im Anhang sind das « Groe Gebet » und einige Proben von Ziircher Bettags-
mandaten abgedruckt. Ein reiches handschriftliches Material, haupt-
sachlich aus den Archiven von Ziirich und Luzern geschopft, ist geschickt
zu einer Gesamtdarstellung verarbeitet, die recht dankenswert ist.

P. Gabriel Meter.



— 320 —

Hug, Anna. Die St., Urbaner Schulreform an der Wende des 18. Jahr-
hunderts. Mit 6 Illustrationen (Schweizer Studien zur Geschichtswissen-
schaft, XII. 2). Ziirich, Leemann, 1920, 347 S. 8°. 13 Fr.

Diese Dissertation ist mehr als eine solche; es ist eine ungemein
fleiBige und exakte Darstellung der mit St. Urban zusammenhingenden
Schulreform, deren Ausgangspunkt in den Reformbestrebungen des oster-
reichischen katholischen Padagogen Johann Jgnaz Felbiger liegt, die in -
dieser Gestalt auch in der Abtei St. Gallen, im Fricktal und in Freiburg
im Uchtland Eingang gefunden hat. Felbiger verfaBte Schulbiicher fiir
Sprach-, Religions- und Rechenunterricht, und ein Methodenbuch, wodurch
er auf das Schulwesen der katholischen Schweiz einen nachhaltigen Einflu3
ausiibte, indem seine Lehrmittel eine grolle Verbreitung erlangten, besonders
auch in den paritdtischen Orten. An ihn kniipfte der Zisterzienser P. Nivard
Crauer, der seit 1781 die Schule von St. Urban leitete und Lehrmittel nach
der Normalmethode bearbeitete, die in den Waldstatten und in Solothurn
aber auch in den parititischen Kantonen Baden, Linth Und Thurgauy,
raschen Eingang und groBe Verbreitung erlangten. Obwohl die Crauersche
Methode gegeniiber der vorausgehenden Padagogik viel voraus hatte,
besonders durch die Methodisierung des Lehrstoffes, so ging doch Pestalozzi
noch viel weiter, indem erst er eine prinzipielle Reform brachte. Welches
Ansehen P. Crauer genoB, geht iibrigens schon daraus hervor, da8 der
helvetische Unterrichtsminister Stapfer den Gedanken hegte, unter seiner
Leitung ein eidgenossisches Lehrerseminar in St. Urban zu eréffnen. Allein
es kam nicht dazu, und wahrend der Helvetik erlitten die Kurse durch den
vorzeitigen Tod Crauers (1799) eine lingere Unterbrechung, und sein
Nachfolger P. Urs Brunner, der sich bei Pestalozzi weiter gebildet hatte,
vermochte die Anstalt nicht mehr auf der Hohe zu halten, so daf3 die Kurse
im Oktober 1805 eingingen. Gleichgiltigkeit der luzernischen Behorden,
Interesselosigkeit beim Volke hatten dies verschuldet.

Mit groBter EinlaBlichkeit und seltener Beherrschung der Quellen
und Literatur geht Verfasserin diesen Zusammenhangen nach, iibt auch
gesunde Kritik an der Methode Crauers und zeigt vor allem auch und zum
ersten Male die Bedeutung dexr St. Urbaner Schulreform fiir die katholische
Schweiz, die sich naturgemafB auf die deutsche Schweiz erstreckte, aber
eine viel groBere Ausdehnung erlangte, als man glauben méchte und noch
langer einwirkte, als bekannt war. Fir die Geschichte des schweizerischen
Schulwesens ist die Arbeit ein sehr wichtiger Beitrag ; aber dariiber hinaus
auch fiir das geistige Leben und die allgemeine Kultur zur Zeit der Helvetik,
unterstiitzt durch einen reichhaltigen bibliographischen Anhang, urkund-
liche Beilagen und ein wertvolles Literaturverzeichnis, sowie ein gutes
Namenregister. Auffallenderweise gibt Verf. keinerlei Spezialliteratur iiber
P. Girard (S. 221). Uber das Augustinerstift Kreuzlingen und die dortige
Stiftsschule finden sich ausfiihrliche Angaben bei Kuhn, Thurgovia sacra II,
349 ff., Frauenfeld, 1879, die Verf. entgangen sind.. Welches ist das unter
Weber-Baldamus zitierte Werk (S. 244), das in der Bibliographie nicht
aufgefiihrt ist ? A. Biichs.

Fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.



	Rezensionen = Comptes rendus

