
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 14 (1920)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Pastor, Ludwig von, Geschichte der Päpste. VII. Band. Pius IV.
(1559—1565). Erste bis 4. Auflage Fieiburg i. Br. Herder, 1920. XI.
und 706 S. 8 ° Mk. 36 ; gebunden 44 Mk.

Trotz Weltkrieg und Weltrevolution schreitet das Monumentalwerk
Pastors stetig voran und findet von Jahr zu Jahr allerorts mehr Anklang
und in zünftigen Kreisen hohe Anerkennung. Es wäre vermessen, sich als
Kritiker und Beurteiler des großen Historikers aufspielen zu wollen ; es
handelt sich hier nur darum, zu referieren, nicht zu rezensieren.

Die Einleitung gibt uns eine orientierende Übersicht über die zwei
folgenden Bände. Nach dem strengen, aber einseitigen Carafapapst Paul IV.
folgt wieder ein Mediceer auf dem Stuhl Petri, freilich nicht aus der
fürstlichen Familie Leos X., zum Glück für die Kirche auch nicht ein Mann
seiner Geistesrichtung, aber auch nicht ein Heiliger, wie sein Nachfolger
Pius V., immerhin aber trotz persönlicher Fehler ein würdiger Hirt der
Kirche, ein glücklicher Politiker, zudem auch ein hochsinniger Kunstmäzen.
Doch wie sehr tritt schon in diesem Pontifikat, bevor die wahre
Reformation recht einsetzen konnte, das Weltliche vor dem Geistlichen, das
Zeitliche vor dem Ewigen zurück

Welch lichtvolle Zeit- und Charakterbilder bietet uns dieser VII. Band
Da eröffnet sich vor uns das stürmische, fast vier Monate dauernde
Konklave, wie die neuere Zeit kein ähnliches mehr kennt, mit allen seinen offenen
und versteckten Intrigen und Machinationen von außen und innen, mit
allen ehrgeizigen, politischen und persönlichen, großzügigen und kleinlichen
Bedenken und Berechnungen der Wähler und der Staatsmänner, daß wir
fast an die Wogen und Stürme der aura popularis in den römischen Konsu-
larkomitien erinnert werden. Der Christ aber denkt an das Walten der
göttlichen Vorsehung, die, trotz aller Pläne und Entwürfe menschlicher
Klugheit und Verschlagenheit, doch die Zügel der Weltgeschicke in fester
Hand behält. Dann ersteht vor uns das Bild der Zoll- und Steuerpächterfamilie

Medichino aus Mailand, die mit dem florentinischen Mediceerhaus
nichts zu tun hat, und deren künstliche Stammbäume erst nachträglich
aus beiderseitigen ehr- und eigensüchtigen Interessen zu einander in
Beziehung gebracht wurden.

Uns Schweizern ist der machthungrige Giacomo Medichino unter dem
Namen « Müsser » bekannt, der seit 1522 als Besitzer der festen Burg Musso
am Comersee den Bündnern wegen ihres Untertanenlandes Veltlin äußerst
unbequem wurde, daß es den « Müsserkrieg » absetzte, dessen Ausgang
1527 dem Dynasten seine erworbene Herrschaft kostete und ihn zu einem
Condottiere herabdrückte. Sein geistlicher Bruder Johann Angelus war



— 314 —

1529 als Koadjutor des Bischofs von Chur in Aussicht genommen, was die
Bündner so aufregte, daß sie alle angeblichen Mitwisser und Förderer dieses
Planes, so den ehrwürdigen Abt Theodor Schlegel von St. Luzi, als
Hochverräter hinrichteten und hiefür auf ewige Zeiten als erstes unerläßliches
Erfordernis eines Churer Bischofs die Herkunft aus Bünden aufstellten.
Der abgewiesene Churer Coadjutor stieg aber langsam auf der Beamtenlaufbahn

an der römischen Kurie, erwarb sich allseitige gründliche Geschäftskenntnis

im kirchlichen und weltlichen Regimente, wurde unter Julius III.
Kardinal, stand durch sein heiteres, lebensfrohes Wesen, das sich jedoch
in geziemenden Schranken hielt, im Gegensatz zum strengen Paul IV.
und blieb so viel wie möglich von Rom fern. Als « neutraler » Kardinal
war er schließlich der einzig mögliche Kandidat und gelangte an
Weihnachten 1559 zur Tiara.

Ein überaus spannendes Kapitel erfüllt die erste Regierungszeit des

neuen Papstes ; das Vorgehen gegen die unwürdigen Nepoten Pauls IV.,
der ihnen bereits den Nachfolger als Rächer ihrer Untaten angekündigt
hatte ; der langwierige Prozeß führte zur erschütternden Tragödie des

Untergangs der Familie Carafa und zur letzten Hinrichtung eines Kardinals.
Wir sehen dann die ungeheuren Bemühungen des Papstes für die
Fortsetzung und Beendigung des Konzils von Trient und zur Durchführung
seiner Beschlüsse gegenüber den Hindernissen von Seiten des Protestantismus

und der Staatsgewalt, wobei Pius IV. eine Energie für die kirchliche
Sache entfaltete, die ihm früher niemand zugetraut hätte und ihn in einem
sehr vorteilhaften Lichte erscheinen läßt. Freilich spürt man hier, wie
in allen kirchlichen Angelegenheiten, die segensreich wirkende Hand des

Papstnepoten Karl Borromäus heraus, eine Lichterscheinung, die uns mit
den ausgeprägten nepotistischen Neigungen des Papstes versöhnt.

Kaleidoskopartig treten dann Bilder aus dem kirchlichen Leben der
christlichen Staaten vor unser Auge, die Hugenottenbewegungen Frankreichs

und die Intrigenpolitik Katharinas von Medici, die bedrängte Lage
des römisch deutschen Kaisertums und die treulose Verräterin deutscher
Fürsten, die Religions- und Staatswirren in Polen, die heuchlerisch
verschlagene, blutig grausame Regierung der « jungfräulichen » Elisabeth
von England, der puritanische Fanatismus in Schottland, das Martyrium
des grünen Erin, das echt byzantinische Staatskirchentum in Spanien,
wo Philipp II. keineswegs als gehorsamer Diener des Papstes und willenloses

Werkzeug der Hierarchie, sondern geradezu als despotischer Bedrücker
der Kirche erscheint.

Ein schöner Zug in der Regierung Pius' IV. ist sein Mäzenatentum
für Kunst und Wissenschaft, seine kirchliche und profane Bautätigkeit
in Rom und im Kirchenstaat ; doch hat er nicht als weltfremder Idealist
darauf los gewirtschaftet, sondern als verständiger Kunstförderer sich nach
dem Möglichen gerichtet und mit den vorhandenen Mitteln zu haushalten
verstanden. Kurzum Pius IV. bewährte sich trotz mancher persönlicher
Fehler und Mängel als wachsamer Hirt und Vater der Kirche, als umsichtiger

Diplomat, als Freund und Förderer wahrhaft humaner Bestrebungen.
Seite für Seite dieses Bandes zeigt, daß eine neue Zeit angebrochen ist,



— 3T5 —

daß die Reformation an Haupt und Gliedern ernst und kräftig eingesetzt
hat, welcher sich der Papst keineswegs zu entziehen sucht. Seele und Mittelpunkt

dieser kirchlichen Bestrebungen ist der junge Kardinalnepot und
Staatssekretär Karl Borromäus, « dessen Beispiel am päpstlichen Hofe
mehr Gutes stiftete als alle Dekrete des Trienter Konzils zusammen », und
das trotz des Bleigewichtes, das sich durch den andern Kardinalnepoten,
den unwürdigen Markus Sittikus von Hohenems an seine Füße hängte.

Es sei einem aufmerksamen Leser erlaubt, hier noch einige Desiderien
anzubringen ; es betrifft Aussetzungen geringfügiger Natur. Bei manchen kurz
erwähnten Ereignissen, die den Geschichtsfreund interessieren, wird nur auf
Spezialwerke hingewiesen, die eben nicht allen Lesern zugänglich sind. Ließen
sich nicht die Hauptzüge solcher Einzelheiten mit einigen Strichen — oft genügten
ein oder zwei Worte — im Text oder in der Anmerkung anbringen, ohne daß
dabei viel Raum in Anspruch genommen würde So z. B. S. 2i5, Z. 5 v. unten :

Inhalt der Reformartikel. S. 216, Mitte oder Anm. 1 : Welche schmähliche
Verleumdungen S. 229, Anm. : Welche Mißbrauche einige kurz namhaft
machen Seite 23o : Das kaiserliche Reformlibell. S. 232. Anm. 4 : Grundzüge der
Konklavebulle. — Hier und im folgenden : Wie viel wurde in der spätem Fassung
der Dekrete über Residenz, über Reform der Fürsten usw. gegenüber dem
Entwurf weggelassen S. 233, Note 4 : Szene bei der Rede der Bischöfe von
Cadix u. Alife. S. 234, N. 2 : Pessimistische Äußerungen S. 237 u. 239 : Erstes
u. zweites Reformlibell u. ihr Unterschied. S. 2 3g, Anm. 1 : Testament und Grab
Seripandos. S. 254, A. 4 : Mißbräuche beim Ordo. S. 256, A. 2 : Kurzes Wort über
Person Paleottos, der uns so oft begegnet. S. 256, A. 5 u. S. 257, A. 2 : Wie wurde
der Rangstreit zwischen Spanien u. Frankreich entschieden S. 262 unten und
263 oben : Sachliche Unterschiede in den verschiedenen Redaktionen des
Ehedekretes. S. 272, A. 1 und S. 273, A. 3 : Vollmachten der Bischöfe S. 334, Mitte :

Milderung der Verordnungen gegen Ordensapostaten, Juden, Veräußerung der
Kirchengüter usw. S. 385, Z. 5 : « Delfino zeigte sich zu seltsamen Zugeständnissen
bereit » ; zu welchen S. 402, letzte Zeile : Welche Ausnahmsstelle nahm Este
ein S. 414, Z. 2 von unten : «Aus der Stadt Bezas » : Ist hier Geburtsstadt
Vezelay gemeint Genf kann es nicht sein. S. 417, A. 3 : Welche Untaten
S. 428, Mitte : « Die bisherigen Auskunftsmittel » — welche S. 5o2, Z. 2 v. u. :

«Die Bischöfe, bis auf wenige (welche blieben treu ». Abfall Curwins im Text
erwähnen. S. 574, Z. 3 v. unten : « Streitigkeiten der Nepoten » — welche Dazu
noch S. 79, Z. 2 : « Hohenems bei Götzis ». Hohenems, selbst viel größere
Gemeinde als das 4 Km. entfernte Götzis, das zudem früher in einem andern
Land und Bistum lag (Götzis in Rätien, Bistum Chur, Hohenems in Schwaben,
Bistum Konstanz). Vielleicht « Hohenems bei Dornbirn ». S. 101, Z. 9 v. unten.
Daß man von Como aus die katholischen Teile der Schweiz leichter erreichen
könne, als von Luzern aus, ist nicht ersichtlich. Übrigens hatten damals bis 1579

die gelegentlichen Nuntien keinen festen Sitz, vor der Reformation gewöhnlich
Zürich.

Doch das sind Kleinigkeiten. Wir Katholiken dürfen uns nur freuen,
daß die schwierige Zeit der Glaubenskämpfe in Pastor einen großen
Darsteller von säkularer Veranlagung und zugleich von katholischer
Überzeugungstreue gefunden hat, der Verständnis für die tiefgreifendsten, ver-
wickeltsten religiösen Probleme mitbringt. Wie erbärmlich stehen dagegen
so manche Kirchengeschichtsbaumeister da, welche über jedes Spinn-



— 3*6 —

gewebe, das den majestätischen Bau der Kirche verunziert, stolpern,
wegen jeden Fleckleins die Schönheit des Riesengemäldes verkennen, wegen
jeder Dissonanz die himmlische Harmonie nicht heraushören Ich denke
an Kurz, Tschakkert, Bonwetsch. Wie immer bei Pastor, so zeigt sich
auch hier wieder die feldherrnmäßige Beherrschung und Bemeisterung des

Stoffes, unparteiische, im besten Sinn des Wortes voraussetzungslose
Bewertung der Absichten und Taten, die feinfühligste, scharfgezeichnete
Darstellung von Menschen und Zeiten. Die verschiedenst gearteten Charaktere,

die Repräsentanten der höchsten Würden in Kirche und Staat, die
Träger der folgenreichsten Weltereignisse werden unserm Geist und Herz
näher gebracht. Selbst tiefe Schatten, die im Leben der Kirche und im
Walten mancher Päpste nicht fehlen, vermögen nicht die Bedeutung und
Erhabenheit ihres Amtes und ihrer Aufgabe zu verdunkeln. Nur kleine
Geister wird das Menschliche und Mangelhafte im Gottesbau der
Weltkirche irre machen. Uns stört das keineswegs, sondern wird zur wirkungsvollsten

Apologie des Christentums und illustriert des großen Leo
Ausspruch : Dignitas Petri etiam in indigno haerede non deficit.

P. Fridolin Segmüller, 0. S. B.

Göller, Emil, Die Periodisierung der Kirchengeschichte und die
epochale Stellung des Mittelalters zwischen dem christlichen Altertum und der
Neuzeit. Akademische Rektoratsrede, gehalten am 12. Juli 1919. Freiburg
im Breisgau, Guenther, 1919. 40. 67 S.

Der neue Rektor der Universität Freiburg i. Breisgau, der jüngst das
Fach des Kirchenrechts mit dem der Kirchengeschichte vertauscht hatte,
wählte für seine Antrittsrede einen Stoff, der allgemeiner Aufmerksamkeit
sicher ist. Mit besonderer Berücksichtigung der neuesten Literatur, die
in seine Frage einschlägt, bekennt er sich zu der Ansicht, daß die Zeit
Gregors des Großen der entscheidende Wendepunkt zwischen dem christlichen

Altertum und dem Mittelalter darstellt, und daß die neuzeitliche
Entwicklung mit der Reformation beginnt. Indem er vornehmlich den
Kräften nachgeht, welche die kirchengeschichtliche und kulturgeschichtliche

Entwicklung im Mittelalter bestimmten, berücksichtigt er mit Vorliebe
die Einflüsse vom Orient, denen die Kunsthistoriker gern ihre Aufmerksamkeit

zuwenden. Er verweilt, seiner alten Neigung zum Kirchenrecht
folgend, besonders bei den parallelen Erscheinungen zwischen Ost und
West, die wir auf dem Gebiete des kirchlichen Poenitentialwesens und
der Bußbücher-Literatur beobachten können, und kündigt darüber eine
ausführliche Abhandlung an, der man mit Spannung entgegensieht. Auf
die vielen Perspektiven, die seine Ausführungen eröffnen, können wir hier
nicht weiter eingehen. In Bezug auf die Gotik möchten wir hinter seine

Zustimmung zu Dehios Charakterisierung, daß das System der großen
universalistischen Päpste von Gregor VII. bis Innozenz III. seinen Ausdruck
in dem wahrhaft katholischen und universalen gotischen Stil empfange,
ein Fragezeichen machen, das wir nur damit begründen wollen, daß der
gotische Baustil in Italien als fremder Stil empfunden wurde, und daß es

in Rom nur eine gotische Kirche gab. G. Schnürer.



— 317 —

Bliemetzrieder, Franz PL, Anselms von Laon systematische Sentenzen.
Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Bd. XVIII,
Heft 2-3, 1919, Preis 6 Fr.

Anselm v. Laon, «Anseimus Laudunensis », f 17. Juli 1117, erfreute
sich bei seinen Zeitgenossen eines hohen Rufes. Schüler aller Nationen,
aus Frankreich, Italien, England und Deutschland scharten sich um die
Lehrkanzel des «Altmeisters» in Laon. Auch Abaelard hörte ihn kurze
Zeit, schätzte ihn aber nicht hoch ein.

Schon Lefèvre und Grabmann hatten die handschriftliche Existenz
seiner Sentenzen nachgewiesen. Hier im vorliegenden Werke bietet uns
Dr. P. Bliemetzrieder O. Cist. den kritischen Text von zwei systematischen
Sentenzwerken : I. Senlentie divine pagine (3-46), — diese Überschrift ist
vom Editor, der sie den Anfangsworten des Werkes entnahm (XIIj. —
II. Sententie Anselmi (47-153). Schon ihrem Umfange nach treten unsere
beiden Werke weit hinter den spekulativen Werken eines Anselm v. Canterbury,

Abaelard und der Viktoriner zurück. Den Inhalt derselben hat der
Herausgeber in einem meisterhaften, fast skrupulös genauen synthetischen
Inhaltsverzeichnis wiedergegeben (XIX-XXV).

Den wichtigsten Teil bildet natürlich der Handschriftennachweis
{1 *—37*) - Er ist außerordentlich kompliziert, auf den ersten Blick etwas
dunkel und verworren. Was hier in wenigen Seiten geboten wird, sind eben
die kurz zusammengefaßten Resultate jahrelanger kritisch-historischer
Kleinarbeit, die mit unzähligen Schwierigkeiten kämpfte, um die beiden
Sentenzen als Geistesprodukt Anselms nachzuweisen. Der Ausgabe beider
Sentenzen legt er als Grundtext zwei Handschriften unter, die neben andern
Traktaten im Cod. lat. 236 der Bibliothek des Stiftes Heiligenkreuz in
Niederösterreich sich vorfinden (37*). Er kollationiert dann den Haupttext
der divine pagine mit einer Handschrift der Pariser Nationalbibliothek
Cod. lat. 18108 und zwei weiteren der Mazarine, Cod. lat. 731 und 708

(i*-i6*). Die letzte ausgenommen, sind alle diese Handschriften aus der
ersten Hälfte des XII. Jahrhunderts, aber doch nur Abschriften, auch jene
des Grundtextes. Die Sententie Anselmi finden sich außer in den bereits
erwähnten noch in Handschriften der Hof- und Staatsbibliothek in München
(16*), der Bibliothek des Stiftes in Admont in Steiermark, der Kgl. Bibliothek

in Bamberg, des Stiftes St. Peter in Salzburg und der Wiener Hof-
bibliothek. (i8*-2i*).

Die kritische Untersuchung und der außerordentlich komplizierte
Vergleich all dieser Handschriften führten zu dem interessanten Resultat,
daß die beiden Sentenzen nicht bloß in mehreren Codices zusammen
auftreten und überall bis zur Stelle, wo die Abhandlung über die Sakramente
beginnt, die gleiche systematische Lehrentwicklung aufweisen, sondern
auch in mehreren Codices zusammen verarbeitet sich vorfinden. Sie weisen
also beide auf das Schulhaupt von Laon hin. Beide sind von Anselm
(3l*-33*)-

Die Echtheit der Sententie Anselmi ist zweifellos. Mehrere
Handschriften, wie jene von Heiligenkreuz, St. Peter und eine in München,
tragen den Namen des Verfassers (i6*-i8* und 33*). Den Beweis, daß auch



- 3iS -
die Sententie divine pagine Anselm von Laon gehören, wird nicht jedermann
für stringent halten. Zwar offenbaren sie inhaltlich und methodisch im
allgemeinen die gleiche Geistesrichtung wie die Sententie Anselmi und
berufen sich auch auf die gleichen Autoren : Augustin, Gregor, Beda,
Hieronymus ; Prosper und Isidor werden nur in Sententie Anselmi und
ScotusErigena und Anselm von Canterbury nur in den Sententie divine pagine
zitiert. Das und das oben erwähnte merkwürdige Zusammentreffen und
Verarbeitetsein könnte schließlich doch auch durch die bloße Zugehörigkeit
zur gleichen Schule von Laon erklärt werden. Auffallend ist es jedenfalls,
daß alle Handschriften der divine pagine anonym sind, und das trotzdem
sie in die erste Hälfte des XII. Jahrhunderts zurückreichen (33*). Übrigens
sind die Handschriften der beiden Sentenzen da, wo sie in den gleichen
Codices vorkommen, nicht einmal von der gleichen Hand geschrieben (S. 3*}.
Merkwürdig wäre es auch, wenn Anselm von Laon seinem Lehrer Anselm
von Canterbury in den Sententie divine pagine den Ttaducianismus zuerteilt
haben sollte (32*) Es gibt übrigens zwischen den beiden Sententie auch
noch andere Lehrgegensätze, wenn auch nicht wichtige. So wird das
Paradies in divine pagine wie bei Scotus Erigena nicht lokal, sondern nur
allegorisch als Glückseligkeit aufgefaßt (27) ; in Sententie Anselmi dagegen
wird es als bestimmter Ort bezeichnet (58). In Sententie Anselmi ist das
Weib, wie bei Augustin, dem Manne geistig minderwertig (60) ; in divine
pagine (25) ist es geistig ebenbürtig und nur körperlich schwächer. — Ich
möchte also dem Beweise für die Echtheit der divine pagine nicht mehr
als Wahtscheinlichkeitswett zuschreiben.

Als Führer der älteren konsetrativen mehr positiven Richtung besaß
Anselm in seiner Zeit offenbar großes Ansehen. Die vorliegende kritisch
gründliche Veröffentlichung seiner Sentenzen mit den historisch ungemein
reichen interessanten Verweisen auf die Quellen, aus denen Anselm schöpfte,
erklärt auch uns seinen bedeutenden Ruf bei seinen Zeitgenossen. Soweit
bisher bekannt, ist er ja der erste systematische Sententiarier. Dagegen
hat mich die Lektüre der Sentenzen gar nicht überzeugt, daß er wie Bliemetz-
rieder meint, ein «schöpferischer» (IX), "Selbständig bahnbrechender
XIV) Kopf gewesen wäre, dem mit Lanfrank allein der Titel « Vater der

Scholastik », wenn er überhaupt einer einzelnen Persönlichkeit zugesprochen
werden könnte, zukäme (X). Das sind Übertreibungen. Weder bezüglich
spekulativer Begabung und selbständigen Denkens noch in Bezug auf
Reichhaltigkeit des Wissens, noch hinsichtlich dialektischer Gewandtheit,
kann er, meines Erachtens, einem Anselm von Canterbury, oder Abaelard,
oder den Viktorinern an die Seite gestellt werden.

Freiburg. G. AL Alanser O. P.

Schaufelberger, Rosa. Die Geschichte des eidgenössischen Bettages,
mit besonderer Berücksichtigung der reformierten Kirche Zürichs. Inaugural-
Dissertation der Universität Zürich. (1920) vi. 184 S.

Eine fleißige und gründliche Arbeit. Weit über die Anfänge des
• "hristentums hinaus werden die Wurzeln des Bettages verfolgt in der vor-



— 319 —

christlichen Zeit, in Babylonien, im Persismus, bei Griechen und Römern,
im Alten und Neuen Testament. In seiner eigentlichsten Gestalt ist
indessen der Bettag eine Schöpfung des 17. Jahrhunderts mit protestantischem
Gepräge, bis in die jüngste Zeit von Staate veranstaltet, proklamiert und
beaufsichtigt. Die endgiltige Form erhielt er im 30-jährigen Kriege durch
den Zürcher Antistes Johann Jakob Breitinger, der 1631 den Schwedenkönig

um Hilfe anging. Sein politisch-religiöser Eifer riß ihn so weit hin,
daß er von der Regierung einen Verweis wegen zu scharfen Predigens
erhielt. Er ist der Urheber des ersten Fast- und Bettags in Zürich, Dienstag,
den 2. November 1619. Die übrigen reformierten Orte folgten dem
Beispiele Zürichs und hielten je nach Umständen, auch wegen Pest oder
Erscheinung eines Kometen u. dgl. lokale Büß- und Bettage, wobei « die
gemeinen Herrschaften » ihrem Vorbild folgten. 1639 beschlossen die
evangelischen Orte zum Danke für die Bewahrung vor dem Kriege einen
allgemeinen Fast- und Bettag, und von da an blieb diese jährlich
wiederkehrende Institution bis zum Untergang der alten Eidgenossenschaft.

In den katholischen Orten schrieb die weltliche Obrigkeit in
außergewöhnlichen Fällen besondere Andachten vor, Kreuz- und Bittgänge,
namentlich das « große Gebet ». Der Bischof von Konstanz verordnete
in der Türkennot des Jahres 1529 besondere Messen und Andachten, was
von seinen Nachfolgern dann öfters wiederholt wurde. Es ist namentlich
das 40-stündige Gebet, das immer wieder vorgeschrieben wird. Häufig
erscheint daneben auch der Rosenkranz.

Die französische Revolution brachte auch auf religiösem Gebiete
einen frischen Impuls. Von Bern ging die Anregung aus, in Anbetracht der
bedrohten Lage des Vaterlandes und des großen Fortschrittes des
Unglaubens gemeinsam mit den katholischen Brüdern ein außerordentliches
Kirchenfest zu feiern. Diese stimmten zu, und so fand Sonntag, den
16. März 1794 der erste eidgenössische Bettag statt. (Vgl. diese Zeitschrift
14 [1920], S. 42, wo statt 14. zu lesen ist 16. März.) Ein Jahr darauf folgte
der zweite und noch weitere im September 1796 und 1797. Der helvetische
Minister Stapfer führte ihn wieder ein, erstmals auf den Donnerstag, den
6. September 1798, im folgenden Jahre auf Sonntag, den 8. September.
Doch wurde er nicht allerorts und nicht überall an demselben Tage gehalten.
Auf Jahre hinaus konnte man sich nicht zu einer gemeinsamen Feier
verständigen, bis die Tagsatzung in Luzern am 1. August 1832 beschloß,
der gemeineidgenössische Dank-, Büß- und Bettag soll künftig am dritten
Sonntag des Herbstmonats gefeiert werden. Dabei ist es bis heute geblieben.
Im Anhang sind das « Große Gebet » und einige Proben von Zürcher
Bettagsmandaten abgedruckt. Ein reiches handschriftliches Material,
hauptsächlich aus den Archiven von Zürich und Luzern geschöpft, ist geschickt
zu einer Gesamtdarstellung verarbeitet, die recht dankenswert ist.

P. Gabriel Meier.



— 320 —

Hug, Anna. Die St..Urbaner Schulreform an der Wende des 18.
Jahrhunderts. Mit 6 Illustrationen (Schweizer Studien zur Geschichtswissenschaft,

XII. 2). Zürich, Leemann, 1920, 347 S. 8°. 13 Fr.

Diese Dissertation ist mehr als eine solche ; es ist eine ungemein
fleißige und exakte Darstellung der mit St. Urban zusammenhängenden
Schulreform, deren Ausgangspunkt in den Reformbestrebungen des
österreichischen katholischen Pädagogen Johann Jgnaz Felbiger hegt, die in
dieser Gestalt auch in der Abtei St. Gallen, im Fricktal und in Freiburg
im Üchtland Eingang gefunden hat. Felbiger verfaßte Schulbücher für
Sprach-, Religions- und Rechenunterricht, und ein Methodenbuch, wodurch
er auf das Schulwesen der katholischen Schweiz einen nachhaltigen Einfluß
ausübte, indem seine Lehrmittel eine große Verbreitung erlangten, besonders
auch in den paritätischen Orten. An ihn knüpfte der Zisterzienser P. Nivard
Grauer, der seit 1781 die Schule von St. Urban leitete und Lehrmittel nach
der Normalmethode bearbeitete, die in den Waldstätten und in Solothurn
aber auch in den paritätischen Kantonen Baden, Linth und Thurgau,
raschen Eingang und große Verbreitung erlangten. Obwohl die Crauersche
Methode gegenüber der vorausgehenden Pädagogik viel voraus hatte,
besonders durch die Methodisierung des Lehrstoffes, so ging doch Pestalozzi
noch viel weiter, indem erst er eine prinzipielle Reform brachte. Welches
Ansehen P. Crauer genoß, geht übrigens schon daraus hervor, daß der
helvetische Unterricbtsminister Stapfer den Gedanken hegte, unter seiner

Leitung ein eidgenössisches Lehrerseminar in St. Urban zu eröffnen. Allein
es kam nicht dazu, und während der Helvetik erlitten die Kurse durch den

vorzeitigen Tod Crauers (1799) eine längere Unterbrechung, und sein

Nachfolger P. Urs Brunner, der sich bei Pestalozzi weiter gebildet hatte,
vermochte die Anstalt nicht mehr auf der Höhe zu halten, so daß die Kurse
im Oktober 1805 eingingen. Gleichgiltigkeit der luzernischen Behörden,
Interesselosigkeit beim Volke hatten dies verschuldet.

Mit größter Einläßlichkeit und seltener Beherrschung der Quellen
und Literatur geht Verfasserin diesen Zusammenhängen nach, übt auch
gesunde Kritik an der Methode Crauers und zeigt vor allem auch und zum
ersten Male die Bedeutung der St. Urbaner Schulreform für die katholische
Schweiz, die sich naturgemäß auf die deutsche Schweiz erstreckte, aber
eine viel größere Ausdehnung erlangte, als man glauben möchte und noch
länger einwirkte, als bekannt war. Für die Geschichte des schweizerischen
Schulwesens ist die Arbeit ein sehr wichtiger Beitrag ; aber darüber hinaus
auch für das geistige Leben und die allgemeine Kultur zur Zeit der Helvetik,
unterstützt durch einen reichhaltigen bibliographischen Anhang, urkundliche

Beilagen und ein wertvolles Literaturverzeichnis, sowie ein gutes
Namenregister. Auffallenderweise gibt Verf. keinerlei Spezialliteratur über
P. Girard (S. 221). Über das Augustinerstift Kreuzlingen und die dortige
Stiftsschule finden sich ausführliche Angaben bei Kuhn, Thurgovia sacra II,
349 ff., Frauenfeld, 1879, die Verf. entgangen sind. Welches ist das unter
Weber-Baldamus zitierte Werk (S. 244), das in der Bibliographie nicht
aufgeführt ist A. Büchi.

Fribourg (Suisse). — Imprimerie Saint-Paul.


	Rezensionen = Comptes rendus

