
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 14 (1920)

Artikel: So macht man Geschichte

Autor: Segmüller, Fridolin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-122031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-122031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


So macht man Geschichte.

Von P. Fridolin SEGMÜLLER.

Seit Jahrhunderten führt man den Kampf gegen die katholische
Kirche auch dadurch, daß man ein Zerrbild von kirchlichen Einrichtungen

und Persönlichkeiten entwirft und dann gegen diesen Popanz
anstürmt. So machte man es seit den Magdeburger Centurien bis

heute. Zwar sagt man bisweilen, der Kampf sei heute doch sachlicher

geworden. Keineswegs ; durch Entstellungen und Unterstellungen,
durch Verzerrungen und Verleumdungen wird immer noch das Urteil
Tausender getrübt und ihr Gemüt vergiftet. Leider kann man mit
bestem Willen bei den meisten Urhebern solcher falscher Urteile und
tendenziös gefärbter Darstellungen keine bona fides annehmen ;

bisweilen liegt perfide Absicht und Berechnung offen zutage. Ob für das

« Lehrbuch der Kirchengeschichte von Kurtz, neubearbeitet von Bonwetsch

und Tschakkert » das eine oder andere zutreffe, mag der Leser
beurteilen. Dieses zweibändige Werk, welches mir in 14. Auflage 1906

vorliegt, ist für Tausende protestantischer Studierender Leiter und
Führer in der Kirchengeschichte. Es wimmelt darin von irrtümlichen
Darstellungen und unglaublichen Entstellungen. Und doch zeigt gerade
die reichliche Verweisung auf katholische und auf objektive akatholische

Literatur, daß man die Wahrheit kennt oder kennen könnte.
Der Neubearbeiter des ersten Bandes, Bonwetsch, hat sich durch eine

Reihe von Publikationen als sehr vertraut mit allen Erscheinungen
des altern kirchlichen Lebens ausgewiesen. In diesem Buch wird aber

das Schöne und Erhabene in der Kirche gewöhnlich schnell abgetan,
oft mit einer nörgelnden Bemerkung verkleinert, Mängel, Fehler und
Skandale mit wahrer Wollust breitgeschlagen, als gelte es, den Beweis

zu erbringen, die Urkirche schon und noch mehr das Christentum des

Mittelalters sei von Geist und Lehre Christi abgefallen. So läßt sich

leicht die Berechtigung und Notwendigkeit der sogenannten « Refor-



— 125 -
mation » erbringende uns dann Professor Tschakkert in ihrer ganzen
Herrlichkeit schildert. Was Wunder, wenn Protestanten den
Katholizismus nur im jämmerlichen Zerrbild kennen und sich vorstellen.
Denn die katholische Kirche in ihrem Wirken und Leben und aus

ungetrübten Quellen kennen zu lernen, dazu fehlt bei vielen die

Gelegenheit, bei mehreren der Wille. Über katholische Glaubensäuße-

rungen und Erscheinungen hat man zum vorneherein sein hochfahrendes,
wegwerfendes Urteil bereit, ohne ins Wesen einzudringen, und: catho-
lica non leguntur. Doch lassen wir nun das Buch selber sprechen.
(Gelegentliche Bemerkungen sind in Klammer beigesetzt ; Kurtz und
die Herausgeber werden mit Kurtz, HH. (Herausgeber) oder K. B. Tsch.

bezeichnet.)
Schon in der Literaturangabe werden katholische Fachschriftsteller

möglichst totgeschwiegen ; ihre Bedeutung heruntergesetzt, auf ihre

Beweisführung und Ergebnisse keine Rücksicht genommen : « Döllingers
Geschichte der christlichen Kirche hat alles, was an ultramontanen
Anschauungen nur halbwegs der Verteidigung fähig schien, mit glänzendem

Scharfsinn aufrecht zu erhalten gesucht (I, 17). — Mäklers
Auftreten verhieß den Anbruch einer neuen Epoche katholischer
Kirchengeschichtsschreibung, sich darstellend in ebenso inniger Befreundung
mit der Form und den Mitteln protestantischer Wissenschaftlichkeit

(natürlich wie in entschlossener Abweisung ihres Inhaltes bei treuem
Festhalten an allen, das Wesen des römischen Katholizismus
konstituierenden Elementen (S. 17). Alzogs Geschichte verschmähte nicht,
von Hases frischsprudelndem Quellwasser auf ihre dürren Auen
hinüberzuleiten. » Trotz « selbständiger Forschung » wird ihm « Festhalten des

katholischen Standpunktes bis zum Glauben an die päpstliche Unfehlbarkeit

» zum Vorwurf gemacht. « Kraus schrieb das wissenschaftlich

gediegenste katholische Kirchengeschichtsbuch bei diplomatisch
reservierter und vorsichtig abgewogener Haltung Jesuitische Anfechtungen

(nein, eigene Einsicht nötigten ihn zu manchen Ausmerzungen.

—; Noch höhere Anerkennung verdient das in möglichst knapper,
übersichtlicher Fassung und objektiver, überaus würdiger Haltung
abgefaßte, eine hervorragende Geschicklichkeit mit tüchtiger
Sachkenntnis und einem auf katholischer Seite seltenem Maße geschichtlicher

Unbefangenheit bewährende Lehrbuch von Funk. » (S. 18. Warum
nehmen Kurtz und seine Herausgeber diese Vorzüge nicht zum Muster

« Dagegen hat der Normal- und Vertrauenstheologe des Vatikans,
Hergenröther, aus der reichen Fülle anerkannter Gelehrsamkeit schöpfend,



— I2Ó —

ein Handbuch geliefert, aus dessen geschickter und stoffreicher
Darstellung sich erkennen läßt, wie die Geschichte der Kirche, ja der
ganzen Welt, durch eine korrekt geschliffene römische Brille angesehen,
sich ausnimmt. » Brück ist « an wissenschaftlicher Bedeutung ihn nicht
erreichend, aber an obstinatem Ultramontanismus übertreffend » (S. 18).
— Dem edlen Löwener Professor Jungmann wird « quellenmäßige
Darstellung, aber vatikanische Voreingenommenheit t> zugelegt. Das
Kirchenlexikon von Wetzer und Weite hat « mit seinen im Geiste
Möhlerscher Wissenschaftlichkeit gehaltenen kirchengeschichtlichen
Artikeln eine achtungswerte Stellung eingenommen. Die unter den
Auspizien Hergenröthers in ihrer Art vortrefflich redigierte zweite
Auflage hat eine weit strammere vatikanische Haltung angenommen,
die öfter selbst die grellsten Ausgeburten mittelalterlichen
Wunderglaubens sich zu verwerten nicht scheut, auch in der Schön- und Schwarzfärberei

Unglaubliches leistet. »

Dagegen ist fast jeder noch so unbedeutende akatholische
Kirchengeschichtsschreiber « ein wissenschaftlich gediegener Meister gründlicher
Quellenforschung, objektiver Wiedergabe, besonnener Kritik ; er zeigt
Liebe und Ehrfurcht vor der Wahrheit, nie erreichte Vollständigkeit
und Quellenmäßigkeit, vorzügliche Charakterzeichnung, ästhetischen
Sinn der Gestaltung, Erfassung des Zusammenhangs mit dem
allgemeinen Kulturleben, eröffnet neue Gesichtspunkte, ist von warmem
irenischem Geist durchhaucht, voll Verständnis für den innern
Entwicklungsgang der Kirche, sein Werk ein geistvoller Versuch, der
Einblick in den Gang und die Entfaltung der geistigen Kräfte gewährt,
der Forschung vielfache Bereicherung und großen Aufschwung brachte,
maßvolle Haltung bei berechtigter Kritik anbringt ; er vereinigt divina-
torischen Scharfsinn mit geistvollem Pragmatismus und künstlerischer
Darstellung, bringt den genuinen Geist reformatorischer Geschichtsschreibung

zur Geltung. » (Das letztere tut freilich auch K. in mehr als
einer Beziehung.) Kurzum, alle Lobsprüche des Rezensenten- und
Reklamelexikons werden verschwenderisch ausgeschüttet. — Die Magdeburger

Centurien « beruhen durchaus auf gründlichem Quellenstudium
bei herber Kritik gegen römische Lehrentartung. » Dagegen seien des

Baronius Annalen, « ein in römisch katholischer Anschauung ganz und
gar befangenes, bei allem Scharfsinn ganz und gar kritikloses Werk. »

Bossuet schrieb seine Discours sur l'histoire nach Hases Urteil, «mit
einer Einsicht in die Wege der Vorsehung, als habe der kluge Bischof
nicht nur in des Königs, sondern auch in Gottes Rate gesessen ». Die



— 127 —

Anführung katholischer Gewährsmänner macht fast den Eindruck, als

wolle man akatholische Leser vor ihnen kopfscheu machen, katholischen
aber Sand in die Augen streuen. Auf ihre Beweise und Ergebnisse
wird nicht eingegangen, so daß man fast vermuten muß, Kurtz, B. und
Tsch. hätten nur ihre Titel gelesen.

Daß Verfasser und HH. im altkirchlichen Gemeindeleben, wo
« die Gemeinde ein mehrgliedriges Kollegium an die Spitze stellte »,

ein Vorbild des protestantischen Kirchenwesens erblicken, ist nicht
verwunderlich ; darum wird Petrus gegen den « Bruder des Herrn,
Jakobus, » ganz in den Hintergrund gedrängt, Episkopat und Pres-

byterat identifiziert, wobei nur « die Arbeitsteilung einen äußerlichen
Unterschied begründete. » Mit sauersüßer Miene gibt man zu : « eine
in das Martyrium auslaufende'Anwesenheit Petri in Rom ist
wahrscheinlich, mögen auch die Zeugnisse nicht ausreichend sein, sie ganz
außer Zweifel zu setzen » ; sein bischöfliches Wirken in Rom ist «Sage,
Frucht von heidnisch apokryphen Schriften » (S. 46 f.). Der bedeutendste

protestantische Kenner des kirchlichen Altertums sagt zwar : « Der
Martyrertod des Petrus in Rom ist einst aus tendenziös-protestantischen
(heute noch von K, B., Tsch.), dann aus tendenziös-kritischen
Vorurteilen bestritten worden daß es ein Irrtum war, liegt für jeden
Forscher, der sich nicht verblendet, am Tage Der ganze kritische
Apparat gilt heute als wertlos. » (Doch was ist Harnack gegen Kurtz und
HH Vom behaupteten Gegensatz zwischen Petrus und Paulus ist
bei Klemens von Rom so wenig eine Spur als in den Paulusbriefen (S. 99).

« Etwas Wahres wird auch an der spätem Behauptung der Dona-
tisten sein, daß (Papst) Marzellinus mit Melchiades, Marzellus und
Silvester, die auch seine Nachfolger im Bistum (Rom) wurden, Christus

verleugnet und den Göttern geopfert habe. » (Augustinus sagt zwar,
daß die Donatisten diese Behauptung ohne den geringsten Beweis

aufstellen, doch K., B., Tsch. werden es nach 1600 Jahren besser wissen

Die Nazaräer und Ebioniten werden zu Christen gestempelt (S. 72).

Die Väter haben « den paulinischen Grundgedanken nicht
festgehalten, vielmehr verkannt, verflacht, die vom Apostel gelehrte
Glaubensgerechtigkeit in Werkgerechtigkeit umgesetzt. Auch machte
sich eine Unfähigkeit zum tiefern Verständnis des Alten Testaments,
wie in der Umdeutung und Außerachtlassung der tiefsten paulinischen
Grundgedanken geltend. » (S. 97 f. Arme Heilige Väter Wenn ihr ein
solches Inquisitionsgericht von K, B. Tsch. vorausgesehen hättet

Unter dem schweren Druck der Verfolgung hielt die Kirche



— 128 —

zunächst am Chiliasmus fest. (S. 139. Private Ansichten mancher

Häretiker und auch einzelner Katholiken zeugen nicht für die Lehre

der Kirche.) Der Patripassianer Viktorinus ist der Papst Viktor,
der, « so scheint es », für die modalistische Irrlehre gewonnen wurde.

(S. 136. Wo findet sich in der gesamten Literatur ein einziges Zeugnis

für diese Ungeheuerlichkeit Nach der Didache, im Widerspruch mit
verschiedenen Stellen der Apostelbriefe I. Thess. 5, 21 ; I. Kor. 12,

10 ; 14, 29 ; I. Joh. 4, 1, spricht doch von Mietlingen und Irrlehrern
steht der Gemeinde nicht die Prüfung der Lehrer und ihrer Lehre zu

(S. 142. Auch nicht nach Petrus und Paulus

Die Charismen, dieser « enthusiastische Geist », werden durch

allmählige Einbürgerung in die sozialen Verhältnisse zurückgedrängt ;

das exzentrische Auftreten der Montanisten gab ihnen den Todesstoß

(S. 142). — « Das Bedürfnis festerer Ordnung sicherte dem Episkopat
den Sieg über das Prophetentum und vollendete seine monarchischklerikale

Stellung mit der Folie der göttlichen Geistesfülle und
geistlicher Machtvollkommenheit. In den Gemeinden hat bald einer als

primus inter pares Hauptansehen. Von einem solchen Primat war der

Weg zur Suprematie gebahnt Die Ignatianen zeigen in Syrien
und Kleinasien einen monarchischen Episkopat, während in Philippi
und Rom uns kein solcher entgegentritt. Deshalb wird man geneigt

sein, die Anfänge des Episkopates in Kleinasien, nicht in Rom zu

suchen. Eine Ansicht, wonach die Bischöfe Nachfolger der Apostel
und als solche Erben der dem Petrus durch Matthäus 16, 18 f.

verliehenen Machtbefugnis seien, bildete sich nie im Abendland » (S. 143 f.)

Katholizität ist nur Ergebnis der geschichtlichen Entwicklung und

Streben nach Ordnung Rom hat als Hauptstadt sich den Vorrang

zu erlangen gewußt (S. 150 f.) ; der Ketzertaufstreit sollBeweis dafür sein,

daß Rom kein besonderes Ansehen und keinen Vorrang besaß. P.

Stephans Verfahren ist « schnöde Anmaßung » (S. 161). — Der Montanismus

war nicht Irrlehre, weil er kein anderes Dogma lehrte (S. 156.

Doch, eine Irrlehre, wegen der Lehre vom Paraklet und der

Sündenvergebung. Die von Häretikern Getauften, die nie (falsche Behauptung)
Glieder der Kirche gewesen, wurden durch bloße Rekonziliation

aufgenommen. — Die Wurzel der Liebestätigkeit begann schon im Urchristentum

zu kranken, es riß die Gesetzes- und Werkheiligkeit ein. Obwohl

die Väter die Notwendigkeit der innern Gesinnung betonen, bahnen

sie doch den Weg dem opus operatum. (S. 178. K. B. Tsch. verstehen

offenbar diesen Ausdruck nicht.) Bei Hermas (dann bei Cyprian)



— 129 -
beginnt die Unterscheidung von Gebot und Rat (als ob sie nicht schon

so offen von Christus ausgesprochen und von Paulus öffentlich
verbreitet worden wäre, I. Kor. 7, 25. S. 180). Fasten und Ehelosigkeit
sind K. HH. ein Dorn im Auge. Dagegen werden einige, von der Kirche
streng mißbilligte und ausgerottete Mängel und Unordnungen fast als

feste Gewohnheiten in der Kirche dargestellt. Auch der Märtyrerkult
ist ihnen ein Mißbrauch. (Die « Zerstreuung der Gebeine » kam bis
auf Gregor den Großen und weiterhin gar nicht vor. Und welche

Spuren von Aberglauben finden K. HH. in den Katakomben S. 186.)
Das Konzil von Elvira habe den Bilderdienst verboten (S. 189, ja,

aber im katholischen, nicht im häretischen Sinne der Bilderstürmer des

16. Jahrh.)
Die Legende von Konstantins Taufe in Rom, der « erst die gelehrten

französischen Benediktiner den Garaus machten », (ist wieder eine

¦Gelegenheit, sich an Rom zu reiben). Die Kaiser übten das Jus circa

sacra unbestritten aus (S. 194 — unbestritten von feilen Hofbischöfen,
nicht inbestritten von den Päpsten). Das Recht der Berufung
allgemeiner Synoden war ein unbestrittenes Recht der Krone. Den Vorsitz
führte ein vom Kaiser oder Konzil erwählter Prälat (waren die Gesandten
des P. Silvester, Hosius, Vitus und Vincentius in Nicäa wohl auch vom
Kaiser beauftragt Abhaltung der allgemeinen Synoden in Rom
wurde, so sehr auch die Päpste dies wünschen mochten, nie zugestanden.
(S. 195. Wo wurde dies gewünscht oder beantragt, so lange die große
Mehrheit der Bischöfe im Morgenlande war An der großartigen
Einrichtung des Mönchtums (S. 198) können die HH. doch nicht
wegwerfend vorbeigehen, aber mitleidig wird es etwa wie eine eigentümliche
Zeitverirrung beurteilt ; auch Ketzer werden ihnen zugeteilt : « im
Grund bilden die Messalianer nur eine konsequente Fortbildung des

Mönchtums » (S. 205). Die Behauptung und Durchführung des
Zölibates ist eine «manichäische Verlästerung der Ehe» (S. 207). Daß
« Rom, Alexandrien, Antiochien, Konstantinopel und Jerusalem mit
gleichen Jurisdiktionsrechten ausgestattet waren, indessen Rom immer
entschiedener den Primat anstrebte », wird behauptet, aber mit bloßen
Phrasen zu belegen versucht : « Nie hat Rom im Laufe der Zeit einen

günstigen Umstand auszubeuten, nie früher Errungenes oder
Beanspruchtes zu behaupten unterlassen. » « Nur die Not der Zeit hat dazu

geführt, auf der Synode von Sardika 343 dem römischen Bischof
Julius I., und zwar nur persönlich, das Recht zuzuerkennen, Appellationen

aus dem ganzen Reich anzunehmen. Der Beschluß fand keine
1

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 9



— 130 —

Nachachtung, wurde bald vergessen, nur Rom vergaß ihn nicht. »¦

(213) — P. Liberius hat « durch Unterschrift einer ketzerischen Glaubensformel

Begnadigung und Rückkehr aus der Verbannung erlangt »

(das sollte ein Geschichtsschreiber nicht mehr sagen ; Damasus ist
ein Eindringling ; Siricius maßte sich die Sorge für alle Kirchen an ;

« in seine Regierung fallen die Anfänge des Papsttums » (also nicht
mehr in diejenige Leos I. oder Gregors I. S. 213 f.) —Die Entscheidung
Cölestins I. gegen Nestorius ist nur eine Folge der Schmeichelei Cyrills
von Alexandrien, und Leo I. ist mit ganzer Seele auf die Anschauung
eingegangen, als ob der Ausspruch Christi vom Fels auf Petrus gehe.

(Sein Wirken wäre nach K. B. Tsch. Anmaßung, sein Ansehen Sage.

Die Würdigung" der Päpste Innocenz, Zosimus, Cölestin und Leo zeigt,
daß die Herausgeber den « Janus » gut benützt haben.) — (S. 217.) Neben

vielen andern kommt auch Gregor der Große schlecht weg, « einer der

größten, tüchtigsten, edelsten, frömmsten, abergläubigsten Päpste. »

(Frömmigkeit und Aberglauben enge vereint Er soll Alexandrien
gleiche Rechte wie Rom eingeräumt haben, weil er sagte, auch
Alexandrien sei petrinischen Ursprungs. « In stolzer Demut nannte er
sich servus servorum Dei. » Wegen des Lobes, das er (in Unkenntnis der

Verhältnisse) dem Kaiser Phokas spendete, wird er schwer gebrandmarkt.

Der hl. Cyrill von Alexandrien wird (auf dem Conc. Ephes.) ein

gewalttätiger Condottiere (S. 239, 265).

Der hl. Augustin habe « den Synergismus des Menschen geleugnet,
eine natürliche Unfähigkeit zu allem Guten » gelehrt ; er behaupte
« das völlige Verderben des Menschen, seine Unfähigkeit des Mitwirkens
zum Heile, das alleinige Wirken der Gnade, die absolute Prädestination. »

(S. 247. Da werden ja die Lehren, welche die Reformatoren aufstellten
und in Augustinus finden wollten, geradezu keck letzterm zugeschrieben
und so der Kirchenlehrer von oben herab apodiktisch zum Irrlehrer
gestempelt.)1

1 Dieses Urteil über den heiligen Augustin findet sich auch sonst noch.
So in Otto Bachmanns Einleitung zu « Augustins Bekenntnissen » in Reclams
Universalbibliothek. Er stützt sich dabei auf Böhringers « Kirche und ihre Zeugen ».

Dieser Theologe, wegen Ultrarationalismus in Tübingen unmöglich geworden,
ebenso nach zehnjährigem Pfarrdienst in Glattlelden (1842-1853) verabschiedet,
charakterisiert den heiligen Lehrer : « Er ging so weit, den Gotteswillen als alleinige,
von Ewigkeit her determinierende Macht anzusehen, so daß er die Freiheit des
Individuums vernichtete und ihm die eigene Kraft zum Guten absprach. Dem



— 131 —

Der Irrlehrer Pelagius dagegen ist « ein Mönch von achtungswerter
Gelehrsamkeit und sittlichem Ernst ; seine moralistische Lehre fußt
auf den altern griechischen Vätern. » Die Semipelagianer wollten « der
menschlichen Freiheit ein gewisses Maß der Mitwirkung zuerkennen »

(S. 251). Auf der Synode von Orange 529 wurde Augustins Lehre in
ihrer ganzen Strenge, ebenso seine Behauptung von der gänzlichen
Verdienstlosigkeit menschlicher Werke und der unbedingten
Notwendigkeit der Gnade anerkannt, der Glaube ausschließlich als Werk
der Gnade gepriesen » (Die Herren mögen sich doch die Kanones
dieser Synode ansehen

Des hl. Hieronymus « Charakter ist von ungewöhnlicher Unliebens-

würdigkeit : Eitelkeit, Ehrgeiz, Eifersucht, Leidenschaftlichkeit und
Unduldsamkeit beherrschten ihn ». (S. 279. Darum hatte er wohl eine

so große Zahl Freunde und Verehrer Im Gegensatz zu Hieronymus
wird dann sein Gegner Vigilantius, der im Eifer gegen wirkliche und
vermeintliche Mißbräuche katholische Lehren und Gebräuche angriff,
zum « evangelischen Wahrheitszeugen », « er bekämpfte den mannigfachen

in der Kirche eingerissenen paganischen Aberglauben. »

Gregor der Große läßt den Herren K. B. keine Ruhe. Wohl kann

man ihm die Anerkennung « seltener Kraft und Energie, wahrer Würde
und Sanftmut, tiefer Demut und ungeheuchelter Frömmigkeit » (früher :

« stolze Demut, einer der abergläubigsten Päpste ») nicht versagen.
Statt aber, wie die aufrichtig nach Wahrheit suchenden Oxforder

menschlichen Willen wird das ethische Recht abgesprochen. Der Mensch ist
gleichsam eine Maschine, die der absolute Wille Gottes willenlos leitet Der
Glaube wird ihm zum Autoritätsglauben (ja, sonst ists kein Glaube Aus der
rein evangelischen Autorität der Heiligen Schrift wird der römischkatholische
Kirchenglaube gemacht. Die katholische Kirche wird Vermittlerin des Heils,
der katholische Priester empfängt kraft seiner Ordination einen Charakter
unverwüstlicher Heiligkeit (Fälschung Seine Lehre vom Fall und dessen Folgen,
von der Erbsünde, von der Gnade, von der Taufe, von der Prädestination oder
Gnadenwahl, wie Gott nur eine ganz bestimmte Zahl aus der Massa perditionis
nach seinem ewigen Ratschluß zur Seligkeit vorherbestimmt, während er die
anderen ihrem Schicksal überläßt, alle diese Dogmen sind für die Kirche ein
unseliges Erbe gewesen. » (Ähnliche Ungeheuerlichkeiten werden auch anderswo,
z. B. in den aargauischen Lehrerseminarien geboten. Vor dem betreffenden
Reclamebändchen müssen die Katholiken gewarnt werden. Interessant ist es,
daß von den heutigen Rationalisten dem Bischof von Hippo Lehren in die Schuhe
geschüttet werden, die Luther, « der ebenbürtige Geistesheroe Augustins » (Böh-
ringer), aufstellte und bei ihm zu finden behauptete, und die ja den Inhalt des

strengen lutherischen und kalvinischen Lehrbegrifies bilden, womit aber
Augustinus ebensowenig etwas zu tun hat als die Rationalisten mit Luther und Kalvin.)



— 132 —

Traktarianer, der Quelle solcher Tugenden nachzugehen, wirft man
ihm im gleichen Atemzug « mönchische Befangenheit und Gebundenheit

in den bereits traditionell gewordenen Formen, Dogmen und
Anschauungen der römischen Kirche, kritiklose Leichtgläubigkeit und
abstruse Wundersucht in denkbar grellster Gestalt » vor, und daß

« in ihm die altkirchliche Aus- und Verbildung des Dogmas, des Kultus,
der Disziplin und Verfassung sich sammelt, vollendet und abschließt »

(S. 289), wodurch das gespendete Lob genügend paralysiert erscheint.
Besonders durch des « berüchtigten » Kyrillos von Alexandrien

« siegende Lehre von der innigen Gemeinschaft des Göttlichen in der
Person Christi » sei es gekommen, daß « heidnischreligiöse Anschauungen

und Gebräuche aus dem frühern Kultusleben der Neubekehrten
auf allen Seiten in das christliche unaufhaltsam eindrangen » (S. 297.
Der Rat Gregors des Großen an Augustin von England, die heidnischen
Feiern durch christliche Feste zu ersetzen, dabei alles Abergläubische
zu entfernen, Unschuldiges und Gleichgültiges zu belassen, ist nicht
«ein verhängnisvolles Wort» (S. 240) und kein Beweis für obige
Anschuldigung.).

Ein Tummelplatz für tendenziöse Darstellung bildet auch das

Kapitel über Heiligen- und Reliquienverehrung (S. 305 ff.), « Manenkult

und Polytheismus ziehen mit dieser Märtyrer- und Heiligenverehrung

in die Kirche ein. Der Inhalt der Hsiligenverehrung ist der
Götterverehrung entnommen. Die drei großen Kappadokier eröffneten
im Morgenland, Ambrosius im Abendland die Schleusen der
Heiligenverehrung. » Die « steigende Entwicklung des Marienkults » datiere
vom 5. Jahrhundert. (Doch muß K. B. Belege dafür aus dem 2. und

3. Jahrhundert zugeben Beim Engelkult « wirkten heidnische und
jüdische Gedanken zusammen ». Kyrillos war « Urheber der
Bilderverehrung ». (Doch muß man zugeben, daß die Kirche gegen Anbetung
aufgetreten sei.)

Die Ansicht vom Fegfeuer habe sich erst nach und nach gebildet ;

« Gregor der Große endlich erhob es zum feststehenden Dogma. »

(S. 314. Voraussetzungslosigkeit — Bis zum Konzil von Trient habe

man die Bücher der Weisheit, Siiach, Judith, Tobias, der Makkabäer
zu den Apokryphen gezählt, und erst wegen ihrer Brauchbarkeit gegen
die Protestanten sie als kanonisch erklärt. (Weiß K. B. nichts vom Codex

Sinaiticus, Vaticanus und dem Conc. Carthag. 393 und 397 Auch
die Strafpredigt Salvians mit dem Satz, die heidnischen Germanen
seien oft besser als die christlichen Römer, wird gegen den Papst und die



— 133 —

Kirche gedreht. «Werkheiligkeit und Fanatismus begegnen oft bei
denen, die als Muster der Frömmigkeit galten. » (Bei solcher Darstellung
verschwinden freilich die reinsten sittlichen Charaktere und die größten
Wohltäter der Menschen. Wo sich eine Stimme gegen die Kirche
ausspricht, da wird sie sicher herbeigezerrt, Tausend? von Zeugnissen

zu ihren Gunsten aber schweigend übergangen, z. B. S. 313, 327, 329.)
Helvidius und Jovinian (S. 331) hätten nur gegen Aberglauben,
Werkheiligkeit und Verweltlichung geeifert, (als ob nicht die Kirche das viel
wirksamer stets besorgt hätte

« Auch der fromme Honorius von Rom war (für den Monotheletis-
mus) gewonnen. » (I. 2, S. 3. Nein ; wie B. selber weiß und sagt,
hat er nur « durch Nachlässigkeit der Irrlehre Vorschub geleistet. »)

Der Bilderstreit wird mit unverhohlener Anteilnahme für die
Ikonoklasten dargestellt (S. 5), beim fränkischen Bilderstreit der Status

quaestionis außer acht gelassen (S. 127). Bei K. B. findet sich keine Spur
von Verurteilung oder Mißbilligung der Umtriebe des schlauen Pholius,
Während der edle Ignatius als « hartnäckiger Verfechter seiner Rechte »

erscheint und die Wiedervereinigungsversuche nur Ausfluß römischer
Herrschsucht sind. Die unter Mitwirkung des Kardinals Bessarion,
Bischofs von Tuscoli « 1439 vollzogene Union (der orientalischen mit
der römischen Kirche) war eitel Selbsttäuschung und Spiegelfechterei. »

(S. 27 ; doch muß K. B. « die Union der Maroniten und Armenier
zugeben. ») « Schon früh richtete Rom seine begehrlichen Blicke auch
auf die russische Kirche » (33 ; sie wäre dann wohl vom asiatischen
Barbarentum frei und der europäischen Kultur zugeführt worden

In der Würdigung des hl. Bonifaz geht K. B. nicht so weit wie

Ebrard, ihn als « fluchbeladenen Urheber alles Unheils in der deutschen

Kirche aus ihren Beziehungen zu Rom » anzuschwärzen, meint aber,
«daß seine Größe mehr auf dem beruht, was er leistete, als was er war,
daß er seine angelsächsischen Zeit- und Gesinnungsgenossen nicht
überragte », daß er aber, « was er war, reiner treuer und voller war
als alle » (S. 63). — Der banale Ton bezüglich der Schenkungen ziemt
wenig für ein wissenschaftliches Werk (S. 99).

Muß auch die Ungeschichtlichkeit der « Päpstin Johanna »

zugestanden werden, so zeigt sich doch in der behaglichen Breite und im
Ton der Schilderung des anrüchigen Inhaltes der Fabel die Genugtuung,
dem Papsttum wieder eins anhängen zu können.

Die Kreuzzüge « brachten zwar in alle Gebiete des Lebens neue

Anschauungen, Bedürfnisse und Triebkräfte, verschuldeten aber den



— 134 —

kirchlichen Aberglauben durch Steigerung des Reliquienschwindels. »

(S. 140 — für diese großartigste Manifestation des christlichen Mittelalters

fehlt K. und HH. jedes Verständnis.) « Trotz tiefster Entwürdigung»

im 10. Jahrhundert, «behauptete Rom seinen Anspruch auf
weltbeherrschende Autorität, ohne auf prinzipiellen Widerspruch zu stoßen »

(S. 347. Das beweist, daß auch « im unwürdigen Träger die Würde Petri
nicht stirbt », sagt Leo I. Dies zeigt gerade, daß das Papsttum nicht
menschlicher Erfindung und politischer Klugheit sein Dasein verdankt).
Mit Genugtuung wird dann in den Skandalen des 10. Jahrhunderts
herumgewühlt, eine wahre Chronique scandaleuse. Doch die eigentliche
Quelle, Luitprand von Verona, wird nicht angeführt ; das hieße doch,
sich eine Blöße geben, nachdem Pertz, Böhmer usw. so sehr vor ihm

gewarnt. « Der Knechtung unter des Kaisers weltliche Macht schien

Rom nur entgehen zu können durch Knechtung des Kaisers unter
seine geistliche Macht. » (S. 97.) Dann werden solche Herrscher,
wie Otto III. tief bedauert, « die sich am hierarchischen Gängelbande
führen ließen. »

Von Gregor VII. wird ein abschreckendes Zerrbild entworfen,
dagegen über die Laster und sittliche Verkommenheit Heinrichs IV.
leichtfüßig hinweggegangen. Die große Befreiungstat der Kirche aus

elendester Tyrannenwillkür ist « Anstreben der Universaltheokratie ;

er zeigte schnöde Härte gegen Heinrich IV. ; mit Waffen des Fleisches

hat er für das. was er den Sieg des Geistes nannte, gestritten ; politischen
Motiven und Intrigen hat er mehr, als einem Statthalter Christi ziemt,
Raum gegeben ; die Fürsten sollten seine Dienstmannen werden. »

Immerhin muß die « strenge Sittlichkeit seines Wandels und eine über
seiner Zeit stehende Humanität » zugegeben werden (§ 97, 7. Joh.
v. Müller, Voigt, Luden, Leo, Gregorovius, Bowden, Guizot entwerfen
ein ganz anderes Bild von Gregor VII. Heinrich war ganz verdorben,
sittlich verlumpt und zum willkürlichsten Tyrannen gewerden, sagt
Leo ; und Gregorovius : Jener unblutige Sieg Gregors verdient mehr
die Bewunderung der ganzen Welt, als alle Siege Alexanders, Cäsars

und Napoleons.) Wegen der Gewalttat in Sutri nn wird nicht der
treulose Heinrich V., wohl aber Paschal II. hart beurteilt (I. 2, 161).

Der große Alexander III. wird natürlich auch zum ungerechten
Angreifer gegen Friedrich Barbarossa gestempelt. (S. 165. Wolf und
Lamm Barbarossa urteilte nach der Versöhnung in Venedig ganz
anders über Alexander.)

Der hl. Thomas Becket, dieser starke Kämpfer gegen Tyrannen-



— 135 —

willkür, dem England und ganz Europa Dank schuldet, ist « ein starrer
Hierarch. » (S. 166.)

Dem gewaltigen Innocenz III. wird zwar Geisteskraft und
Gelehrsamkeit nicht abgesprochen, aber seine Bemühung für die Kirche ist
« Hingebung an den theokratischen Beruf des Papsttums, die päpstliche
Weltherrschaft Selbstzweck ; er ist ebenso zielbewußt und rücksichtslos,
dabei aber um- und einsichtiger, feiner und berechnender als Gregor
VII. » (§ 97, 16. Da müssen Hurter, Hefele, Lingard usw. doch rechte

Stümper von Historikern sein, daß sie zu völlig andern Resultaten

gelangten als Kurtz-B.
Den elenden, wortbrüchigen Friedrich II. nimmt K. B. in Schutz

gegen Gregor IX., der, ein «Hierarch trotz Gregor VII. und Innocenz

III. in besinnungsloser Leidenschaft den Kaiser bannte. » (§ 97,

19, S. 169 f.)
Innocenz IV. « ist ein Mann ganz ungeistlichen Sinnes ». Aus

Ludwig IX. möchte Kurtz auf Grund der gefälschten pragmatischen
Sanktion einen Joseph II. machen (S. 172). Die Sitte des Steigbügelhaltens

seitens des Kaisers ist « der Dienst eines Stallknechtes. »

Überhaupt kommen oft banale, saloppe Ausdrücke vor, z. B. Lothar IL,
Johann ohne Land usw. « krochen zum Kreuz ». Dem Papsttum werden
alle möglichen Fehler und Gebrechen zur Last gelegt : Ehrgeiz, Simonie,
Urkundenfälschung, Beförderung von Konkubinat und noch Schlimmerem

durch die Zölibatsgesetze.
Die Minderbrüder « waren beim Volk beliebter als die vornehmen,

hochfahrenden, sich in hohe Staats- und Kirchenpolitik als Ratgeber
und Beichtväter der Fürsten eindrängenden Dominikaner » (S. 199).
Das Ordenswesen wird als Geschäft mit allen Treibereien der Konkurrenz
behandelt. Von Beghinen und Begharden heißt es bald, sie hätten sich
des Konkubinats und des Sektenwesens schuldig gemacht, und dann
doch wieder, sie seien unschuldig von der Inquisition verfolgt worden.

Unrichtig ist, daß im Mittelalter die Brautsegnung als sakramentaler

Akt angesehen wurde, daß damals jeder Sakramentenspendung
ein Charakter indelebilis eignete, daß der Mariendienst sich von
Anbetung kaum unterschied, Heiligendienst den Gottesdienst überwucherte,
der Maimonat Marienmonat war, alle neuen Heiligen in den Meßkanon

aufgenommen wurden, heidnischer Aberglaube sich in der Kirche
einbürgerte, ein allgemeines Bibelverbot aufgestellt wurde, gegen gute
Bezahlung immer die sonst verpönten Fleischspeisen erlaubt wurden
(S. 238-253, und so an hundert Stellen



- 136 -
Auch an der edeln Elisabeth findet man « exzentrische Askese »,

während Gertrud « sich aus Marien- und Hailigendienst, aus
Werkheiligkeit und Zeremonienübung zu einer auf der Gnade in Christo
gegründeten Glaubensfreudigkeit hindurch gearbeitet hat. »

Gegen die Häretiker «rief die Kirche die Macht der Inquisition
zu Hilfe. Wohl erhoben sich dagegen viele Stimmen, Peter Venerabilis,
Rupert von Dautz, Hildegard, Bernhard ; aber Henker waren leichter
aufzutreiben als Bernharde. Auch Dominikus und seine Jünger fanden

es wirksamer, mit Daumenschrauben und Scheiterhaufen als mit
Disputationen und Predigten die Ketzer zu bekämpfen. Die Dominikaner,

diese Domini canes, wurden gegen das ketzerische Hochwild
losgelassen. Der Staat ging nur zu bereitwillig auf die Intentionen der
Kirche ein » (S. 273. Auch die Ketzergesetze im Sachsen- und Schwabenspiegel

sind das Werk der « Folterkirche »

Peter Arbues « waltete unter Verübung der entsetzlichsten Grausamkeiten

seines Amtes mit solchem Zelotismus, daß er schon nach
16 Monaten viele Hunderte dem Scheiterhaufen überliefert hatte. »

(Elende Lüge, Geschichtsfälschung und Verleumdung großen Stils,
moralischer Giftmord K. B. berufen sich auf den notorischen Lügner
Llorente mit seinem frivolen « Probabilitätskalkul ». Unter Petrus
Arbues Wurde kein einziger Ketzer hingerichtet. Vergi. Hefele, de

Cauzons und die protestantischen Forscher Peschel und Schäfer. Unter
König Heinrich VIII. und Elisabeth wurden in England mehr « Ketzer »

hingerichtet und in der französischen Revolution während 6 Jahren
mehr Opfer zum Tode geführt als von der Inquisition in sechs

Jahrhunderten.)

Unwahr ist die Behauptung : « Auf den Vorschriften des

Hexenhammers beruhen direkt oder indirekt alle Scheußlichkeiten der spätem
Hexenprozesse. Viele Tausende wurden den entsetzlichsten Foltern
und den Feuerqualen in Deutschland wie in allen übrigen katholischen

Ländern überantwortet. Die Reformation brachte keine Änderung in
das scheußliche Treiben, das erst im 17. Jahrhundert seinen höchsten
Stand erreichte. Jn bigott-katholischen Ländern dauerte der Unfug
noch länger. » (S 338. Das ist direkt Geschichtsfälschung ; die
Reformation brachte recht eigentlich den Hexenwahn auf. Kalvin griff
sogar persönlich ein, während lange vorher ein Gregor VII. sich gegen
den Hexenwahn erklärt hat. Katholische Länder, wie Italien, Spanien
hatten keine Hexenprozesse. Die letzte Hexe in der Schweiz wurde
1783 von protestantisch Glarus verbrannt.)



— 137 —*

Auf gehässige Kritik und Wertung katholischer Kunst und
Literatur sei nur beinebens hingewiesen. Interessant sind die «

Reformationsbestrebungen » (S. 343), wobei gewöhnlich Kirchenfeinde am
besten wegkommen. Manche Persönlichkeiten werden zu Vorläufern
der Reformation gemacht, u. a. auch Felix Hemmerli, « der sich den
Haß seiner liederlichen Stiftsgenossen zugezogen, daß sie einen Mordanfall

auf ihn machten. » (Hemmerli, der eine Wallfahrt nach Rom zur
Gewinnung des Jubelablasses machte, ein Protestant Wenn die

Eidgenossen ihn gern hingerichtet hätten, so geschah es aus politischen
Gründen ; vergi. Fiala.) Aber von den « reformatorischen Theologen ,»

zu denen auch Äneas Sylvius Piccolomini in seinem « lasziven » Vorleben

gehörte, « ist keiner zur klaren Erkenntnis der Rechtfertigung durch
den Glauben allein gekommen » (S. 349, weil diese « Vorläufer der
Reformation» eben nicht Protestanten waren).

Wyclif folgte « im Gegensatz zum herrschenden Semipelagiänismus
Augustin. » (Das wäre ja nach I. 1, 247 kein Lob.) Hus und andere
« ausgezeichnete Geistliche bekämpften die unevangelischen Lehren
und Institutionen der katholischen Kirche. Den nominalistischen
Vätern des Konzils von Konstanz schien Hussens Realismus als Quelle
aller denkbaren Ketzereien » (Wyclif, Hus, Savonarola werden mehr
verherrlicht als die alten Märtyrer. Warum diese Gloriole

Hütten und seine liederlichen Genossen wagt K. B. nicht mehr
zu verhimmeln, verschweigt aber ihre Schande.

Durch das Buch zieht sich die wohlberechnete Tendenz, die Kirche
als eine Anstalt der Täuschung, der Verdummung und Knechtung der
Menschheit erscheinen zu lassen, und damit ist der richtige Unter- und

Hintergrund für die Reformationsgeschichte gefunden, die dann auch dem

entsprechend konstruiert wird. Das ist aber Imperialismus schlimmster
Art auf literarischem Gebiet, ein Pochen auf deutsche Gründlichkeit
und Wissenschaftlichkeit bei aller innern Oberflächlichkeit, ein anmaß-
licher Anspruch auf Glauben ohne Beweis und Belege, ein geistiges
Protzentum ohne gleichen, das den deutschen Namen bei andern
Nationen nicht weniger verhaßt und verrufen gemacht haben dürfte
als der Imperialismus auf politischem Gebiete.

Daß nach der Geschichtsbaumeisterei auf kirchlichem Gebiete des

Mittelalters die Darstellung der Reformation ein ganz eigenartiges
Gesicht aufweisen werde, stand zu erwarten. Nach Böhmers Ausspruch
ist ja die ganze Geschichte seit der Reform verfehlt dargestellt und
bedarf eines Neuaufbaues. Das « Lehrbuch der Kirchengeschichte von



»- 138 —

Kurtz, IL Band, i. und 2. Abteilung, neubearbeitet von Tschakkert,
Theologieprofessor in Göttingen », leistet in dieser Beziehung
Unerhörtes.

Gegenüber dem « sorglosen, indolenten Leo X. und dem
unverschämten Ablaßkrämer Tetzel » steht der Reformator und Gottesmann
Luther da in seiner ganzen sittlichen Größe, zu der er sich « im Kampfe
gegen Menschensatzungen und Mißbräuche der römischen Kirche

durchgerungen ». Nun werden in diesem « wissenschaftlichen Werke »,

gerade wie in einer großen protestantischen Volkslegende, alle alten
Märchen aufgetischt vom finstersten Aberglauben, von schändlicher
Simonie, von Ablaßhandel und Sündenloskauf — auch das

Predigtsprüchlein : Wenn das Geld im Kasten klingt usw. spaziert auf. Dann
eröffnet man den Kampf gegen diese Windmühlen, zieht den « eitlen,
orthodoxen Scholastiker Eck, der in Leipzig den römischen Semi-

pelagianismus verteidigt », in den Kot, und macht mit ihm alle Gegner
der Neuerung herunter, z. B. Heinrich von England, Georg von Sachsen,

Cochläus, Murner, Emser, « der mächtig über Luthers Bibelübersetzung
schimpfte » (er hatte Grund dazu Auf diesem dunkeln Hintergrund
hebt sich desto glänzender Luthers Hcldencharakter und Heiligenbild
ab, der mit apostolischem Mute seinen Gegnern zu Worms das

berühmte Wort : « Hier stehe ich, ich kann nicht anders, Gott helfe mir,
Amen », entgegengehalten habe, am Bauernkrieg völlig unschuldig sei,

da man seine Worte mißverstanden und mißdeutet habe (etwa auch

seinen Aufruf wider die mörderischen Bauern, « man möge sie

totschlagen wie tolle Hunde » Seine unerhörte Derbheit wird gerechtfertigt,

er habe die schnöde Verachtung seiner Gegner mit gleicher
Münze heimgezahlt ; deren Abwehr und Entgegnungen sind zum Vorneherein

rohe Schmähschriften. Melanchthon glänzt « durch lautere

evangelische Frömmigkeit » ; sein Sklavenverhältnis zum Reformator
wird beschönigt : « er beugte sich in Demut (besser : mit Ingrimm)
unter dem gewaltigen Geist (alias Rechthaberei) Luthers. »

Doch solange man für die Verschwörung der Fürsten in Torgau und
Schmalkalden keine Mißbilligung findet, solange man die sogenannten
Religionskriege als Verteidigung des Evangeliums hinstellt, solange
man von Verfolgung der Protestanten durch katholische Fürsten
faselt, dagegen die Unterdrückung der Katholiken seitens der
Protestanten als rechtmäßig erachtet, ist eine sachliche Diskussion mit
diesen Herren unmöglich. Döllinger, der in seinem grundlegenden
« Luther und sein Werk » so viele Fälschungen und Entstellungen wider-



— 139 —

legt, so viele fundamentale Fragen gelöst und klargestellt hat, findet
bei den protestantischen Geschichtspächtern ebenso wenig Beachtung
als Janssen und Pastor, gegen welche die Protestanten als « ultramontan »

schon zum Voraus kopfscheu gemacht werden, die man wohl zitiert,
aber nicht benützt und noch weniger widerlegt.

Nach alle dem muß man sich nicht verwundern, wenn nach K.-T.
(Kurtz-Tschakkert) die Erlaubnis der Doppelehe Philipps nur ein
Beichtrat sein soll, « eine Nachwirkung der mittelalterlich katholischen
Praxis », als hätte man je im Bußsakrament einen Entscheid und Rat
gegen die christliche Moral geben dürfen (§ 137).

Falsch ist, daß Zwingli schon 1516 in Einsiedeln gegen
Wallfahrten und Marienverehrung aufgetreten sei. Der Reformator zeigte
allerdings damals und früher schon in Glarus seinen anfechtbaren
Wandel und seine Unklarheit in theologischen Dingen. Falsch ist,
daß er sich auf die Demokratie stützte ; die demokratischen Kantone
blieben ja größtenteils katholisch ; die « Bürgerlichen » sind eben die
aristokratischen Städtekantone. Sein nicht fleckenloses Leben kann
zwar nicht in Abrede gestellt werden, doch wird entschuldigend
hinzugefügt : wir kennen es nur aus seiner Selbstanklage, und es sei

gewesen, wie das der meisten katholischen Geistlichen. « Im Innern
der Schweiz widersetzte sich der Adel der Neuerung. » Den Zürcher
Pastor Jakob Kayser hätten die Katholiken auf neutralem Boden

(in der Schwyzer Vogtei Uznach aufgegriffen und verbrannt. Die
katholischen Kantone hätten Verbindungen mit dem Ausland
angeknüpft (Zürichs Bund mit Konstanz zur Evangelisierung und Verteilung

des Thurgau In Kappel sei ein racheschnaubendes Heer von
8000 Katholiken eingebrochen, denen die Zürcher nur 2000 entgegenstellen

konnten. Nachdem die vielen Todesurteile gegen Wiedertäufer
in Zürich angeführt worden, heißt es : « Das meiste Blut floß in Ländern
mit katholischer Obrigkeit. » (§ 131 u. 132, ff. S. 58.) Wir haben diese

Auslassungen angeführt, weil die Leser in der Lage sind, diese

Ausführungen aus der schweizerischen Reformationsgeschichte selbst zu
prüfen und zu widerlegen. Aber andere Teile wimmeln ebenso von
Unrichtigkeiten, schiefen Urteilen und Darstellungen. Von den vielen
hundert solcher Geschichtsfälschungen und schiefen Urteilen seien hier
im Folgenden nur noch einige auf Geratewohl herausgehoben.

(Schluß folgt.)


	So macht man Geschichte

