Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 14 (1920)

Artikel: So macht man Geschichte
Autor: Segmudller, Fridolin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-122031

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-122031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

So macht man Geschichte.

L

Von P. Fridolin SEGMULLER.

-

Seit Jahrhunderten fiihrt man den Kampf gegen die katholische
Kirche auch dadurch, dal man ein Zerrbild von kirchlichen Einrich-
tungen und Personlichkeiten entwirft und dann gegen diesen Popanz
anstiirmt. So machte man es seit den Magdeburger Centurien bis
heute. Zwar sagt man bisweilen, der Kampf sei heute doch sachlicher
geworden. Keineswegs; durch Entstellungen und Unterstellungen,
durch Verzerrungen und Verleumdungen wird immer noch das Urteil
Tausender getriibt und ihr Gemiit vergiftet. Leider kann man mit
bestem Willen bei den meisten Urhebern solcher falscher Urteile und
tendenzios gefirbter Darstellungen keine bona fides annehmen ; bis-
weilen liegt perfide Absicht und Berechnung offen zutage. Ob fiir das
« Lehrbuch der Kivchengeschichte von Kurtz, neubearbeitet von Bonwetsch
und Tschakkert» das eine oder andere zutreffe, mag der Leser beur-
teilen. Dieses zweibandige Werk, welches mir in 14. Auflage 1906
vorliegt, ist fiir Tausende protestantischer Studierender Leiter und
Fiihrer in der Kirchengeschichte. Es wimmelt darin von irrtiimlichen
Darstellungen und unglaublichen Entstellungen. Und doch zeigt gerade
die reichliche Verweisung auf katholische und auf objektive akatho-
lische Literatur, daB man die Wahrheit kennt oder kennen kénnte.
Der Neubearbeiter des ersten Bandes, Bonwetsch, hat sich durch eine
Reihe von Publikationen als sehr vertraut mit allen Erscheinungen
des dltern kirchlichen Lebens ausgewiesen. In diesem Buch wird aber
das Schone und Erhabene in der Kirche gewohnlich schnell abgetan,
oft mit einer norgelnden Bemerkung verkleinert, Miangel, Fehler und
Skandale mit wahrer Wollust breitgeschlagen, als gelte es, den Beweis
zu erbringen, die Urkirche schon und noch mehr das Christentum des
Mittelalters sei von Geist und Lehre Christi abgefallen. So 14aBt sich
leicht die Berechtigung und Notwendigkeit der sogenannten « Refor-



— I25 —

mation » erbringen,die uns dann Professor Tschakkert in ihrer ganzen
Herrlichkeit schildert. Was Wunder, wenn Protestanten den Katho-
lizismus nur im jammerlichen Zerrbild kennen und sich vorstellen.
Denn die katholische Kirche in ihrem Wirken und Leben und aus
ungetriibten Quellen kennen zu lernen, dazu fehlt bei vielen die
Gelegenheit, bei mehreren der Wille. Uber katholische GlaubensiuBe-
rungen und Erscheinungen hat man zum vorneherein sein hochfahrendes,
wegwerfendes Urteil bereit, ohne ins Wesen einzudringen, und : catho-
lica non leguntur. Doch lassen wir nun das Buch selber sprechen.
(Gelegentliche Bemerkungen sind in Klammer beigesetzt ; Kurtz und
die Herausgeber werden mit Kurtz, HH. (Herausgeber) oder K. B. Tsch.
bezeichnet.)

Schon in der Literaturangabe werden katholische Fachschriftsteller
moglichst totgeschwiegen ; ihre Bedeutung heruntergesetzt, auf ihre
Beweisfiihrung und Ergebnisse keine Riicksicht genommen : « Dollingers
Geschichte der christlichen Kirche . ... hat alles, was an ultramontanen
Anschauungen nur halbwegs der Verteidigung fihig schien, mit glinzen-
dem Scharfsinn aufrecht zu erhalten gesucht (I, 17). — MJhlers Auf-
treten verhie den Anbruch einer neuen Epoche katholischer Kirchen-
geschichtsschreibung, sich darstellend in ebenso inniger Befreundung
mit der Form und den Mitteln protestantischer Wissenschaftlichkeit
(natiirlich 1), wie in entschlossener Abweisung ihres Inhaltes bei treuem
Feésthalten an allen, das Wesen des romischen Katholizismus konsti-
tuierenden Elementen (S. 17). Alzogs Geschichte verschmihte nicht,
von Hases frischsprudelndem Quellwasser auf ihre diirren Auen hiniiber-
zuleiten.» Trotz «selbstindiger Forschung » wird ihm « Festhalten des
katholischen Standpunktes bis zum Glauben an die pédpstliche Unfehl-
barkeit » zum Vorwurf gemacht. « Kraus schrieb das wissenschaftlich
gediegenste katholische Kirchengeschichtsbuch bei diplomatisch reser-
vierter und vorsichtig abgewogener Haltung .... Jesuitische Anfech-
tungen (nein, eigene Einsicht !) nétigten ihn zu manchen Ausmerzungen.
— Noch hohere Anerkennung verdient das in moglichst knapper,
iibersichtlicher Fassung und objektiver, iiberaus -wiirdiger Haltung
abgefaBte, eine hervorragende Geschicklichkeit mit tiichtiger Sach-
kenntnis und einem auf katholischer Seite seltenem MaBe geschicht-
licher Unbefangenheit bewidhrende Lehrbuch von Funk.» (S.18. Warum
nehmen Kurtz und seine Herausgeber diese Vorziige nicht zum Muster ?)

« Dagegen hat der Normal- und Vertrauenstheologe des Vatikans,
Hergenrither, aus der reichen Fiille anerkannter Gelehrsamkeit schopfend,



— 126 —

ein Handbuch geliefert, aus dessen geschickter und stoffreicher Dar-
stellung sich erkennen liBt, wie die Geschichte der Kirche, ja der
- ganzen Welt, durch eine korrekt geschliffene rémische Brille angesehen,
sich ausnimmt. » Briick ist « an wissenschaftlicher Bedeutung ihn nicht
erreichend, aber an obstinatem Ultramontanismus iibertreffend » (S. 18).
— Dem edlen Lowener Professor Jumgmann wird «quellenmiBige
Darstellung, aber vatikanische Voreingenommenheit» zugelegt. Das
Kirchenlexikon von Wetzer und Welte hat «mit seinen im Geiste
Mohlerscher Wissenschaftlichkeit gehaltenen kirchengeschichtlichen Ar-
tikeln eine achtungswerte Stellung eingenommen. Die wunter den
Auspizien Hergenrdthers in ihrer Art vortrefflich redigierte zweite
Auflage hat eine weit strammere vatikanische Haltung angenommen,
die ofter selbst die grellsten Ausgeburten mittelalterlichen Wunder-
glaubens sich zu verwerten nicht scheut, auch in der Schén- und Schwarz-
firberei Unglaubliches leistet. »

Dagegen ist fast jeder noch so unbedeutende akatholische Kirchen-
geschichtsschreiber « ein wissenschaftlich gediegener Meister griindlicher
Quellenforschung, objektiver Wiedergabe, besonnener Kritik ; er zeigt
Liebe und Ehrfurcht vor der Wahrheit, nie erreichte Vollstindigkeit
und QuellenmiBigkeit, vorziigliche Charakterzeichnung, Zisthetischen
Sinn der Gestaltung, Erfassung des Zusammenhangs mit dem allge-
meinen Kulturleben, erdéffnet neue Gesichtspunkte, ist von warmem
irenischem Geist durchhaucht, voll Verstindnis fiir den innern Erft-
wicklungsgang der Kirche, sein Werk ein geistvoller Versuch, der
Einblick in den Gang und die Entfaltung der geistigen Krifte gewihrt,
der Forschung vielfache Bereicherung und groen Aufschwung brachte,
mafvolle Haltung bei berechtigter Kritik anbringt ; er vereinigt divina-
torischen Scharfsinn mit geistvollem Pragmatismus und kiinstlerischer
Darstellung, bringt den genuinen Geist reformatorischer Geschichis-
schreibung zur Geltung.» (Das letztere tut freilich auch K. in mehr als
einer Beziehung.) Kurzum, alle Lobspriiche des Rezensenten- und
Reklamelexikons werden verschwenderisch ausgeschiittet. — Die Magde-
burger Centurien « beruhen durchaus auf griindlichem Quellenstudium
bei herber Kritik gegen romische Lehrentartung. » Dagegen seien des.
Baronius Annalen, ¢ ein in romisch katholischer Anschauung ganz und
gar befangenes, bei allem Scharfsinn ganz und gar kritikloses Werk. »
Bossuet schrieb seine Discours sur 1'histoire nach Hases Urteil, « mit
einer Einsicht in die Wege der Vorsehung, als habe der kluge Bischof
nicht nur in des Konigs, sondern auch in Gottes Rate gesessen». Die



— 127 —

Anfithrung katholischer Gewdhrsmanner macht fast den Eindruck, als
wolle man akatholische Leser vor ihnen kopfscheu machen, katholischen
aber Sand in die Augen streuen. Auf ihre Beweise und Ergebnisse
wird nicht eingegangen, so daf3 man fast vermuten muf3, Kurtz, B. und
Tsch. hidtten nur ihre Titel gelesen.

DaB Verfasser und HH. im altkirchlichen Gemeindeleben, wo
«die Gemeinde ein mehrgliedriges Kollegium an die Spitze stellte »,
ein Vorbild des protestantischen Kirchenwesens erblicken, ist nicht
verwunderlich ; darum wird Pefrus gegen den «Bruder des Herrn,
Jakobus, » ganz in den Hintergrund gedringt, Episkopat und Pres-
byterat identifiziert, wobei nur «die Arbeitsteilung einen duBerlichen
Unterschied begriindete. » Mit sauersiiBer Miene gibt man zu: «eine
in das Martyrium auslaufende ®*Anwesenheit Petri in Rom ist wahr-
scheinlich, mogen auch die Zeugnisse nicht ausreichend sein, sie ganz
auBer Zweifel zu setzen » ; sein bischéfliches Wirken in Rom ist «Sage,
Frucht von heidnisch apokryphen Schriften» (S. 46 £.). Der bedeutendste
protestantische Kenner des kirchlichen Altertums sagt zwar: «Der
Martyrertod des Petrus in Rom ist einst aus tendenzids-protestantischen
(heute noch von K., B., Tsch.), dann aus tendenzits-kritischen Vor-
urteilen bestritten worden .... daB es ein Irrtum war, liegt fiir jeden
Forscher, der sich nicht verblendet, am Tage .... Der ganze kritische
Apparat gilt heute als wertlos. » (Doch was ist Harnack gegen Kurtz und
HH ?) Vom behaupteten Gegensatz zwischen Petrus und Paulus ist
bei Klemens von Rom so wenig eine Spur als in den Paulusbriefen (S. g9).

« Etwas Wahres wird auch an der spitern Behauptung der Doxna-
tisten sein, daB (Papst) Marzellinus mit Melchiades, Marzellus und
Silvester, die auch seine Nachfolger im Bistum (Rom) wurden, Christus
verleugnet und den Gottern geopfert habe.» (Augustinus sagt zwar,
daB die Donatisten diese Behauptung ohne den geringsten Beweis
aufstellen, doch K., B., Tsch. werden es nach 1600 Jahren besser wissen !)
Die Nazarder und Ebioniten werden zu Christen gestempelt (S. 72).

Die Viter haben «den paulinischen Grundgedanken nicht fest-
gehalten, vielmehr verkannt, verflacht, die vom Apostel gelehrte
Glaubensgerechtigkeit in Werkgerechtigkeit umgesetzt. Auch machte
sich eine Unfihigkeit zum tiefern Verstindnis des Alten Testaments,
wie in der Umdeutung und AuBerachtlassung der tiefsten paulinischen
Grundgedanken geltend.» (S. g7 f. Arme Heilige Viter! Wenn ihr ein
solches Inquisitionsgericht von K., B. Tsch. vorausgesehen hittet !)

Unter dem schweren Druck der Verfolgung hielt die Kirche



— 128 —

zunichst am Chiliasmus fest. (S. 139. Private Ansichten mancher
Hiretiker und auch einzelner Katholiken zeugen nicht fiir die Lehre
der Kirche) Der Patripassianer Viktorinus ist der Papst Viktor,
der, «so scheint es», fiir die modalistische Irrlehre gewonnen wurde.
(S. 136. Wo findet sich in der gesamten Literatur ein einziges Zeugnis
fiir diese Ungeheuerlichkeit ?) Nach der Didache, im Widerspruch mit
verschiedenen Stellen der Apostelbriefe (? I. Thess. 5, 21 ; I. Kor. 12,
10; 14, 29 ; L. Joh. 4, I, spricht doch von Mietlingen und Irrlehrern!)
steht der Gemeinde nicht die Priifung der Lehrer und ihrer Lehre zu
(S. 142. Auch nicht nach Petrus und Paulus ). )

Die Charismen, dieser «enthusiastische Geist» werden durch
allmihlige Einbiirgerung in die sozialen Verhdltnisse zuriickgedringt ;
das exzentrische Auftreten der Montanisten gab ihnen den Todesstof3
(S. 142). — « Das Bediirfnis festerer Ordnung sicherte dem Episkopat
den Sieg iiber das Prophetentum und vollendete seine monarchisch-
klerikale Stellung mit der Folie der géttlichen Geistesfiille und geist-
licher Machtvollkommenheit. In den Gemeinden hat bald einer als
primus inter pares Hauptansehen. Von einem solchen Primat war der-
Weg zur Suprematie gebahnt .... Die Ignatianen zeigen in Syrien
und Kleinasien einen monarchischen Episkopat, wihrend in Philippi
und Rom uns kein solcher entgegentritt. Deshalb wird man geneigt
sein, die Anfinge des Episkopates in Kleinasien, nicht in Rom zu
suchen. Eine Ansicht, wonach die Bischéfe Nachfolger der Apostel
und als solche Erben der dem Petrus durch Matthius 16, 18 f. ver-
liechenen Machtbefugnis seien, bildete sich nie im Abendland» (S. 143 {.)
Katholizitat ist nur Ergebnis der geschichtlichen Entwicklung und
Streben nach Ordnung .... Rom hat als Hauptstadt sich den Vorrang
zu erlangen gewuBt (S.1501.) ; der Ketzertaufstreit sollBeweis dafiir sein,
daB Rom kein besonderes Ansehen und keinen Vorrang besa. P. Ste-
phans Verfahren ist « schnéde Anmafung » (S. 161). — Der Montanis-
mus war nicht Irrlehre, weil er kein anderes Dogma lehrte (S. 156.
Doch, eine Irrlehre, wegen der Lehre vom Paraklet und der Siinden-
vergebung. ) Die von Héretikern Getauften, die nie (falsche Behauptung)
Glieder der Kirche gewesen, wurden durch bloBe Rekonziliation auf-
genommen. — Die Wurzel der Liebestdtigkert begann schon im Urchristen-
tum zu kranken, es riB die Gesetzes- und Werkheiligkeit ein. Obwohl
"die Viter die Notwendigkeit der innern Gesinnung betonen, bahnen
sie doch den Weg dem opus operatum. (S. 178. K. B. Tsch. verstehen
offenbar diesen Ausdruck nicht.) Bei Hermas (dann bei Cyprian)



beginnt die Unterscheidung von Gebot und Rat (als ob sie nicht schon
so offen von Christus ausgesprochen und von Paulus &ffentlich ver-
breitet worden wire, I. Kor. 7, 25. S. 180). Fasten und Ehelosigkeit
sind K. HH. ein Dorn im Auge. Dagegen werden einige, von der Kirche
streng mifbilligte und ausgerottete Mingel und Unordnungen fast als
feste Gewohnheiten in der Kirche dargestellt. Auch der Mirtyrerkult
ist ihnen ein MiBbrauch. (Die «Zerstreuung der Gebeine » kam bis
auf Gregor den GroBen und weiterhin gar nicht vor. Und welche
Spuren von Aberglauben finden K. HH. in den Katakomben ? S. 186.)

Das Konzil von Elvira habe den Bilderdienst verboten (S. 189, ja,
aber im katholischen, nicht im hiretischen Sinne der Bilderstiirmer des
16. Jahrh.) '

Die Legende von Konstantins Taufe in Rom, der « erst die gelehrten
franzosischen Benediktiner den Garaus machten », (ist wieder eine
Gelegenheit, sich an Rom zu reiben). Die Kaiser iibten das Jus circa
sacra unbestritten aus (S. 194 — unbestritten von feilen Hofbischéfen,
nicht vnbestritten von den Pipsten). Das Recht der Berufung all-
gemeiner Synoden war ein unbestrittenes Recht der Krone. Den Vorsitz
fiihrte ein vom Kaiser oder Konzil erwdhlter Prilat (waren die Gesandten
des P. Silvester, Hosius, Vitus und Vincentius in Nicia wohl auch vom
Kaiser beauftragt ?) Abhaltung der allgemeinen Synoden in Rom
wurde, so sehr auch die Pipste dies wiinschen mochien, nie zugestanden.
(S. 195. Wo wurde dies gewiinscht oder beantragt, so lange die grofle
Mehrheit der Bischéfe im Morgenlande war ?) An der groBartigen Ein-
richtung des Monchtums (S. 198) kénnen die HH. doch nicht weg-
werfend vorbeigehen, aber mitleidig wird es etwa wie eine eigentiimliche
Zeitverirrung beurteilt ; auch Ketzer werden ihnen zugeteilt: «im
‘Grund bilden die Messalianer nur eine konsequente Fortbildung des
Moénchtums » (S. 205). Die Behauptung und Durchfithrung des Zoli-
bates ist eine «manichdische Verldsterung der Ehe» (S. z0%). Dal3
« Rom, Alexandrien, Antiochien, Konstantinopel und Jerusalem mit
gleichen Jurisdiktionsrechten ausgestattet waren, indessen Rom immer
entschiedener den Primat anstrebte », wird behauptet, aber mit bloBen
Phrasen zu belegen versucht : « Nie hat Rom im Laufe der Zeit einen
giinstigen Umstand auszubeuten, nie frither Errungenes oder Bean-
spruchtes zu behaupten unterlassen. » « Nur die Not der Zeit hat dazu
gefiihrt, auf der Synode von Sardika 343 dem romischen Bischof
Julius I., und zwar nur personlich, das Recht zuzuerkennen, Appella-
tionen aus dem ganzen Reich anzunehmen. Der BeschluB8 fand keine

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 9



— 130 —

Nachachtung, wurde bald vergessen, nur Rom vergaBl ihn nicht. »
(213) — P. Lzberius hat « durch Unterschrift einer ketzerischen Glaubens-
formel Begnadigung und Riickkehr aus der Verbannung erlangt »
(das sollte ein Geschichtsschreiber nicht mehr sagen!); Damasus ist
ein Eindringling ; S#ricius maBte sich die Sorge fiir alle Kirchen an;
«in seine Regierung fallen die Anfinge des Papsttums » (also nicht
mehr in diejenige Leos I. oder Gregors I. ? S. 213 {.) — Die Entscheidung
Colestins I. gegen Nestorius ist nur eine Folge der Schmeichelei Cyrills
von Alexandrien, und Leo I. ist mit ganzer Seele auf die Anschauung
eingegangen, als ob der Ausspruch Christi vom Fels auf Petrus gehe.
(Sein Wirken wire nach K. B. Tsch. AnmaBung, sein Ansehen Sage.
Die Wiirdigung der Pipste Innocenz, Zosimus, Colestin und Leo zeigt,
daB die Herausgeber den « Janus» gut beniitzt haben.) — (S. 217.) Neben
vielen andern kommt auch Gregor der Grofe schlecht weg, « einer der
groBten, tiichtigsten, edelsten, frommsten, abergliubigsten Pipste. »-
(Frommigkeit und Aberglauben enge vereint!) Er soll Alexandrien
gleiche Rechte wie Rom eingerdumt haben, weil er sagte, auch Ale-
xandrien sei petrinischen Ursprungs. « In stolzer Demut nannte er
sich servus servorum Dei. » Wegen des Lobes, das er (in Unkenntnis der
Verhiltnisse) dem Kaiser Phokas spendete, wird er schwer gebrand-
markt.

Der hl. Cyrill von Alexandrien wird (auf dem Conc. Ephes.) ein
gewalttitiger Condottiere (S. 239, 205).

Der hl. Augustin habe «den Synergismus des Menschen geleugnet,
eine natiirliche Unfiahigkeit zu allem Guten» gelehrt; er behaupte
« das vollige Verderben des Menschen, seine Unfdhigkeit des Mitwirkens
zum Heile, das alleinige Wirken der Gnade, die absolute Priadestination. »
(S. 247. Da werden ja die Lehren, welche die Reformatoren aufstellten
und in Augustinus finden wollten, geradezu keck letzterm zugeschrieben
und so der Kirchenlehrer von oben herab apodiktisch zum Irrlehrer
gestempelt.) !

1 Dieses Urteil iber den heiligen Augustin findet sich auch sonst noch.
So in Otto Bachmanns Einleitung zu « Augustins Bekenntnissen » in Reclams
Universalbibliothek. Er stutzt sich dabeiauf Béhringers « Kirche und ihre Zeugen ».
Dieser Theologe, wegen Ultrarationalismus in Tiibingen unmdglich geworden,
ebenso nach zehnjihrigem Pfarrdienst in Glattfelden (1842-1853) verabschiedet,
charakterisiert den heiligen Lehrer : « Er ging so weit, den Gotteswillen als alleinige,
von Ewigkeit her determinierende Macht anzusehen, so daB er die Freiheit des-
Individuums vernichtete und ihm die eigene Kraft zum Guten absprach. Dem.



Der Irrlehrer Pelagius dagegen ist « ein Monch von achtungswerter
Gelehrsamkeit und sittlichem Ernst; seine moralistische Lehre fulBt
auf den dltern griéchischen Vitern. » Die Semipelagianer wollten « der
menschlichen Freiheit ein gewisses MaBl der Mitwirkung zuerkennen »
(S. 251). Auf der Synode von Orange 529 wurde Augustins Lehre in
ihrer ganzen Strenge, ebenso seine Behauptung von der ginzlichen
Verdienstlosigkeit menschlicher Werke und der unbedingten Not-
wendigkeit der Gnade anerkannt, der Glaube ausschlieBlich als Werk
der Gnade gepriesen ....» (Die Herren mogen sich doch die Kanones
dieser Synode ansehen !)

Des hl. Hieronymus « Charakter ist von ungewdhnlicher Unliebens-
wiirdigkeit : Eitelkeit, Ehrgeiz, Eifersucht, Leidenschaftlichkeit und
Unduldsamkeit beherrschten ihn». (S. 279. Darum hatte er wohl eine
so groBe Zahl Freunde und Verehrer !) Im Gegensatz zu Hieronymus
wird dann sein Gegner Vigilantius, der im Eifer gegen wirkliche und
vermeintliche MiBbrauche katholische Lehren und Gebrauche angriff,
zum «evangelischen Wahrheitszeugen », «er bekdmpfte den mannig-
fachen in der Kirche eingerissenen paganischen Aberglauben. »

Gregor der Grofe 1aBt den Herren K. B. keine Ruhe. Wohl kann
man ihm die Anerkennung «seltener Kraft und Energie, wahrer Wiirde
und Sanftmut, tiefer Demut und ungeheuchelter Frommigkeit » (friiher :
«stolze Demut, einer der aberglidubigsten Pipste») nicht versagen.
Statt aber, wie die aufrichtig nach Wahrheit suchenden Oxforder

menschlichen Willen wird das ethische Recht abgesprochen. Der Mensch ist
gleichsam eine Maschine, die der absolute Wille Gottes willenlos leitet .... Der
Glaube wird ihm zum Autorititsglauben (ja, sonst ists kein Glaube!). Aus der
rein evangelischen Autoritit der Heiligen Schrift wird der roémischkatholische
Kirchenglaube gemacht. Die katholische Kirche wird Vermittlerin des Heils,
der katholische Priester empfdngt kraft seiner Ordination einen Charakter unver-
wistlicher Heiligkeit (Falschung!). Seine Lehre vom Fall und dessen Folgen,
von der Erbsiinde, von der Gnade, von der Taufe, von der Priadestination oder
Gnadenwahl, wie Gott nur eine ganz bestimmte Zahl aus der Massa perditionis
nach seinem ewigen RatschluB zur Seligkeit vorherbestimmt, wahrend er die
anderen ihrem Schicksal tberliBt, alle diese Dogmen sind fiur die Kirche ein
unseliges Erbe gewesen. » (Ahnliche Ungeheuerlichkeiten werden auch anderswo,
z. B. in den aargauischen Lehrerseminarien geboten. Vor dem betreffenden
Reclamebandchen miissen die Katholiken gewarnt werden. Interessant ist es,
daB von den heutigen Rationalisten dem Bischof von Hippo Lehren in die Schuhe
geschiittet werden, die Luther, « der ebenbiirtige Geistesheroe Augustins» (Béh-
ringer), aufstellte und bei ihm zu finden behauptete, und die ja den Inhalt des
strengen lutherischen und kalvinischen Lehrbegriffes bilden, womit aber Augu-
stinus ebensowenig etwas zu tun hat als die Rationalisten mit Luther und Kalvin.)



Traktarianer, der Quelle solcher Tugenden nachzugehen, wirft man
ihm im gleichen Atemzug «monchische Befangenheit und Gebunden-
heit in den bereits traditionell gewordenen Formen, Dogmen und An-
schauungen der rémischen Kirche, kritiklose Leichtgliubigkeit und
abstruse Wundersucht in denkbar grellster Gestalt» vor, und daf
«in ihm die altkirchliche Aus- und Verbildung des Dogmas, des Kultus,
der Disziplin und Verfassung sich sammelt, vollendet und abschlieBt »
(S. 289), wodurch das gespendete Lob geniigend paralysiert erscheint.

Besonders durch des « beriichtigten » Kyrillos von Alexandrien
«siegende Lehre von der innigen Gemeinschaft des Gottlichen in der
Person Christi » sei es gekommen, daB «heidnischreligiése Anschau-
ungen und Gebrdauche aus dem frithern Kultusleben der Neubekehrten
auf allen Seiten in das christliche unaufhaltsam eindrangen» (S. 297.
Der Rat Gregors des Grollen an Augustin von England, die heidnischen
Feiern durch christliche Feste zu ersetzen, dabei alles Abergldaubische
zu entfernen, Unschuldiges und Gleichgiiltiges zu belassen, ist nicht
«ein verhdngnisvolles Wort » (S. 240) und kein Beweis fiir obige An-
schuldigung.).

Ein Tummelplatz fir tendenziose Darstellung bildet auch das
Kapitel iiber Heiligen- und Religuienverehrung (S. 305 ff.), « Manen-
kult und Polytheismus ziehen mit dieser Martyrer- und Heiligenver-
ehrung in die Kirche ein. Der Inhalt der Heiligenverehrung ist der
Gotterverehrung entnommen. Die drei groBen Kappadokier erdfineten
im Morgenland, Ambrosius im Abendland die Schleusen der Heiligen-
verehrung. » Die « steigende Entwicklung des Marienkults » datiere
vom 5. Jahrhundert. (Doch muB3 K. B. Belege dafiir aus dem 2. und
3. Jahrhundert zugeben!) Beim Engelkult «wirkten heidnische und
jiidische Gedanken zusammen». Kyrillos war « Urheber der Bilder-
verehrung ». (Doch mulB man zugeben, daBl die Kirche gegen Anbetung
aufgetreten sei.)

Die Ansicht vom Fegfeuer habe sich erst nach und nach gebildet ;
« Gregor der GroBle endlich erhob es zum feststehenden Dogma. »
(S. 314. Voraussetzungslosigkeit !) — Bis zum Konzil von Trient habe
man die Biicher der Weisheil, Sirach, Judith, Tobias, der Makkabder
zu den Apokryphen gezihlt, und erst wegen ihrer Brauchbarkeit gegen
die Protestanten sie als kanonisch erklart. (Weil K. B. nichts vom Codex
Sinaiticus, Vaticanus und dem Conc. Carthag. 393 und 397 ?) Auch
die Strafpredigt Salvians mit dem Satz, die heidnischen Germanen
seien oft besser als die christlichen Romer, wird gegen den Papst und die



Kirche gedreht. « Werkheiligkeit und Fanatismus begegnen oft bei
denen, die als Muster der Frommigkeit galten. » (Bei solcher Darstellung
verschwinden freilich die reinsten sittlichen Charaktere und die gréBten
Wohltiter der Menschen. Wo sich eine Stimme gegen die Kirche aus-
spricht, da wird sie sicher herbeigezerrt, Tausend: von Zeugnissen
zu ihren Gunsten aber schweigend iibergangen, z. B. S. 313, 327, 329.)
Helvidius und Jovinian (S. 331) hitten nur gegen Aberglauben, Werk-
heiligkeit und Verweltlichung geeifert, (als ob nicht die Kirche das viel
wirksamer stets besorgt hitte !).

« Auch der fromme Honorius von Rom war (fiir den Monotheletis-
mus) gewonnen.» (I. 2, S. 3. Nein; wie B. selber weil und sagt,
hat er nur « durch Nachlissigkeit der Irrlehre Vorschub geleistet. »)

Der Bilderstrest wird mit unverhohlener Anteilnahme fiir die
Ikonoklasten dargestellt (S. 5), beim frankischen Bilderstreit der Status
quaestionis auler acht gelassen (S. 127). Bei K. B. findet sich keine Spur
von Verurteilung oder MiBbilligung der Umtriebe des schlauen Phkotius,
wihrend der edle Ignatius als « hartnédckiger Verfechter seiner Rechte »
erscheint und die Wiedervereinigungsversuche nur Ausflu8 réomischer
Herrschsucht sind. Die unter Mitwirkung des Kardinals Bessarion,
Bischofs von Tuscoli (1) « 1439 vollzogene Union (der orientalischen mit
der romischen Kirche) war eitel Selbsttiuschung und Spiegelfechterei. »
(S. 27; doch muB K. B. «die Union der Maroniten und Armenier
zugeben. ») « Schon friih richtete Rom seine begehrlichen Blicke auch
auf die russische Kirche » (33; sie wire dann wohl vom asiatischen
Barbarentum frei und der europiischen Kultur zugefiihrt worden !).

In der Wiirdigung des Al. Bonifaz geht K. B. nicht so weit wie
Ebrard, ihn als « fluchbeladenen Urheber alles Unheils in der deutschen
Kirche aus ihren Beziehungen zu Rom » anzuschwirzen, meint aber,
«daB seine GroBe mehr auf dem beruht, was er leistete, als was er war,
daB er seine angelsdchsischen Zeit- und Gesinnungsgenossen nicht
iberragte », daB3 er aber, « was er war, reiner treuer und voller war
als alle » (S. 63). — Der banale Ton beziiglich der Schenkungen ziemt
wenig fiir ein wissenschaftliches Werk (S. gg).

MuB auch die Ungeschichtlichkeit der « Pdpstin [okanna» zuge-
standen werden, so zeigt sich doch in der behaglichen Breite und im
Ton der Schilderung des anriichigen Inhaltes der Fabel die Genugtuung,
dem Papsttum wieder eins anhidngen zu kénnen.

Die Kreuzztige « brachten zwar in alle Gebiete des Lebens neue
Anschauungen, Bediirfnisse und Triebkrifte, verschuldeten aber den



— 134 —
kirchlichen Aberglauben durch Steigerung des Reliquienschwindels. »
(S. 40 — fiir diese groBartigste Manifestation des christlichen Mittel-
alters fehlt K. und HH. jedes Verstindnis.) « Trotz tiefster Entwiirdi-
gung» im 10. Jahrhundert, « behauptete Rom seinen Anspruch auf welt-
beherrschende Autoritit, ohne auf prinzipiellen Widerspruch zu stofen »
(S. 347. Das beweist, daf3 auch « im unwiirdigen Tréiger die Wiirde Petri
nicht stirbt », sagt Leo I. Dies zeigt gerade, daB3 das Papsttum nicht
menschlicher Erfindung und politischer Klugheit sein Dasein verdankt).
Mit Genugtuung wird dann in den Skandalen des r0. Jahrhunderts
herumgewiihlt, eine wahre Chronique scandaleuse. Doch die eigentliche
Quelle, Luitprand von Verona, wird nicht angefiihrt ; das hieBle doch,
sich eine BloBe geben, nachdem Pertz, Bohmer usw. so sehr vor ihm
gewarnt. «Der Knechtung unter des Kaisers weltliche Macht schien
Rom nur entgehen zu koénnen durch Knechtung des Kaisers unter
seine geistliche Macht. » (S. 97.) Dann werden solche Herrscher,
wie Otto III. tief bedauert, « die sich am hierarchischen Géngelbande
fihren lieBen. »

Von Gregor VII. wird ein abschreckendes Zerrbild entworfen,
dagegen iiber die Laster und sittliche Verkommenheit Heinrichs IV.
leichtfiiBig hinweggegangen. Die groBle Befreiungstat der Kirche aus
elendester Tyrannenwillkiir ist « Anstreben der Universaltheokratie ;
er zeigte schnode Hirte gegen Heinrich IV.; mit Waffen des Fleisches
hat er fiir das, was er den Sieg des Geistes nannte, gestritten ; politischen
Motiven und Intrigen hat er mehr, als einem Statthalter Christi ziemt,
Raum gegeben; die Fiirsten sollten seine Dienstmannen werden. »
Immerhin muB die «strenge Sittlichkeit seines Wandels und eine iiber
seiner Zeit stehende Humanitat» zugegeben werden (§ 97, 7. Joh.
v. Miiller, Voigt, Luden, Leo, Gregorovius, Bowden, Guizot entwerfen
ein ganz anderes Bild von Gregor VII. Heinrich war ganz verdorben,
sittlich verlumpt und zum willkirlichsten Tyrannen gewcrden, sagt
Leo ; und Gregorovius : Jener unblutige Sieg Gregors verdient mehr
die Bewunderung der ganzen Welt, als alle Siege Alexanders, Cidsars
und Napoleons.) Wegen der Gewalttat in Sutri rrrr wird nicht der
treulose Heinrich V., wohl aber Paschal II. hart beurteilt (I. 2, 161).

Der groBe Alexander III. wird natiirlich auch zum ungerechten
Angreifer gegen Friedrich Barbarossa gestempelt. (S. 165. Wolf und
Lamm ! Barbarossa urteilte nach der Versbhnung in Venedig ganz
anders tber Alexander.)

Der hl. Thomas Becket, dieser starke Kampfer gegen Tyrannen-



willkiir, dem England und ganz Europa Dank schuldet, ist «ein starrer
Hierarch. » (S. 166.)

Dem gewaltigen Innocenz III. wird zwar Geisteskraft und Gelehr-
samkeit nicht abgesprochen, aber seine Bemiihung fiir die Kirche ist
« Hingebung an den theokratischen Beruf des Papsttums, die pipstliche
Weltherrschaft Selbstzweck ; er ist ebenso zielbewuBt und riicksichtslos,
dabei aber um- und ecinsichtiger, feiner und berechnender als Gregor
VIIL.» (§ 97, 16. Da miissen Hurter, Hefele, Lingard usw. doch rechte
Stiimper von Historikern sein, daB sie zu voéllig andern Resultaten
gelangten als Kurtz-B.!) '

Den elenden, wortbriichigen Friedrich II. nimmt K. B. in Schutz
gegen Gregor IX., der, ein « Hierarch trotz Gregor VII. und Inno-
cenz III. in besinnungsloser Leidenschaft den Kaiser bannte. » (§ 97,
19, S. 169 {.)

Innocenz IV. «ist ein Mann ganz ungeistlichen Sinnes» Aus
Ludwig IX. mochte Kurtz auf Grund der gefilschten pragmatischen
Sanktion emnen Joseph II. machen (S. 172). Die Sitte des Steigbiigel-
haltens seitens des Kaisers ist « der Dienst eines Stallknechtes. » Uber-
haupt kommen oft banale, saloppe Ausdriicke vor, z. B. Lothar II.,
Johann ohne Land usw. « krochen zum Kreuz ». Dem Papsttum werden
alle moglichen Fehler und Gebrechen zur Last gelegt : Ehrgeiz, Simonie,
Urkundenfilschung, Beforderung von Konkubinat und noch Schlim-
merem durch die Zolibatsgesetze.

Die Minderbriider « waren beim Volk beliebter als die vornehmen,
hochfahrenden, sich in hohe Staats- und Kirchenpolitik als Ratgeber
und Beichtviter der Fiirsten eindringenden Dominikaner» (S. 199).
Das Ordenswesen wird als Geschift mit allen Treibereien der Konkurrenz
behandelt. Von Beghinen und Begharden heiBt es bald, sie hitten sich
des Konkubinats und des Sektenwesens schuldig gemacht, und dann
doch wieder, sie seien unschuldig von der Inquisition verfolgt worden.

Unrichtig 1st, dal im Mittelalter die Brautsegnung als sakramen-
taler Akt angesehen wurde, da8 damals jeder Sakramentenspendung
ein Charakter indelebilis eignete, daBB der Mariendienst sich von An-
betung kaum unterschied, Heiligendienst den Gottesdienst iiberwucherte,
der Maimonat Marienmonat war, alle neuen Heiligen in den MeBkanon
aufgenommen wurden, heidnischer Aberglaube sich in der Kirche ein-
- biirgerte, ein allgemeines Bibelverbot aufgestellt wurde, gegen gute
Bezahlung immer die sonst verpénten Fleischspeisen erlaubt wurden
(S. 238-253, und so an hundert Stellen !)



__136_

Auch an der edeln Elisabeth findet man «exzentrische Askese »,
wihrend Gertrud «sich aus Marien- und H:iligendienst, aus Werk-
heiligkeit und Zeremonieniibung zu einer auf der Gnade in Christo
gegriindeten Glaubensfreudigkeit hindurch gearbeitet hat. »

Gegen die Hiretiker «rief die Kirche die Macht der Inguisition
zu Hilfe. Wohl erhoben sich dagegen viele Stimmen, Peter Venerabilis,
Rupert von Deutz, Hildegard, Bernhard ; aber Henker waren leichter
aufzutreiben als Bernharde. Auch Dominikus und seine Jiinger fanden
es wirksamer, mit Daumenschrauben und Scheiterhaufen als mit
Disputationen und'Predigten die Ketzer zu bekdmpfen. Die Domini-
kaner, diese Domini canes, wurden gegen das ketzerische Hochwild
losgelassen. Der Staat ging nur zu bereitwillig auf die Intentionen der
Kirche ein » (S. 273. Auch die Ketzergesetze im Sachsen- und Schwaben-
spiegel sind das Werk der « Folterkirche » ?)

Peter Arbues « waltete unter Veriibung der entsetzlichsten Grausam-
keiten seines Amtes mit solchem Zelotismus, daB er schon nach
16 Monaten viele Hunderte dem Scheiterhaufen iiberliefert hatte. »
(Elende Liige, Geschichtsfdlschung und Verleumdung groBen Stils,
moralischer Giftmord ! K. B. berufen sich auf den notorischen Liigner
Llorente mit seinem frivolen « Probabilitatskalkul ». Unter Petrus
Arbues wurde kein einziger Ketzer hingerichtet. Vergl. Hefele, de
Cauzons und die protestantischen Forscher Peschel und Schifer. Unter
Konig Heinrich VIII. und Elisabeth wurden in England mehr « Ketzer »
hingerichtet und in der franzosischen Revolution wihrend 6 Jahren
mehr Opfer zum Tode gefiihrt als von der Inquisition in sechs Jahr-
hunderten.)

Unwahr ist die Behauptung : « Auf den Vorschriften des Hexen-
hammers beruhen direkt oder indirekt alle ScheuBlichkeiten der spitern
Hexenprozesse. Viele Tausende wurden den entsetzlichsten Foltern
und den Feuerqualen in Deutschland wie in allen dbrigen katholischen
Ldndern iberantwortet. Die Reformation brachte keine Anderung in
das scheuBliche Treiben, das erst im 17. Jahrhundert seinen hochsten
Stand erreichte. Jn bigott-katholischen Landern dauerte der Unfug
noch linger. » (S. 338. Das ist direkt Geschichtsfilschung ; die Refor-
mation brachte recht eigentlich den Hexenwahn auf. Kalvin griff
sogar personlich ein, wihrend lange vorher ein Gregor VII. sich gegen
den Hexenwahn erkldrt hat. Katholische Linder, wie Italien, Spanien
hatten keine Hexenprozesse. Die letzte Hexe in der Schweiz wurde
1783 von protestantisch Glarus verbrannt.)



— 137 —¢

Auf gehidssige Kritik und Wertung katholischer Kunst und Lite-
ratur sei nur beinebens hingewiesen. Interessant sind die « Reforma-
tionsbestrebungen » (S. 343), wobei gewohnlich Kirchenfeinde am
besten wegkommen. Manche Personlichkeiten werden zu Vorldufern
der Reformation gemacht, u. a. auch Felix Hemmerli, « der sich den
HaB seiner liederlichen Stiftsgenossen zugezogen, daB sie einen Mord-
anfall auf ihn machten. » (Hemmerli, der eine Wallfahrt nach Rom zur
Gewinnung des Jubelablasses machte, ein Protestant ! Wenn die Eid-
genossen ihn gern hingerichtet hitten, so geschah es aus politischen
Griinden ; vergl. Fiala.) Aber von den «reformatorischen Theologen ,»
zu denen auch Aneas Sylvius Piccolomini in seinem «lasziven » Vorleben
gehorte, «ist keiner zur klaren Erkenntnis der Rechtfertigung durch
den Glauben allein gekommen» (S. 349, weil diese « Vorldufer der
Reformation » eben nicht Protestanten waren).

Wyclif folgte « im Gegensatz zum herrschenden Semipelagianismus
Augustin. » (Das wire ja nach I. 1, 247 kein Lob.) Hwus und andere
«ausgezeichnete Geistliche bekampften die unevangelischen Lehren
und Institutionen der katholischen Kirche. Den nominalistischen
Vitern des Konzils von Konstanz schien Hussens Realismus als Quelle
aller denkbaren Ketzereien» (Wyclif, Hus, Savonarola werden mehr
verherrlicht als die alten Martyrer. Warum diese Gloriole ?)

Hutten und seine liederlichen Genossen wagt K. B. nicht mehr
zu verhimmeln, verschweigt aber ihre Schande.

Durch das Buch zieht sich die wohlberechnete Tendenz, die Kirche
als eine Anstalt der Tduschung, der Verdummung und Knechtung der
Menschheit erscheinen zu lassen, und damit ist der richtige Unter- und
Hintergrund fiir die Reformationsgeschichte gefunden, die dann auch dem
entsprechend konstruiert wird. Das ist aber I'mperialismus schlimmster
Art auf literarischem Gebiet, ein Pochen auf deutsche Griindlichkeit
und Wissenschaftlichkeit bei aller innern Oberflichlichkeit, ein anmal3-
licher Anspruch auf Glauben ohne Beweis und Belege, ein geistiges
Protzentum ohne gleichen, das den deutschen Namen bei andern
Nationen nicht weniger verhaBt und verrufen gemacht haben diirfte
als der Imperialismus auf politischem Gebiete.

DaB} nach der Geschichtsbaumeisterei aut kirchlichem Gebiete des
Mittelalters die Darstellung der Reformation ein ganz eigenartiges
Gesicht aufweisen werde, stand zu erwarten. Nach Bohmers Ausspruch
ist ja die ganze Geschichte seit der Reform verfehlt dargestellt und
bedarf eines Neuaufbaues. Das « Lehrbuch der Kirchengeschichte von



¢ — 138 —

Kurtz, II. Band, 1. urd 2. Abteilung, neubearbeitet von Tschakkert,
Theologieprofessor in Gottingen », leistet in dieser Beziehung Uner-
hortes.

Gegeniiber dem «sorglosen, indolenten Leo X. und dem unver-
schimten AblaBkramer Tetzel » steht der Reformator und Gottesmann
Luther da in seiner ganzen sittlichen GrofBe, zu der er sich « im Kampfe
gegen Menschensatzungen und MiBbriuche der romischen XKirche
durchgerungen ». Nun werden in diesem « wissenschaftlichen Werke »,
gerade wie in einer groflen protestantischen Volkslegende, alle alten
Mirchen aufgetischt vom finstersten Aberglauben, von schindlicher
Simonie, von AblaBhandel und Siindenloskauf — auch das Predigt-
spriichlein : Wenn das Geld im Kasten klingt usw. spaziert auf. Dann
erdfinet man den Kampf gegen diese Windmiihlen, zieht den «eitlen,
orthodoxen Scholastiker Eck, der in Leipzig den romischen Semi-
pelagianismus verteidigt », in den Kot, und macht mit ihm alle Gegner
der Neuerung herunter, z. B. Heinrich von England, Georg von Sachsen,
Cochldus, Murner, Emser, «der michtig iiber Luthers Bibeliibersetzung
schimpfte » (er hatte Grund dazu!). Auf diesem dunkeln Hintergrund
hebt sich desto glinzender Luthers Heldencharakter und Heiligenbild
ab, der mit apostolischem Mute scinen Gegnern zu Worms das be-
riithmte Wort : « Hier stehe ich, ich kann nicht anders, Gott helfe mir,
Amen », entgegengehalten habe, am Bauernkrieg vollig unschuldig sei,
da man seine Worte millverstanden und miBldeutet habe (etwa auch
seinen Aufruf wider die moérderischen Bauern, « man moge sie tot-
schlagen wie tolle Hunde » 7). Seine unerhorte Derbheit wird gerecht-
fertigt, er habe die schndde Verachtung seciner Gegner mit gleicher
Miinze heimgezahlt ; deren Abwehr und Entgegnungen sind zum Vorne-
herein rohe Schmihschriften. Melanchthon glinzt «durch lautere
evangelische Frommigkeit »; sein Sklavenverhdltnis zum Reformator
wird beschonigt : «er beugte sich in Demut (besser: mit Ingrimm)
unter dem gewaltigen Geist (alias. Rechthabere1) Luthers. »

Doch solange man fiir die Verschworung der Fiirsten in Torgau und
Schmalkalden keine Mifbilligung findet, solange man die sogenannten
Religionskriege als Verteidigung des Evangeliums hinstellt, solange
man von Verfolgung der Protestanten durch katholische Fiirsten
faselt, dagegen die Unterdriickung der Katholiken seitens der Prote-
stanten als rechtmiBig erachtet, ist eine sachliche Diskussion mit
diesen Herren unmoglich. Déllinger, der in seinem grundlegenden
« Luther und sein Werk » so viele Filschungen und Entstellungen wider-



legt, so viele fundamentale Fragen gelost und klargestellt hat, findet
bei den protestantischen Geschichtspidchtern ebenso wenig Beachtung
als Janssen und Pastor, gegen welche die Protestanten als « ultramontan »
schon zum Voraus kopfscheu gemacht werden, die man wohl zitiert,
aber nicht beniitzt und noch weniger widerlegt.

Nach alle dem muB man sich nicht verwundern, wenn nach K.-T.
(Kurtz-Tschakkert) die Erlaubnis der Doppelehe Philipps nur ein
Beichtrat sein soll, «eine Nachwirkung der mittelalterlich katholischen
Praxis », als hitte man je im BuBsakrament einen Entscheid und Rat
gegen die christliche Moral geben diirfen (§ 137).

Falsch ist, da Zwingli schon 1516 in Einsiedeln gegen Wall-
fahrten und Marienverehrung aufgetreten sei. Der Reformator zeigte
allerdings damals und f{rither schon in Glarus seinen anfechtbaren
Wandel und seine Unklarheit in theologischen Dingen. Falsch ist,
daB er sich auf die Demokratie stiitzte ; die demokratischen Kantone
blieben ja groBtenteils katholisch ; die «Biirgerlichen » sind eben die
aristokratischen Stddtekantone. Sein nicht flgckenloses Leben kann
zwar nicht in Abrede gestellt werden, doch wird entschuldigend hinzu-
gefiigt : wir kennen es nur (?) aus seiner Selbstanklage, und es sei
gewesen, wie das der meisten katholischen Geistlichen. «Im Innern
der Schweiz widersetzte sich der Adel (!) der Neuerung. » Den Ziircher
Pastor Jakob Kayser hitten die Katholiken auf neutralem Boden
(in der Schwyzer Vogtei Uznach!) aufgegriffen und verbrannt. Die
katholischen Kantone hitten Verbindungen mit dem Ausland ange-
kniipft (Ziirichs Bund mit Konstanz zur Evangelisierung und Vertei-
lung des Thurgau!). In Kappel sei ein racheschnaubendes Heer von
8000 Katholiken eingebrochen, denen die Ziircher nur 2000 (!) entgegen-
stellen konnten. Nachdem die vielen Todesurteile gegen Wiedertdufer
in Ziirich angefiihrt worden, heiBt es : « Das meiste Blut floB in Landern
mit katholischer Obrigkeit. » (§ 131 u. 132, ff. S. 58.) Wir haben diese
Auslassungen angefiihrt, weil die Leser in der Lage sind, diese Aus-
fiihrungen aus der schweizerischen Reformationsgeschichte selbst zu
prifen und zu widerlegen. Aber andere Teile wimmeln ebenso von
Unrichtigkeiten, schiefen Urteilen und Darstellungen. Von den vielen
hundert solcher Geschichtsfilschungen und schiefen Urteilen seien hier
im Folgenden nur noch einige auf Geratewohl herausgehoben.

(SchluB folgt.)

&



	So macht man Geschichte

