
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 13 (1919)

Artikel: Das st. gallische Synodalwesen unter dem Ordinariat der Fürstäbte

Autor: Steiger, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-121793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-121793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das st. gallische Synodalwesen

unter dem Ordinariat der Fürstäbte.

Von Karl STEIGER, St. Gallen

Zum Bistum Konstanz, dem räumlich größten in deutschen Landen,
hatte seit Bestehen bistümlicher Verhältnisse mit dem größeren Teile
der deutschen Schweiz auch das Gebiet des Fürstabtes von St. Gallen

gehört. Diese Unterordnung St. Gallens war aber von jeher mehr nur
eine nominelle als eine wirkliche. Denn wenn die Verbindung zwischen
Konstanz und St. Gallen zeitweise so enge war, daß konstanzische
Bischöfe zugleich als st. gallische Abte erscheinen, so brachten es in
der Folge die Verhältnisse und mehr noch die Bedürfnisse mit sich,
daß, wenn auch nicht in vollem, so doch in teilweisem Sinne, der

entgegensetzte Fall eintrat, indem nämlich die Äbte von St. Gallen für
ihr Herrschaftsgebiet bischöfliche Rechte und Befugnisse erlangten
und so als Ouasi-Bischöfe amteten. Dieser Übergang vollzog sich freilich
nicht ohne scharfe Reibungen, die in älteren Zeiten sogar zu blutigen
Waffengängen führten, später aber nur mehr in heftigem Federkriege

in die Erscheinung traten. Aus der Zeit der Glaubensspaltung
und den nachfolgenden Jahrzehnten jedoch vernehmen wir, daß die
bischöfliche Behörde von Konstanz um den kirchlichen Zustand der

st. gallischen Lande so wenig sich kümmerte, daß Abt Othmar Kunz im
Jahre 1565 sich genötiget sah, ihr zu erklären : wenn sie nicht zu den

Kirchen sehen und sie visitieren wolle, so würde er als Kollatur- und
Landesherr solches tun, und dies auch wirklich tat. 1 Erst 30 Jahre
später begann dann Konstanz sich wieder der st. gallischen Geistlichkeit

1 Ildeph. v. Arx, Geschichten des Kantons St. Gallen, III. 298.



- 56 -
zu erinnern durch Erlaß verschiedener Verfügungen. Nun aber
protestierte dawider der Abt als gegen eine unbefugte Einmischung. Der Streit
ruhte darauf einige Zeit, und St. Gallen fuhr fort in der Ausübung der

Jurisdiktionsgewalt. Konstanz war jedoch nicht gesonnen, auf letztere
kampflos zu verzichten und führte zu Rom gegen das Stift St. Gallen

Klage. Da eine endgültige Entscheidung hier sich nicht absehen ließ,
obwohl verschiedene Urteile pro und contra ergingen, verstanden sich
endlich im Jahre 1613 die Parteien zu einer gütlichen Übereinkunft,
die als « Concordata inter episcopum Constantiensem et Abbatem
St. Galli » die kirchliche Jurisdiktion dem Abte überließ, mit Vorbehalt
jedoch der Kriminalbestrafung der Geistlichen, der Ehescheidungen
und der Erteilung der höheren Weihen. Trotzdem, vielleicht infolge
ungenauer Fassung der genannten Übereinkunft, lebte der Span von
neuem wieder auf, zumal hinsichtlich des Visitationsrechtes, und es

brauchte noch über ein Jahrhundert, bis die Revision jener « Concordata

» als « Nova Concordata » von Wyl im Jahre 1748 eine reinliche
Scheidung herbeiführte und damit den Frieden brachte.

Bei diesem ganzen, langandauernden Anstände hatte es übrigens
Konstanz, bei aller Betonung seines Rechtsstandpunktes, jederzeit
für angemessener gefunden, seine Ansprüche mit einer gewissen

Zurückhaltung zu verfechten, in der Befürchtung, es möchte sonst
in St. Gallen der Plan der Gründung eines eigenen Bistums greifbare
Gestalt annehmen — ein Gedanke, dem freilich, außer Abt Leodegar
Bürgisser, kein st. gallischer Prälat im Ernste näher getreten zu sein

scheint.
Von dieser so erworbenen geistlichen Gerichtsbarkeit machten nun

die Äbte von St. Gallen, zumal vom 17. Jahrhundert an, regen Gebrauch.
Es ging dieselbe räumlich noch über das eigentliche st. gallische Gebiet
hinaus. Denn außer den Pfarreien der alten Landschaft, des Toggenburg

und Rheintal bis Montlingen hinauf, in welchen Gebieten freilich
eine ganze Reihe heute selbständiger Pfarreien entweder noch gar
nicht oder dann nur als Kapeil- oder Filialorte bestanden, unterstanden
dieser Jurisdiktion auch die thurgauischen Kirchhören Rickenbach,
Wuppenau, Heiligkreuz, Welfensberg, Sitterdorf, Romanshorn, Hagen-
wil und Sommeri, sowie die vorarlbergischen Gemeinden Fußach und
St. Johann Höchst. Eine erste Folge jener bereits genannten « Concordata

» war im Jahre 1614 die Errichtung eines st. gallischen Offizialates
mit einem geistlichen Gerichtsstuhle, sowie einer Vorbildungsschule
für Weltgeistliche, ferner die regelmäßige Vornahme der Pfarrvisi-



— 57 —

tationen und die fortlaufende Prüfung der bepfründeten Geistlichen
auf ihre Kenntnisse. Besonders aber war es die Abhaltung von Synoden
im Sinne der Beschlüsse und Vorschriften des Konzils von Trient,
zu der sich das st. gallische Ordinariat verpflichtet hielt, und wovon
es sich reichliche Früchte für Geistlichkeit und Volk nicht nur
versprach, sondern auch tatsächlich erzielte. Wohl an erster Stelle
ist es der Vornahme dieser Synoden zuzuschreiben, wenn v. Arx die
st. gallische Geistlichkeit des 17. und 18. Jahrhunderts als eine sehr

exemplarische bezeichnen darf1, ein Urteil, das seine weitere Bestätigung
findet in einer Äußerung des konstanzischen Coadjutors und späteren
Fürstprimas Freiherrn von Dalberg, der bei Gelegenheit eines Besuches
bei Abt Beda die st. gallische Geistlichkeit den kostbarsten Edelstein
in der bischöflichen Inful von Konstanz nannte. 2

Es lohnt sich wohl der Mühe, auf den Verlauf dieser Synoden des

näheren einzutreten, sowohl weil ihre Verhandlungen uns besser als

jede geschichtliche Darstellung ein getreues Spiegelbild der Kultur und
Sittlichkeit der st. gallischen Bevölkerung in damaliger Zeit vor
Augen führen, als auch weil ihr Ergebnis, wie bereits bemerkt,
einen wirklichen Ruhmestitel väterlicher Hirtensorge der st. gallischen
Fürstäbte für ihre Untertanen in geistlicher und leiblicher Hinsicht
darstellt. Im besonderen ersehen wir daraus, wie ungemein schwierig
es für einen Abt von St. Gallen sein mußte, seiner Doppelstellung als

geistliches Oberhaupt und weltlicher Regent gerecht zu werden. Wohl

war ja ein Teil der Stiftslande, die sogenannte Alte Landschaft, in kraft
des Grundsatzes « Cujus regio, ejus et religio » ausschließlich dem
katholischen Glaubensbekenntnis zugetan, bezw. nach den Wirren der
Reformation wieder zu demselben zurückgeführt worden, und hier war nun
die weltliche Macht des Abtes zweifellos ein wirksames Mittel, um auch
seinen Verfügungen auf geistlichem Gebiete — wenn nötig selbst mit
Mitteln der Gewalt — Nachdruck zu geben und Erfolg zu sichern ;

andererseits aber war ein anderer ebenso volkreicher Teil der
Untertanenlande, die Grafschaft Toggenburg und die Land-Vogtei Rheintal,
dem Religionsbekenntnis nach gemischt, und hier wurde eben, wie es

in der Natur der Sache liegt, jede Verfügung des geistlichen Landesherrn

mit größerem oder geringerem Mißtrauen entgegengenommen,
in der Befürchtung, es müßten diese landesherrlichen Erlasse notwendig

1 L. c. III. 302.
2 G. J. Baumgartner, Geschichte des Kantons St. Gallen, I. 427.



- 58 -
auch auf die Minderung der protestantischen Interessen abzielen.

Kam doch wiederholt die Überzeugung der Protestanten zum Ausdruck,
daß es in der bestimmten Absicht der Fürstäbte liege, in ihrem ganzen
Gebiete die Einheit der Religion wieder herzustellen, welcher Meinung
freilich mehr als ein Abt ausdrücklich entgegentrat. So war und blieb
denn das Verhältnis zwischen den beiden Religionsparteien beständig
ein gespanntes, vielleicht mehr als in jedem anderen Teile der damaligen
Eidgenossenschaft, wie dies beispielsweise der sogenannte St. Galler

Kreuzkrieg und später der Toggenburger- oder Zwölferkrieg beweist.
Daß das fürstäbtische Staatsgebilde trotz dieser beständigen Spannung
dennoch bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts standhielt, ist ein nicht
geringes Zeugnis für die Staatsklugheit seiner Leiter und ihrer
geistlichen und weltlichen Ratgeber.

Doch nun zu den Synoden selber.

In den bereits erwähnten, als «Concordata» bezeichneten

Abmachungen zwischen der bischöflichen Kurie von Konstanz und dem
Abte Bernhard II. vom Jahre 1613 lautet der 9. Artikel wie folgt :

« Ks kann auch der Herr Abt seine Geistliehen, sei es nun alle oder nur
einige, seien es mehr, seien es weniger, zusanimenberufen, wann und so
oft es ihm gutscheint, und mit ihnen all das verhandeln, was dienlich und
notwendig ist. sofern in diesen Zusammenkünften nichts gegen die geltenden
Vereinbarungen festgesetzt wird. »

Dieser Artikel, der auch in die neue Fassung der «Concordata» vom
Jahre 1748 hinüber genommen wurde und folgenden Jahres mit der

gesamten Vereinbarung die päpstliche Bestätigung durch Benedikt NIY.
erhielt, bildete die Rechtsgrundlage der st. gallischen Synoden, für
deren Einberufung anderseits maßgebend war das Dekret des Konzils

von Trient 1
: « Synodi quoque diocesanae quotannis celebrentur ;

ad quas exempti etiam omnes accedere teneantur. Quod si in
his episcopi négligentes fuerint, poenas sacris canonibus
sancitas incurrant. »

Dem Abt Bernhard selber (reg. 1594-1630), obwohl gerade unter
ihm und durch ihn die rechtskräftige Ausscheidung der st. gallischen
Ordinariatsrechte sich vollzogen, war es nicht vergönnt, von dem

Synodalrechte Gebrauch zu machen, in erster Linie wohl deshalb,
weil, wie in Hinsicht des Klosters die Wiederbefestigung der mona-
stischen Disziplin, so in oberhirtlicher Hinsicht die Wiedereinführung

1 Sess. XXIV., De Reform, cap. II.



- 59 -
dis katholischen Kultus in verschiedenen Teilen seines Territoriums,
zumal im obern Toggenburg, seine Hauptsorge bilden mußte. Auch
seinem Nachfolger, dem frommen Fürsten Pius Rcher (reg. 1630-54)

waren die Umstände zur Abhaltung einer Synode nicht günstig ; fielen

doch in seine Regierungszeit die schwedischen Bedrohungen der
schweizerischen Ostmark im dreißigjährigen Kriege und nach
Beendigung des letzteren das stärker als je einsetzende Wideraufleben der

inneren Religionszwiste im st. gallischen Gebiete.

Erst Abt Gallus II. Alt (reg. 1654-87) gelangte dazu, den
unerfüllten Herzenswunsch seiner Vorgänger verwirklichen zu können,
indem er auf den 18. April 1663 die erste st. gallische Synode nach

Rorschach einberief. Leider ist uns über dieselbe im Stiftsarchiv nur
ein ganz summarischer Bericht erhalten und zwar auf einem losen

Einzelblatte von der Hand des sonst so fruchtbaren Archivars Chryso-
stomus Stiplin. Dieses Blatt* besagt, daß genannten Tages, nach
feierlichem Einleitungsgottesdienste, im Kloster Mariaberg zu Rorschach

Abt Gallus die Priester seines Gebietes in der sogenannten Alten Abtsstube

dortselbst zu einer Synode versammelte, sich von ihnen durch
Handkuß huldigen ließ, und sodann, nachdem die Teilnehmer nach

Alter und Dauer der Pfarrverwaltung Platz genommen, ihnen die

Visitationspunkte vorlegte und erklärte. Er tat dies in eigener Person,
worauf er, wie der Bericht weiter besagt, in einer glänzenden Rede

dem Werke die Krone aufsetzte, und, nachdem er mit dem Kreuz
Allen den Segen erteilt, die Teilnehmer in festlichem Mahle bewirtete
und sie sodann unter gegenseitiger höchster Zufriedenheit entließ.

Es fragt sich nun freilich, ob diese Versammlung des Ordinarius
mit seinen Pfarrern als eine eigentliche Synode angesprochen werden

darf, mangels der vom Kirchenrechte geforderten Requisiten und der

im Pontificale Romanum aufgestellten Normen. So wickelte sich diese

Synodalversammlung im Verlaufe eines einzigen Tages ab, während
die Dauer einer solchen sonst auf 3 Tage angesetzt war. Wir vernehmen
auch nichts von vorbereitenden Handlungen, den Congregationes

pracsynodales der Konsiliatoren, nichts von der Wahl der Synodalbeamten

und ebensowenig von Einhaltung des sogenannten Skrutinium,
das einem jeden Teilnehmer zu persönlicher Aussprache Gelegenheit
geboten hätte. Auch in St. Gallen selber scheint man später diese

Klerikerversammlung nicht als eine eigentliche Synode angesehen zu

1 Stiftsarchiv Rubr. XXXIV. Fase II. «Acta synodica ».



— 6o —

haben, wie aus einem Aktenstücke der Rorschacher Synode1 vom
Jahre 1690 hervorgeht. Daselbst heißt es nämlich, daß schon der
Erlauchteste Fürst Gallus II. daran gedacht habe, eine Synode zu
berufen und zu diesem Zwecke bereits eine allgemeine Visitation
angeordnet habe ; aber immer hätten dies andere wichtige Geschäfte

und besonders sein ehrwürdiges Alter mit den damit verbundenen
Beschwerden verhindert. Wie man nun zu dieser Titelfrage sich auch
immer stellen mag, so ist es doch zweifellos, daß mit dieser ersten
Rorschacher Veranstaltung für spätere Zeiten der Grund gelegt und
ein erfreulicher Anfang gemacht war, und wenn wir gerade um diese

Zeit eine offensichtliche Hebung des st. gallischen Klerus in allgemein
pastorellcr Hinsicht einsetzen sehen, so mag dies nicht zuletzt eine

Frucht dieser Rorschacher Synodalversammlung gewesen sein.

A. Die Synode von Rorschach im Jahre 1690.

Daß Abt Gallus' Nachfolger, Coelestin Sfondrati (reg. 1687-96),
der frühere glänzende Kirchenrechtslehrer zu Salzburg, das Mittel der

Synodenabhaltung außer acht gelassen hätte, wäre ganz undenkbar
und wäre ein Widerspruch gewesen zu seiner ganzen weitschauenden

Regierung und Amtsführung. So hatte er bereits zu jenem schon
angeführten Artikel 9 der « Concordata », der, wie erwähnt, dem st. gallischen
Ordinarius ausdrücklich die Befugnis zur Einberufung von Synoden
einräumte, überaus gediegene Anmerkungen und Erläuterungen
geschrieben, denen er bald auch die praktische Ausführung folgen ließ.
Und es geschah diesmal selbstverständlich unter peinlicher Einhaltung
der kirchenrechtlichen Normen und Vorschriften.

Zuvörderst wurde auf den 14. Dezember 168g eine vorberatende

Konferenz ins Stift St. Gallen einberufen, um über die den Synodalen
vorzulegenden Punkte, Vorschläge und Anregungen schlüssig zu werden.
Es nahmen an derselben, unter dem Vorsitz des Offizials, teil die
hervorragendsten Stiftskapitularen, die zugleich in den Hauptorten des

Gebietes das Pfarramt verwalteten. Die eigentliche Tagesordnung und
Reihenfolge der Synodalverhandlungen, sowie das mit denselben
verbundene Ceremoniell und das Rituelle des gottesdienstlichen Teiles,
wobei auf Verwendung der kostbarsten Paramente, des vom spanischen

1 d° Bd. 692.



— 6i —

Königshofe geschenkten Pontifikalornates, Bedacht genommen wurde,
setzte Fürst Cölestin selbst bis in die kleinsten Einzelheiten fest, worauf
dann das Einladungsschreiben an die Dekane zu Handen der zur
Teilnahmc berechtigten Pfarrer erlassen wurde.

In feierlichem Ingreß hebt dieses lateinische Zirkularschreiben
an : «Cölestin, von Gottes und des Heiligen Apostolischen Stuhles
Gnaden Abt von St. Gallen und St. Johann, Fürst des Heiligen Römischen
Reiches, entbietet allen Dekanen, Pfarrern, Rektoren und Seelsorgs-
priestern sowohl aus dem Ordens- als dem Weltpriesterstande Gruß
und Heil im Herrn. » Als Veranlassung und Zweck der Einberufung
wird angeführt : « Weil wir die Geißel des göttlichen Zornes, nämlich
Hunger, Krieg und Krankheiten, die wir in diesen unheilvollen Zeiten
erleiden, mit Recht unseren Sünden zuschreiben, so bietet sich uns kein
besserer Weg zur Versöhnung der göttlichen Gerechtigkeit, als indem
die Seelenhirten zusammenkommen, um gemeinsam zu beratschlagen,
und dasjenige, was zur Austilgung der Laster, zur Bekämpfung der
Mißbräuche, zur Stärkung der heiligen katholischen Religion und
zur Erneuerung, sowie hauptsächlich zur Ausführung der alten Gesetze

und Erlasse zweckdienlich erscheint, mit seelsorgerlichem Freimut und
Ernste vorzubringen. Denn wenn es in politischen Geschäften kein
wirksameres Mittel gibt zur Beilegung schwieriger Angelegenheiten,
al-- indem die berufenen Berater zusammenkommen, um wieviel
notwendiger wird eine Beratung der Priester sein für die kirchlichen und
das ewige Heil beschlagende Dinge. Daher haben wir beschlossen,

gemäß der Vorschrift des Konzils von Trient und den getroffenen
Vereinbarungen eine allgemeine Synode aller Pfarrer auf den 8. Tag des

Mai im laufenden Jahr 1690 nach Rorschach einzuberufen. Wollen
daher Euer Hochwürden besorgt sein, daß alle Pfarrer Ihres Kapitels
st. gallischen Gebietes, auch jene, über welche Uns blos das
Visitationsrecht zusteht, nach dem genannten Orte Rorschach geladen
werden, so zwar, daß alle, so fern sie nicht durch einen kanonischen
Grund rechtmäßig verhindert _sind, den Abend zuvor in Rorschach
erscheinen, damit dann am 8. Mai, um 7 Uhr morgens, der Anfang
der ersten Sitzung statthaben kann. » Mit Erteilung einiger allgemeinen
Weisungen über benötigte Kleidung und äußeres Verhalten der
Geladenen schließt das Schreiben unter dem Datum des 14. April 1690.

Am Vortag der angesagten Synode, den 7. Mai, sodann begab
sich Fürst Cölestin nach Rorschach ins Kloster Mariaberg, begleitet
von den Spitzen seines weltlichen Hofes, nachdem die Regularpfarrer



- 62 —

des Stiftes bereits vorausgegangen waren. Die geladenen Säkularpfarrer
nahmen Wohnung im Gasthaus zum Löwen, woselbst sie während den

3 Tagen der Synode gemeinsam die Mahlzeiten einnahmen an einer

langen Tafel, welcher die beiden Kapitelsdekane präsidierten.
Folgenden Tages in der 7. Morgenstunde schritt der Fürstabt

unter Glockengeläute und begleitet von den beiden Dekanen und den

Adelspersonen seines Hofes von Mariaberg aus nach dem Flecken

Rorschach. Unterdessen zogen die Synodeteilnehmer, die Religiösen
im sogenannten Flokkus, die Weltpriester im Talar und Chorrock
und geführt vom Offizial, in Prozession aus der Pfarrkirche auf den

Platz bei der Schiffslände. Hier, beim Gasthaus zum Löwen, empfingen
sie den Fürsten, der bischöfliche Kleidung trug, und begleiteten ihn

unter dem Baldachin zur Kirche, in welcher für ihn zu oberst des

Schiffes ein Thron errichtet war. In besonders aufgestellten Bänken
des Schiffes nahmen in bunter Mischung dt r Ordens- und Weltpriester
die Pfarrer nach Dignität und Anciennität Platz.

Es begann nun die feierliche Pontifikalmesse « de Spiriti! Sancto » ;

bei der Communio reichte der zelebrierende Fürstabt allen Synodalen
die heilige Eucharistie. Nach Beendigung des heiligen Opfers wurden
die anwesenden Laien entlassen und darauf die Kirchentüren geschlossen
und mit Wachehaltenden besetzt.

Das hier nun einsetzende, lateinische Synodalprotokoll hebt in

feierlichster Form an :

«Im Namen der heiligen und ungeteilten Dreifaltigkeit. Amen, im
Jahre 1690 etc.. den 8. Mai, hat der Erlauchteste und Gnädigste Herr
Herr Cölestinus. Fürst des Heiligen Komischen Reiches, Ritter des königlichen

Ordens von der Verkündigung Maria. Graf in Toggenburg. Abt der
berühmtesten, ohne Mittel dem Heiligen Römischen Stuhle unterworfenen,
unter der Regel des heiligen Patriarchen Benediktus stehenden Klöster
St. Gallen und St. Johann im Thurtalc. Ordinarius in geistlichen Dingen
für die Landschaft St. Gallen, die Grafschaft Toggenburg und das Rheintal

Nachdem er die ihm unterstellte Geistlichkeit in kanonischer Form
einberufen, in dem kaiserlichen Markte Rorschach, am Bodcnsec gelegen.
eine feierliche Synode abgehalten, welcher Er selbst in Person von Anfang
bis zum Ende beiwohnte. »

Das Verzeichnis der Teilnehmer weist für die beiden Kapitel
St. Gallen und Wyl-Lichtensteig, in welche der Klerus abgeteilt war,
47 Namen auf, wovon 8 Konventualen des Stiftes, an ihrer Spitze
der Offizial und Vice-Offizial ; als Abwesende werden 10 Pfarrer vermerkt,
wovon 2 Konventualen von St. Gallen und 1 von Wettingen. Als



- 63 -
Synodalaktuar fungierte und zeichnete das Protokoll Johann Georg
Schenkle von Wyl, Pfarrer zu Kirchberg, beeidigter apostolischer Notar,
dem je ein Regular- und Säkularpriester als Zeugen beigegeben waren.

Die Synodalhandlung nahm ihren Beginn mit einer vom Fürstabt
gehaltenen kurzen Exhorte nach Vorschrift des Pontificale Romanum.
In derselben führt der hohe Redner aus : Nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift solle einst dies irdische Tränental in einen Zustand des Glückes
und der Blüte zurückgeführt werden. Nach der Meinung der

Sternkundigen werde dies dann geschehen, wenn alle Planeten sich vereinigen.
Auch zur Erneuerung der in ihrem Eifer und in ihrer Reinheit

zurückgegangenen Kirche Christi gebe es kein besseres Mittel, als indem die

Priester, diese Planeten im Reiche der Kirche, zusammenkommen
und sich vereinigen. Als Ursachen und Beweggründe der Einberufung
dieser Synode führt er dann an : sein Verlangen, die ihm untergebenen
Seelenhirten zu begrüßen, sich ihrem Opfer und Gebet zu empfehlen,
sowie durch ihren Mund zu erfahren, was im fürstlichen Gebiete in

geistliehen Dingen der Verbesserung bedürftiger scheine, und durch
welche Mittel diese Erneuerung bewirkt werden könne, und endlich, um
den Vorschriften des kanonischen Rechtes Genüge zu tun.

Es folgte darauf die feierliche Ablegung der «Professio fidei» durch
den ganzen anwesenden Klerus, deren Formel zuvor der Dekan des

Kapitels St. Gallen verlas. Nach geschehener Anrufung des Heiligen
Geistes durch Absingung des « Veni Sancte Spiritus » erteilte der
Ordinarius den Segen mit dem Allerheiligsten, und forderte sodann in
deutscher Sprache sämtliche Anwesende auf, nunmehr im weiteren
Verlaufe all das vorzubringen, was ein jeder von ihnen als geeignet
erachte zur Förderung der Ehre Gottes und des Heiles der Seelen,

womit mm die eigentlichen Verhandlungen ihren Anfang nahmen.
Gleich zu Beginn wurde von einem der beiden Dekane dem Wunsche
Ausdruck gegeben : es möchte jenen, die zwecks freierer Aussprache
dies wünschen, vom Ordinarius gnädigst eine Einzelaudienz gewährt
werden, zu welchem Wunsche der Fürst sogleich seine Zustimmung
gab, worauf die beiden Dekane selber zuerst und nach ihnen andere

von dieser Erlaubnis Gebrauch machten.
Darauf setzte nun die allgemeine Beratung ein, indem die Pfarrer

in regem Wechsel durch 2 Tage hindurch ihre Meinungen, Wünsche
und Vorschläge sowohl im allgemeinen als auch hinsichtlich ihres

eigenen Pastorationsbereiches vortrugen. Dabei gewinnt man den

Eindruck, daß das zu rhetorischer Betätigung geneigte st. gallische



- 64 -
Naturell bei dieser Gelegenheit zu ungehinderter Entfaltung kam, ein
Umstand, der wohl der ganzen Handlung das Gepräge wirksamster
Unmittelbarkeit gegeben haben muß. Was nun so im Schöße der
Versammlung als auch zuvor in der anbegehrten Einzelaussprache

vorgetragen worden, das ordnete der Synodalsekretär nach gewissen

Gesichtspunkten und Titeln und brachte diese anschließend der gesamten
Versammlung zusammenfassend noch einmal zur Kenntnis. Diese

Wiedergabe der gefallenen Voten hatte zugleich den Sinn und Zweck
eines Skrutiniums, indem bei jedem einzelnen Punkte derselben auf
die Frage des Dekans : « placetne an non » die Synodalen ihre
Zustimmung oder Ablehnung kundzugeben hatten, wobei offenbar die
dem Sekretär beigegebenen zwei Zeugen als Stimmenzähler fungierten.
Das Ergebnis dieser Abstimmung hatte freilich nicht den Sinn eines

bindenden Beschlusses ; sondern es sollten die zur Annahme gelangten
Punkte lediglich als Meinungsäußerungen und Wünsche zu Handen
des Ordinarius gelten, wobei es dem Gutfinden des letzteren überlassen

blieb, ob und inwieweit er von denselben Gebrauch machen wollte.
Denn im Gegensatz zur Provinzialsynode als synodus episcoporum,
wo die Teilnehmer gemeinschaftlich mit dem Haupte der Versammlung
urteilen, ist nach den kirchenrechtlichen Bestimmungen die Diözesansynode

nur synodus episcopalis in dem Sinne, daß der Bischof bezw.
der Ordinarius ihr nicht bloß ihr juristisches Dasein gibt, sondern auch
als der einzige, mit der Fülle der göttlichen Vollmacht bekleidete
hierarcha primi ordinis die ganze Synode beherrscht und auf
derselben der alleinige Richter ist, indem er nur solche um sich

versammelt, welche ihm untergeordnet sind und bloß einen von ihm
übertragenen Anteil an der Jurisdiktionsgewalt haben. '

Es sei nun aus dem reichen Inhalt jener eben erwähnten lateinischen

Zusammenstellung der Synodalvoten dasjenige herausgehoben, was
in seiner Eigenart ein besonderes Licht wirft auf die damaligen
religiös-politischen und sittlichen Zustände der st. gallischen Stiftslande

und darum naturgemäß zu Vergleichen mit den heutigen
Verhältnissen drängt.

1 Wetzer und Weite, Kirchenlexikon, Bd. 3, Sp. 1770.



65

I.

Vom wahren Glauben, oder von der Ausrottung der Irrlehren.

Es sollen auf jegliche Art die Unkatholischen (so lautet eine ständige
Bezeichnung damaliger Zeit, die hier durchwegs beibehalten sei) aus deist,

gallischen Alten Landschaft ausgeschafft werden, so daß sie daselbst
weder Wohnsitz noch Dienst nehmen dürfen. N'icht wenig scheint es zur
Verbreitung des Glaubens beizutragen, wenn der Geistlichkeit von den
weltlichen Herren Beamten größere Achtung entgegengebracht wird, damit
die Lnkatholischcn nicht nur diese, sondern auch jene fürchten müssen.

Katholiken, die vom Glauben abfallen, sollen nul dem Tode bestraft
werden (puniantur poena capitali), besonders dann, wenn sie zum Zwecke
der Apostasie aus der Alten Landschaft ins Toggenburg hinüberziehen.
Denn der bekannte öffentliche Friedensschluß (von Baden, im Jahre 1656,
nach dem ersten Villmergerkrieg) gestattet nur, daß Unkatholische katholisch

werden dürfen, nicht aber umgekehrt. Es wurde zwar behauptet,
es gebe irgend eine Bestimmung in der Übereinkommnis von Rapperswil,
die diese verderbliche Gegenseitigkeit zugestehe, aber diese Bestimmung
wurde bis anhin nie gesehen und nachgewiesen.

Den Katholischen, die nicht gut haushalten, sollen rechtzeitig
Vormünder gegeben werden. Denn gewöhnlich verschwenden sie mehr als die
Lnkatholischcn. In vielen Fällen wird die selbstverschuldete Armut sogar
zur Lrsachc des nachherigen Abfalles.

Es soll ein Senat oder eine Ratsbehörde für Verbreitung des Glaubens
unter einen Kommissär eingesetzt werden. Diese soll bestehen aus mehreren,
sehr einsichtigen Pfarrern, unter Beiziehung einiger weltlichen Herren
Beamten. Das Amt derselben würde darin bestehen, im besonderen gegen
die Unkatholischen tätig zu sein, nämlich durch Bekehrung oder, unter
Wahrung der Gerechtigkeit, durch Austreibung derselben.

Es soll den unkatholischen Prädikanten (praedicueuli werden sie

wenig respektvoll genannt) auferlegt werden, alle geschriebenen Artikel
ihrer Irrlehre dem erlauchtesten Fürsten oder (was vielleicht noch
angemessener wäre) den Landdekanen zu übergeben. Auf diese Art wird :

1. zu Tage treten, wieviel die heutigen Unkatholischen von der ursprünglichen

Lehre Zwinglis abgewichen sind. Man ist nämlich der Meinung,
daß im Toggenburg kein einziger Prädikant sei, der genau wüßte, was jener
»Wüstling» gelehrt hat; 2. wird dadurch ihre Uneinigkeit untereinander
offenbar werden ; 3. werden sie nachtun keine neuen falschen Glaubenssätze
aufstellen können ; 4. werden unsere Priester leichter imstande sein, sie
zu widerlegen.

Es gibt jedoch auch einen Grund, der gegen ein solches Verfahren
spricht : der Umstand nämlich, daß sie faktisch im Toggenburg mehrere
Artikel (wenigstens öffentlich) nicht zu lehren wagen, welche in Zürich
und anderswo vorgetragen werden. Sic werden darum blos die Zürcher

REVCE DIIISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE .">



— 66 —

Confessio vorweisen, und hernach würden wir gestatten müssen, daß alle-

verwerflichen Lehrsätze derselben vorgetragen werden, andernfalls uns die
Zürcher selbst einen Handel anstiften würden.

Den katholischen Waisen sollen katholische Vormünder gegeben
werden, und es muß Vorsorge getroffen werden, daß solche Waisen nicht
von den Unkatholischen außer Landes zu den Zürchern geschickt werden,
was sie bisher öfters praktiziert haben, indem sie dieselben heimlich
wegnahmen und anderswohin verbrachten. Wenn ein solcher Fall wiederkehren

sollte, daß ausziehende oder weggebrachte Waisen Häuser oder
Liegenschaften im Toggenburg besitzen, so soll es den Vormündern erlaubt
sein, benannte Güter an Katholiken zu verkaufen (jedoch zu einem gerechten
Preise), damit jene bei ihrer Rückkehr keine Wohnung mehr vorfinden.
Es scheint ein solches Vorgehen erlaubt zu sein, zum Besten der Religion
und als Strafe für jene, die so hinterlistig handeln.

Die Katholiken sollen ihre Güter nicht an Unkatholische verkaufen.
wohl aber umgekehrt deren Güter ankaufen, und hiezu soll das Kloster
St. Gallen selbst Hilfe leisten, sei es aus dem Vermögen des Stiftes oder aus
andern Fundationen, z. B. von Spitälern, Siechenhäusern, Kirchen usw..
oder der Herr Fürstabt könnte dieselben für das Kloster selbst erwerben.
Leichter wird aber ein solcher Kauf durch Dritthand geschehen.

Die Pfarrer sollen mit größtmöglichem Eifer und mit Klugheit dahin
wirken, daß keine gemischten Ehen eingegangen werden mit der Bestimmung,

daß die Kinder männlichen Geschlechtes dem Bekenntnis des
Vaters und jene weiblichen Geschlechtes dem Glauben der Mutter zu
folgen haben. 1 Denn die Erfahrung lehrt, daß das schlimmere Gewicht
immer auch das stärkere ist und die Kinder zuletzt alle irrgläubig werden.

Bei Übertretung der Feiertagsmandatc sollen die Unkatholischen,
besonders auswärtige, nicht leicht straflos ausgehen oder gar von denselben
dispensiert werden, da sie ihrerseits nach dieser Richtung gegen die Katholiken

auch keine Rücksicht kennen. Als Beleg hiefür wird angeführt, daß
kurz zuvor in Winterthur ein Weinfuhrmann des Stiftes angehalten und
um 5 Gulden gebüßt worden sei, weil er blos an einem sog. Bettage der
Unkatholischen, von dem er kein Wissen hatte, durch zürcherisches Gebiet
gefahren.

Gegen die Unkatholischen und deren Vergehen sollen fleißig
Untersuchungen angehoben werden ; denn sie verfehlen sich fast beständig gegen
die Gesetze, und die Herren Beamten sollen nicht erst auf eine Anzeige
warten.

Die Prädikanten sollen nicht geduldet werden an jenen Orten, wo keine
genügende Fundation für sie vorhanden ist, wie dies dem Vernehmen nach
der Fall ist in Kappel, Mogeisberg, Lütisburg und Kirchberg.

1 Anderer Meinung diesfalls war in späterer Zeit das Generalvikariat von
Konstanz unter Freiherr von Wessenberg, das diese eben angeführte Ehebedingung
als geltende Verordnung des Konstanzisch-st. gallischen Ordinariates in die
st. gallische Gesetzessammlung einreihen und promulgieren ließ. Kantonsblatt
vom Jahre 1804.



- 67 -
Im Rheintal besteht eine Verordnung, wonach daselbst kein Unkatho-

hscher Schullehrer sein darf ; das nämliche sollte mit noch größerem Rechte
im Toggenburg verordnet werden.

Die Prädikanten sollen öfters von einem Orte zum andern versetzt
werden, auch dann, wenn kein weiterer Grund vorliegt, wie ja der Erlauchte
Fürst auch die Pfarrer versetzen kann. Denn die Prädikanten, die lange
am nämlichen Orte sind, werden erfahrungsgemäß immer bösartiger. Sic-

verpflichten sich auch die Ihrigen durch Schulden, sei es mittelbar oder
Tinmittelbar, damit sie aus Furcht vor deren Einforderung nicht zu
konvertieren wagen sollten.

Die Mosnanger haben sich untereinander eidlich verpflichtet und
besitzen darüber eine schriftliche Bestätigung, daß sie keinem Unkatholischen

verkäufliche Güter geben und keinen solchen bei ihnen wohnen
lassen wollen, ferner sich selber schützen zu wollen nach den Bestimmungen
des öffentlichen Friedens, wenn Einer abfallen würde. Ein Gleiches zu
tun, sollten alle katholischen Gemeinden bereit sein, wenigstens in Bezug
auf den letztgenannten Punkt. Aber es ließe sich anderseits auch fragen,
ob dies immer zum Vorteil gereichen würde, da zu befürchten wäre, daß
auch die Unkatholischen ihrerseits sich eidlich verpflichten könnten, daß
keiner aus ihnen katholisch werden wolle.

Die Unkatholischen haben die Meinung, daß wir sie mit Gewalt
bekehren wollen ; deshalb werden sie immer hartnäckiger. Diese Meinung
soll ihnen darum durch freundliche Behandlung, durch Guttaten usw.
genommen werden, zu welchem Zweck immer nur gute und sehr kluge
Pfarrer ins Toggenburg gesetzt werden sollen.

Den Katholischen, die in Gefahr des Abfalls sich befinden, wozu sie
meistens gebracht werden durch den Mangel an zeitlichen Gütern und wegen
Schulden, durch welche sie den Unkatholischen verpflichtet sind, soll auf
jegliche Art Hilfe geleistet werden, damit wenigstens diejenigen, die katholisch

sind, dabei erhalten bleiben.
Auswärtige Unkatholische, welche im Toggenburg keinen Wohnsitz

haben und dort weder das Land- noch das Gemeindebürgerrecht besitzen,
sollen ausgeschafft werden ; es sollen niemals solche als Einwohner
zugelassen werden.

Die Prädikanten sollen alljährlich zum hochwürdigsten Fürstabt
berufen werden, der mit der ihm angebornen milden Autorität und
eifervollen Beredtsamkeit dieselben dafür zu gewinnen suchen wird, daß sie
die Ihrigen wenigstens in der Sterbestunde zu einer Reue disponieren :

es sind nämlich viele im Toggenburg nur materiell Häretische, die durch
solche aufrichtige Reue gerettet werden könnten.

Die Katholischen sollen sich keine besondere Mühe geben und ebensowenig

sich Kosten machen, um die Mädchen des Übertrittes wegen mit
katholischen Burschen zur Ehe zusammenzubringen ; denn es lehrt die
Erfahrung, daß solche nur laue Kinder erzeugen, und daß beim Tode des

katholischen Vaters die Witwe samt den Kindern in den Irrglauben zurückfallen

Es ist die Frage aufgeworfen worden, ob den Unkatholischen der



— 68 —

Titel « Evangelische » zugestanden werden soll, den sie sich selber beilegen.
Es antwortet der hochwürdigste Fürstabt : kein Katholik solle sie so nennen ;

wenn sie aber unter sich selbst sich Evangelische heißen, so könne ihnen
das nach seiner Ansicht nicht verwehrt werden.

Unkatholische Hebammen sollen keine geduldet werden, was indirekt
erreicht werden kann dadurch, daß der Eid nur katholischen abgenommen
wird, da das Gesetz einstweilen vorschreibt, daß nur solche den Wöchnerinnen

beistehen dürfen, die den Eid geleistet haben.
Die Prädikanten sollen in der Öffentlichkeit immer ihre Halskrausen

(collaria crispata) tragen, damit sie von den Pfarrern unterschieden werden
können, da sie dieselben in der Kleidung allzusehr nachahmen.

Die weltlichen Herren Beamten begünstigen die Unkatholischen sehr
und sehen ihnen durch die Finger ; sie suchen Vorwände, um, auch wenn
sie darum angegangen werden, nicht gegen sie vorgehen zu müssen, indem
sie z. B. sagen : es seien böse Zeiten ; das Toggenburg habe sonst schon
Händel genug ; eine unter Anklage gestellte Person könne andernorts
mehr schaden usw.

Die Unkatholischen führen Gebräuche ein entgegen früherer Gewohnheit,

ja selbst gegen das Allgemeine Mandat. Damit sie B. das Kreuz
nicht mehr vortragen müssen bei den Beerdigungen, legen sie dasselbe
auf den Sarg des Verstorbenen, bedecken es mit einem Tuche und tragen
es in dieser Wreise zum Grabe. Andernorts zerbrechen sie heimlich die
über die Gräber der Ihrigen gesteckten Kreuze. Gegen solche sollen die
weltlichen Herren Beamten mit Strenge vorgehen und zwar schon bei
der Untersuchung.

Den Prädikanten im Toggenburg werden zu häufige Unterweisungen
erlaubt, besonders dort, wo ein Prädikant zwei Kirchen verunehrt (« foedat »),

hält er an jedem Ort die ihm zugestandene Anzahl Unterweisungen, also
im ganzen das Doppelte, so in Henau-Niederglatt. Außerdem wird ihnen
für die Unterweisungen eine allzu gelegene Zeit eingeräumt, — zu großer
Unbequemlichkeit der Katholischen, d. h. fast nur im Sommer mit
Übergehung mehrerer Wintermonate ; sie haben daher zuweilen deren zwei
in einem Sommermonate, während mehr darauf getrachtet werden sollte,
daß sie zuweilen in einem Wintermonate deren zwei und in einem Sommermonat

keine hätten.
Auf die Bücher und Bibeln der Unkatholischen ist ein besonderes

Augenmerk zu richten, da sie oft ganz gefährliche und die Katholischen
verletzende Bücher besitzen.

Particularia in Bezug auf das Rheintal.

Die Taufen werden dort oft bis auf den 4. Tag verschoben, ohne daß
die weltlichen Herren Beamten Strafen dafür ausfällen.

Das ständige Recht des Rückzugs (jus retractus) oder « der Ewig
Spruch » soll den Katholiken wieder zurückgegeben werden, ansonst alle
Lehengüter Unkatholischen zu Handen kommen, was sehr gut zu befördern



- 69 -
versteht der Prädikant zu Marbach, der seinen Glaubensgenossen befahl,
daß sie alle Güter nur an Unkatholische verpachten sollen. So haben in

Bernang von 44 Lehen die Katholischen kaum mehr 4 in Händen. Ferner
sollten bei den katholischen (mitregicrenden) Kantonen zwei Dinge
ausgewirkt werden : i. daß die Hälfte aller Lehen überhaupt den Katholischen
gegeben werden müssen ; 2. daß nach Erneuerung des Rückzugsrechtes
für die Katholischen diese von demselben wenigstens dort Gebrauch machen
können, wo die Mittel vorhanden sind. Auf diese Weise würden sie auch
die andere Hälfte der Lehen an sich ziehen können.

Die gemeinschaftliche Regierung (der 9 Orte) ist Schuld und Ursache,
daß den Unkatholischen Ämter zugestanden werden, die sie vordem nie
inne hatten, so das des Hofammanns zu Altstätten und andere, ein Umstand,
der die Katholischen mit Besorgnis erfüllt.

Die Prädikanten halten heimliche Unterweisungen unter dem
Verwände des Gesangsunterrichtes. Solcher Unterricht ist ihnen nicht zu

gestatten, da er eine Neuerung ist, und erst vor 15 Jahren den Anfang nahm,
was der Prädikant von Altstätten selbst eingestand, der, wegen dieser

Neuerung einstmals zur Verantwortung gezogen, darob um Verzeihung bat.
Die Unkatholischen kopulieren an Werktagen, unter der Woche, was

gegen das Mandat des Fürsten ist. und worüber sehr viele Unkatholische
selber sich beklagen, deren Feldarbeit oder Handwerk dieser Gebrauch
Eintrag tut. Das tun die Prädikanten aber nur. damit sie umso mehr
Gelegenheit hätten. Predigten zu halten.

Das Fronleichnamsfest, das kraft des Allgemeinen Mandates auch
durch öffentliche äußere Arbeitsruhe begangen werden soll, beobachten
die Unkatholischen nicht. Sie nehmen auch beim Läuten des .< Angelus >

die Kopfbedeckung nicht ab. ohne deshalb gestraft zu werden.
Die Prädikanten nennen sich Pfarrer : desgleichen heißen sie sich

Katholische und ihre Sekte apostolisch, uralt und allein seligmachend,
was alles dem Instrument des öffentlichen Friedens zuwiderläuft. In der
Tat ist im Toggenburg ein Prädikant, der seine Sekte von der Kanzel die
alleinseligmachende genannt, um 30 Dukaten gebüßt worden. Ein Gleiches
sollte auch im Rheintal geschehen.

Das Übrige, was von den Pfarrern des Toggenburg vorgebracht worden,
wird in gleicher Weise auch für das Rheintal begehrt, wozu die katholischen
Kantone leicht gebracht werden können.

II.

Vom Gottesdienst und von der Beobachtung der Festtage.

Aus den vielen Anregungen und Wünschen seien hier nur folgende
angeführt :

Es soll ein Mandat erlassen werden (besonders im Toggenburg).
daß alle Kommunikanten unter gesetzlicher Buße gehalten sein sollen.
an Sonn- und Festtagen dem Gottesdienste beizuwohnen und soll hier



— 70 —

die Ausführung durch den weltlichen Arm erfolgen. Denn Viele gehen das
halbe Jahr durch nicht in die Kirche ; sie fürchten hierin auch die Pfarrer
nicht, da diese sie nicht zu bestrafen wagen.

Es sollen keine Hunde zum Gottesdienst mitgenommen werden ; denn
durch Bellen und Beigen verursachen sie Störungen.

Es bestehen viele nebensächliche Andachten, auf welche die Leute
sehr großes Vertrauen setzen, wie z. B. die Skapuliere ; die wesentlichen
dagegen schätzen sie nicht. Jene sollen also abgeschafft werden, damit
diese umso mehr gepflegt werden. Neue Bruderschaften dürfen nicht
eingeführt werden.

Wenn Feiertage auf Samstag fallen, soll das aus der Umgebung von
St. Gallen zu Markt gehende Volk zuerst eine heilige Messe anhören.

Mancherorts sind abergläubische Wahrsager, die einen Familiengeist
zu haben vorgeben (die « Teufelsbeschwörer » genannt). Über solche soll
strengste Untersuchung angehoben und ihnen nirgends der Aufenthalt
gestattet werden.

Die Zigeuner sollen gänzlich, selbst durch Waffengewalt, ausgetrieben
werden, da sie verschiedene abergläubische Dinge treiben und durch
Wahrsagereien und magische Künste überhaupt das Volk verführen.

Es soll eine gründliche Nachfrage gehalten werden bei den Krämern,
was für Bücher, Ablaßzettel usw. sie feilhalten. Man sagt, daß einige
abergläubische Alraunen (mandragoras) verkaufen.

III.

Von den Sakramenten.

Von der Taufe. Die beeidigten Hebammen beklagen sich, daß sie

von sehr vielen Wöchnerinnen nicht zugelassen werden, sondern die nächstbeste

Frau der anderen beistehe, ohne daß die Hebamme gerufen werde
und anwesend sei ; es ist dies eine riskierte Sache, die nach entschiedener
Abhilfe ruft.

Die Taufmählcr und besonders die « Küchleten » bei den Taufen sind
durchaus abzuschaffen, wie auch übermäßige Patengeschenkc. In dieser
Richtung wird viel zu viel unnütz Geld verbraucht, auch mit
Neujahrsgeschenken.

Von der heiligen Eucharistie. Merkwürdig mag in unserem Zeitalter
der häufigen Kommunion hier das folgende Anbringen erscheinen, das
dann tatsächlich auch unter die allgemein verbindlichen Vorschriften des

Synodalerlasses aufgenommen wurde, des Inhalts : Die gewöhnlichen Leute
(plebei) sollen nicht allzuoft kommunizieren, damit sie nicht durch zu häufigen
Empfang des Sakramentes lau werden und dieses mehr aus Gewohnheit
empfangen als aus Eifer und Frömmigkeit. Zu diesem Zwecke sollte eine

Beratung stattfinden darüber, was durch das ganze st. gallische Gebiet
die Pfarrer und Beichtväter lehren sollen, wie oft ein gewöhnlicher Mensch
(homo plebeus) das Jahr hindurch mit Nutzen die heilige Eucharistie



— 7i —

empfangen könne. Besonders die Kinder sind von der häufigen Kommunion
durchaus fern zu halten.

Die heilige Wegzehrung sollte mit größerer Begleitung und Feierlichkeit
zu den Kranken getragen werden.

Die eucharistische Kommunion soll jenen Frauenspersonen verweigert
werden, die um Hals, Brust und Arme nicht züchtig bedeckt sind, d. h.
ohne Brust- und Halstücher einhergehen ; sie sollen auch die hohen
Filzkappen zum Kommunizieren ablegen (Nil novi sub sole

Die Versehgänge sollen geschehen ohne besonderes Entgelt an Priester
und Meßmer. Wo solche Bezahlung bisher üblich war, sollen die Bezüger
in anderer Weise schadlos gehalten werden. Die Sitte der « geistlichen Väter
und Mütter » bei Primizfeiern soll abgestellt werden, weil die darum
Angesprochenen zu stark belastet werden.

Vom Bußsakrament. Die bisherige Übung, daß die Beichtväter in
der Osterzeit den sog. Beichtgroschen von den Pönitentcn entgegennehmen,
soll in Abgang gebracht werden.

In materia justitiae sollen die Beichtväter auch nötige Restitutionen
auferlegen, da sie andernfalls stillschweigende Kompensationen gutheißen,
so z. B. bei jenen Arbeiten oder Dienstleistungen, zu denen sich Viele
fast unentgeltlich und ohne Lohnforderung aufdrängen. Auch die Mägde
und Knechte, Weber und deren Arbeiter halten sich vielfach im geheimen
schadlos, und wenn ihnen nicht Restitution auferlegt wird, übertreten sie
alle Abmachungen.

Die Beichtväter sollen es vermeiden, nach der Beicht sich sogleich
wieder mit den Pönitentcn, besonders den Frauenspersonen, abzugeben
und sie nicht ausfragen über das Neueste vom Hause, von den Eltern usw.
Sicher ist es sehr ungeziemend, daß derjenige, der eben Richter an Gottes
Stelle war. bald darauf wieder mit dem Angeklagten zusammen lache
und schwatze wie ein Windbeutel (nebulo), ein Gebahren, das noch mehr
zu verurteilen wäre in der Beichte selber, welche so zuweilen auf ganze
Stunden hinausgezogen wird.

Diese drei Punkte sollen besonders den Patres Kapuzinern eingeschärft
werden.

Von der Ehe. Die privaten oder Winkclzusammenkünftc sollen überall
abgeschafft werden.

Die Armen sollen nicht leicht zur Ehe zugelassen werden, damit sie
nicht so viele Bettler zeugen ; sie können auch einigermaßen abgeschreckt
werden, wenn von ihnen verlangt wird, daß sie vorher wenigstens den
Katechismus auswendig herzusagen wissen.

Die Ehcdispensationcn werden aus Rom oder Luzern (durch die
schweizerische Nuntiatur) ohne Vorwissen der Pfarrer erwirkt, oft sogar
von den weltlichen Beamten selber, was gegen das Dekret des Heiligen
Vaters ist, das einen Attest des Pfarrers verlangt.

Die Hochzeits-Morgensuppen, welche die weltlichen Herren Beamten
bis anhin schon oft — jedoch vergeblich — einzuschränken versuchten,
sollen gänzlich abgeschafft werden.

Die Eheversprechen (Sponsalien) geschehen fast alle geheim ; es sollen



— 72 -
darum alle und jegliche bestraft werden, die ohne Zustimmung und
Anwesenheit der Eltern oder deren Stellvertreter solche eingehen.

Es sind Einschränkungen vorzunehmen, besonders bei den Landleuten.
betr. Mitgift und « Brautfuder » ; denn diese werden den Eltern abgedrückt,
und wenn diese zögern oder zuweilen die Mittel dazu nicht haben, werden
die Eheschließungen oft auf viele Jahre hinaus geschoben, während welchen
die Brautleute öfters unerlaubter Weise verkehren.

Die Brautführer und andere verlangen von den Brautleuten allzu-
kostbarc Geschenke.

Es sollen auch nicht übersehen werden die den Hochzeiten vorgängigen
Schmausereien (vulgo « die Braut-Stubcndcn und blcbsch »), die gänzlich
zu untersagen sind. Denn zuweilen kommen da alle Ledigen aus der ganzen
Gemeinde zusammen, und es werden oft eine ganze Woche hindurch
allnächtlich bis in den Morgen hinein Gelage gehalten.

Die Ehetrennungen geschehen vielfach aus eigener Machtvollkommenheit
der Eheleute, besonders im Toggenburg, wo der eine Teil aus

unbedeutender Ursache sich vom andern trennt, zuweilen ganz außer Landes
geht und die Kinder dem zurückbleibenden Teil überläßt.

IV.

Von der Predigt und Christenlehre.

Wenigstens alle io Jahre sollen die Pfarrer Punkt für Punkt und
einläßlich, nach der Fassungskraft der Leute, in der Predigt die io göttlichen
Gebote und das Wesentliche der Sakramentenlehre erklären.

Die Landpfarrer sollen zuweilen aus St. Gallen Konventualen zu Predigern

begehren dürfen.
Die Katechesen sollen geschehen nach dem nc-uestens gedruckten

Katechismus des P. Mauriz Geiger (dermaligen Pfarrers in Rorschach) ;

alle Geistlichen sollen dieses katechetischc Werk in Händen haben.
Wenigstens an den 4 Hauptfesten, sowie an den Kommuniontagen

sollen alle, Lcdige sowohl als Verheiratete, nach dem Mittagessen der
Katechese anwohnen.

Wer immer ein Mädchen aus der Kirche abruft oder direkt von
derselben weg zu einer Trinkerei führt, wie es bisher oft geschehen, soll bestraft
werden.

V.

Von der Verehrung der heiligen Bilder.

Die Kreuzbilder sollen niemals von irgend einem Laien (Meßmer)
von Haus zu Haus zum Küssen herumgetragen werden.

Ungestaltete oder ärgerniserregende Bilder, z. B. die dreigesichtigen
Darstellungen der allerheiligsten Dreifaltigkeit, sollen durchaus abgeschafft
werden.



— 73 —

Die Heiligendarstellungen, besonders jene der allerseligsten Jungfrau,
sollen nicht nach der französischen Mode bekleidet werden, sondern in
gewöhnlicher und zuvor üblicher Art.

Die Unkatholischen kaufen etwa Liegenschaften an. in welchen
aufgestellte Kreuze sich vorfinden, die sie dann sogleich entfernen ; sie sollen
deshalb gezwungen werden, solche zu belassen, ja sogar die beschädigten
wieder zu erneuern.

Die Baucrnkapcllen sollen entweder in gutem Stande gehalten oder
dann abgetragen werden.

VI.

Von den Prozessionen und Wallfahrten.

Bei den Prozessionen, welche durch die Stadt St. Gallen geschehen,
sollen die Kreuze von den Priestern selbst getragen werden und zwar auf
gleiche Weise, entweder vor der Brust oder über den Arm gelegt.

Den Pfarrern im Toggenburg soll irgend eine Beihilfe gegeben werden,
aus dem Vermögen ihrer Kirchen oder aus den Bruderschaften, zur
Veranstaltung der jährlichen Prozession nach Maria Einsicdeln. Es bitten auch
alle den Erlauchtesten Fürsten, daß sie hiebei durch dessen Verwendung
im Kloster selbst Verpflegung erhalten, jedoch unter Bezahlung dessen,

was sie bekommen, soweit dem Kloster daran gelegen ist.
Es wird größere Gleichförmigkeit bei den Prozessionen verlangt, daß

nämlich die Mädchen an der Spitze und die Frauen zuletzt gehen sollen.
Wenn nämlich die Mädchen unter die Frauen gemischt gehen, so bleiben
gewöhnlich einige zu hinterst. und zu diesen gesellen sich dann die Burschen,
nicht ohne Gefährde und Ärgernis.

Es geschehen zu viele Störungen der Prozessionen durch zahlreiche
Bettler ; hier soll durch den weltlichen Arm Abhilfe geschaffen werden.

Wallfahrten, die durch Ledige beiderlei Geschlechtes gemeinsam
geschehen, sollen auf jegliche Weise verhindert werden, und wenn ein solches
Paar allein auf dem Wege angetroffen wird, soll es mit Strafe belegt werden,
ausgenommen wenn es sich um Blutsverwandte handelt.

VII.

Von den kirchlichen Zeremonien.

Zu größerer Gleich förmigkeit soll ein eigenes st. gallisches Rituale
herausgegeben werden, denn das konstanzischc ist zu lang : es verlangt bei
der Sakramentcnspcndung Ansprachen an das Volk und ist zu wenig
geordnet ; das römische dagegen ist in unserer Gegend allzu ungewohnt und
darum ist ein eigenes nötig.

Es sollen auch jährlich den Geistlichen von St. Gallen aus Direktorien
eingehändigt werden.



— 74 —

Bei der Darreichung des Manipels bei den Meß-Opfergängen soll
einheitliche Ordnung beobachtet werden, in der Weise, daß allen Männern
der Kuß desselben gestattet, den Frauen dagegen derselbe aufs Haupt
gelegt werde.

Der Beerdigung der Kinder wohnen die einen Pfarrer bei, die andern
nicht. Das Rituale enthält darüber nichts, nicht einmal ein besonderes
Gebet.

VIII.

Von den Ordensleuten.

Die Patres Kapuziner sollen sich nicht mehr in die pfarrlichen Rechte
und Pflichten einmischen.

Sie sollen auch nicht Eheversprechen befördern ; denn sie bringen
durch vermögliche Mädchen viel Vermögen außer Landes und mit
fremden führen sie nichts anderes ein, als neue Moden, Hoffart, ausländische
Bräuche und Köpfe mit ungleichen Neigungen. Durch solche Förderung
der Eheversprechen (•< vulgo Kuppeleien ») wurden innert kurzer Zeit
Hunderttausende von Gulden aus der st. gallischen Landschaft abgeführt.

Es fangen die Kapuzinerpatrcs an. Legate anzunehmen und verwenden
diese für andere Klöster ihres Ordens oder für Zwecke außer Landes. Es
scheint, daß dies gegen ihre Regel verstoße. Die Fremden sollen sehen,
wie sie ihre Klöster und die Ihrigen selbst erhalten. Die Kapuziner sollen
nicht nach Willkür Segnungen an Stelle der Pfarrer vornehmen.

Die Frauenklöster sollen auch arme Jungfrauen aufnehmen und ihre
Kandidatinnen, ob arm oder reich, nichtblos von außen herbringen, sondern
mehr einheimische zulassen. Sonst bereichern sie sich dermaßen, daß sie
eigene Befugnisse erlangen, die sie dann gegen St. Gallen ausnützen ;

wie z. B. das Kloster Magdenau einen unkatholischen Gastwirt in Oberglatt
hält, zum großen Schaden der katholischen Wirte.

Öffentliche Gottesdienste, wie Prozessionen. Wallfahrten. Predigten,
sollen in den Frauenklöstern nicht geduldet werden, nicht einmal öffentliche
Messen an Sonn- und Feiertagen, die den Pfarrgottesdienst beeinträchtigen.

IX.

Von der Immunität und den Rechten der Pfarrer.

Der Immunität und Autorität der Geistlichen treten die weltlichen
Herren Beamten auf jegliche Weise zu nahe und machen den Klerus geradezu

verächtlich ; sie mischen sich auch in dessen Befugnisse und Rechte ein.
Es sollte daher eine wirkliche Unterordnung und eine heilige Eintracht
der beiden Stände Platz greifen, damit nicht die Untertanen blos die
Weltlichen lieben und verehren. Zu diesem Zwecke bittet der Klerus den
Erlauchtesten Fürsten untertänigst und ergebenst zu gunsten der Ehe-



— 75 —

Verkündigungen gemäß Art. 4 der Konkordate ; es braucht auch nicht
befürchtet zu werden, daß die Prädikanten das Nämliche verlangen, da
es sich bei dem Recht der Eheverkündigungen ähnlich verhält wie mit dem
Recht der Opferspenden, das die Prädikanten auch nie zu beanspruchen
wagten, und das der Erlauchteste Fürst erteilen kann, wem er will.

Es sollte den weltlichen Herren Beamten nicht gestattet werden,
fromme Stiftungen, die von Sterbenden gemacht worden, oder Testamente,
die in Gegenwart des Pfarrers und eines Zeugen ausgefertigt worden,
leichthin zu stürzen und ungültig zu erklären, oder die Erben zu solchen
Begehren anzustiften. Die katholischen Kantone sind in dieser Beziehung
gegen ihre Geistlichkeit sehr rücksichtsvoll und nobel gesinnt. Es sollen
bei dergleichen Dingen nicht sogleich List und Trug, besonders von Seite
der Priester, vermutet werden.

Wenn es sich trifft, daß ein Geistlicher für einen angeklagten
Pfarrangehörigen bei den weltlichen Herren Beamten Fürsprache einlegt, so
sollen diese sich über die Bitten desselben nicht so leichthin und vor aller
Öffentlichkeit hinwegsetzen.

Die Untersuchungen bei Vergehen der Geistlichen sollen nicht durch
Weltliche geschehen, die sonstwie den Klerikern feindselig gesinnt sind,
sondern es sollen dieselben den Landdekanen überlassen werden, gemäß den

Kapitclsstatuten : desgleichen auch das Zurechtweisen wegen geringerer
Sachen ; auch sollten die Geistlichen nicht wegen jeder unbeutenden Sache
nach St. Gallen vorgeladen werden, besonders die entfernt wohnenden.

Es soll erklärt werden, daß, wenn Jemand Priester wird, er dadurch
die Gcmeindcrechtc und -Privilegien nicht verliert. So behandeln z. B.
die Wyler in allen odiösen Dingen ihre Geistlichen als Bürger, in vorteil-
bringenden Sachen dagegen streiten sie ihnen diese Rechte ab oder schließen
sie gänzlich davon aus. Hiermit beanspruchen die Geistlichen dennoch
in keiner Weise irgend ein aktives oder passives Wahlrecht in Bezug auf
die Amterbesctzung.

X.

Von den Pflichten und dem ehrbaren Leben der Geistlichen.

Alljährlich möge der Erlauchteste Fürst gnädigst die Geistlichen
versammeln, damit sie umso nachhaltiger in ihren Pflichten und Ämtern
verharren und der Geist Christi in ihnen neu belebt werde, oder es soll wenigstens

durch Versammlungen unter dem Vorsitze der Herren Landdekane
die Gcistescrncuerung umso öfters geschehen.

Jeder Pfarrer sollte ein vierfaches Verzeichnis über seine Parochianen
führen : im 1. verzeichne er die Gebildeten und Einsichtigen, im 2. die
Armen, im 3. die Ungebildeten, im 4. die Ungefügigen und in Scelen-

gefahren Befindlichen. Dieses Verzeichnis soll er öfters durchgehen und
dabei überlegen, bei welchen Personen nach.dieser oder jener Richtung
etwas zu erwirken wäre und durch welche Mittel dies geschehen könnte
(Also Kartothek nach heutigem Begriffe.)



- 76 -
Die Geistlichen sollen alle anständig, nicht nach französischer oder

weltlicher Mode gekleidet einhcrgehen : sie sollen keine kurzen, « zerhauenen »

(geschlitzte) Röcke tragen, welche Teile der Arme unbedeckt lassen,
sondern solche nach römischem Schnitte, und diese zu ungleichem Preise,
in der Weise, daß nämlich nicht gewöhnliche Priester sich Teuereres leisten
als die Vorgesetzten und Oberen.

Vor allem sollen die Priester sich halten an jene Bestimmungen des
Tridentinums (Sess. II. Cap. IL), die von dem ehrbaren Leben der Geistlichen

handeln, und die ihnen an der Synode Wort für Wort vorgelesen
worden sind.

Bisher war es den Geistlichen verboten, an Hochzeitsmählern
teilzunehmen ; aus gewissen Gründen bitten nun einige um Aufhebung dieses
Verbotes; es sollte nicht wegen dem einen und anderen, die Ärgernis
gegeben, ein allgemein verbietendes Gesetz bestehen.

XI.

Von dem besseren Unterricht der Jugend.

Es sollte Bedacht genommen werden auf Mittel, mit welchen gewisse
Häuser zur Disziplinierung der Jugend (vulgo Zuchthäuser) einzurichten
wären, und es sollten in dieselben ohne alle Rücksicht solche zuchtlose
Burschen versetzt werden, die nach der dritten Ermahnung in Anwesenheit
der Eltern sich nicht bessern ; auch sollen sie daselbst erhalten werden auf
Kosten der Eltern, die Armen auf Kosten der zuständigen Gemeinde.
Durch solches Vorgehen wird einerseits größere Furcht bei den Kindern
und andererseits größere Achtsamkeit bei den Eltern erzielt werden.

Vermögenslose junge Leute sollen zuweilen nach auswärts geschickt
werden auf eine Lehr- oder Arbeitsstelle, oder sie sollen im Lande selber
Dienste nehmen : über solche soll auch den Gemeindevorstehern und den
Wcibeln schärfere Aufsicht zur Pflicht gemacht werden.

Den Witwen und Waisen, auch den armen, sind gewissenhafte
Vormünder zu bestellen, ohne Entgelt ; denn es laufen viele junge Leute und
arme Kinder bettelnd und in allen Lastern erfahren herum, die. wenn sie

unter Vormündern gestanden hätten, hievon frei wären.
Die Vormundschaften werden allzusehr beschwert durch übertriebene

Entschädigungsforderungen der Vormünder, sowie durch Schmausereien
und Geschenke bei Gelegenheit der Ablcgung der jährlichen Vogtrcchmmgen.

Es sollen in allen Pfarreien fixe Belohnungen an die Schullehrer
entrichtet werden. Letztere sollen mehr auf die Beibringung der
gedruckten als der geschriebenen Schrift Bedacht nehmen

Die Wohnhäuser sollen in Zimmer abgeteilt sein und nicht Kinrier
und Eltern oder Erwachsene verschiedenen Geschlechtes im nämlichen
Räume schlafen.

Die Eltern, auch die reichen und vornehmen, sollen verhalten werden,
ihre Kinder ein Handwerk oder eine Kunst erlernen zu lassen.



//

XII.

Von der Beobachtung der Mandate und der Ausrottung der Laster.

Es soll auf bessere Ausführung der Mandate durch die weltlichen
Herren Beamten hingewirkt werden. An diesem Übelstand sind
hauptsächlich schuld die unteren Richter und die Weibel ; denn schwerlich wird
jemals der gemeine Mann andere einklagen, außer denn ans Haß. Zorn
und Neid.

Die Wirte sind die Feilbieter und Schildhaltcr beinahe aller Laster;
sie sollen darum schärfer aufs Koni genommen werden. Sic sind aller Listen
voll ; /.. B. wenn in ihren Häusern etwas Gesetzwidriges geschieht, so
schwören sie nachher, sie hätten nichts gesehen.

Ihre Zahl soll eingeschränkt werden, besonders diejenigen zweiter
Ordnung (vulgo Zapfen- und Mostwirte), die auf alle Weise für Burschen,
Mädchen usw. geheime Zusammenkünfte in den obern Kammern ihrer
Häuser veranstalten. Fast alle Wirte sind der Meinung, ihr Eid verpflichte
sie nur zur Bußcnerlcgung im Betrctensfallc.

Die > Trunktäg » (gemeinsame Gelage der jungen Leute beider
Geschlechter) sollen abgeschafft werden ; denn i. Burschen und Mädchen
stehlen die Mittel dazu den Eltern ; 2. ist kaum Einer, der zur Nacht nicht
diejenige besucht, mit der er den Tag über getrunken ; 3. die Mädchen
erachten es als äußerste Schmach, wenn sie nicht zum Trünke mitgenommen
werden, und es gibt sogar solche, die zu diesem Zwecke und unter diescr
Bedingung sich den Burschen geschlechtlich hingeben.

Wenn aber diese < Trunktäg > dennoch zugestanden werden wollen,
soll man acht haben, daß die Wirte sie nicht willkülich vermehren und
verändern, so daß z. B. ein solcher Tag heute in dieser und in 8 Tagen in einer
andern Gemeinde abgehalten wird Desgleichen, daß unsere Untertanen
nicht an fremden Orten Trinkgelage abhalten, und es soll hiefür doppelte
Strafe angesetzt werden. Es sollen daher solche Tage im ganzen Gebiete
auf einmal und gleichzeitig statthaben.

Nicht geringes Ärgernis erleiden die st. gallischen Untertanen aus
den untern Teilen des Gebietes zur Erntezeit von Seite der Zürcher. Wenn
sie nämlich bei diesen sich zur Arbeit verdingen, so werden sie in Bezug
auf die Religion verlacht, gehänselt und zu den unkatholischen Predigten
eingeladen, ja sogar genötiget : sie essen auch am Freitag und Samstag
Fleisch, wobei sie dies infolge irrigen Gewissens als Sünde ansehen. Es
soll demnach entweder bei den Zürchern selbst in verbindlicher Weise
um Abhilfe nachgesucht oder es sollen die Untertanen von solchen
Erntearbeiten abgehalten werden, oder aber eine öffentliche Erklärung von den
Kanzeln geschehen, daß der Fleischgcnuß an solchen Orten gestattet sei.

Es ist auch ein Ärgernis und für unsern Erlauchtesten Fürsten beleidigend,

was unsere von erwähnter Erntearbeit zurückkehrenden Untertanen
von den zürcherischen Prädikanten aussagen : daß diese nämlich öffentlich



- 78 -
von den Kanzeln beten « für ihre unterdrückten Brüder im Toggenburg. »

Es wird diese Behauptung mittelst Untersuchung durch die weltlichen
Herren Beamten auf ihre Richtigkeit oder Unrichtigkeit festgestellt werden
können.

Es könnte von gutem sein, den Genuß der Eier in der Fastenzeit
zur Vermeidung mehrerer Sünden zu gestatten.

Gegen die Hoffart. Das Mandat gegen den Kleiderluxus soll
eingehalten werden.

Im besonderen hat eine neue Mode angefangen bei den vornehmen
Frauen und Töchtern, farbige und gekräuselte Bänder an der Stirne zu

tragen, was die anderen angeseheneren Frauen sogleich nachahmen. Sic
sollen auch Brust, Rücken und Arme genügend und anständig bedeckt
haben ; « die Göller sollent länger seyn. »

Auch bei den Bauemmädchen beginnt die Hoffart in Kleidern
aufzutreten, besonders in Bezug auf die Menge der Kleider. Es gibt kaum
mehr eine Bauernmagd, die nicht ihren ganzen Lohn auf Kleider verwendet
und zwar recht köstliche ; sie wollen auch keine leinenen mehr tragen wie
vordem. Zuweilen hat ein solches Mädchen 15 Röcke, dafür aber ganz
und gar kein Geld und Eigentum.

Die weltlichen Herren Beamten rechnen solche Kleider der Mädchen
unter jene 100 Taler, über deren Besitz Auswärtige sich ausweisen müssen,
die einen einheimischen Burschen heiraten wollen. Diese Einberechnung
sollte nicht geschehen dürfen ; denn gewöhnlich bringen solche geringe
Mädchen nichts anderes mit sich als Kleider, und diese nach neuester Mode
und Schnitt.

Es ist auch vorzusorgen, daß solche auswärtige Mädchen nicht anders.

Kleider mitbringen, als wie sie hier zu Lande gebräuchlich sind ; jene
Kleiderform aber, die sie zu Hause hatten, sollen sie auch zu Hause zurücklassen.

Das gleiche gilt von jenen, die aus den Klöstern in die Welt zurückkehren

(«Tischtöchter») ; denn jene vornehmen Kleider, die sich auch für
die Klöster nicht schicken, und die sie dort getragen haben, legen sie
daheim nicht mehr ab.

Die Bauernburschen tragen auch zu viele Bänder an Kleidern und
Kappen.

Gegen die Trunksucht. Dieses höchst schädliche Laster wird am wenigsten

gestraft. Es gibt Gewohnheitstrinker, die keinen Tag ohne Trunkenheit

vorüber gehen lassen, ja sogar den gleichen Rausch durch mehrere
Tage behalten. Es erscheint ein bezüglicher Gesetzeserlaß notwendig
der sowohl für Leib und Seele wie auch für das Vermögen förderlich wäre :

daß nämlich ein Jeder, der erwiesenermaßen sich betrunken, fürs erste
zweite und dritte Mal, jedes Mal progressiv an Vermögen, das vierte Mal
aber körperlich, d. i. durch Einsperren gestraft werde, und endlich fürs
fünfte Mal am Leumund, indem er von rechtswegen für ehrlos erklärt
werde und als unfähig zu irgend einer Zeugnisabgabe.

Dieses Laster der Trunksucht gereicht zu umso größerem ökonomischen
Schaden, weil es auch bei den Weibern etwas Gewöhnliches ist. Diese sollen



- 79 -
schon nach dem ersten Mal eingesperrt werden. Der Ursprung dieses
Übels aber liegt darin : i. daß die Eltern schon ihren ganz kleinen Kindern
das Weintrinken gestatten, ja ihnen selbst solchen einschütten ; auf diese
Weise werden sie schon in der Jugend zum Trinken angeleitet, so daß
sie es im erwachsenen Alter nicht mehr lassen können. Das zeigt die tägliche
Erfahrung besonders bei den Wirtskindern. Es soll also hiergegen ein
wirksames Mittel ausfindig gemacht werden. 2. daß fast bei jedem Gastmahl
und sonstwie auf die Gesundheit dieser oder jener Person getrunken wird ;

daraus entsteht viel Streit, Eifersucht, Haß und Trunkenheit, wobei
manche sogar wider ihren Willen fallen ; 3. daß alle Käufe und Verkäufe
und andere Verträge mit einem Trünke bekräftiget werden, was die Wirte
geschickt zu fördern verstehen. Schon oft wurde hierin eine Einschränkung
versucht, aber umsonst. Es sollen daher solche Trinkereien gänzlich
verboten werden, und solche geschehen ja bei den unbedeutendsten Sachen ;

kaum eine Henne wird verkauft ohne Trunk.
Das Tabakrauchen, das stark berauscht und gefährlich ist, soll

strenger bestraft werden.
Gegen Müßiggang und schlechtes Haushalten. Fremde Bettler, die bei

gesundem und kräftigem Körper dem Müßiggang obliegen, sollen alle aus
dem st. gallischen Gebiete ausgeschafft werden, auch wenn sie darin zur
Zeit Wohnsitz haben. Es scheint sogar keine Ungerechtigkeit darin zu
liegen, wenn selbst einheimische Bettler gesunden Leibes für gewisse Jahre
außer Landes geschickt werden, nicht im Sinne einer strafrechtlichen
Ausweisung, sondern durch administrative Verfügung, etwa in der Weise,
daß sie für drei Jahre entfernt werden, um irgend ein Handwerk oder eine
Kunstfertigkeit zu erlernen.

Es gibt besonders im Toggenburg viele Eltern, die 4 oder 5 kräftige
Söhne haben und dabei keine Liegenschaft besitzen, so daß auch nicht
einer derselben angemessen beschäftiget werden kann ; es geben sich
vielmehr alle mit Spinnen (fila ducendo) ab, was eine halb müßiggängerische
Beschäftigung und ein Brutherd der Unsittlichkeit ist, auch die Leute zum
Kriegsdienste untüchtig und zu allem Edlen unfähig macht. Solche sollten
außer Landes geschickt werden, so daß sie bei ihrer Rückkehr ein Zeugnis
vorzuweisen hätten, wo und in welchem Gewerbe sie ihre Arbeitskraft
verdingt haben, sonst sollen sie wieder abziehen müssen. Freilich sollten
nach dieser Richtung die weltlichen Herren Beamten nicht bloß im
allgemeinen, sondern in jedem Einzelfalle vorgehen.

Den Bettlern ist zwar das Weintrinken gesetzlich verboten ; aber
die Wirte und sie selber fragen diesem Gesetze nicht darnach. Kranke
Bettler, selbst wenn sie dem Tode nahe sind, werden oft von Ort zu Ort
geschoben ; solcher Barbarei soll entgegengetreten werden.

Einige Pfarrer bitten um Zuschüsse aus dem Kirchenvermögen zu
Almosenzwecken, da sie es aus eigenen Mitteln nicht prästieren können.

Gegen Unredlichkeit und Spielsucht. Im Toggenburg ist ein Brauch,
daß bei Kauf und Verkauf demjenigen Teile das Zurücktreten freisteht,
der den Trunk bezahlt, mit dem sie den Handel bekräftigen. Daher leben
viele Trinker sozusagen berufsmäßig von solchen « Schiken » und schließen



— Soderei!

so viel ab, daß sie fast umsonst zur Genüge trinken können. Es
soll daher ein Gesetz erlassen werden, daß ein Jeder bei einem ernstlich
geschlossenen Handel verbleiben soll, auch wenn er den Trunk bezahlt :

ja eine solche dem Handel beigesetzte Bedingung soll als nicht zu Recht
bestehend angesehen werden.

Es gibt auch viele Spieler, besonders in besseren Kreisen, die sich aus
dem Spiele fast ernähren, da sie keine Kunst und kein Handwerk
verstehen und auch keine Amter bekleiden.

Gegen die Unsittlichkeit.. Diese soll schärfer gestraft werden und zwar
durch öffentliche Blosstellung ; es gibt viele, die das bezügliche Gesetz
als nicht im Gewissen verpflichtend betrachten, sondern glauben, es handle
sich blos um ein Pönalgesetz.

Die Zusammenkünfte bei Tag und bei Nacht (vulgo die Stubeten)
sollen gänzlich und allerorts unter schweren Strafen verboten werden.
Denn das ist eine Fleischesbank und Werkstatt des Teufels. Bei dieser

Gelegenheit lernen die jungen Leute auch stehlen, indem sie Eßwaren
herzuschleppen ; zugleich wird an solchen Orten zu gewissen Zeiten des

Jahres dem Bacchus und der Venus gehuldigt (« bacchantur non sine
Venere »). Weiterhin müssen sie der Frau, die ihr Haus zu solchem Gebrauch
hergibt, verstohlen ein Erkleckliches geben, um deren Stillschweigen zu
erkaufen, worüber sich die Eltern selbst beklagen. Es wurden bishcr
von den Beamten solche Örtlichkeiten geduldet, der Kcrzencrsparnis
wegen, weil ihnen gesagt wurde, es könne aus Armut das zum Spinnen
benötigte Licht nicht in jedem Hause besonders unterhalten werden.
Aber dieser Grund ist haltlos. Denn nur die Ledigen gehen an solche Orte,
während die Eltern zu Hause unterdessen das Licht doch unterhalten
müssen. Die Kerzen aber werden bei diesen Zusammenkünften gelöscht und
was dann im geheimen geschieht, das zeigen die oft zu Tage tretenden Folgen.

Durch das ganze Gebiet soll eine Untersuchung angehoben werden
rücksichtlich der Wohnplätze ; denn es gibt sehr viele Mädchen, die
entweder getrennte Einzelwolmungcn haben oder doch eigenen Haushalt.
Daraus ergeben sich viele Gelegenheiten zum Sündigen, sowie zur Unehrcr-
bictigkeit gegen die Eltern.

Die Eltern wissen gewöhnlich, daß ihre jungen Burschen
ausschwärmen (vulgo auf Buohlschaft oder zu der Stubeten) und daß die
Mädchen dieselben in die Häuser einlassen, ja oft noch diese zu ihnen
kommen heißen. Auf solche sollen die weltlichen Herren Beamten ein
wachsames Auge haben, und so oft es geschieht, den Burschen und das

Mädchen darüber strafen. Die Eltern dulden sogar, daß die Liebhaber
allein in den Kammern verweilen und sind selber nicht dabei, sondern
gehen zu Bett ; sie würden für ein krankes Stück Vieh besser wachen und
aufpassen als für ihre sittlich gefährdeten Kinder.

Es sollen auch fürderhin keine Pfeifer. Lautenschläger und Leiermänner
mehr geduldet werden, die von Haus zu Haus spielen ; denn diese sind
gewöhnlich ganz verkommene Leute und leisten den andern zu den schlimmsten

Gelegenheiten Vorschub ; sie schämen sich blos zu betteln, da sie von
kräftiger Gestalt und allen bösen Lüsten ergeben sind. —



— Sr —

Dies eine Auslese aus der Fülle des Vorgetragenen, zugleich ein

Kultur- und Sittcngcmälde der Zeit. Was in solcher Weise von den

Synodeteilnehmern in diesen zwei Tagen vorgetragen wurde, sieht
sich aber auch an wie eine ernste und gründliche Gewissenserforschung,
die die st. gallischen Seelenhirten über ihre Herde vornahmen, wobei
mancher düstere Schatten auf das Volk des st. gallischen Gebietes fällt.
Wenn trotzdem st. gallische Geschichtschreiber x diesem die Bezeichnung
eines guten und frommen, zufriedenen und glücklichen Volkes zuer-
erkennen, so mögen sie diese Ruhmestitel zu verantworten wissen.

Denn es ist nicht zu übersehen, daß angesichts des Zweckes eincr
solchen Versammlung es nicht in der Aufgabe der Teilnehmer liegen
konnte, die guten Seiten, die Tugenden und Vorzüge ihrer Untergebenen
ans Tageslicht zu ziehen, sondern eben die gegenteiligen Erscheinungen,
die ja gebessert werden sollten. Zum mindesten mag das eben angeführte
Lob in dem Sinne Geltung haben, daß die Stift st. gallischen Untertanen

in religiöser und sittlicher Hinsicht den Vergleich mit der

Bevölkerung näher oder ferner gelegener Gebiete nicht zu scheuen

brauchte.
Es sei nun aber des weiteren Verlaufs der Synode gedacht.
Nach Beendigung des oberwähnten Skrutiniums am 3. Tage der

Synode, den 10. Mai, hielt Fürstabt Cölestin eine Ansprache, in welcher

er seine höchste Befriedigung aussprach über die Art und Weise, wie
die Synodeteilnehmer ihrer Aufgabe nachgekommen. In weiteren
Ausführungen faßte er die Argumente der gewalteten Diskussion in folgende
-6 Punkte zusammen, die er als in der Folge zu habende Ursachen
der erwähnten Mißstände bezeichnete ;

1. die allzu große Zahl der Armen und Bettler ;

2. der Müßiggang vieler jungen Leute, der die Quelle mannigfacher
Laster sei ;

3. der Mißbrauch der Sakramente, hervorgehend aus dem mangelhaften

Verständnis derselben und daheriger ungenügender Disposition
zu ihrem Empfange ;

4. dii- übergroße Zahl der Schankwirtschaften und die Gewissenlosigkeit

von deren Inhabern ;

5. die mangelhafte Ausführung der öffentlichen Mandate und
Verordnungen. Zu diesem Punkte bemerkte der Ordinarius, er habe
nunmehr ein eigenes Amt, das des weltlichen Fiskals, eingesetzt, dessen

1 Ildeph. v. Arx und G.f. Baumgartner.
REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 6



— 82 —

Aufgabe es sei, hierüber im besonderen zu wachen und bei welchem die
Pfarrer ihre Klagen anbringen könnten, da wo ihre eigenen Kräfte
nicht ausreichen würden, die gewissenhafte Ausführung der behördlichen
Mandate von Seite der Gemeindevorgesetzten zu erwirken.

6. die Sorglosigkeit und Nachlässigkeit eines im Verhältnis zur
Gesamtheit zwar nur geringen Teils der Hirten und Seelsorger.

Daß es, so fährt er fort, in der Hand der Hirten liege, wenn nicht
alle, so doch viele der genannten Mißstände zu heben, dafür seien

Beweis die Berichte, die ihm von allen Seiten zugehen über die erfreulichen

Früchte des eben kurz vorher begangenen allgemeinen Jubiläums.
Anschließend brachte der hohe Redner als seine eigenen Wahrnehmungen

und Wünsche noch einige Punkte vor, die er in der Diskussion
vermißt habe und deshalb den gefallenen Voten angereiht wissen möchte.
Es beziehen sich dieselben auf die Behandlung der Rückfälligen im
Beichtstühle, auf die Heilighaltung des Kommuniontages und die

eventuelle Reduzierung der Feiertage. Ein weiterer dieser vom
Ordinarius vorgebrachten Punkte möchte uns heute etwas befremden.
Er geht dahin, daß Beichtende, die sich besonders schwerer Sünden

anzuklagen hatten, z. B. daß sie in der vorausgegangenen Nacht sich

fleischlich verfehlt haben und so von Sünden gleichsam noch triefen,
erst zur Kommunion zugelassen werden sollten, nachdem sie inzwischen
einige Tage in Ausübung guter Werke zugebracht. Es wird hiebei

hingewiesen auf das Vorgehen des hl. Karl Borromäus, der verlangt
habe, daß auch die Eheleute erst einige Zeit nach stattgehabtem
ehelichen Umgange die heiligen Sakramente empfangen. Sowohl die
eine als die andere dieser Bestimmungen, die dann auch in die Synodaldekrete

aufgenommen wurden, dürfte im Widerspruch stehen mit der
heute geltenden Praxis.

Weiterhin bemerkt der Ordinarius, daß er nunmehr, wie es das

Pontifikalrituale wünsche, die Synode beschließen wolle mit einer

Exhorte, zu der er sich als Text gewählt habe Joh. io, 14 und 15 :

« Ego sum pastor bonus ; cognosco oves meas et animam meam pono
pro ovibus meis. » In dieser lateinisch gehaltenen Ansprache stellt
der hohe Redner als die drei notwendigen Bedingungen und Erfordernisse
eines guten Hirten auf: 1. den Titel «gut» verdient nur jener Seelen-

hirte, der in der Gnade Gottes steht und darin verharrt ; 2. seine Schafe

kennt nur der, der die Bedürfnisse ihrer Seelen kennt ; 3. sein Leben

gibt nur der für seine Schafe, der seine Lebenszeit und -Kraft für sie

zu verwenden jederzeit bereit ist. Der erhebende Schluß lautet :



- 83 -
«Ich weiß, ehrwürdige Mitpriester, daß ihr von Eifer und Liebe für
Gott und die Seelen brennt, und da ihr ja alle einmal sterben müsset,
euch nichts lieber sein wird, als wenn es euch vergönnt wäre, im Triumph
und Siegeskranz zu sterben, d. h. zu sterben für die euch anvertrauten
Seelen und Schafe. O, daß es mir vergönnt wäre, euch hierin mit dem

Beispiele voranzugehen Wohl wünsche ich nicht, daß um meinetwillen
mein Volk von Gott mit Sterben und Pestilenz heimgesucht werde ;

aber wenn unsere Sünden dies doch verdienen sollten, so will ich als

erster mich in die Schlachtreihe stürzen, will ich unter Liebeserweisen

und Hilfeleistungen an die Sterbenden mein Leben dahingehen, und um
keine andere Trauerrede und keine andere Grabinschrift bitte ich euch,
als daß auf mein Grabmal in großen und unauslöschlichen Schriftzügen
die Inschrift gemeißelt werde : Ego sum pastor bonus etc. So seid

gesinnt gleich mir, handelt darnach und lebet wohl » Das Synodal-
protokoll bemerkt dazu, daß der Erlauchte Redner mit solchem Eifer,
solcher Begeisterung und Autorität gesprochen habe, daß alle
Anwesenden aufs tiefste bewegt wurden.

Im Auftrage der Herren Dekane und sämtlicher Pfarrer sprach
hierauf der Synodalaktuar Joh. Georg Schenkle ein Dankeswort als

Gelöbnis der Treue und des Gehorsams an den Fürsten, das, wie gewählt
es auch in seinen Ausführungen klingt, doch in seiner schwülstigen
und submissesten Art besser an den Hof eines zeitgenössischen Sonnenkönigs

zu Paris gepaßt hätte als zu dem bescheiden-liebenswürdiger.
Wesen des Fürstabtes Cölestin ; vielleicht aber gerade darum, als Denkmal

der Zeit, seinen Wert behält.
Nachdem der Redner geschlossen, wurden die Pforten der Kirche

wieder geöffnet, dem Volke der Eintritt gestattet und mit feierlichem
Te Deum, dem Handkuß der Synodalen und der Segensspendung durch
den Fürstabt die Synode geschlossen, worauf die Prozession zur
Begleitung des Ordinarius sich wieder auf den Platz an der Schiffslände

zurückbewegte, von wo sie zu Beginn der Feier ausgegangen. Ein
opulentes Mahl, vom generösen Fürsten dargeboten, vereinigte nochmals

alle Synodeteilnehmer unter Zuzug der weltlichen Hofbeamten —
es waren im ganzen 67 Personen — im Refektorium auf Mariaberg
und gab der ganzen Feier auch nach dieser Richtung einen freundlichen
Ausklang.

Nun galt es aber, der Synode und ihren Beratungen den praktischen
Zweck zu sichern. Zu diesem Behufe wurden in der Folge auf Befehl
des Ordinarius die Anregungen und Beschlüsse derselben, soweit sie



- 84 -
die Zustimmung des Fürstabtes fanden, in kanonischer Form
zusammengestellt, geordnet nach den Titeln, wie sie bereits bei der

Synodalabstimmung eingehalten worden, und sodann das Werk in
der Druckerei des Stiftes gedruckt unter dem Titel : Acta et Decreta
Conventus Generalis Clericorum Territorii S. Galli, in Ecclesia Rosacena

celebrati abs Illustrissimo et Reverendissimo S. R. Imp. Principe
et Abbate Monasterii S. Galli Coelestino Sfondrati, Anno 1690 die 8.

et seqq. Maji. Typis ejusdem monasterii S. Galli, Anno 1690. Ex-
cudebat Joannes Georgius Schlegel. 1

Dieses Druckerzeugnis wurde jedem Priester zu Handen gestellt,
mit der Mahnung, durch fleißiges Studium (« ruminando ») sich dasselbe

zum geistigen Eigentum zu machen und die ganze persönliche und
berufliche Führung den Bestimmungen desselben anzupassen. Bei
den Pfarrvisitationen, die dann in reger Aufeinanderfolge einsetzten und
über deren Ergebnisse eingehende Rezesse erlassen wurden, wurde
jeweils vor allem nach dem Vorhandensein dieser Synodaldekrete
gefragt und so das Möglichste getan, um diese Synode von Rorschach,
ein Ehrendenkmal fürstäbtischer Hirtensorge, in größtmöglichem Maße

auswirken zu lassen.

1 Stiftsarchiv Nr. 691 in 4°.


	Das st. gallische Synodalwesen unter dem Ordinariat der Fürstäbte

