Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 13 (1919)

Artikel: Zur Biographie des heiligen Abtes Otmar von St. Gallen
Autor: Scheiwiler, Otmar
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-121791

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-121791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Biographie

des

heiligen Abtes Otmar von St. Gallen.

Von P. Otmar SCHEIWILLER O. S. B.

Der Name des hl. Otmar ist unzertrennlich mit dem Kloster
St. Gallen in seinen Anfidngen verbunden, mit seinen heiBesten Be-
strebungen sowohl wie mit seinen widrigsten Losen. In seiner Ge-
fangennahme und Absetzung erfiillte sich nicht bloB das personliche
Geschick des Abtes, sondern traf die junge Stiftung selber eine ldhmende,
thre Entwicklung auf lange Zeit hemmende Katastrophe.

Daher mufiten alle Forschungen {iiber die dlteste Periode
st. gallischer  Klostergeschichte den  hl. Otmar in den Mittel-
punkt ihrer Darstellung riicken. Der Streit und das Ende des ersten
Abtes fanden darum die mannigfachste kritische Behandlung, aber
auch die verschiedenste Beurteilung, je nach dem hierbei eingenom-
menen Standpunkte. Sehen wir von einigen kiirzern Artikeln ab,
wic z. B. Meyer v. Knonau !, Pfarrer J. Friedrich Miiller 2, K. Liitolf 3

1 Art. « St. Otmar » in der Allgemeinen deutschen Biographie, 24. Bd. (1887),
346 fi., bictet eine treffliche Zusammenfassung der Fille kritischer Bemerkungen,
mit denen er den Text der von ihm neu herausgegebenen dltesten St. Galler
Geschichtsquellen begleitet und erlautert.

2 « Wie Otmar, der Abt von St. Gallen, dessen letzte Zufluchtsstitte die
Insel Werd bei Stein war, lebte und mit welch hochheiligen Wundern der Herr
seinen getreuen Knecht ehrte.» Der Grenzbote (Stein am Rhein), 38. Jahrgang
{1906}, Nr. 7—-9, 11-17. Kritisch folgt er Egli ; daneben mufBte der protestantische
Pastor sich an einer modernen Wundererklirung versuchen und einige Ausfille
auf die katholische Kirche machen.

3 Historisch-kritische Untersuchungen zum Proprium Basileense. Schwei-
zerische Kirchenzeitung, 19o8, S. Otmar, S. 553-555.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE i



—_— 2 e

u. a. !, so hat sich bisher keine Einzeluntersuchung an das Leben des
Abtes als Ganzes gewagt. Es fiihrte vielmehr ein in einem zugfreien
Winkel der traditionellen Legendendarstellung, der vom scharfen Winde
der zersetzenden Kritik verschont blieb, unangefochtenes, verschwiegen
behiitetes Dasein, ohne daB weder die von der Geschichtsforschung
aufgeworfenen Fragen und Loésungen in sein Leben kritisch eingebaut,
noch auch eine Reihe von Ziigen und Problemen aus seinem Leben,
die ‘teilweise mit dem Absetzungsstreite im Zusammenhang stehen
und daher auf die Geschichte des Klosters ein aufhellendes Licht werfen
diirften, in kritischer Behandlung aufgegriffen wurden.

Zum ersten Mal bietet nun Herr Universititsprofessor Ferdinand
Vetter in Bern eine die Ergebnisse der wissenschaftlichen Forschung
beriicksichtigende Gesamtdarstellung unter dem Titel : « Sankt Otmar,
der Griinder und Vorkdmpfer des Klosters St. Gallen. » 2

Wenn im Folgenden diese Abhandlung eciner eingehenden Be-
sprechung unterzogen wird, so geschieht es zugleich, um einen positiven
Beitrag zur Otmarsforschung zu geben und namentlich eine klare
Problemstellung und genaue Literaturiibersicht zu bieten. Dabei ist
eine Zweiteilung des Stoffes durch die Sache selbst gegeben, indem der
Klosterstreit und die Stellung Otmars in demselben auszuscheiden
ist vom Privatleben und den personlichen Ziigen des heiligen Abtes.

So einig die Geschichtsforscher gehen in der Annahme, daB, wie
ibrigens auch die alte St. Galler Klosteriiberlieferung will, die Ab-
setzung Otmars aus der Entwicklung des Klosters heraus zu erkliren
ist, so weit gehen ihre Ansichten auseinander in der Beurteilung der
Natur des Streites und seiner Ursachen. Die entscheidende Frage ist,
ob der Untergang Otmars die rechtmiBige und natiirliche Entwicklung

1 Nennenswert ist ein ernstgehaltenes Feuilleton « St. Otmar (16. November) :
von Fa Presto, in der Augsburger Postzeitung, 1913, Nr. 529, Vorabendblatt.

¢ Jahrbuch fiir Schweizerische Geschichte, 43. Bd. (1918), S. 91-193. Einen
Auszug davon verédffentlichte er in den Thurgauischen Beitrigen zur Vater-
landischen Geschichte, 57. und 58. Heft (1918), S. 177-210: Sankt Otmar, der
Griinder von Sankt Gallen und Staatsgefangener von Werd-Eschenz. Im Fol-
genden ist nur auf die vollstindige Arbeit Riicksicht genommen. Vgl. iiber diese
beiden Veréffentlichungen das Urteil von Carl! Brun im Anzeiger fiir Schwei-
zerische Geschichte, 1918, 205.



— 3 —
der jungen Pflanzung brach, indem er das urspriinglich freie Kloster
in Abhingigkeit vom Hochstift Konstanz brachte, oder ob er bloB8 die
ungestiim iibers Ziel hinausgeschossenem Bestrebungen St. Gallens in
ihr zugehoriges Bett eindimmte, indem er das bischéfliche Kloster
in Abhangigkeit vom Bischof erhielt.

Es ist bekannt, wie die St. Galler Tradition die Absetzung Otmars
hinstellt als ein Werk ungerechter Vergewaltigung durch die nach
den Giitern des Klosters liisternen Beamten Warin und Ruodhard,
die sich verbanden mit dem Bischof Sidonius von Konstanz. !

In Gegensatz dazu stellt sich die neuere kritische Geschichts-
forschung. Sie erhielt ihre unabweisbar gesicherte Grundlage durch
den Aufsatz Th. Sickels, St. Gallen umter den ersten Karolingern 2,
«eine Arbeit, welche die #lteste Geschichte des Klosters St. Gallen
griindlich gesichtet hat.» 3 Darin wird vor allem das Verhiltnis des
Klosters St. Gallen zum Bistum Konstanz in den Jahren 760-854
einer urkundlich gesicherten Beleuchtung unterworfen und der vielfach
parteiisch gefiarbten und die Verhiltnisse entstellenden Klostertradition,
wie sie in Ratperts Casus verdichtet erscheint, gegeniibergestellt. Hier
stehen wir vor gesicherten Ergebnissen.

Das erste Dokument stammt aus dem Jahre 780. * Darin bestitigt
Konig Karl (der GroBe) zu Worms eine schriftliche Abmachung, die
unter Vermittlung des Bischofs Heddo (von StraBburg, 737-776) zwischen
Bischof Sidonius von Konstanz und Abt Johannes von’ St. Gallen
geschlossen worden war. Der Inhalt dier Abmachung lautete dahin,
daB das Kloster St. Gallen, « monasthirium sancti Gallone, qui aspicit
ad ecclesiam sanctae Mariae urbis Comstantiae», dem Bischof von
Konstanz einen Jahreszins, bestehend in einer Unze Gold und einem
Pferde im Werte von einem Pfund zu entrichten habe, wihrend der
Bischof auf die potestas dominandi verzichtet, indem er den Ménchen,
damit sich das klosterliche Leben frei emtfalten kénne, die Verwaltung
des Klostergutes und speziell das Recht auf dessen Ertrignisse iiber-

1 Gozberts Libellus de miraculis Sancti Galli confessoris, cap. 55, heraus-
gegeben von Meyer v. Knonau in den St. Galler Mitteilungen zur vaterlandischen
Geschichte, 12. Heft (1870), 75 ff. Gozberts Vita sancti Otmari, cap. 4, ebenda,
99 fi. Ysos Miracula sancti Otmari, cap. 5, ebbenda 123 f. Ratperts casus sancti
Galli, cap. 6, S. Galler Mitteilungen, Heft 13 (1872), 7 ff.

2 St. Galler Mitteilungen, 4. Heft (1865), 1 fi.

3 J. Dierauer, Geschichte der Schweizerischen Eidgenossenschaft, 1!, so.
Anmerkung 1.

4 Wartmann, Urkundenbuch der Abtei Sankt Gallen, I, Nr. g2.



— i —
1dB3t (« in reliquo vero, quicquid ad ipsum monasthirium obtingebat, cum
omni integritate pro ipsorum monachorum sustentatione vel ali-
menta rectores sui in eorum haberent potestatem pleniter dominandi»).
Die Urkunde schafft eine vollig klare Rechtslage : Der Episkopalkirche
ist nicht bloB ein kirchliches Aufsichtsrecht, sondern ein eigentliches
Besitzrecht am Kloster zugestanden, das Kloster also als Eigenkloster
des Hochstiftes, in grundherrlicher Abhidngigkeit von ihm, anerkannt.
Wenn auch der Bischof den Ménchen die vermogensrechtlichen Privi-
legien freier Verwaltung und NutznieBung des Klostergutes gewihrt,
so ist doch das Besitzrecht des Hochstiftes gewahrt und findet seinen
praktischen Ausdruck in der Pflicht der Entrichtung eines Zensus,
der auf ein Verhiltnis des Besitzes, der Abhiingigkeit, des Schutzes
hinweist. Die Vereinbarung fallt in die Zeit vor dem Tode des Bischofs
Sidonius (1 4. Juli 7601), nach dem Regierungsantritt des Abtes
Johannes, der zum erstenmal urkundlich erwiihnt ist zwischen dem
November 759 und dem Juli 7602, wihrend sein Vorgdnger Otmar
(1 16. November 759) zum letztenmal urkundlich erscheint am 1. Mérz
759 3 ; fallt also entweder ins Ende 759 oder in den Anfang 760.

Die Abmachung, offenbar das Ergebnis der schiedsrichterlichen
Vermittlung Heddos, die schriftlich abgefat war und dem Konig
vorgezeigt wurde, hatte Rechtskraft i der Zeit von 760-780 und
erhielt nun auch die konigliche Bestatigung. ¢ Diese Stellung St. Gallens
als bischofliches Kloster, die in der Folgezeit darin ihren praktischen
Ausdruck findet, daB in den st.gallischen Urkunden oft, jedoch
nicht immer, neben dem Abte auch der Bischof genannt wird, dauerte
bis zum Jahre 816 fort. Am 27. Januar 8165 erschienen die St. Galler
Monche .vor Kaiser Ludwig in Aachen, um sich die von Konig Karl
ausgestellte Urkunde von 780 aufs ncue bestdtigen zu lassen. Wenn
das Kloster auch fernerhin zur Entrichtung des Jahreszinses verpflichtet

Wartmann, a. a. O. S. 31. Anm.

Wartmann, a. a. O. Nr. 25.

Wartmann, a. a. O. Nr. 24.

Vgl. uber die Urkunde : Th. Sickel, a. a. O. 2 fif. Egli, Kirchengeschichte

der Schweiz bis auf Karl den GroBen. Theologische Zeitschrift (Zurich 1892),

9. Jahrg., 205 f. Beyerle, Grundherrschaft und Hoheittsrechte des Bischofs von

Konstanz zu Arbon. Schriften des Vercins fiir Gesclhichte des Bodensees und

seiner Umgebung. 32. Heft (1903), 41 f. Derselbe in der Zeitschrift fiir Geschichte

des Oberrheins, 61. Bd. (1907), 120. Caro, Beitrage zuir dlteren deutschen Wirt-

schafts- und Verfassungsgeschichte. Gesammelte Aufsitze (Leipzig 1903), 27 1., 32.
5 Wartmann, a. a. O. Nr, 218.

[T R -



e 1 Y e
wird, so laBt sich docht leicht erkennen, daB3 dic Urkunde « die Unab-
hingigkeit des klosterluichen Grundbesitzes von Konstanz noch schirfer
betont als frither » 1, so dall sie wie ein Schutz des alten Rechtes der
Sclbstverwaltung gegem cine Ausdehnung der bischoflichen Rechte
erscheint (« ut monachi ibidem Deo famulantes quieti vivere ac residere
valerent et nihil ampliws a pracfate ecclesiae episcopis de rebus praefati
monasterii exigeretur ; sed hoc dato censo liceret eosdem monachos
secure vivere absque aliculus infestatione vel rerum suarum dimino-
ratione »). Also dauertc nachweislich dasselbe Abhidngigkeitsverhiltnis
St. Gallens von Konstanz bis 816 fort, wobel das Kloster weder cigene
Immunitit noch freies Wahlrecht besal3.

In den nédchsten drei Jahren aber trat eine rasche Wendung ein.
St. Gallen wurde aus «inem bischoéflichen ein koénigliches Kloster. In
cinem Diplom vom 3. Juni 818 2 erteilt Kaiser Ludwig in Aachen
dem Stifte St. Gallenn die Immunitdat, d. h. die Zusicherung des
koniglichen Schutzes. Hier wird nochmals des fritheren Abhédngigkeits-
verhdltnisses gedacht, aber als nicht mehr bestehend : « quod subjectum
fuit episcopatui. »

Obwohl in dieser letzten Urkunde der Jahreszins an Konstanz
nicht erwihnt wird, so dauerte doch die Zinspflicht, wie eine Urkunde
vom 19. Oktober 833 ausdriicklich sagt?® fort; aber sie hatte nicht
mehr die frithere Bedeutung, «daB sic ein noch fortdauerndes Ab-
hangigkeitsverhiltnis «dokumentiere, sondern nur die, dafl sie auf ein
einstmaliges, nun gelostes Verhdltnis hinweise, oder dafl den Bischofen
eme auf frithere Rechite basierte Emnahme .nicht geschmilert werden
solle. »* Diese Urkunde von 833 ist deshalb von gréBter Bedeutung,
weil sie einen weiterem Fortschritt in der Unabhidngigkeitsentwicklung
zeigt. Kaiser Ludwig namlich bestitigt darin dem Kloster drei Privi-
legien : 1. den Vertrag zwischen Sidonius und Johannes; 2. die von
Ludwig 818 verlichene Immunitit ; 3. das ebenfalls von Ludwig ver-
liehene Recht der freien Abtswahl, das aber seinerseits ein bischofliches
Privileg - voraussetzt, worin der Bischof dem Kloster das Recht der
freien Abtswahl verliech und wversprach, das Kloster nur im Notfall,
d. h. wegen Verrichtung der bischéflichen  Funktionen zu betreten

Beyerle, Grundhermrschaft usw. 42.
Wartmann, a. a. (O, Nr. 234.
Ebenda, Nr. 344.

Sickel, a. a. O. 12..

] w N~ L



il L

Dieses Privileg muB, wie Sickel! mit allgemein anerkannten Griinden
nachweist, verliechen worden sein entweder bei Einsetzung des neuen
Abtes Gozbert um Ostern 816, oder aber bald darauf, noch vor
November 8r7. 2

' 'Die letzten Reste der Abhingigkeit wurden beseitigt in einem.
Diplom vom 22. Juli 854 auf einem Ulmer Hoftag 3, indem auch der
noch zu entrichtende Jahreszins erlassen wird gegen entsprechende
Kompensationsobjekte, d. h. durch Abtretung bedeutender Besitzungen,
also wieder auf grundherrschaftlichem Rechtsboden. Damit wird das
Kloster « ab omni censu et ab omni servitio » befreit, d. h. es wird frei
von aller temporellen Gewalt der Bischéfe, so dafl St. Gallen nur noch
«sicut cetera monasteria canonica auctoritate » den Bischofen unter-
worfen bleibt. Damit war St. Gallen eine abbatia regalis, als solche
nur dem Konige unterstellt und ihm zu einer Jahresabgabe verpflichtet. 4

Eines ergibt sich aus dieser kurzen Zusammenstellung mit voller
Klarheit : daB wir «den hundertjahrigen Lostrennungsproze8 des
Klosters St. Gallen vom Bistum Konstanz nicht als kirchenrechtlichen
Jurisdiktionsstreit, sondern als den grundherrschaftlichen Abwicklungs-
prozeB} cines vormaligen Eigenklosters des Bistums » auffassen miissen. 8
Die einzelnen Etappen desselben sind kurz also markiert :

1. Der erste Vertrag zwischen dem bischoflichen Grundherrn
und dem Kloster von 759/60 gibt dem Kloster die Verwaltung und Nutz-
niefung des Klostervermogens gegen eine grundherrliche Abgabe frei.

2. Durch ein bischofliches Privileg vom Jahre 816/17 erhilt das
Kloster das Recht der freien Abtswahl.

3. Am 3. Juni 818 erteilt der Kaiser dem Stifte die Immunitéit.

4. Am 22. Juni 854 wird vom Kaiser auch die Zinspflicht ans
Hochstift durch Kompensation gelost. '

Der ganze AbschichtungsprozeB verlauft also auf streng grund-
herrschaftlicher Basts : grundherrschaftlichen Charakter hat der sta-

1a. a. a. O, 11.

2 Nicht exakt bemerkt Prof. Vetter a. a. O. 108, daB das Kloster von Ludwig
«816 und 818 » die Immunitit erhielt, dann 854 durch Befreiung von «jedem
Zins und jeder Dienstbarkeit» gegeniiber dem Bistum zu einer abbatia regalis
erhoben wurde : « Es erhielt damit die volle Selbstindigkeit und die freic Abts-
wahl. » -

3 Wartmann 11. Nr. 433.

4 Simtliche in Betracht fallende Urkunden zusammengestellt bei Meyer
v. Knonau, a. a. O. Heft 13, Exkurs IV, 239 ff.

5 Beyerle, Zeitschrift fir Geschichte des Oberrheins, 119.



== 7 —
tuierte Zensus, auf grundherrschaftlichem Boden wird er gelést, d. h,
durch Uberlassung von Besitz. !

Das ist die Entwicklungsgeschichte des Klosters, wie sie sich nach
dem Tode des hl. Otmar gestaltete. Uber sie kann kein Zweifel ob-
walten, da sie durch Urkunden beleuchtet ist. Anders die Regierungs-
zeit des hl. Otmar. Hier schweigen die Urkunden und kommt umso
beredter die Klostertradition zum Wort. Da diese aber in vollem Wider-
spruch steht zu dem nach Otmars Tod in den Urkunden enthaltenen
Bild und auch unter sich selbst nicht einig ist, betreten wir damit
unsicheren, strittigen Boden. Nur in der Behauptung geht die Tradi-
tion cinig, daB St. Gallen in fritheren Zeiten ein kénigliches Kloster
gewesen und nur zu Unrecht vom Bischof unter seine BotmiBigkeit
gebracht worden sei.

Sicher ist, daB zwischen St. Gallen und Konstanz ein Streit ob-
walten muBte iber die Zugehirigkeit des Klosters zum Hochstift und
daB dieser mit der Absetzung Otmars zum Austrag kam. Das ist die
einstimmige Darstellung der Klostertradition, und sic findet in der
Tatsache ihre volle Bestitigung, daBl unmittelbar nach der Absetzung
Otmars zwischen seinem Nachfolger in der Abtswiirde und dem
Bischof von Konstanz eine vertragliche Regelung des Verhiltnisses
zwischen St. Gallen und Konstanz stattfand. Sicher ist ferner, da3
der Streit seinem Wesen nach ein grundherrschaftlicher und nicht blof
ein kirchenrvechtlicher war . Wenn Caro 2 behauptet : « Bischof Sidonius
hat .... nicht grundherrliche Anspriiche gegen St. Gallen zur Geltung
gebracht, sondern kirchenrechtliche. Vor seinem Eingreifen war Sankt
Gallen keinesfalls Eigenkloster des Bistums. Handelte doch gerade
Abt Otmar in Angelegenheiten des Klosterguts urkundlich ohne die
Einmischung der Bischofe, die unter seinen nidchsten Nachfolgern
hervortritt.  Zur Zeit Otmars war St. Gallen selbstindiges Rechts-
subjekt, eine Eigenschaft, die es als Eigenkloster nicht haben konnte
und die es durch den Vertrag von 760 teilweise einbiifite » — so beweist
er doch damit am klarsten, dafl das Streitobjekt eben diese wirt-
schaftliche Abhingigkeit war, die es 760 teilweise einbiite. Zudem
widerspricht es dem, was er S. 33 geschrieben : « Die Frage nach dem
Eigentum am Boden, auf dem St. Gallen erbaut war, hat allerdings
bei den gerichtlichen Erérterungen, zu denen die Streitigkeiten Anlal

1 Beyerle, ebenda, 120 f.
? Beitrage, 36.



— 8 —

gaben, eine Rolle gespielt. » Endlich steht er in vollem Widerspruch
zur St. Galler Tradition : Gozberts Libellus de miraculis sancti Gallit
erziahlt, die nach den Giitern des Klosters liissternen Grafen Warin und
Ruodhart hitten den Bischof Sidonius verleitet, « ut idem monasterium
episcopii partibus subicere studeret », worunter nicht die kanonische,
sondern die grundherrschaftliche Gewalt zu verstehen ist, wie dic im
Kapitel 57 erwidhnte Forderung materieller Beihilfe in einem Kriegszug
beweist. Von kirchenrechtlichen Anspriichen des Bischofs 1st in der
ganzen St. Galler Geschichie, sowohl in den Urkunden als in der Tradition,
nie die Rede bis zum Diplom vom Jahre 854.

Dagegen zielt die Tendenz der St. Galler Tradition von Anfang an
darauf, das Kloster schon zu den Zeiten des hl. Gallus als cin konigliches
hinzustellen, und zwar unter Beizichung der Frage des Eigentumsrechies
am Boden. Wenn Caro ? bemerkt : « Spater haben dic Ménche bei threm
Streben nach Unabhingigkeit des Klosters auf dic Freiheit des Bodens
sich berufen, nicht deswegen, weil sie das Joch ecines alten Grundherrn
abzuschiitteln hatten, sondern weil andere Beweismittel fiir ihre Be-
hauptung, daBl das Kloster eigenen Rechtes sei, ihnen nicht zu Gebote
standen » 3, so i1st zu bemerken, daB die gesamte Klostertradition von
Anfang an vom Eigentumsrecht am Boden ausgeht. Schon dic Vita
s. Galli in der Redaktion Wettins 146t dem hl. Gallus, der scine
Zelle aufgeschlagen «in silva coniuncta Arbonense pago, qui cst
inter lacum ct Alpes» (vegl. cap. 11 ff), durch Kénig Sigibert eine
«epistola firmitatis» verlichen werden, «ut per regiam auctoritatem
deinceps obtinuisset vir Det cellulam suam 4. » Umso  auffallender
erscheint der Widerspruch in der Klostertradition, wenn Gozbert-
Walahfrid den hl. Otmar berufen werden 14t von Waltram, « ad cuius
paternam possessionem termini vastae solitudinis, in quibus vir Del
cellam construxerat, pertinerce videbantur 3. » Waltram sodann gibt nach

1 Bei Meyer v. Knonau, Kap. 36 und 38.

2 a. a. O., 30.

3 Er hat dabei die bei Wartmann 11. S. 398, Anhang Nr. 22 publizierte Notiz
iber Zeugenaussagen im Auge. Vgl Caro, a. a. O., 33 ff., der das Verdicnst hat,
diese Notiz wieder in das Aktenmaterial des Abschichtungsprozesses St. Gallen—
Konstanz eingereiht zu haben, wihrend Beverle, Zeitschrift fiir Geschichte des
Oberrheins, 138 ff. sie in sorgfiltiger und juridisch scharfer Beweisfithrung richtig
interpretiert hat,

_ 4 Vita s. Galli, bei Meyer v. Knonau, cap. 23, S. 29; bei Bruno Krusch,
M. G. H. SS. Rer. Meroving. IV, cap. 21, p. 268.

5 Libellus de miraculis bei Meyer v. Knonau, 64, cap. 51. Vgl. Gozberts

Vita s. Otmari, cap. I, ebenda g6.



P 9 I,

dem Libellus de miraculis s. Galli unter Mitwirkung des Alamannen-
herzogs Nebi durch Karl Martell dem hl. Otmar das Kloster zu
cigen (« candem cellam proprictatis iure contradadidit »), spiter erhilt
Otmar, auf die Empfehlung Karlmanns hin, der St. Gallen nach seiner
Abdankung besuchte, von Koénig Pipin cine «firmitatis cpistola »,
«quo deinceps tam ipse, quli aderat (scil. Otmarus), quam successores
cius idem monasterium per regiam obtinerent auctoritatem et nullius
violentia presst solis rerum principibus sublacerent » ; in der Vita
s. Otmari dagegen liBt Gozbert den Waltram bereits bei Einsetzung
Otmars durch Pipin die Schenkung an Otmar gemacht werden. !

Aus alledem ist klar, dall es sich nach der Klostertradition nicht
um die kirchenrechtliclie Stellung des Klosters, sondern um die grund-
herrschaftliche handelt — die I'rage : ob koniglich oder bischéflich —
und daB diese Rechtsfrage im Sinne des koéniglichen Klosters ent-
schieden wird unter Berufung aufs Eigentumsrecht am Boden. Daraus
ergibt sich, daB Beyerle dic Rechtsfrage prizis gestellt und auf den
richtigen Boden gespielt hat, wenn er die Irage iiber das Eigentums-
recht am Boden, auf dem die Galluszelle erbaut war, als « das rechts-
geschichtliche Hauptproblem  der dlteren St. Galler Geschichte » in
Angriff genommen hat. 2

Ich bin ausfiithrlicher geworden, well sich hieran der wissenschaft-
liche Wert der Arbeit Professor Vetters im wesentlichen bemessen
laBt. Leider bringt er diesem Hauptproblem kein Interesse entgegen,
sondern geht dartiber hinweg mit den lakonischen Bemerkungen : 3
¢« Aber Otmar .... hatte, bereits hoch in Jahren, einen Sturm zu
bestchen, der thn zu Boden warf. Der Grund, darauf er und sein junges
Kloster stunden, war strittiges Land .... Ob die Zelle und das Grab
des hl. Gallus noch .... im Arbongau (der dem Bistum Konstanz
geschenkt worden war) lagen oder in der koniglichen Grafschaft
Thurgau, wuBte man damals vielleicht dort selbst nicht ;: ob Konstanz
auf die chemalige Wildnis am TFall der Steinach alte Besitzrechte
hatte oder auf das emporkommende Kloster nur kirchenrechtliche
Anspriiche geltend machte ; ob St. Gallen also im 8. Jahrhundert ein
,Eigenkloster der Bischofskirche oder ein kénigliches Kloster war :
dariiber streiten sich noch heute die Gelehrten.» Vom Geschichts-

1 Vgl. dazu Sickel, a. a. O. 17 {.
2 Zeitschrift fiir Geschichte des Oberrheins, 102,  w——
3G, 106 f.



schreiber des « Griinders und Vorkdmpfers des Klosters St. Gallen »
erwarten wir statt dieser bescheidenen Zuriickhaltung hinter den
« Gelehrten », wenn nicht gerade die Losung, so doch eine Aufklirung
und Stellungnahme in der fiir die Beurteilung des Streites und Falles
Otmars entscheidenden Frage des Eigentumsrechtes am Boden, worauf
das Kloster stand. Hat sich Prof. Vetter die Miihe genommen, das
Material, das sich in der Kontroverse Caro-Beyerle angesammelt,
durchzuarbeiten, ! so war es wissenschaftliche Pflicht, zur ehrlichen
Forscherarbeit, die hiiben und driiben liegt, wenigstens sich zu duBern.

Werfen wir daher hier, schon im Interesse einer genauen Literatur-
angabe, die bei Prof. Vetter fehlt, einen kurzen Blick auf die Kontro-
verse. Caro in Zirich hatte auf Grundlage des Wartmannschen Ur-
kundenbuchs der ostschweizerischen Wirtschaftsgeschichte weitausho-
lende und allseitige Untersuchungen gewidmet %, die von seiten der
Fachwissenschaft hohe Anerkennung ernteten.® Gerade seine Haupt-
these aber, daB die Nordostschweiz nur Streubesitz, keine geschlossenen
Grundherrschaftsbezirke mit Horigensiedlung gekannt habe, erlitt
cinen gefihrlichen Stof3, als Beyerle kurz darauf seine « mehrjihrigen,
eindringendsten Studien » ¢ iiber die Grundherrschaft des Bistums
Konstanz im Arbongau veroffentlichte, worin er in einer den gewiegten
Historiker wic gewandten Juristen kennzeichnenden Kombination den
Nachweis zu leisten suchte, dafl der vom Bodensee bis zu den Appen-
zeller Alpen sich erstreckende Arbongau einen zusammenhidngenden
Gutskomplex im Grund- und Hoheitsbesitze des Hochstiftes Konstanz
gebildet habe, der teils von Eigen-, teils von Zinsleuten des Bischofs
besiedelt und bewohnt war.® Caro nahm sogleich dazu Stellung
in zwel kiirzeren Abhandlungen, die er gegen jeden der beiden auf zwej

1 Die nachlassige, manchmal geradezu falsche Art des Zitierens ist nichts
weniger als vertrauenerweckend.

2 Eine ausgezeichnete Vorarbeit fiir Caro und Beyerle hat Meyer v. Knonau
geliefert (St. Galler Mitteilungen, Heft 13, 87 ff.) im Exkurs II. : « Der Besitz des
Klosters St. Gallen in seinem Wachstum bis 920 nach Waytmann, Bd. I und II. »

3 Georg Caro, Studien zu den ilteren St. Galler Urkunden. Die Grundbesitz-
verteilung in der Nordostschweiz und in den angrenzenden alamannischen Stammes-
gebieten zur Karolingerzeit. Jahrbuch far Schweizerische Geschlchte Bd. 26
(1901), 205 ff. und Bd. 27 (1902), 185 ff.

¢ Zeitschrift fiir Geschichte des Oberrheins, 116. ™

5 Konrad Beverle, Grundherrschafts- und Hoheitsrechte des Bischofs von
Konstanz in Arbon. Schriften des Vereins fiir Geschichte des Bodensees und
seiner Umgebung. 32. Heft (1903), 31 ff. und 34. Heft (1905), 25 ff.



Jahrgiange verteilten Abschnitte der Forschung Beyerles richtete, !
und entwickelte endlich ausfiihrlich seine Auffassung von der Stellung
St. Gallens zu Konstanz. 2 Beyerle antwortete in einem liangeren Auf-
satz, in dem er die gesamten wirtschaftsgeschichtlichen Forschungen
Caros ciner eingehenden Untersuchung unterwarf. ® Sicher darf sich
Beyerle mit vollem Rechte darauf berufen, dal er nicht eine neue
Behauptung aufgestellt, sondern «lediglich einen Standpunkt vertieft
und mit neuen Stiitzpunkten versehen habe, den vor mir Sickel und
Méyer v. Knonau 4 eingenommen haben, den neben mir der bekanntlich
rechtsgeschichtlich durchgebildete Herausgeber der merowingischen
Heiligenleben Bruno Krusch (Mon. Germ. Script. Rer. Merov. Tom. IV,
(190z], 229 f., bes. 231 und 239) und einer der griindlichsten Kenner
der karolingischen Zeit, von Simson (Jahrbiicher des frankischen Reichs
unter Karl dem GroBen, I, 339 f.) mit Entschiedenheit festhalten.y 8
Es fehlte nicht an Stimmen, die Beyerle rechtgeben. @

Es ist hier nicht der Ort, auf Beyerles Griinde einzugehen. ? Nur
auf eines mdochte ich kurz hinweisen, was Beyerle, der sich mehr auf

1 Caro, Arbon. Anzeiger fiir Schweizerische Geschichte, Bd. 9 (1904), 299—-302.
Derselbe : Zur Urbarforschung. Historische Vierteljahrsschrift, 1906, 153-173.

2 Caro, Beitrage zur alteren deutschen Wirtschafts- u. Verfassungsgeschichte.
Gesammelte Aufsitze (Leipzig 1903) : I1. Das urspriingliche Verhaltnis des Klosters
St. Gallen zum Bistum Konstanz und das Eigentumsrecht am Boden (26-37).

* Beyerle, Neucre Forschungen zur Wirtschaftsgeschichte der Ostschweiz
und der oberrheinischen Lande. Zeitschrift fiir Geschichte des Oberrheins, Bd. 61
(1907), 93 ft., 193 ff. ‘

4 Dieser hatte bereits in friheren Jahren eine Kontroverse zu bestehen mit
Ludwig Oelsner (Jahrbicher des frankischen Reiches unter Kénig Pipin [Leipzig
1871], 328 ff., 509 ft.;” 513 ff.), worin dieser zur alten Tradition zurickgekehrt
war. Gegen ihn wendet sich Meyer v. Knonau in den St. Galler Mitteilungen,
Heft 13, 239 ff.

-5 Zeitschrift fir Geschichte des Oberrheins, Bd. 61, 143 f.; vgl. S. 119.
Auch W. Wattenbach, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter bis zur
Mitte des 13. Jahrhunderts, I, % (1895), 253, sagt, daB die Bischofe formell im
Recht waren. _

¢ Vgl. A. Biichi, Historisches Jahrbuch, Bd. 27, 432, der sagt, daB Beyerle
«mit guten Griinden» St.Gallen als konstanzisches Eigenkloster erklare.
A. Mezister, Literarische Rundschau, 1908, 326. B. Kr(usch), Neues Archiv der
Gesellschaft fiir dltere deutsche Geschichtskunde, Bd. 32 (1907), 780 f. Uberhaupt
scheint Beyerles "Ansicht immer mehr an Boden zu gewinnen; so bemerkt
W. Oechsli gelegentlich (Anzeiger fiir Schweiz. Geschichte, Bd. 10, 268) : « Pfavers
war ohne Zweifel eines der funf Kloster, die im Eigentum des Bischofs gestanden
hatten, dhnlich wie St. Gallen bischéflich-konstanzisches Eigentum gewesen war. »

7 Er hat sie kurz und ibersichtlich zusammengestellt in der Zeitschrift fir
Geschichte des Oberrheins, Bd. 61, 119 ff.



das urkundliche Material stiitzt, iibergangen hat, nimlich auf einige
seiner Auffassung giinstige Momente in der St. Galler Tradition selbst.

Es ist sehr wohltuend, dal Vetter!, entgegen der vorsichtigen
Fassung A. Liitolfs * und Dierauers ®* und der ablehnenden Haltung
Eglis 4 schlechthin dic Prioritiat des Bistums Konstanz vor dem Kloster
St. Gallen anerkannt ; allerdings, auf was fir Grinde hin, sagt er
nicht. Leider hat er hier den grundlegenden Aufsatz Ochslis 3 iiber-
schen, der so treffend Beyerles Ausfithrungen iiber Konstanz stiitzt
und die alte Tradition von eciner Verlegung des Bischofssitzes von
Windisch nach Konstanz vollauf bestatigt. 8 Deshalb haben wir auch
keinen Grund zu zweiteln, daB3 der hl. Gallus und nachher seine Stiftung,
wic die Tradition behauptet, zum Bischof von Konstanz in naheren
Bezichungen gestanden. Gerade wenn der Bischof Grundherr der
Wildnis war, muBte der hl. Gallus sich an ihn wenden. Damit wiirde
ein von der Tradition hartniackig aufrechterhaltener Zug von einem
frithesten Privileg des Klosters seine Bestdtigung finden. Soll doch
nach der Vita s. Galli schon der hl. Gallus von cinem friinkischen Konig,
nach Gozberts Libellus der hl. Otmar von Koénig Pipin um 747 cin
Privileg erhalten haben. Darin liegt cin richtiger Kern. Tatsichlich
bedurfte der hl Gallus zu seiner Niederlassung in der Wildnis, zwar
nicht cines koniglichen, wohl aber eines bischéflichen Rodungsprivilegs.
Die von der Tradition erhdrtete Tafsache cines dltesten Privilegs ist
richtig ; nur tduscht sie sich in Bezug auf dic Art desselben, indem os
nicht ein Immunitdts-, sondern ein Rodungsprivileg war, und in Bezug
auf die Person des Ausstellers, die nicht Konig, sondern Bischof von
Konstanz war, der den forestus Arbonensis vom Konig zu cigen or-
halten hatte. Wire es ein kénigliches Immunititsprivileg gewesen,
so wire es doch gar nicht denkbar, wie sich in der St. Galler Tradition
diese Unsicherheit iiber ein fiir diec Rechtslage des Klosters so woert-

1 a a. O. 100,
Die Glaubensboten der Schweiz vor St. Gallus, 298.

3 Geschichte der Schweiz. Eidgenossenschaft 11, 34.

1 Kirchengeschichte der Schweiz, a. a. O. Exkurs VI : Dic Bistiimer Windisch
und Konstanz, 241 ff. Derselbe : Die christlichen Inschriften der Schweiz vom
4.—9. Jahrhundert in den Ziircher. Antiquar. Mitteilungen xx1v (1893), 53. Derselbe -
Eine neuc Rezension der Vita s. Galli. Neues Archiv, 21. Bd. (1896), 370 f., wo
er das Bistum Konstanz bereits bis in den Beginn des 8. Jahrhunderts hinaufrickt.

5 Wilhelm Qechsli, Zur Niederlassung der Burgunder und Alamannen in der
Schweiz. Jahrbuch far Schweiz. Geschichte, Bd. 33 (1908), 223 ff.

¢ Ebenda 260. Ferner Marius Besson, Les origines des évéchés de Genéve,
Lausanne et Sion. Fribourg 1506.

2



volles Dokument hdatte herausbilden kénnen. — Wenn sich nach Wetti 1
in der Zeit der Bedrdngnis nach dem Heimgang des hl. Gallus der
Bischof als eine Stiitze der Galluszelle erwies, so wird diese Sorge durch
seine grundherrlichen Pflichten verstdndlich, wenn sie auch zwar
schon hinreichend erkliart wire durch das rein bischofleche Interesse
fiir ein in seiner Didzese gelegenes religioses Institut.

Von groBter Bedeutung ist die von der Tradition erzihlte Stellung
Waltrams zu St. Gallen. 2 Die Tradition sagt, dal er erblich die

1 Cap. 44 bei Meyer v. Knonau, cap. 36 bei Krusch.

2 Waltram wird von Prof. Vetter, S. 95, « Zentgraf des Arbongaus » genannt.
Vor einer solchen Konfusion hitte ihn ein auch nur fliichtiges Uberlesen der
Forschungen Beyerles bewahrt. Vom Geschlecht der Waltramme ist die sog.
Waltramshundertschaft benannt, die urkundlich von 852-860 genannt wird
(Wartmann 11, Nr. 419, 420, 444, 478) und nachweislich die Orte KeBwil, Hefen-
hofen, das unbestimmbare Continuowilare und hoéchst wahrscheinlich auch
Romgnshorn, das Waltram gehérte (Wartmann I, Nr. 85), umfaBite, Diese Walt-
rammishuntari war wohl dic letzte alamannische Hundertschaft der Grafschaft
Thurgau, lag am Bodensee und stieB in ihrer Ostgrenze an den Arbongau. Ihr
stand Waltram als Centenar oder Zentgraf vor, Daneben war er Tribun, d. h.
oberster bischoflicher Beamter des Arbongaus. Vgl. dariiber Meyer v. Knonau,
Anzeiger fiir Schweiz. Geschichte, Bd. I, 119. Derselbe : St. Galler Mitteilungen,
Heft 12, 64 f. Anm. 201 ; Heft 13, 98 ff. K. Liitolf, Schweizerische Kirchen-
zeitung, 1908, 554. Mit Beyerle, Grundherrschaft, Bd. 32, 39, habe ich hier die
von Meyer abweichende Ansicht vertreten. Vgl. ferner Caro, Jahrbuch fiir Schweiz.
Geschichte, Bd. 27, 200 f. — Egli (Kirchengeschichte, 204, Anm.'3) macht Gozbert-
Walahfrid im Libellus Vorwiirfe, da3 ¢r den hl. Otmar schon 720 durch Waltram
berufen werden 1dBt, dessen Witwe noch am 2. Februar 779 (Wartmann, Nr. 8s)
urkundlich erscheine, und sieht darin einen Beweis fir die Tendenz der St. Galler |
Klostertradition, spitere Ereignisse moglichst weit hinaufzuriicken. Es handelt
sich hier indessen um einc Urkunde, die bisher merkwiirdig interpretiert worden ist.
Es wire an der Zeit, den Text ecinmal genau zu analysieren. Die ausschlaggebende
Stelle lautet : « Ego .... Waldrata, filia Theotuni condam, qui fuit uxor Wald-
ramno tribuno. » In Waldrata hat man bisher allgemein die Gemahlin des Tribuns
Waltram erblickt ; cine Ausnahme macht Kukin (Thurgovia sacra II, 102), der
sie fir eine Tochter Waltrams halt. Mit Recht. Es fragt sich, worauf sich das
Relativpronomen qui = quae beziehe. Antwort: Auf die Theotu (Theotuni =
Genetiv von Theotu. Vgl. Gallo = Gallonis ; Beata = Beatanae, Nr. 4, 12 ; Pieta =
Bietani, Nr. 10 etc.). Denn, falls nicht der Zusammenhang klar etwas anderes
verlangt, so ist das Relativ anf das zunichstliegende Substantiv zu beziehen.
Bezoége es sich auf Waldrata, dann miiBte es zudem heiBen : qui fu7 uxor. Wald-
rata ist daher die Tochter der verstorbenen Theotu, diese die Gemahlin des eben-
falls verstorbenen Waltram. Wenn aber Waldrata die Tochter Waltrams ist,
dann ist auffallend, daB sie sich blo8 Tochter der Theotu, nicht aber auch des
Waltram und diesen nicht ihren pater oder genitor nennt. Wahrscheinlich war
sie die Stieftochter Waltrams. Dann war sie geboren aus einer ersten Ehe Theotus,
vor deren Verehelichung mit Waltram. Weniger wahrscheinlich aber nach dessen
Tod aus einer zweiten Ehe Theotus, weil dann gewiB ihr eigener Vater und nicht



« termini vastae solitudinis, in quibus vir Dei - cellam construxerat »,
besaB. Tatsidchlich war er, wie die Urkunde von 779 sagt, Tribun !,
d. h. oberster Beamter des Arbongaues, eine Wiirde, die sich offenbar
in seiner Familie erblich fortpflanzte. Wenn ihm das Eigentumsrecht
iiber den ganzen Gau, vom See bis zu den Alpen, also nicht blo Arben
mit dem gerodeten Geldnde, sondern auch der Arboner Forst, zuge-
schrieben wird, so ist das ein Hinweis, wie die These Beyerles iiber die
Zusammengehorigkeit des Arbongaus in der St. Galler Tradition ihre
Stiitze findet. Nur begeht diese den Fehler, da sie das Eigentums-
recht, statt dem bischoflichen Grundherrn, dem obersten Verwalter
zuschreibt. Das aber ist der schlagendste Beweis fiir die Unsicherheit
der St. Galler Tradition, wenn sie dieselbe Stiftung, die sie bereits
fir immun durch konigliche Urkunde erklidrt hatte, jetzt wieder dem
Tribun von Arbon zuschreibt, von dem es feststeht, da3 er bischoflicher
Beamter des Arbonerkastells war. |

So 148t es sich verstehen, warum Waltram Otmar beruft : im -Auf-
trag des Bischofs als oberster Beamter des Gaus. So lafit sich auch
erkliren, wie nach der Vita s. Galli? der tribunus Arbonensis « cuin
cunctis pagensibus » auf den Befehl des Herzogs Gunzo hin dem
hl. Gallus beim Bau der Zelle behilflich sein mubB ; diese pagenses sind
eben die Zinspflichtigen des Bischofs. Noch interessanter ist jene
Erzahlung in der Vita s. Galli®, der auf Betreiben des hl. Gallus
gewihlte Bischof Johannes habe «actoribus suis cum plebe iussit
aedificio cellae certatim insistere ». ¢ Hier passiert dem Chronisten
einmal das MiBgeschick, daBl er, was er sonst sorgfdltig zu vermeiden
trachtet, doch von bischéflichen Beamten spricht, die ihre Unter-
gebenen haben ; und wenn auch ihr Wohnort nicht genannt ist, so geht

Waltram genannt wiirde, der ja dann nicht einmal ihr Stiefvater gewesen wire.
So erscheint die Tradition nicht im geringsten mehr als zweifelhaft, umso mehr.
als in der Urkunde von 779 bereits ein Sohn Waldratas, Waldbertus, also ein Enke!
Waltrams, genannt wird.

1 Diese Benennung stammt aus der in Arbon lebendig gebliebenen Erinnerung
aus der Romerzeit. Im Kastell Arbon stand der Tribun einer Kohorte (in der
Notitia dignitatum : Tribunus cohortis Herculeae Pannoniorum Arbonae); sein
Name ging nun auf seinen Rechtsnachfolger in der germanischen Zeit als Befehls-
haber des Kastells iiber. Beyerle, a. a. O. 38. Oechsli, a. a. O. 227.

2 Meyer v. Knonau, cap. 21, Krusch, cap. 19.

3 Meyer v. Knonau, cap. 29, Krusch, cap. 25.

4 Walahfrid cap. 25 bei Krusch, a. a. O. 303 f.: « Episcopus autem iussit
his, qui rebus episcopii praeerant, ut ad virum Dei cum sibi subiectis venirent. »
Das wire die sachlich genaue Auffassung.



doch aus dem Zusammenhang klar hervor, daB sie in der Nidhe der
Zelle, also im Arbongelinde, wohnen mubBten. !

Wie gesagt, nicht in diesen Ziigen der Klostertradition liegt der
Beweis, sondern in den von Beyerle geltend gemachten rechts- und
wirtschaftsgeschichtlichen Griinden, zu denen aber diese Ziige der
Tradition ergidnzend treten. Es ist daher nicht ganz richtig, wenn
Caro 2 bemerkt, Beyerle habe « von der St. Galler Uberlieferung ganz
abstrahiert » und sei «unter Kombination verschiedener Umstinde »
zu seiner Behauptung gelangt, ganz abgesehen davon, daB3 diese « ver-
schiedenartigen Umstédnde » eine streng wissenschaftliche Nachpriifung
wohl bestehen.

Leider hat Vetter auch diése zum Verstiandnis der Geschichte
des hl. Otmar so wichtige Untersuchung iiber seine Berufung durch
Waltram, iiber «die SchultheiBenfamilie des Waltramshunderts am
Bodensee » 3 und ihre Stellung zum Arbongau unterlassen und hat sie
im Stil der alten St. Galler Chronisten abgetan mit den Worten, die
ebensogut vor 1000 Jahren geschrieben sein konnten 4: « Um %20,
zur Zeit Karl Martells ward er, vielleicht von dem Zentgrafen des
Arbongaus, Waltram, zum Wichter und Vorsteher der Galluszelle .. ..
berufen. Waltram, ein Urenkel Taltos, der ein Gonner des hl. Gallus
gewesen, hat, wenn man den alten St. Galler Legendenschreibern
glauben darf, den Priester Otmar von dessen Herrn, dem Grafen
Viktor von Churritien, sich erbeten, und ihn, im Einverstindnis und
auf Zureden .... des Herzogs Nebi von Alamannien, personlich dem
Hausmeier Karl Martell oder seinem Nachfolger, dem spitern Konig
Pipin, zur Bestitigung in dieser Wiirde vorgestellt und empfohlen. »
Die wissenschaftliche Welt wire Vetter dankbar, wenn er genau unter-
sucht hitte, ob man den «alten Legendenschreibern» glauben darf
oder nicht, ob ihr Bericht ganz zu verwerfen ist oder einen richtigen
Kern enthilt.

1 K. Liitolf, Schweiz. Kirchenzeitung, 554, macht auf diese beiden zuletzt
genannten Stellen aufmerksam : « Sichtlich waren Beamte und Volk des Herzogs
die gleichen, wie Beamte und Volk des Bischofs, die da beim Klosterbau helfen
sollten, wo doch gewiB eine allzu groBe Menge nur gestort hitte. » Daraus schlieBt
er : « Der Boden war bischoflich, das Gericht und die Landesherrschaft war kénig-
lich, bezw. des Herzogs und des Hundertschaftsbeamten. » Das letzte ergibt sich
aus seiner Annahme, die er Meyer v. Knonau entlehnt, daB der Arbongau und
die Waltramshundertschaft zusammenfielen.

2 Beitriage, 27.

3 Vetter, a. a. O., 96.

4 Ebenda, 95. '



— 16 —

In Wirklichkeit diirfte heutzutage bei der auiuffallenden Ubercin-
stimmung der Wirtschaftsgeschichte mit dem ririchtigen Kern der
Klostertradition der wissenschaftliche Ernst kaummn mehr an der Tat-
sache vorbeikommen, dal3 die Galluszelle auf bischéfliflich-konstanzischem
Boden, mit Rodungsprivileg des Bischofs erbaut, d durch die Berufung
Otmars zu einem Kloster erweitert, ein Eigenklostster des Hochstiftes
Konstanz war. Eine Schwierigkeit liegt nach Caro ! ! gegen seine grund-
herrschaftliche Abhingigkeit von Konstanz vor ; 759-60 darin, daB
St. Gallen unter Abt Otmar als selbstdndiges Reclchtssubjekt auftritt,
indem der Abt urkundlich in Angelegenheiten der r Klostergiiter ohne
jene Einmischung ‘der Bischofe handelte, wie wir sie ¢ spiter finden. Doch
1aBt sich das leicht erkldaren aus der anfangs wirtschchaftlich gewil3 nicht
rosigen Lage der jungen Abtei, dic erst Rdumlichlhkeiten im gréBeren
Umfang herstellen muBlite. Das Kloster bedurfte d dringend der freien
Verwendung der Einkiinfte, und darum mochte und d muBte der Bischof
dem Abte, der mit Existenzsorgen zu kampfen hatte;e, freie Hand lassen.
Es bedurfte des weiteren nur eines dem Kloster wolvhlwollenden, milden
Bischofs und nachsichtiger Beamter, um dem Abtote moglichste Selb-
standigkeit zu belassen. Das i1st der Kern jener - von der Tradition
behaupteten urspriinglichen Ireiheit des Klosters,s, dic tatsichliche,
aus Nachsicht belassene Selbstdndigkeit in der Vererwaltung. Als aber
dic Schenkungen dem Stifte von allen Seiten zufliflossen, mochte der
steigende Reichtum den Bischof veranlassen, seirine grundherrlichen
Rechte zu betonen und die Hand auf die emporblilithende Stiftung zu
legen, die auf dem besten Wege zu vollig unabhiangigiger Ausgestaltung
war. * Von seiten des Klosters aber muBte es wie ein U Unrecht empfunden
werden, wenn die Bischofe das Stift in den Zeiteten des miihevollen
Emporringens sich selbst iiberlassen hatten, numn aber den «fett
gewordenen Liebling » in Fesseln schlugen. Durch ¢ cine vierzigjahrige,
selbstandige Verwaltung an Unabhiangigkeit gewohmnt, konnte ihm der
Gedanke an bischofliche Kontrolle nicht leicht eingelehen, war ihm iiber-
haupt diec Rechtslage nie zum BewuBtsein gekommmen. Ja, diese war

1 Beitriage, 30. :

2 Vgl. Beyerle, Zeitschrift fur Geschichte des Oberrheiizins, Bd. 61, 142 : «Es
ware dabei zu beriicksichtigen, daB die Frage fir das BiSistum erst praktische
Bedeutung gewann, als die Traditionen mehr und mehr denem Grab des hl. Gallus
zuflossen und das Kloster begann, sich zu einer eigenen Grurundherrschaft zi# ent-
wickeln. » Dann Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands s II!, (Leipzig 1890),
58 : « DaB der Streit erst unter Otmar ausbrach, ist begreireiflich : der Besitz des
Klosters hatte erst Wert, seitdem es nicht mehr eine unbeoedeutende Zeclle war. »



itiberhaupt nicht vollig aufgeklirt. Das ersehen wir aus der unsicheren
JLokalisierung des Klosters in den Urkunden, das bald als im Thurgau,
bald im Arbongau, bald in beiden gelegen bezeichnet wird. !

Dic unmittelbare Veranlassung zum Ausbruch des Streites zwischen
_Abt Otmar und dem Bischof Sidonius aber bildete die durch das Wirken
«des hl. Bonifatius angeregte Rirchliche Reformgesetzgebung Pipins, die
zumal die Stellung des Bischofs klar und scharf betonte, und die nach
der Niederwerfung -Alamanniens durch die Franken auch im Bistum
Konstanz dem Kloster St. Gallen gegeniiber durchgefiihrt wurde.
Diesen Zug mit dem Fall Otmars vereinigt zu haben ist das Verdienst
Haucks 2 und Eglis 3, denen sich Ladewig 4, Caro 5, Pfarrer Miiller ¢,
Liitolf 7, Meyer v. Knonau ® und nun auch ausfiihrlich Vetter ® ange-
schlossen haben.

Nicht als ob die Theorie in ithrem vollen Umfang haltbar wire.
Sie hidlt ndmlich die bisherige « Fragestellung, ob koéniglich, ob bischof-
lich, .... fiir nicht ganz zutreffend.» 10 St. Gallen war nicht ein koénig-
liches Kloster. Aber es war vor 760 auch nicht bischoflich. In der
von der Tradition fiir dic Neuzeit beanspruchten Freiheit liegt ein
richtiger Kern. Es war namlich eine irische Stiftung, und als solche
behauptete es prinzipicll die Unabhdngigkeit von der bischéflichen
Jurisdiktionsgewalt.  Nun aber wollte die durch das Wirken des
hl. Bonifatius angeregte frankische Kirchenreform dem Zerfall der
friankischen Kirche begegnen vor allem durch straffe Einheit und
Unterordnung durch die bischofliche Gewalt. Auch die Kloster wurden
dadurch -betroffen, indem die bischoflichen Rechte auch ihnen gegen-
iber scharf betont wurden. Als Mittel zur Unterwerfung der Kldster
unter die bischéfliche Jurisdiktionsgewalt wurde die allgemeine Ein-
fihrung der Benediktinerregel zur Pflicht gemacht, da sie prinzipiell
dic bischéfliche Jurisdiktion anerkennt, wihrend die Kolumbansregel

Darauf macht Vetter aufmerksam, S. 107.
Kirchengeschichte Deutschlands II., 56 ff.
Kirchengeschichte der Schweiz, 197 ff.
Regesta episcoporum Constantiensium I. (Innsbruck 1893), 6 f.
Beitrage, 27 ff.
Der Grenzbote, siche oben.
Schweizerische Kirchenzeitung, 554.
Art. « St. Gallen » in Herzogs Realencyklopidic fiir protestannschc Theo-
logie und Kirche, VI. Bd. (Leipzig 1899), 346.
¥ S. 109 ff.
10 Hawuck, a. a. O., 57, Anm. 4.

® 9 & @~ e D o =

REVUE D HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 2



e TR

nichts davon weill, Damit war es aber mit der Freiheit der irischen
Stiftungen zu Ende. Da sich St. Gallen, das nicht ein kénigliches
Kloster war, gegen die Einfiihrung der Benediktinerregel wehrte, um
seine urspriingliche Freiheit zu behaupten, wurde Abt Otmar, wie es
die Synode von Verneuil (755) vorsieht, abgesetzt und zur Durchfithrung
die Hilfe des weltlichen Armes angerufen.

Diese Erklarung der Schicksale des Abtes aus den allgemeinen
Zeitverhiltnissen und Zeitereignissen erscheint auf den ersten Blick
recht plausibel. Ist es aber stets gewagt, Einzelgeschehnisse bet fehlen-
dem Beweismaterial aus allgemeinen Zustianden zu erklidren, so erscheint
im vorliegenden TIall die Berufung auf die allgemeine Zeitgeschichte
doppelt verfehlt, weil ecinmal auf St. Gallen jene Bedingungen nicht
zutreffen und zweitens die Erklarung der Zeitereignisse an schiefen
Unterstellungen leidet.

DaB die sogenannte « Fretheit der irischen Stiftung » St. Gallens,
obwohl sie Hauck? als «zweifellos » erscheint, eine durch gar nichts
bewiesene Ammhme ist, braucht nach dem oben iber das Verhidltnis
St. Gallens zu Konstanz Gesagten kaum mehr ausgefiithrt zu werden.
Freilich, wenn man mit Egli die Errichtung des Bistums Konstanz
moglichst spdt ansetzt, um der Galluszelle die zeitliche Prioritit
vor ihm zu sichern, hat man emen erheblichen Vorsprung gewonnen.
Aber damit ist es nun aus. Um St. Gallen die «irische Freiheit »
zu sichern, genigt c¢s auch nicht, irische Einflisse, besonders
‘Namen irischer Ménche, fiir die Zeit Otmars in St. Gallen nachzu-
weisen. Diese lassen sich, wie das Folgende zeigen wird, recht gut auf-
recht halten mit der Anerkennung der bischoflichen Jurisdiktion.
Wem es aber wirklich, wie Egli? beteuert, bloB darum zu tun ist,
den richtigen Kern der Tradition herauszuschilen, der wird auch dic
von der Tradition behaupteten, weitgehenden Beziehungen St. Gallens
zu Konstanz, namentlich die bestverbiirgte Einsetzung Otmars durch
den bischoflichen Beamten, aufrecht halten miissen, die cher alles
andere zulassen als eine Ablehnung der bischéflichen Jurisdiktion
von sciten des Klosters.

Aber auch jene angebliche Einfiihrung der Benediktinerregel,
weil sie die bischofliche Jurisdiktion anerkenne, ist durch nichts ver-
birgt. In Irland selber waren allerdings die Kloster, von denen die



Missionierung ausgegangen war, die Mittelpunkte des christlichen
Lebens und dem Abte oft der Bischof, der Monch sein konnte, unter-
stellt. Auch auf dem Festland bechaupteten die Kolumbdnsstiftungen
oft, aber durchaus nicht allgemein, diese Unabhingigkeit von der
bischéflichen Jurisdiktionsgewalt. Aber ebensosehr haben wir Beweise,
dal die Bischofe ihre Rechte energisch dagegen gewahrt haben !
und daBl auch dort, wo Klosterbischofe waren, die Jurisdiktion des
Diozesanbischofs nicht vollig aufgehoben war. 2 Es ist auch unrichtig,
von einer Nichtanerkennung der bischoflichen Jurisdiktionsgewalt von
sciten der Kolumbansregel zu sprechen. Diese ist eine asketisch-
monastische Anleitung zum Leben der Vollkommenheit und enthilt
nichts iber die rechtliche I'rage des Verhidltnisses des Klosters zum
Bischof. Dieses tatsdchliche Verhiltnis ist vielmehr das Ergebnis
der duBeren, im Lande herrschenden Zusténde, denen sich die Regel
ohne weiteres anpassen kann. Daher finden wir im Westen des
Frankenreiches, wo die irischen Ménche auf ausgebildete Didzesan-
verhiltnisse stieen, die Klosterbischéfe selten, wahrend Kolumban
und seine Jiinger in dem erst zu missionierenden Osten des Reiches,
in Alamannien und den anstoBenden Gegenden von Burgund, wo die
kirchliche Ordnung erst zu begriinden war, die Verhéltnisse der Heimat
einrichten konnten. 2 Wie die Kolumbansregel, so verordnet auch die
Regel des hl. Benedikt nichts iiber die Stellung des Klosters zum Bistum,
sondern anerkennt einfach die in der Kirche bestehenden Verhilt-
nisse ; und da eben Unterordnung der Kloster unter die bischofliche Juris-
diktionsgewalt allgemeines Kirchengesetz war, so setzt sic die Benedik-
tinerregel stillschweigend voraus, enthilt sogar zweli Bestimmungen,
die sie klar erkennen lassen : namlich Kap. 62, wornach bei Ausschluf
eines Monches, der Priester ist, auch der Bischof davon Kenntnis
erhalten soll, und Kap. 64, wornach bei der Wahl eines Unwiirdigen
zum Abt der Ditézesanbischof («ad cuius dioecesim pertinet locus 1pse »)
eingreifen soll. ¢ Nicht diese in ihr gelegene Anerkennung der bischof-

! Hauck, 1, 283 f. .

% Bellesheim, Geschichte der katholischen Kirche in Irland. I. (Mainz 18g0),
229 f.; Vgl. 226.

3 Ebenda, 227 f. .

4 Wie wenig Vetter die Benediktinerregel kennt, zeigt er, indem er in der
10. Beilage (S. 187), als einen Beweis fiir die Anerkennung der bischéflichen Juris-
diktionsgewalt durch die heilige Regel, anfithrt die achte Stufe der Demut im
Kap. 7: «Si nihil agat monachus, nisi quod communis monasterii regula vel



e 20 —

lichen Jurisdiktionsgewalt war der Grund, weshalb die Regel des
hl. Benedikt im Frankenreich eingefithrt wurde, weshalb sogar manche
Kolumbanskloster sie freiwillig annahmen, entweder ausschlieBlich
oder neben der Kolumbansregel, sondern ihre erhohte praktische
Brauchbarkeit. 1 Ein hl. Bonifatius, der mit e¢inem Stab von Bene-
diktinern im Geiste der Benediktinerregel das Frankenland missionierte
und reformierte, konnte doch seine Klosterreform auf keiner andern
Grundlage aufbauen als auf der Benediktinerregel, und da ecine all-
gemeine Kirchenreform auch auf dem Gebicte des Ordenswesens Ein-
heit verlangte, darum betrieb er, da es im Frankenlande wohl Kloster-
regeln, aber keine herrschende Regel gab, so eifrig dic cinheitliche
Einfiihrung der Benediktinerregel zur Durchfiihrung einer griindlichen
Reform, nicht aber zur Erschleichung der Anerkennung der bischéflichen
Jurisdiktionsgewalt durch die Kloster. * Es ist {iberhaupt merkwiirdig,
daB sich nirgends im Frankenreich von seiten der Kloster ein Wider-
stand erhob gegen die Einfithrung der Benediktinerregel. Warum
also fiir St. Gallen eine solche Ausnahme konstruieren ?

"~ Wenn iibrigens die frinkischen Synoden, namentlich die von
Verneuil im Jahre 755, elne strenge Unterordnung des gesamten Klerus,
sowohl des Welt- als des Ordensklerus und tiberhaupt des gesamten
Ordenswesens unter die Jurisdiktionsgewalt des Didzesanbischofs ver-
langen 3, so war das nichts Ncues und betraf nicht so fast dic Kloster,
als mchr die privaten umherschweifenden Moénche (Kap. 11), wie auch
manche unabhingige Priester (Kap. 8 und Kap. 21) und sich um keinen
Diozesanbischof kiimmernde Chorbischéfe (Kap. 13). Etwas Ncues
wird nicht bestimmt im Ordensrechte. Ein vorurteilsloses Studium
der Synodalakten zeigt, daBl darin nur neu eingeschérft wird, was
bereits bestand, nicht aber ein neues Recht geschaffen wird.

maiovum cohortantur exempla.» Was soll das ? Wenn das Beispiel der « dlteren
Manche » die Jurisdiktion des Bischofs eben nicht anerkennen wiirde, wie das in
cinem exemten Kloster geschieht ?

L Vgl. Gustav Sehniiver, Die Benediktiner und die Anfinge der abend-
lindischen Kultur. Schweizerische Rundschau, 2. Jahrgang (1901-02), 327 fi. —
Derselbe, Bonifatius (Mainz 1909), 1 ff. — Bellesheim a. a. O. 159. '

2 Conc. Liptin. cap. 1: « Abbates et monachi receperunt sancti Patris Bene-
dicti (regulam) ad restaurandam normam regularis vitae.» Boretius, Capitularia
Regum Francorum. Mon. Germ. Hist. Legum Sect. IT. Capitularia Tom. L. (1883) 28.

3 Vgl. Concil. Vernense, Cap. 1: « Ut unusquisque episcoporum potestatem
habeat in sua parrochia, tam de clero quam de regularibus vel secularibus, ad
corregendum et emendandum secundum ordinem canonicam spiritale, -ut sic
vivant qualiter Deo placere possint.» Boretius, 1. c. 33.



Bei den Klostern wird ein genauer Unterschied gemacht zwischen
dem Materiellen und dem Geistlichen. Fir das Materielle bestimmt
Kap. 20: «In illo alio synodo ! nobis perdonastis, ut illa monasteria
ubi regulariter monachi vel monachas vixerunt, ut hoc quod eis de
illas res dimittebatis, unde vivere potuissent, ut exinde, si regales erant,
ad domnum regem fecissent rationes abba vel abbatissa ; et si episco-
pales, ad illum episcopum.» Das will doch nicht heilen, wie Hauck,
Egli und Vetter meinen, daB hier das neue Recht geschaffen wurde,
cin jedes Kloster miisse in Zukunft entweder koniglich oder bischéflich
sein ; sondern das Statut verlangt nur Rechenschaft iiber die Ver-
waltung : die koniglichen Kloster haben sie dem Koénig, die bischéflichen
dem Bischof abzulegen ; dabel ist es ganz selbstverstindlich, daB cs
nur konigliche und bischofliche Kloster gibt. Dieses Kapitel ist geradezu
cin Beweis dafir, daB das Frankenreich schon lingst nur konigliche
und bischéfliche Kloster kannte., Das mul also auch fiir St. Gallen
gelten. * Dieses Kapitel beriihrt keineswegs die Stellung der Kloster
zur Jurisdikiion des Didzesanbischofs, die fiir alle Kloster, kénigliche
wie bischofliche, vorausgesetzt wird.

Uber das Geistliche des Klosters, den ordo regularis, hat der
Bischof zu wachen: « Ut monasteria tam virorum quam puellarum
secundum ordinem regulariter vivant ; et si hoc facere contempserint,
episcopus, in cuius parrochia esse videntur, hoc emendare debeat » etc.
(Kap. 5, dazu Kapp. 6 und 10).%® Damit wird den Kléstern die
Unabhingigkeit von der Aufsicht des Dibzesanbischofs in Sachen der
klosterlichen Disziplin, wie es im allgemeinen Rechte vorgesehen war,
nicht angetastet. Doch wird bestimmt, daB3 im Falle des Zerfalles der
Klosterdisziplin der Bischof das Recht habe, einzuschreiten. Damit
wurden allerdings einige irische Stiftungen betroffen, die sich auch fiir
diesen Fall die Unabhingigkeit vom Bischof ausdriicklich vorbehalten
hatten. ¢ Das finden wir aber gewShnlich nur bei Klostern, die eigene
Klosterbischéfe hatten. Bei St. Gallen ist nichts derartiges bekannt,
noch weniger ein Zerfall der Ordensdisziplin, der ein Einschreiten des
Bischofs bendétigt hitte,

1 Diese Synodalakten sind nicht mehr vorhanden, Boretius, 1. c. 36, nota 10.

2 Prof. Vetter (S. 112) sagt, Hauck und Egli iiberbietend : Die Beschliisse
von Verneuil «diirften geradezu als Verurteilung St. Gallens, des vornehmsten
der Schottenkléster Alamanniens, von dem Konige der Synode vorgelegt und
von dieser genehmigt worden sein. »

3 Boretius, 1. c. 34.

4 Bellesheim a. a. O., 228 f.

S



— 22 —_—

Wie schon oben betont, handelt es sich bei den irischen Stiftungen
nie um volle Exemtion von der Jurisdiktion des Didzesanbischofis.
Die Exemtion der irischen Kloster, die eine eigene Erscheinung war,
ist nicht zu verwechseln mit dem kirchlichen Rechtsinstitut der Exem-
tion. Das Kloster Fulda war das erste Kloster im Frankenreich, das auf
Betreiben des hl, Bonifatius vom Papst Zacharias die eigentliche Exem-
tion von der bischoflichen Jurisdiktionsgewalt erhielt, ein Privileg, dem
Konig Pipin die Bestdtigung nicht gab , eben weil es ein Novum, etwas
Unerhortes, fiir das Frankenreich war |, so daf3 zwischen Lul, dem Nach-
folger des hl. Bonifatius als Erzbischof von Mainz, und dem heiligen
Abte Sturmi ein Streit entstand. ! Wenn sich daher Hauck 2, Caro3,
K. Liitolf 4, Vetter ® fir St. Gallen auf die Analogie von Fulda beriefen,
um den Kampf als einen Jurisdiktionsstreit zu erweisen, so ist das
nicht nur ganz unberechtigt, sondern spricht geradezu gegen ihre
Auffassung ; denn der Jurisdiktionsstreit in Fulda war damals eine
ganz cinzige Ausnahme.

Nichtsdestoweniger waren wohl die Statuten der Synode von
Verneuil die Veranlassung zum Streite in St. Gallen. Nicht zwar, als
ob sich Otmar der bischoflichen Jurisdiktionsgewalt hidtte entziehen
wollen ; “dafiir licgt weder in den  Urkunden, noch in der Tradition
ein - Anhaltspunkt ; Otmar war ibrigens urspringlich Weltpriester,
daher an die bischofliche Jurisdiktion gewohnt. Auch nicht, als
ob er sich, wic Egli meint, der Einfithrung der Benediktinerregel
widersetzt hitte ; dazu war nicht der leiseste Grund, zumal, wenn Egli
der Tradition cntsprechend zugibt, dal} vielleicht schon Otmar die
Benediktimerregel «beriicksichtigt hitte ». ¢ Wenn Caro? wenigstens
die Moglichkeit in Betracht zieht, obwohl er die Tatsdchlichkeit ab-

1 Vgl. die genaue Darstellung bei Franz Zehntbauer, Das Kirchenrecht bei
Bonifatius, dem Apostel der Deutschen. Wien und Leipzig 1910, 22 ff.; nachk
diesem Werke habe ich tiberhaupt zum groflen Teil das Vorangehende bearbeitet.
Vgl. August Hiiffer, Das Rechtsinstitut der klosterlichen Exemtion in der abend-
landischen Kirche in seiner Entwicklung bei den minnlichen Orden bis zum
Ausgang des Mittelalters. Mainz 190;7. F. X . Funk, Zur Geschichte der altbritischen
Kirche : In: Kirchengeschichtliche Abhandlungen. Bd. I, (Paderborn 1897)
421 fl. Carl Joseph Hefeie, Konziliengeschichte, III. Bd. (Freiburg i. Br. 1858).

2 Kirchengeschichte I1, 58.

3 Beitrdge, 31 f.

4a a. O, 554.

$a a O, 123

6 a.a. O, 203.

7 a.a. O, 31.



weist, es hdtte sich im Streit «um die Diézesanzugehorigkeit des
Klosters » handeln kénnen, da durch die Berufung eines Churer Klerikers
diec Ditzesanrechte des Bischofs  von Konstanz iiber St. Gallen zweifel-
haft werden konnten, so liegt  d afiir auch gar kein Anhaltspunkt in
‘Geschichte und Legende. Es  handelte sich einzig und allein um die
grundherrschaftliche Gewalt des Bischofs diber das Kloster. Das Konzil
von Verncuil bot nun dem Bischof, der den steigenden Reichtum des
Klosters lingst mit scheelen A ugen betrachtet haben mochte, eine gesetz-
liche Handhabe, scine Rechte als  Grundherr geltend zu machen, indem
er Rechenschaftsablage verlangen muBte. Das war der Stein des
AnstoBes, der Otmar zum Fall  brachte. Das wars, was daher im Vertrag
von 759-60 geregelt wurde. Dall  der Streit mit der Reform zusammen-
hiangen mullte, zeigt die Tradition  deutlich, indem sie Otmar durch
Karlmann mit Pipin in Beziehung treten 1a8t, der ihm die Benediktiner-
regel zur Einfithrung ibergib t. 1

Wenn aber Prof. Vetter 2, aus der Tatsache der Mitwirkung der
alamannischen Beamten bei der Absetzung Otmars, diese neben den
Pipinschen Kirchengesetzen den alamannischen Freiheitsbestrebungen
zuschreibt und das Kloster beinahe zum alamannischen Nationalheilig-
tum und zum Herd der nationalemm Umtriebe gegen das Frankenreich
stempelt, so hat er vergessen, daB diese These Rettbergs 3 bereits von
Meyer v. Knonau und Sickel griindlich widerlegt wurde. Sie hat nur
in dem Sinne Richtigkeit, als die Kirchenreformen in Alamannien
erst nach dessen Niederringung einsetzen konnten und tatsichlich der
weltliche Arm die Absetzung Ot mars vollzichen muBte.

Damit ist der Streit nur in den allgemeinsten Ziigen gezeichnet.

IT.

Wenden wir uns nun no ch einigen Einzelheiten in Prof. Vetters
Bearbeitung des Lebens des h1l. Otmar zu.

DaB Prof. Vetter ein einleitendes Kapitel iiber «die Anfinge
St. Gallens » brachte, war notwendig, wollte er die Grundlage zeichnen,
auf der Otmars Werk sich aufbaute. Leider ist es sehr, sehr diirftig

1 Gozbert, Libellus, cap. 51, bei Meyer v. Knonau, Heft 13, 68 f.

ta. a O, 112 ff. 121 fl. _

3 Kirchengeschichte Deutschlands. II. Bd. (1848), 107 ff. Auch Gelphke,
Kirchengeschichte der Schweiz II. (1861), 293 ff. folgt dieser Annahme.



ausgefallen und berichtet uns mehr iiber Dinge — z. B. den unvermeid-
lichen Baren des hl. Gallus! — fiir die wir uns in eciner Biographie
des hl. Otmar nicht stark interessieren. Dall er mit Vorliebe von den
religivsen Verhiltnissen des Landes berichtet, ja sogar ein ganzes
Kﬁpitel einschiebt iiber «St. Pirminius und das Frithchristentum in
Alamannien », kann ich mir nicht anders denken denn aus der Voraus-
setzung heraus, Abt Otmar habe die Missionstatigkeit im Lande ab-
geschlossen. Das 3. Kapitel, « Otmar als Abt und Seelsorger », scheint
denn auch diese Auffassung zu bestdtigen. Bringt er doch dort als
Beweis fiir Otmars « Seelsorgerarbeit » ausfithrlich den unter Otmars
Namen crhaltenen BuBspiegel, aber ohne mitzuteilen, daB3 scine Ab-
stammung von Otmar sehr unsicher ist. ' Zudem leitet er dieses Kapitel
ein mit der poetischen Wendung: « Als Otmar, der Alamanne, aus
seiner Heimat .... Ritien in die Seegegend kam, suchte er vor allem
das gemeine Volk daselbst kennen zu lernen, indem er das Land durch-
zog, ,reitend auf friedlichem Riicken daher des verachteten Esleins,
wie ein poetischer Lobredner ihn schildert. 2 Die Stelle in der ganz
niichtern gehaltenen Vita s. Otmari (cap. 2) aber sagt nur: «Cui
(scil. Otmaro) etiam haec erat consuetudo, si quoquam pro utililate
monasterii eum tendere necessitas poposcisset, vilis miti dorso vehe-
retur aselli. » Wenn sich W. H. Riehl in sciner Novelle « Liebesbufe » 3
manche kleine Freiheiten in der Ubersetzung der Vita s. Otmari
erlaubt, so gestatten wir diese poetische Lizenz dem Novellisten gerne ;
dem Historiker Vetter aber nicht. Von einer Seelsorgetitigkeit Otmars
im Volke findet sich in der Geschichte keine Spur. Wir hitten daher
auf diese Kapitel, die allerdings die personlichen Liebhabercien Vetters
zeigen, gerne verzichtet. Es wiéren ithm dann nicht Entgleisungen
passiert, wie: in Pirmins Predigt spreche sich «der priesterliche,
der ménchische Gesetzesgeist » aus, der «aus dem alten Testament »
stamme 4, ferner, das Aufhingen von Abbildern menschlicher Glied-
maflen zu Heilzwecken oder zum Dank fiir erfolgte Heilung an Wall-
fahrtsorten sei ein Uberbleibsel heidnischer Gebriuche, oder die Auf-
bewahrung von Reliquien des hl Pirmin sei «heidnischer Zauber-

1 Scherrer, Verzeichnis der Handschriften der Stiftsbibliothek von St. Gallen

(Halle 1875), 340.

23, 1or1.

3 Gesammelte Geschichten und Novellen. I. Bd. : Geschichten aus alter Zeit.
Stuttgart 1878, 29-44.

4 S. 99.



— 25 —

glaube » I 1 Auch seine Ausfithrungen iiber die Unverwestheit des
hl. Otmar 2 gehéren in dieses Gebiet, und seine allerneueste Entdeckung,
daB der Priester «gerade erst in der Zeit Otmars zur unbedingten
Keuschheit formlich verpflichtet ward », namlich durch die Synode von
742 3, spricht denn doch von einer gar unglaublichen Unwissenheit.
Weniger verargen wollen wir es ihm, wenn ihm der Anblick « der staats-
und romfreien geistlichen Stiftungen der Bekehrungszeit », die nur in
seinem Kopfe leben, den Thiiringer Luther in die Erinnerung ruft,
«der neunhundert Jahre spiter die Freiheit der Kirche wieder herzu-
stellen strebte» ¢, und wenn er von Werd aus als wiirdiges Seitenstiick
zum hl. Otmar jenen «zweiten und groBeren geistlichen Martyrer der
Bodenseegegend, Johannes Hul3 » schaut, wie er in Konstanz dem
Tod entgegengeht !5

Einer Arbeit iiber den «Griinder und Vorkdmpfer des Klosters
St. Gallen » hidtte er schon eine viel ausfiihrlichere Einleitung widmen
sollen, die uns iiber den ersten Stifter und sein Werk, iiber die Ver-
hiltnisse und die Umwelt, namentlich {iber die Rechtslage des Bodens
und der Stiftung, iiber die Schicksale der Galluszelle in der Zeit nach
dem Tode des hl. Gallus ¢, {ber ihre Umwandlung in ein Kloster,
deren Ursachen und die dabei beteiligten Faktoren geboten hitte,
wobel bereits manche Urkunde einiges Licht in die unsichere Ddmme-
rung legendarischer Darstellung wirft. Hier, wie auch im Leben Otmars,
hat sich Vetter die Arbeit sehr leicht gemacht. Er geht so vor, daB
er einfach alles zusammenschreibt, was er besonders bei spiteren
Autoren, oft genug zweifclhaften Rufes, findet, ohne oft nur die ur-
spriinglichen Quellen nachzuschlagen, geschweige denn sie kritisch
zu untersuchen. Aufgabe der Geschichtschreibung wire es doch,
Zug um Zug im Leben des hl. Otmar einmal kritisch zu beleuchten.
Dazu miissen aber natiirlich in erster Linie die primidren Quellen
sorgfiltig gepriift werden. Diese sind fiir den hl. Otmar, abgesehen
von der Vita s. Columbani von Jonas? und der Vita triplex

. 100.
. 131, Anm. 93.
. T4,
. 110.
S. 162,
S. 94 gibt er als Datum seines Todes an « um 640 ». Es wird nicht genauer
gegeben werden konnen als wie es G. von Wyg, Gesch. d. Histor, 25 ,gibt: « am
16. Oktober eines Jahres im zweiten Viertel des VII. Jahrhunderts. »
7 M. G. H. SS. Rer. Merov. IV, ed. Bruno Krusch, 1 sqq.

L I
wwmwmw

—



— 26 —

<. Galli !, nur der Libellus de miraculis sancti Galli und die Vita sancti
Otmari, beide verfaB3t von Gozbert-Walahfrid. 2 Die {ibrigen Schriften,
.namlich Ysos Buch De miraculis sancti Otmari? und Ratperts Casus sancti
Galli* und noch vielmehr alle spiteren Abhandlungen, soweit sie
Ereignisse aus dem Leben des hl. Otmar oder der vorausgehenden Zeit
bringen, erweisen sich beil ndherem Zusehen als bloBe Kombinationen
aus den genannten zwel primdren Quellen oder als bloBe Zutaten der
betreffenden Chronisten, denen keine anderen Quellen als die genannten
zu Gebote standen. Vetter hidtte sich seine Arbeit erleichtert, wenn
er zuerst, vielleicht in einem eigenen Kapitel, cine eingehende Be-
schreibung und Kritik der Quellen und die Regeln ihrer Verwendbarkeit
gebracht hatte, worin ihm Meyer v. Knonau in sciner mafB3voll-sorg-
faltigen Kritik cin Muster gewesen wire. Sicher hat ein jeder Zug
seinen richtigen Kern, der aber des kritischen Nachweises bedarf,
der 1n den meisten Fillen geleistet werden kann. Immerhin durften,
aufler der Chronikschreibung, eine Rethe anderer Quellen nicht iiber-
gangen werden, dic aber Prof. Vetter leider fast ganz auler acht gelassen
hat : der wichtige, um 8oo angelegte Liber confessionum oder das
Geliibdebuch 3, worin er besonders Aufschluld erhalten hiatte iiber Namen
und Zahl der Monche ¢, dann dice allerdings spédteren annalistischen
Notizen 7, dann dic Totenbiicher 8, das Verbriiderungsbuch ?, endlich
«die altesten Verzeichnisse der Abte von St. Gallen » 10, Sie alle werfen

1 Ibid., 229 sqq. Ennl Egli, Eine neue Rezension der Vita s, Galli, im Neuen -
Archiv fir dltere deutsche Geschichtskunde, 21. Bd. (1896), 361 ff. Das Fragment
dieser altesten Vita ist Vetter entgangen.

2 Publiziert von Meyer v. Knonau in den St. Galler Mitteilungen, Heft 12,

3 Ebenda publiziert.

4 Ebenda, 13. Heft.

5 Herausgegeben von Emil Arbenz, Das St. Gallische Buch der Gelibde,
St. Galler Mitteilungen, Heft 19 (1884), 140 ff.; Paulus Piper, Libri confraterni-
tatum sancti Galli, Augiensis, Fabariensis, M. G. H. 1884, 111 sqq. Vgl. dazu
Aloys Schulte, Zum Gelitbdebuch von St. Gallen. Neues Archiv, Bd. 34 (1909), 763 f.

¢ Erginzend zu S. 104.

7 Gesammelt und herausgegeben von Henking, Die annalistischen Aufzeich-
nungen des Klosters St. Gallen, St. Galler Mitteilungen, Heft 19 (1884), 195 fi.

8 Veroffentlicht von  Diimmler und Wartmann, St. Galler Mitteilungen,
Heft 11 und Heft 19. Ferner Bawmann, Libri anniversariorum et Necrologium
Monasterii sancti Galli. M. G. H. Nccrologia Germaniae. 1. (1888), 462 sqq.

? Veroffentlicht von E. Arbenz, in den St. Galler Mitteilungen, Heft 19.

10 Herausgegeben von Meyer v. Knonau, St. Galler Mitteilungen, Heft 11,
125 ff. Vgl. dazu W. Wattenbach, Deutschlands Geschichtsquellen usw. Bd. I.#
(Berlin 1895), 113 f., 252 ff. Georg von Wyf, Geschichte der Historiographie
in der Schweiz. Ziirich 189s.



— 27 —_—

oft ein iiberraschendes Licht auf manche Ziige und bringen Aufklirung
tiber verschiedene Verhdltnisse.

Recht unangenchm macht sich bei Prof. Vetter der Mangel an
ciner streng wissenschaftlichen Methode fithlbar. Die St. Galler Ur-
kunden zitiert er bald nach Neugart, bald nach Wartmann, bald nach
stumpf, bald nach Egli, bald nach Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon ;
dic Vita s. Galli bald nach Pertz, bald nach Meyer v. Knonau. Wenn
or statt der Vita s. Otmari selbst so hdufig neuere oder idltere Autoren
zitiert, darunter sogar die «vielgelesene», aber beriichtigte Goldene
Legende des Jacobus de Voraginel!, so bekommt man oft Zweifel,
ob er sic tliberhaupt gelesen habe. Dementsprechend ist auch das
Lebensbild des Heiligen eigentlich legendenhaft ausgefallen. Hier einige
Einzelheiten !

Otmar ? se1 geboren «etwa im Jahr 691 » 3. Woher weill er das ?
Das ist erst in allerneuester Zeit erfunden worden und wird von keiner
eigentlichen Quelle, nicht einmal von ilteren Schriftstellern berichtet.
- « Er soll ein geborener Graf von Ems gewesen sein, ist also wohl
Im ratisch-romanischen Sprachgebiet, zu Hohenems im Vorarlberg
oder zu Ems bei Chur, zur Welt gekommen. »* Wenn er hiefiir die
Quecllen zitiert hitte, so wiirde er beim Historiker wieder ein recht
zweifelhaftes Kopfschiitteln gefunden haben. Gleich die ersten Worte
der Vita s. Otmari: « Igitur Otmarus genere Alamannorum oriundus »,
hitten ihn ecines Besseren belehrt. Wenn Otmar von Waltram nach
St. Gallen berufen wird, mufl er ihm bekannt gewesen sein ; ich wiirde
daher eher den Thurgau als scine Heimat annehmen ; Guler 8 meint
sogar, allerdings ohne einen Beweis zu erbringen, Waltram habe Otmar
berufen, «dieweyl er ihme wol verwannt vnd von nachbarschafft
wegen gar geheim war.» — Es wire interessant, zu erfahren, warum
wohl Otmar « in aetate puerili a fratre suo » ¢, wovon Vetter nichts weil3,
gerade  nach Chur gebracht wurde zum Studium ; schon J.G. Meyer?

1 Vgl. S. 101, Anm. 20; S. 160, Anm. 172.

2 Die Verhochdeutschung «Otmeyer» findet sich auBer bei Stumpf und
Fischart auch in Gulers Raetia (Curia 1616): « Thumbherr zu Chur, genannt
Othmayer, seines harkommens ein erborener Schwab » (S. 88) ; ebenso in Sprechers
Pallas Rhaetica (anno 1617): Othomajerus (p. 354).

3 S, 9;5.

S. 94 f.

a. a. O, 88,

Vita s. Otmari, cap. I.

Geschichte des Bistums Chur, 1. Bd. Stans 1907.

L I I I



—_ 28

hiatte ihm manchen AufschluB gegeben. — DaB er iiber «die Kirche
des hl. Florinus »! ohne weiteres hinweggeht, ist unverzeihlich ; Meyer
v. Knonau ? hat dartiiber eine sorgfiltig abgewogene und aufschluSreiche
Anmerkung geschrieben ; aber diese dlteste Stelle tiber den hl. Florin
wire eines ecingehenden Exkurses wohl wert gewesen, umso mehr,
als sich hier eine gute Gelegenheit gegeben hitte, die Beziehungen
zwischen St. Gallen und Rhitien, von denen auch in Gozberts Libellus 3
die Rede ist, darzulegen. — Um 720 4 sei Otmar nach St. Gallen berufen
worden ; die Tradition hat bisher allgemein an diesem Datum fest-
gehalten und zwar wegen der Angabe Gozberts im Libellus (cap. 55).
Otmar sei 40 Jahre Abt gewesen ®; Hauck 8 erhebt Zweifel dagegen.
Hier wire der Ort gewesen, wo Vetter dic Urkunden, die ein ziemlich
deutliches Wort mitsprechen, hdtte zu Rate ziehen sollen. — Worin
bestanden, genau gesprochen, die Anfange des Moénchslebens in Sankt
Gallen ? 7 J. Friedrich 8 meint, Waltram habe St. Gallen durch dic
Einsetzung Otmars nicht bloB in ein konigliches, sondern auch in cin
Benediktinerkloster verwandelt, womit aber die Kolumbansmonche
unzufrieden gewesen wiren. — Uber dic Anfinge der Schule ® hitte
er auch zu Rate ziehen konnen die « Geschichte der Schule wvon
St. Gallen im Mittelalter » von P. Gabriel Meier 1, der « die Geschichte
dieser Schule in vortrefflicher Weise durchgefiihrt » hat. 1

Einen Zug finden wir bei Prof. Vetter neu. Mit ausfiihrlicher Breite
und eciner gewissen Behaglichkeit ergeht er sich und kommt er immer
wieder zuriick auf die Anklage auf ein Vergehen der Unsittlichkeit. ¥
Nach der Vita s. Otmari (cap. 5) namlich wird der hl. Otmar vom
schlechten Ménche Lantpert, den die Grafen bestochen hatten, ange-
klagt, mit einem Weibe Unzucht getrieben zu haben. Dieser Anklage
setzte der Heilige zuerst Stillschweigen entgegen. Da er zur Recht-

18, gs. .

2 St. Galler Mitteilungen, Heft 12, 935, Anm. 3.

3 Cap. 52 (Vetter verlegt S. 102 {. dieses Ereignis in die Zeit Otmars, was aber
hoéchst unwahrscheinlich) und Cap. 38.

4 S 9s.

5 Vgl. Meyer v. Knonau, a. a. O., 77 f. Anm. 229.

6a. a 0., I 36 Anm. 2.

7 S. 96.

8 Kirchengeschichte Deutschlands II. (Bamberg 1869), 378 ff.
? S, 104.

10 Jahrbuch fiur Schweizerische Geschichte, Bd. 10 (188s), 33 fi.
11 G, von WyB, a. a. O., 33. '
12 S, 116 {., 123-125, 126-128,



tertigung gezwungen jwvurde, sprach er: «Ich bekenne, dall ich in vielen
Dingen iiber die Mallen gesiindigt habe ; gegen den Vorwurf dieses
Verbrechens aber rufe ch Gott, der mein Innerstes kennt, zum Zeugen
an.» Den verlangten Keinigungseid aber verweigert er durch beharr-
liches Stillschweigen. 7

Es 1st rithrend, den Wortschwall zu lesen, den Vetter iiber diese
Szene ergossen hat. Er meint, die Anklage miisse vor Gericht nicht
bloB wirklich vorgebracht worden sein, denn sonst hitten sic die
Verehrer des hl. Otmar gewi3 nicht erfunden, sondern kénne auch auf
Warheit beruht haben. «Ein irgendwie beleidigter Klosterbruder
mochte aus Rache gegen den sittenstrengen Klostervorsteher ein
tfriheres, zartliches oder leidenschaftliches Verhidltnis desselben zu
cinem Weibe seiner vormaligen rdtischen Pfarrel oder seiner sonstigen
vroBen Bekanntschaft so ausdeuten und ausbeuten, und diese mensch-
liche Schwiche des Priesters und Seelsorgers behauptete sich in der
Uberlieferung von Otmar, wihrend die tatsidchlichen Streitpunkte mit
dem Bischof und dem Konig unterdriickt und vergessen wurden. !y
« Eme solche Verschuldung gehort vielleicht zu der Tragik des mittel-
alterlichen Lebensideals, wie es der Priester verkorperte, der gerade
erst i der Zeit Otmars zur unbedingten Keuschheit férmlich ver-
pflichtet ward, und sie konnte fiir ein zartes Gewissen, das die strenge
Sittlichkeit der Bergpredigt ernst nahm, schon in cinem bloBen, heftigen
Begehren bestanden haben, das ihm ein Feind oder fritherer Vertrauter
jetzt zur unkeuschen Tat stempelte. » 2 Ganz einzig rithrend ist dann
die « Liebesbulle » des Heiligen auf der Insel Werd geschildert, wie ihm
die vorbeifliecBenden Wellen vielleicht « GriiBe einer heilen, jungen
Licbe » bringen, « die er seinem Heiligen hatte opfern miissen. » « Denn
1m Weibe wohnte ein Dadmon, und mit Damonen zu kimpfen war heilige
Pflicht eines Dieners Gottes. Aber eince kurze Weile hatte ihn der
Diamon beriickt, und daraus hatten michtige Feinde einen Fallstrick
cedreht, den Verfechter der Rechte seines Gotteshauses und seines
Volkes zu stiirzen. » 3 « Das stille Werd, auf das ihn, vorgeblich wegen
ciner Liebesstinde, die GroBen dieser Welt verbannt hatten, wie einst
Kaiser Augustus den heidnischen Dichter der ,Liebeskunst‘ nach dem
fecrnen Pontus, war ihm zum Patmos geworden, wo ihm, wie weiland

1.8, 129,
%S, 124,
38, 126 f.



~ 30 —

dem Liebesjlinger des Herrn, in seliger Einsamk’eit, der einzigen Selig-
keit verwundeter Gemiiter, die Offenbarung gttlicher Gnade zu teil
ward. » 1 So steht schlieBlich der hl. Otmar vqQ'r uns «als Martyrer der
Rechte und der Freiheit seines Klosters und (Zler alamannischen Volks-
freiheit — vielleicht auch als Martyrer des piriesterlichen und mén-
chischen Zélibats und einer alten Liebe, iiber dic er, aus Schonung fiir
deren Gegenstand, vor Gericht die Auskunft weigern muBte. » 2

Nach dem im Vorhergehenden iiber die Zuverlassigkeit der Tradi-
tion Gesagten diirfte es nur die Anwendung einer keineswegs anfecht-
baren Regel der Textinterpretation sein, wenn man sagt : die Tatsache
der Gerichtsverhandlung wird richtig berichtet, die Art und Weise der-
selben aber ist legendarische Ausschmiickung. Grund genug zu diescer
Annahme bietet der Umstand, dafl die Vita von dem wirklichen An-
klagepunkt, der tatsidchlich vorlag und zu Recht bestand, der auch zur
Absetzung fiihrte, vollig schweigt. Dal} diese Gerichtsverhandlung dem
Chronisten cine giinstige Gelegenheit bot, den Heiligen, den die Tradi-
tion zum Martyrer der I'retheit stempelt, mit cinem Glorienschein zu
umgeben, ist leicht einzusehen. Wenn irgendwo, so muflte dic Legende
den Hohepunkt, der im Gerichtsverfahren liegt, benutzen, um den
Heiligen, der formell im Unrecht war, im verklarten Glanz der Unschuld
hinzustellen, und das konnte sic am chesten, wenn sie thn cines Ver-
brechens angeklagt werden lie3, fiir dessen Unwahrheit scine ganze
Personlichkeit als vollgiltiger Beweils auftrat. Stutzig macht zudem,
daBl die Vita, wie Hauck zum ersten Mal ausfithrt 2 und was auch
Vetter ausgiebig verwertet 4, Ziige aus Eigils Leben Sturms aufnimmt :
« Wie bei Eigil, so geht hier die Klage aus der Mitte des Klosters selbst
hervor ; wie Sturm, so weigert sich Otmar, sich zu verteidigen ; wie
jener erklirt : Licet a peccatis immunis non sim, contra te delictum non
fecl, so dieser : Fatcor me supra modum ectc.» Eine solche falsche
Anklage war iibrigens fiir die Gegner des Heiligen nicht notwendig,
well seine Renitenz gegen den Bischof ein formell rechtlicher Grund
zur Absetzung war, wie ¢s das Conc. Vernense bestimmt hatte (cap. 5
und g).

Ubrigcns ware es leicht denkbar, dal Otmar wirklich dieses Ver-

128.

125,

a. O, II., s8.
123 f.

wE v

[ I I R



brechens angeklagt worden wire ; 1im Mittelalter pflegte man mil3-
liebige Personen, auf die man cs abgesehen hatte, besonders freigebig
auf Mord und Unzucht anzuklagen. Aber wenn man mit Vetter, um
die Rechte der Tradition zu wahren, diesen Zug durchaus als bare
Miinze hinnehmen will, dann soll man auch so konsequent sein, daB
man auch die klare, unzweideutige Bestreitung des Verbrechens durch
den hl. Otmar, die dieselbe Tradition verbiirgt, als ¢benso wahr an-
nimmt ; das ist dann Ehrenpflicht ritterlichen Taktes und historischer
Wahrheitsliebe. Ubrigens kénnte auch insofern ein richtiger Kern im
Zuge liegen, als tatsdchlich aus dem Schofz der Monche selber cine
Opposition gegen den tatkrdftig die Ziigel der Regierung fiithrenden
und fir die klosterliche Disziplin unnachsichtig eifernden Abt, der
cinzelnen zweifelhaften Elementen nahetreten muBte, sich auch beim
Gerichtsverfahren widerwirtig geltend machen konnte. Die neueste
Ehrenrettung K. Liitolfs aber ! scheint mir mehr ein Kuriosum zu sein :
¢ .... Dic Grafen Warin und Ruodhard wuf3ten laut Tradition cinen
der Monche zu tiberreden, da3 er gegen den Abt auf Ehebruch zeugte.
Ewa oder é, das altdeutsche Wort, bedeutete ndmlich sowohl Gesetz
als Ehe. Man umging des Konigs Gesetzesmilderung, indem man dem
Monche vorspicgclto des Abtes Gesetzesbruch scel so schlimm wie
Ehebruch, und er bezeugte Ehebruch gegen den Abt, damlt man 1hn
desto sicherer verderben konnte. »

Sicher miissen wir die Pkuntasz'e Vetters bewundern, die aus
diesem diirftigen Zuge der Tradition gleich einen ganzen Liebesroman
herauszuspinnen weil}, so daf3 ihn ein jeder Romanschriftsteller darum
beneiden diirfte. Dem Historiker, allerdings gereicht es weniger zur
Empfehlung, wenn « die Geschichte nur ein Magazin fiir seine Phanta-
sle » ist !

Weitaus der grofte Teil der Arbeit Vetters ist der Geschichte der
Verehrung des hl. Otmar in der Liturgie und im Volksleben gewidmet. 2
Hier ist Prof. Vetter in seinem Element und ist sein Ton des gemiit-
lichen und humorvollen Erzihlers, den man nicht immer so ernst
nehmen mufB 3, gut angebracht. Hier bietet er eine iiberraschende Fiille
wertvoller und interessanter, namentlich kulturhistorisch verdankens-

1a. a. O, 353 f.

2 S. 128-193.

3 Vgl. P. Ignaz Hef, D. Responsorien des hl. Otmar Anzeiger fir
Schweizerische Geschichte, 1918, 162 ff.



werter Ziige aus allen Zeiten bis auf die Gegenwart herab. Nur ist ihm
beim Streben, auch hier noch etwas gemiitlich-originelles herauszu-
diifteln, indem er dic wachsende Verehrung des hl. Otmar hinstellen
mochte als eine Art eifersiichtigen Wettstreites zwischen dem heiligen
Gallus und dem hl. Otmar, das drollige MiBgeschick begegnet?!, daB
er einen Schreibfehler oder eine absichtliche Anderung des Ausdrucks
«b(eatl) Galli» im Original einer Urkunde in «s(ancti) Galli» in der
Abschrift « durch den eifrigen Katholiken Johann von Schellenberg »
als den Versuch einer + Standeserhohung » des Heiligen hinstellt, als
ob das eine nicht gauz genau so viel sagen wiirde wie das andere ! Im
ibrigen soll der Wert seiner kulturhistorischen Ausfiithrungen nicht
herabgesetzt werden. Darin und nicht auf historischem Gebiete liegt
sein unbestrittenes Verdienst. - '

1S, 170, Anm. 190.

¥



	Zur Biographie des heiligen Abtes Otmar von St. Gallen

