
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 13 (1919)

Artikel: Zur Biographie des heiligen Abtes Otmar von St. Gallen

Autor: Scheiwiler, Otmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-121791

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-121791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Biographie
des

heiligen Abtes Otmar von St. Gallen,

Von P. Otmar SCHEIWILLER O. S. B.

Der Name des hl. Otmar ist unzertrennlich mit dem Kloster
St. Gallen in seinen Anfängen verbunden, mit seinen heißesten

Bestrebungen sowohl wie mit seinen widrigsten Losen. In seiner

Gefangennahme und Absetzung erfüllte sich nicht bloß das persönliche
Geschick des Abtes, sondern traf die junge Stiftung selber eine lähmende,
ihre Entwicklung auf lange Zeit hemmende Katastrophe.

Daher mußten alle Forschungen über die älteste Periode

st. gallischer Klostergeschichte den hl. Otmar in den Mittelpunkt

ihrer Darstellung rücken. Der Streit und das Ende des ersten
Abtes fanden darum die mannigfachste kritische Behandlung, aber

auch die verschiedenste Beurteilung, je nach dem hierbei eingenommenen

Standpunkte. Sehen wir von einigen kürzern Artikeln ab,
wie z. B. Meyer v. Knonau l, Pfarrer J. Friedrich Müller 2, K. Lütolf 3

1 Art. » St. Otmar » in der Allgemeinen deutschen Biographie, 24. Bd. (1887),
546 ff., bietet eine treffliche Zusammenfassung der Fülle kritischer Bemerkungen,
mit denen er den Text der von ihm neu herausgegebenen ältesten St. Galler
Geschichtsquellen begleitet und erläutert.

2 «Wie Otmar, der Abt von St. Gallen, dessen letzte Zufluchtsstätte die
Insel Werd bei Stein war, lebte und mit welch hochheiligen Wundern der Herr
seinen getreuen Knecht ehrte. » Der Grenzbote (Stein am Rhein), 38. Jahrgang
(1906), Nr. 7-9, 11-17. Kritisch folgt er Egli ; daneben mußte der protestantische
Pastor sich an einer modernen Wundererklärung versuchen und einige Ausfälle
auf die katholische Kirche machen.

3 Historisch-kritische Untersuchungen zum Proprium Basileense.
Schweizerische Kirchenzeitung, 1908, S. Otmar, S. 553-555.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE t



— 2 —

u. a.1, so hat sich bisher keine Einzeluntersuchung an das Leben des

Abtes als Ganzes gewagt. Es führte vielmehr ein in einem zugfreien
Winkel der traditionellen Legendendarstellung, der vom scharfen Winde
der zersetzenden Kritik verschont blieb, unangefochtenes, verschwiegen
behütetes Dasein, ohne daß weder die von der Geschichtsforschung
aufgeworfenen Fragen und Lösungen in sein Leben kritisch eingebaut,
noch auch eine Reihe von Zügen und Problemen aus seinem Leben,
die teilweise mit dem Absetzungsstreite im Zusammenhang stehen
und daher auf die Geschichte des Klosters ein aufhellendes Licht werfen
dürften, in kritischer Behandlung aufgegriffen wurden.

Zum ersten Mal bietet nun Herr Universitätsprofessor Ferdinand
Vetter in Bern eine die Ergebnisse der wissenschaftlichen Forschung
berücksichtigende Gesamtdarstellung unter dem Titel : « Sankt Otmar,
der Gründer und Vorkämpfer des Klosters St. Gallen. »2

Wenn im Folgenden diese Abhandlung einer eingehenden
Besprechung unterzogen wird, so geschieht es zugleich, um einen positiven
Beitrag zur Otmarsforschung zu geben und namentlich eine klare
Problemstellung und genaue Literaturübersicht zu bieten. Dabei ist
eine Zweiteilung des Stoffes durch die Sache selbst gegeben, indem der
Klosterstreit und die Stellung Otmars in demselben auszuscheiden

ist vom Privatleben und den persönlichen Zügen des heiligen Abtes.

I.

So einig die Geschichtsforscher gehen in der Annahme, daß, wie

übrigens auch die alte St. Galler Klosterüberlieferung will, die

Absetzung Otmars aus der Entwicklung des Klosters heraus zu erklären
ist, so weit gehen ihre Ansichten auseinander in der Beurteilung der
Natur des Streites und seiner Ursachen. Die entscheidende Frage ist,
ob der Untergang Otmars die rechtmäßige und natürliche Entwicklung

1 Nennenswert ist ein ernstgehaltenes Feuilleton « St. Otmar (16. November) .-

von Fa Presto, in der Augsburger Postzeitung, 1913, Nr. 529, Vorabendblatt.
* Jahrbuch für Schweizerische Geschichte, 43. Bd. (1918), S. 91-193. Einen

Auszug davon veröffentlichte er in den Thurgauischen Beiträgen zur
Vaterländischen Geschichte, 57. und 58. Heft (1918), S. 177-210: Sankt Otmar, der
Gründer von Sankt Gallen und Staatsgefangener von Werd-Eschenz. Im
Folgenden ist nur auf die vollständige Arbeit Rücksicht genommen. Vgl. über diese
beiden Veröffentlichungen das Urteil von Carl Brun im Anzeiger für
Schweizerische Geschichte, 1918, 205.



— 3 —

der jungen Pflanzung brach, indem er das ursprünglich freie Kloster
in Abhängigkeit vom Hochstift Konstant brachte, oder ob er bloß die

ungestüm übers Ziel hinausgeschossenem Bestrebungen St. Gallens in
ihr zugehöriges Bett eindämmte, inderm er das bischöfliche Kloster
in Abhängigkeit vom Bischof erhielt.

Es ist bekannt, wie die St. Galler Tradition die Absetzung Otmars
hinstellt als ein Werk ungerechter Vergewaltigung durch die nach
den Gütern des Klosters lüsternen Beamten Warin und Ruodhard,
die sich verbanden mit dem Bischof Sidonius von Konstanz. l

In Gegensatz dazu stellt sich die neuere kritische Geschichtsforschung.

Sie erhielt ihre unabweisbar gesicherte Grundlage durch
den Aufsatz Th. Sickels, St. Gallen uniter den ersten Karolingern 2,

«eine Arbeit, welche die älteste Geschichte des Klosters St. Gallen

gründlich gesichtet hat. »
3 Darin wird vor allem das Verhältnis des

Klosters St. Gallen zum Bistum Konstanz in den Jahren 760-854
einer urkundlich gesicherten Beleuchtung unterworfen und der vielfach
parteiisch gefärbten und die Verhältnisse entstellenden Klostertradition,
wie sie in Ratperts Casus verdichtet erscheint, gegenübergestellt. Hier
stehen wir vor gesicherten Ergebnissen.

Das erste Dokument stammt aus denn Jahre 780. 4 Darin bestätigt
König Karl (der Große) zu Worms eine schriftliche Abmachung, die

unter Vermittlung des Bischofs Heddo (von Straßburg, 737-776) zwischen
Bischof Sidonius von Konstanz und Abt Johannes von' St. Gallen

geschlossen worden war. Der Inhalt der Abmachung lautete dahin,
daß das Kloster St. Gallen, « monasthirium sancti Gallone, qui aspicit
ad ecclesiam sanctae Mariae urbis Co>nstantiae », dem Bischof von
Konstanz einen Jahreszins, bestehend in einer Unze Gold und einem
Pferde im Werte von einem Pfund zu entrichten habe, während der
Bischof auf die potestas dominandi verzichtet, indem er den Mönchen,
damit sich das klösterliche Leben frei entfalten könne, die Verwaltung
des Klostergutes und speziell das Rechtt auf dessen Erträgnisse über-

1 Gozberts Libellus de miraculis Sancti Galli confessoris, cap. 55,
herausgegeben von Meyer v. Knonau in den St. Gallœr Mitteilungen zur vaterländischen
Geschichte, 12. Heft (1870), 75 ff. Gozberts "Vita sancti Otmari, cap. 4, ebenda,
99 ff. Ysos Miracula sancti Otmari, cap. 5, elbenda 123 f. Ràtperts casus sancti
Galli, cap. 6, S. Galler Mitteilungen, Heft 13 (1872), 7 ff.

2 St. Galler Mitteilungen, 4. Heft (1865)), 1 ff.
3 /. Dierauer, Geschichte der Schweizerischen Eidgenossenschaft, I1, 40.

Anmerkung 1.
* Wartmann, Urkundenbuch der Abtei Sankt Gallen, I, Nr. 92.



— 4 —

läßt (« in reliquo vero, quiequid ad ipsum monasthirium obtingebat, cum
omni integritate pro ipsorum monachorum sustentatione vel
alimenta rectores sui in eorum haberent potestateim pleniter dominandi»).
Die Urkunde schafft eine völlig klare Rechtslage : Der Episkopalkirche
ist nicht bloß ein kirchliches Aufsichtsrecht, s.ondern ein eigentliches
Besitzrecht am Kloster zugestanden, das Klostier also als Eigenkloster
des Hochstiftes, in grundhorrlicher Abhängigkeit von ihm, anerkannt.
Wenn auch der Bischof den Mönchen die verrraögensrechtlichen
Privilegien freier Verwaltung und Nutznießung des. Klostergutes gewährt,
so ist doch das Besitzrecht des Hochstiftes gewahrt und findet seinen

praktischen Ausdruck in der Pflicht der Entrichtung eines Zensus,
der auf ein Verhältnis des Besitzes, der Abhämgigkcit, des Schutzes

hinweist. Die Vereinbarung fällt in die Zeit vor dem Tode des Bischofs
Sidonius (f 4. Juli 760x), nach dem Regierungsantritt des Abtes

Johannes, der zum erstenmal urkundlich erwiähnt ist zwischen dem

November 759 und dem Juli 760 -, während sein Vorgänger Otmar

(t 16. November 759) zum letztenmal urkundlich erscheint am 1. März

759 3
; fällt also entweder ins Ende 759 oder in (den Anfang 760.

Die Abmachung, offenbar das Ergebnis der schiedsrichterlichen

Vermittlung Heddos, die schriftlich abgefaßt war und dem König
vorgezeigt wurde, hatte Rechtskraft in der Zeit von 760-780 und
erhielt nun auch die königliche Bestätigung. 4 Düese Stellung St. Gallens
als bischöfliches Kloster, die in der Folgezeit darin ihren praktischen
Ausdruck findet, daß in den st. gallischen Urkunden oft, jedoch
nicht immer, neben dem Abte auch der Bischof genannt wird, dauerte
bis zum Jahre 816 fort. Am 27. Januar 816 5 erschienen die St. Galler
Mönche vor Kaiser Ludwig in Aachen, um sic h die von König Karl
ausgestellte Urkunde von 780 aufs neue bestätigen zu lassen. Wenn
das Kloster auch fernerhin zur Entrichtung des Jahreszinses verpflichtet

1 War/mann, a. a. O. S. 31. Anm.
- Wartmann, a. a. O. Nr. 25.
3 Wartmann, a. a. O. Nr. 24.
4 Vgl. über die Urkunde : Th. Sickel, a. a. O. 2 fif. Egli, Kirchcngeschichte

der Schweiz bis auf Karl den Großen. Theologische Zeitschrift (Zürich 1892),

9. Jahrg., 205 f. Beyerle, Grundherrschaft und Hoheiitsrechte des Bischofs von
Konstanz zu Arbon. Schriften des Vereins für Gescbiichte des Bodensees und
seiner Umgebung. 32. Heft (1003), 41 f. Derselbe in der Zeitschrift für Geschichte
des Oberrheins, 61. Bd. (1907), 120. Caro, Beiträge zuir älteren deutschen
Wirtschafts- und Verfassungsgeschichte. Gesammelte Aufsätze (Leipzig 1905), 27 f., 32.

5 Wartmann, a. a. O. Nr. 218.



— 5 —

wird, so läßt sich docru leicht erkennen, daß die Urkunde « die

Unabhängigkeit des klösterlichen Grundbesitzes von Konstanz noch schärfer
betont als früher » 1, sto daß sie wie ein Schutz des alten Rechtes der
Selbstverwaltung gegen eine Ausdehnung der bischöflichen Rechte
erscheint (« ut monachii ibidem Deo famulantes quieti vivere ac residere
valerent et nihil ampliuis a praefate ecclesiae episcopis de rebus praefati
monasterii exigeretur ; sed hoc dato censo beeret eosdem monachos

secure vivere absque .alieuius infestatione vel rerum suarum dimino-
ratione »). Also dauerte nachweislich dasselbe Abhängigkeitsverhältnis
St. Gallens von Konstatnz bis 816 fort, wobei das Kloster weder eigene
Immunität noch freies Wahlrecht besaß.

In den nächsten drei Jahren aber trat eine rasche Wendung ein.
St. Gallen wurde aus (einem bischöflichen ein königliches Kloster. In
einem Diplom vom 3;. Juni 818 2 erteilt Kaiser Ludwig in Aachen
dem Stifte St. Gallem die Immunität, d. h. die Zusicherung des

königlichen Schutzes. Hier wird nochmals des früheren Abhängigkeitsverhältnisses

gedacht, aber als nicht mehr bestehend : « quod subjeetum
fuit episcopatui. »

Obwohl in dieser letzten Urkunde der Jahreszins an Konstanz
nicht erwähnt wird, so dauerte doch die Zinspflicht, wie eine Urkunde
vom 19. Oktober 833 ausdrücklich sagt 3, fort ; aber sie hatte nicht
mehr die frühere Bedeutung, « daß sie ein noch fortdauerndes
Abhängigkeitsverhältnis dokumentiere, sondern nur die, daß sie auf ein

einstmaliges, nun gelöstes Verhältnis hinweise, oder daß den Bischöfen
eine auf frühere RecEte basierte Einnahme -nicht geschmälert werden
solle. » 4 Diese Urkunde von 833 ist deshalb von größter Bedeutung,
weil sie einen weiterem Fortschritt in der Unabhängigkeitsentwickhmg
zeigt. Kaiser Ludwig nämlich bestätigt darin dem Kloster drei
Privilegien : 1. den Vertra.g zwischen Sidonius und Johannes ; 2. die von
Ludwig 818 verliehene Immunität ; 3. das ebenfalls von Ludwig
verliehene Recht der freien Abtswahl, das aber seinerseits ein bischöfliches

Privileg voraussetzt, worin der Bischof dem Kloster das Recht der
freien Abtswahl verliieh und versprach, das Kloster nur im Notfall,
d. h. wegen Verrichtung der bischöflichen Funktionen zu betreten

1 Beverie, Grundhenrschaft' usw. 42.
2 Wartmann, a. a. CD. Nr. 234.
8 Ebenda. Nr. 344.
4 Sichel, a. a. O. 12..



¦

/

r

Dieses Privileg muß, wie Sickel1 mit allgemein anerkannten Gründen
nachweist, verliehen worden sein entweder bei Einsetzung des neuen
Abtes Gozbert um Ostern 816, oder aber bald darauf, noch vor
November 817. 2

Die letzten Reste der Abhängigkeit wurden beseitigt in einem

Diplom vom 22. Juli 854 auf einem Ulmer Hoftag 3, indem auch der
noch zu entrichtende Jahreszins erlassen wird gegen entsprechende
Kompensationsobjekte, d. h. durch Abtretung bedeutender Besitzungen,
also wieder auf grundherrschaftlichem Rechtsboden. Damit wird das

Kloster « ab omni censu et ab omni servitio » befreit, d. h. es wird frei
von aller temporellen Gewalt der Bischöfe, so daß St. Gallen nur noch
«sicut cetera monasteria canonica auctoritate» den Bischöfen
unterworfen bleibt. Damit war St. Gallen eine abbatia regalis, als solche

nur dem Könige unterstellt und ihm zu einer Jahresabgabe verpflichtet. 4

Eines ergibt sich aus dieser kurzen Zusammenstellung mit voller
Klarheit: daß wir «den hundertjährigen Lostrennungsprozeß des

Klosters St. Gallen vom Bistum Konstanz nicht als kirchenrechtlichen
Jurisdiktionsstreit, sondern als den grundherrschaftlichen Abwicklungsprozeß

eines vormaligen Eigenklosters des Bistums » auffassen müssen. 5

Die einzelnen Etappen desselben sind kurz also markiert :

1. Der erste Vertrag zwischen dem bischöflichen Grundherrn
und dem Kloster von 759/60 gibt dem Kloster die Verwaltung und
Nutznießung des Klostervermögens gegen eine grundherrliche Abgabe frei.

2. Durch ein bischöfliches Privileg vom Jahre 8r6/i7 erhält das

Kloster das Recht der freien Abtswahl.

3. Am 3. Juni 818 erteilt der Kaiser dem Stifte die Immunität.
4. Am 22. Juni 854 wird vom Kaiser auch die Zinspflicht ans

Hochstift durch Kompensation gelöst.
Der ganze Abschichtungsprozeß verläuft also auf streng

grundherrschaftlicher Basis : grundherrschaftlichen Charakter hat der sta-

1 a. a. a. O., II.
2 Nicht exakt bemerkt Prof. Vetter a. a. O. 108, daß das Kloster von Ludwig

«816 und 818» die Immunität erhielt, dann 854 durch Befreiung von «jedem
Zins und jeder Dienstbarkeit » gegenüber dem Bistum zu einer abbatia regalis
erhoben wurde : « Es erhielt damit die volle Selbständigkeit und die freie
Abtswahl. »

3 Wartmann II. Nr. 433.
4 Sämtliche in Betracht fallende Urkunden zusammengestellt bei Meyer

v. Knonau, a. a. O. Heft 13, Exkurs IV, 239 ff.
5 Beyerle, Zeitschrift für Geschichte des Oberrheins, 119.



- 7 —

tuierte Zensus, auf grundherrschaftlichem Boden wird er gelöst, d. h.

durch Überlassung von Besitz. 1

Das ist die Entwicklungsgeschichte des Klosters, wie sie sich nach

dem Tode des hl. Otmar gestaltete. Über sie kann kein Zweifel
obwalten, da sie durch Urkunden beleuchtet ist. Anders die Regierungszeit

des hl. Otmar. Hier schweigen die Urkunden und kommt umso
beredter die Klostertradition zum Wort. Da diese aber in vollem Widerspruch

steht zu dem nach Otmars Tod in den Urkunden enthaltenen
Bild und auch unter sich selbst nicht einig ist, betreten wir damit
unsicheren, strittigen Boden. Nur in der Behauptung geht die Tradition

einig, daß St. Gallen in früheren Zeiten ein königliches Kloster

gewesen und nur zu Unrecht vom Bischof unter seine Botmäßigkeit
gebracht worden sei.

Sicher ist, daß zwischen St. Gallen und Konstanz ein Streit
obwalten mußte über die Zugehörigkeit des Klosters zum Hochstift und
daß dieser mit der Absetzung Otmars zum Austrag kam. Das ist die

einstimmige Darstellung der Klostertradition, und sie findet in der
Tatsache ihre volle Bestätigung, daß unmittelbar nach der Absetzung
Otmars zwischen seinem Nachfolger in der Abtswürde und dem

Bischof von Konstanz eine vertragliche Regelung des Verhältnisses
zwischen St. Gallen und Konstanz stattfand. Sicher ist ferner, daß

der Streit seinem Wesen nach ein grundherrschaftlicher und nicht bloß
ein kirchenrechtlicher war Wenn Caro 2 behauptet : « Bischof Sidonius
hat nicht grundherrliche Ansprüche gegen St. Gallen zur Geltung
gebracht, sondern kirchenrechtliche. Vor seinem Eingreifen war Sankt
Gallen keinesfalls Eigenkloster des Bistums. Handelte doch gerade
Abt Otmar in Angelegenheiten des Klosterguts urkundlich ohne die

Einmischung der Bischöfe, die unter seinen nächsten Nachfolgern
hervortritt. Zur Zeit Otmars war St. Gallen selbständiges Rechts-

subjekt, eine Eigenschaft, die es als Eigenkloster nicht haben konnte
und die es durch den Vertrag von 760 teilweise einbüßte » — so beweist
er doch damit am klarsten, daß das Streitobjekt eben diese

wirtschaftliche Abhängigkeit war, die es 760 teilweise einbüßte. Zudem

widerspricht es dem, was er S. 33 geschrieben : « Die Frage nach dem

Eigentum am Boden, auf dem St. Gallen erbaut war, hat allerdings
bei den gerichtlichen Erörterungen, zu denen die Streitigkeiten Anlaß

1 Beyerle, ebenda, 120 f.
1 Beiträge, 36.



gaben, eine Rolle gespielt. » Endlich steht er in vollem Widerspruch

zur St. Galler Tradition : Gozberts Libellus de miraculis sancti Gallil
erzählt, die nach den Gütern des Klosters lüsternen Grafen Warin und
Ruodhart hätten den Bischof Sidonius verleitet, « ut idem monasterium

episcopii partibus subicere studeret », worunter nicht die kanonische,
sondern die grundherrschaftliche Gewalt zu verstehen ist, wie die im

Kapitel 57 erwähnte Forderung materieller Beihilfe in einem Kriegszttg
beweist. Von kirchenrechtlichen Ansprüchen des Bischofs ist in der

ganzen St. Galler Geschichte, sowohl in den Urkunden als in der Tradition,
nie die Rede bis zum Diplom vom Jahre 854.

Dagegen zielt die Tendenz der St. Galler Tradition von Anfang an

darauf, das Kloster schon zu den Zeiten des hl. Gallus als ein königliches
hinzustellen, und zwar unter Beiziehung der Frage des Eigentumsrechtes

am Boden. Wenn Caro 2 bemerkt : « Später haben die Mönche bei ihrem

Streben nach Unabhängigkeit des Klosters auf die Freiheit des Bodens

sich berufen, nicht deswegen, weil sie das Joch eines alten Grundherrn
abzuschütteln hatten, sondern weil andere Beweismittel für ihre

Behauptung, daß das Kloster eigenen Rechtes sei, ihnen nicht zu Gebote

standen » 3, so ist zu bemerken, daß die gesamte Klostertradition von

Anfang an vom Eigentumsrecht am Boden ausgeht. Schon die Vita
s. Galli in der Redaktion Wettins läßt dem hl. Gallus, der seine

Zelle aufgeschlagen « in silva coniuneta Arbonense pago, qui est

inter lacum et Alpes» (vgl. cap. 11 ff.), durch König Sigibert eine

«epistola firmitatis » verliehen werden, «ut per regiam auetoritatem

deinceps obtinuisset vir Dei ccllulam suam4. » Umso auffallender
erscheint der Widerspruch in der Klostertradition, wenn Gozbert-

Walahfrid den hl. Otmar berufen werden läßt von Waltram, « ad cuius

paternam possessionem termini vastae solitudinis, in quibus vir Dei
cellam constrttxerat, pertinere videbantur 5. » Waltram sodann gibt nach

1 Bei Meyer v. Knonau, Kap. 56 und 58.
2 a. a. O., 36.
3 Er hat dabei die bei Wartmann II. S. 398, Anhang Nr. 22 publizierte Notiz

über Zeugenaussagen im Auge. Vgl. Caro, a. a. O., 33 ff., der das Verdienst hat,
diese Notiz wieder in das Aktenmaterial des Abschichtungsprozesses St. Gallen-
Konstanz eingereiht zu haben, während Beverie, Zeitschrift für Geschichte des

Oberrheins, 138 ff. sie in sorgfältiger und juridisch scharfer Beweisführung richtig
interpretiert hat.

4 Vita s. Galli, bei Meyer v. Knonau, cap. 23, S. 29 ; bei Bruno Krusch,.
M. G. H. SS. Rer. Meroving. IV, cap. 21, p. 268.

5 Libellus de miraculis bei Meyer v. Knonau, 64, cap. 51. Vgl. Gozberts
Vita s. Otmari, cap. 1, ebenda 96.



— 9 —

dem Libellus de miraculis s. Galli unter Mitwirkung des Alamannen-
herzogs Nebi durch Karl Martell dem hl. Otmar das Kloster zu
eigen (« eandem cellam proprietatis iure contradadidit »)_, später erhält
Otmar, auf die Empfehlung Karlmanns hin, der St. Gallen nach seiner
Abdankung besuchte, von König Pipin eine « firmitatis epistola »,

«quo deinceps tam ipse, qui aderat (seil. Otmarus), quam successores
eius idem monasterium per regiam obtinerent auetoritatem et nullius
violentia pressi solis rerum prineipibus subiacerent » ; in der Vita
s. Otmari dagegen läßt Gozbert den Waltram bereits bei Einsetzung
Otmars durch Pipin die Schenkung an Otmar gemacht werden. 1

Aus alledem ist klar, daß es sich nach der Klostertradition nicht
um die kirchenrechtliche Stellung des Klosters, sondern um die grund-
hcrrschaftlichc handelt — die Frage : ob königlich oder bischöflich —
und daß diese Rechtsfrage im Sinnt- des königlichen Klosters
entschieden wird unter Berufung aufs Eigentumsrecht am Boden. Daraus
ergibt sieh, daß Beyerle die Rechtsfrage präzis gestellt und auf den
richtigen Boden gespielt hat, wenn er die Frage über das Eigentumsrecht

am Boden, auf dem die Galluszelle erbaut war, als «das
rechtsgeschichtliche Hauptproblem der älteren St. Galler Geschichte » in
Angriff genommen hat. 2

Ich bin ausführlicher geworden, weil sich hieran der wissenschaftliche

Wert der Arbeit Professor Vetters im wesentlichen bemessen
läßt. Leider bringt er diesem Hauptproblem kein Interesse entgegen,
sondern geht darüber hinweg mit den lakonischen Bemerkungen :

a

« Aber Otmar hatte, bereits hoch in Jahren, einen Sturm zu
bestehen, der ihn zu Boden warf. Der Grund, darauf er und sein junges
Kloster stunden, war strittiges Land Ob die Zelle und das Grab
des hl. Gallus noch im Arbongau (der dem Bistum Konstanz
geschenkt worden war) lagen oder in der königlichen Grafschaft
Thurgau, wußte man damals vielleicht dort selbst nicht ; ob Konstanz
auf die ehemalige Wildnis am Fall der Steinach alte Besitzrechte
hatte oder auf das emporkommende Kloster nur kirchenrechtliche
Ansprüche geltend machte ; ob St. Gallen also im 8. Jahrhundert ein
,Eigenkloster' der Bischofskirche oder ein königliches Kloster war :

darüber streiten sich noch heute die Gelehrten. » Vom Geschichts-

1 Vg\. dazu Sichel, a. a. O. 17 f.
2 Zeitschrift für Geschichte des Oberrheius, 102.
3 S. 106 f.



— IO —

Schreiber des « Gründers und Vorkämpfers des Klosters St. Gallen »

erwarten wir statt dieser bescheidenen Zurückhaltung hinter den
« Gelehrten », wenn nicht gerade die Lösung, so doch eine Aufklärung
tind Stellungnahme in der für die Beurteilung des Streites und Falles
Otmars entscheidenden Frage des Eigentumsrechtes am Boden, worauf
das Kloster stand. Hat sich Prof. Vetter die Mühe genommen, das

Material, das sich in der Kontroverse Caro-Beyerle angesammelt,
durchzuarbeiten, 1 so war es wissenschaftliche Pflicht, zur ehrlichen
Forscherarbeit, die hüben und drüben liegt, wenigstens sich zu äußern.

Werfen wir daher hier, schon im Interesse einer genauen Literaturangabe,

die bei Prof. Vetter fehlt, einen kurzen Blick auf die Kontroverse.

Caro in Zürich hatte auf Grundlage des Wartmannschen Ur-
kundcnbuchs der ostschweizerischen Wirtschaftsgeschichte weitausho-
lendc und allseitige Untersuchungen gewidmet2, die von Seiten der
Fachwissenschaft hohe Anerkennung ernteten. 3 Gerade seine Hauptthese

aber, daß die Nordostschweiz nur Streubesitz, keine geschlossenen
Grundherrschaftsbezirke mit Hörigensiedlung gekannt habe, erlitt
einen gefährlichen Stoß, als Beyerle kurz darauf seine « mehrjährigen,
eindringendsten Studien »4 über die Grundherrschaft des Bistums
Konstanz im Arbongau veröffentlichte, worin er in einer den gewiegten
Historiker wie gewandten Juristen kennzeichnenden Kombination den

Nachweis zu leisten suchte, daß der vom Bodensee bis zu den Appenzeller

Alpen sich erstreckende Arbongau einen zusammenhängenden

Gutskomplex im Grund- und Hoheitsbesitze des Hochstiftes Konstanz

gebildet habe, der teils von Eigen-, teils von Zinsleuten des Bischofs
besiedelt und bewohnt war. 5 Caro nahm sogleich dazu Stellung
in zwei kürzeren Abhandlungen, die er gegen jeden der beiden auf zwej

1 Die nachlässige, manchmal geradezu falsche Art des Zitierens ist nichts
weniger als vertrauenerweckend.

2 Eine ausgezeichnete Vorarbeit für Caro und Beyerle hat Meyer v. Knonau
geliefert (St. Galler Mitteilungen, Heft 13, 87 ff.) im Exkurs II. : « Der Besitz des

Klosters St. Gallen in seinem Wachstum bis 920 nach Wartmann, Bd. I und II. 1

3 Georg Coro, Studien zu den älteren St. Galler Urkunden. Die Grundbesitzverteilung

in der Xordostschweiz und in den angrenzenden alamannischen Stammesgebieten

zur Karolingerzeit. Jahrbuch für Schweizerische Geschichte, Bd. 2É

(1901), 205 ff. und Bd. 27 (1902), 185 ff.
4 Zeitschrift für Geschichte des Oberrheins, 116.
5 Konrad Beyerle, Grundherrschafts- und Hoheitsrechte des Bischofs von

Konstanz in Arbon. Schriften des Vereins für Geschichte des Bodensees und
seiner Umgebung. 32. Heft (1903), 31 ff. und 34. Heft (1905), 25 ff.



— II —

Jahrgänge verteilten Abschnitte der Forschung Beyerles richtete, 1

und entwickelte endlich ausführlich seine Auffassung von der Stellung
St. Gallens zu Konstanz. 2 Beyerle antwortete in einem längeren Aufsatz,

in dem er die gesamten wirtschaftsgeschichtlichen Forschungen
Caros einer eingehenden Untersuchung unterwarf. 3 Sicher darf sich

Beyerle mit vollem Rechte darauf berufen, daß er nicht eine neue
Behauptung aufgestellt, sondern « lediglich einen Standpunkt vertieft
und mit neuen Stützpunkten versehen habe, den vor mir Sickel und
Meyer v. Knonau 4 eingenommen haben, den neben mir der bekanntlich
rechtsgcschichtlich durchgebildete Herausgeber der merowingischen
Heiligenleben Bruno .Krusch (Mon. Germ. Script. Rer. Merov. Tom. IV.
[1902], 229 f., bes. 231 und 239) und einer der gründlichsten Kenner
der karolingischen Zeit, von Simson (Jahrbücher des fränkischen Reichs

unter Karl dem Großen, I, 339 f.) mit Entschiedenheit festhalten. » s

Es fehlte nicht an Stimmen, die Beyerle rechtgeben. *

Es ist hier nicht der Ort, auf Beyerles Gründe einzugehen. ' Nur
auf eines möchte ich kurz hinweisen, was Beyerle, der sich mehr auf

1 Caro, Arbon. Anzeiger für Schweizerische Geschichte, Bd. 9 (1904), 299-302.
Dei selbe : Zur Urbarforschung. Historische Vierteljahrsschrift, 1906, 153-173.

2 Coro, Beiträge zur älteren deutschen Wirtschafts- u. Verfassungsgeschichte.
Gesammelte Aufsätze (Leipzig 1905) : II. Das ursprüngliche Verhältnis des Klosters
St. Gallen zum Bistum Konstanz und das Eigentumsrecht am Boden (26-37).

3 Beyerle, Neuere Forschungen zur Wirtschaftsgeschichte der Ostschweiz
unii der oberrheinischen Lande. Zeitschrift für Geschichte des Oberrheins, Bd. 61

(1907). 93 ff-. 193 ff-
4 Dieser hatte bereits in früheren Jahren eine Kontroverse zu bestehen mit

Ludwig Oelsner (Jahrbücher des fränkischen Reiches unter König Pipin [Leipzig
1S71], 328 ff., 509 ff., 513 ff.), worin dieser zur alten Tradition zurückgekehrt
war. Gegen ihn wendet sich Meyer v. Knonau in den St. Galler Mitteilungen,
Heft 13, 239 ff.

5 Zeitschrift für Geschichte des Oberrheins, Bd. 61, 143 f.; vgl. S. 119.
Auch W. Wattenbach, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter bis zur
Mitte des 13. Jahrhunderts, I, 5 (1895), 253> sagt, daß die Bischöfe formell im
Recht waren.

6 Vgl. A. Büchi, Historisches Jahrbuch, Bd. 27, 432, der sagt, daß Beyerle
«mit guten Gründen» St. Gallen als konstanzisches Eigenkloster erkläre.
A. Aleister, Literarische Rundschau, 1908, 326. B. Kr(usch), Neues Archiv der
Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde, Bd. 32 (1907), 780 f. Überhaupt
scheint Beyerles Ansicht immer mehr an Boden zu gewinnen ; so bemerkt
W. Oechsli gelegentlich (Anzeiger für Schweiz. Geschichte, Bd. 10, 268) : « Pfävers
war ohne Zweifel eines der fünf Klöster, die im Eigentum des Bischofs gestanden
hatten, ähnlich wie St. Gallen bischöflich-konstanzisches Eigentum gewesen war. »

7 Er hat sie kurz und übersichtlich zusammengestellt in der Zeitschrift für
Geschichte des Oberrheins, Bd. 61, 119 ff.



— 12 —

das urkundliche Material stützt, übergangen hat, nämlich auf einige
seiner Auffassung günstige Momente in der St. Galle: Tradition selbst.

Es ist sehr wohltuend, daß Vetter 1, entgegen der vorsichtigen
Fassung A. Lütolfs 2 und Dierauers 3 und der ablehnenden Haltung
Eglis 4, schlechthin die Priorität des Bistums Konstanz vor dom Kloster
St. Gallen anerkannt ; allerdings, auf was für Gründe hin, sagt er
nicht. Leider hat er hier den grundlegenden Aufsatz öchslis ä

übersehen, der so treffend Beyerles Ausführungen über Konstanz stützt
und die alte Tradition von einer Verlegung des Bischofssitzes von
Windisch nach Konstanz vollauf bestätigt. 6 Deshalb haben wir auch
keinen Grund zu zweitein, daß der hl. Gallus und nachher seine Stiftung,
wie die Tradition behauptet, zum Bischof von Konstanz in näheren
Beziehungen gestanden. Gerade wenn der Bischof Grundherr der
Wildnis war. mußte der hl. Gallus sich an ihn wenden. Damit würde
ein von der Tradition hartnäckig aufrechterhaltener Zug von einem
frühesten Privileg des Klosters seine Bestätigung finden. Soll doch
nach der Vita s. Galli schon der hl. Gallus von einem fränkischen König,
nach Gozberts Libellus der hl. Otmar von König Pipin tun 747 ein
Privileg erhalten haben. Darin liegt ein richtiger Kern. Tatsächlich
bedurfte der hl. Gallus zu seiner Niederlassung in der Wildnis, zwar
nicht eines königlichen, wohl aber eines bischöflichen Rodungsprivilesjs.
Die von der Tradition erhärtete Tatsache eines ältesten Privilegs
istrichtig ; nur täuscht sie sich m Bezug auf die Art desselben, indem es

nicht ein Immunitäts-, sondern ein Rodungsprivileg war, und in Bezug
auf die Person des Ausstellers, die nicht König, sondern Bischof von
Konstanz war, der den forestus Arbonensis vom König zu eigen
erhalten hatte. Wäre es em königliches Immunitätsprivileg gewesen,
so wäre es doch gar nicht denkbar, wie sich m der St. Galler Tradition
diese Unsicherheit über ein für die Rechtslage des Klosters so wert-

1 a. a. O., 106.
2 Die Glaubensboten der Schweiz vor St. Gallus, 29S.
3 Geschichte der Schweiz. Eidgenossenschaft I1. 34.
4 Kirchcngeschichte der Schweiz, a. a. O. Exkurs VI : Die Bistümer Windisch

und Konstanz, 241 ff. Derselbe : Die christlichen Inschriften der Schweiz vom
4.-9. Jahrhundert in den Zürcher. Antiquar. Mitteilungen xxiv {1895.), 53. Derselbe '.

Eine neue Rezension der Vita s. Galli. Neues Archiv, 21. Bd. (1S96), 370 f.. wo
er das Bistum Konstanz bereits bis in den Beginn des 8. Jahrhunderts hinaufrückt.

5 Wilhelm Oechsli, Zur Niederlassung der Burgunder und. Alamannen iu der
Schweiz. Jahrbuch für Schweiz. Geschichte, Bd. 33 (1908), 2^3 ff.

6 Ebenda 260. Ferner Alarius Besson, Les origines des (évêchés de Genève,
Lausanne et Sion. Fribourg 1906.



— 13 —

volles Dokument hätte herausbilden können. — Wenn sich nach Wetti1
in der Zeit der Bedrängnis nach dem Heimgang des hl. Gallus der

Bischof als eine Stütze der Galluszelle erwies, so wird diese Sorge durch
seine grundherrlichen Pflichten verständlich, wenn sie auch zwar
schon hinreichend erklärt wäre durch das rein bischöfliche Interesse;

für ein in seiner Diözese gelegenes religiöses Institut.
Von größter Bedeutung ist die von der Tradition erzählte Stellung

Waltrams zu St. Gallen. 2 Die Tradition sagt, daß er erblich die

1 Cap. 44 bei Meyer v. Knonau, cap. 36 bei Krusch.
2 Waltram wird von Prof. Vetter, S. 95, « Zcntgraf des Arbongaus » genannt.

Vor einer solchen Konfusion hätte ihn ein auch nur flüchtiges Überlesen der
Forschungen Beyerles bewahrt. Vom Geschlecht der Waltramme ist die sog.
Waltramshundertschaft benannt, die urkundlich von 852-860 genannt wird
(Wartmann II, Nr. 419, 420, 444, 478) und nachweislich die Orte Keßwil, Hefen-
hofen, das unbestimmbare Continuowilare und höchst wahrscheinlich auch
Romanshorn, das Waltram gehörte (Wartmann I, Nr. 85), umfaßte. Diese Walt-
rammishuntari war wohl die letzte alamannische Hundertschaft der Grafschaft
Thurgau, lag am Bodensee und stieß in ihrer Ostgrenze an den Arbongau. Ihr
stand Waltram als Centenar oder Zentgraf vor. Daneben war er Tribun, d. h.
oberster bischöflicher Beamter des Arbongaus. Vgl. darüber Aleyer v. Knonau,
Anzeiger für Schweiz. Geschichte, Bd. I, 119. Derselbe: St. Galler Mitteilungen,
Heft 12, 64 f. Anni. 201 ; Heft 13, 98 ff. K. Lütolf, Schweizerische Kirchen-
zeitung, 1908, 554. Mit Beyerle, Grundherrschaft, Bd. 32, 39, habe ich hier die
von Meyer abweichende Ansicht vertreten. Vgl. ferner Caro, Jahrbuch für Schweiz.
Geschichte, Bd. 27, 200 f. — Egli (Kirchengeschichte, 204, Anm. 3) macht Gozbert-
YValahfrid im Libellus Vorwürfe, daß er den hl. Otmar schon 720 durch Waltram
berufen werden läßt, dessen Witwe noch am 2. Februar 779 (Wartmann, Nr. 85)
urkundlich erscheine, und sieht darin einen Beweis für die Tendenz der St. Caller
Klostertradition, spätere Ereignisse möglichst weit hinaufzurücken. Es handelt
sich hier indessen um eine Urkunde, die bisher merkwürdig interpretiert worden ist.
Es wäre an der Zeit, den Text einmal genau zu analysieren. Die ausschlaggebende
Stelle lautet : « Ego Waldrata, filia Theotuni condam, qui fuit uxor Wald-
ramno tribuno. » In Waldrata hat man bisher allgemein die Gemahlin des Tribuns
Waltram erblickt ; eine Ausnahme macht Kuhn (Thurgovia sacra II, 102), der
sie für eine Tochter Waltrams hält. Mit Recht. Es fragt sich, worauf sich das

Relativpronomen qui quae beziehe. Antwort : Auf die Theotu (Theotuni
Genetiv von Theotu. Vgl. Gallo Gallonis ; Beata Beatanae, Nr. 4, 12 ; Pietà
Bietani, Nr. 10 etc.). Denn, falls nicht der Zusammenhang klar etwas anderes
verlangt, so ist das Relativ auf das zunächstliegende Substantiv zu beziehen.
Bezöge es sich auf Waldrata, dann müßte es zudem heißen : qui fui uxor. Waldrata

ist daher die Tochter der verstorbenen Theotu, diese die Gemahlin des ebenfalls

verstorbenen Waltram. Wenn aber Waldrata die Tochter Waltrams ist,
dann ist auffallend, daß sie sich bloß Tochter der Theotu, nicht aber auch des
Waltram und diesen nicht ihren pater oder genitor nennt. Wahrscheinlich war
sie die Stieftochter Waltrams. Dann war sie geboren aus einer ersten Ehe Theotus,
vor deren Verehelichung mit Waltram. Weniger wahrscheinlich aber nach dessen
Tod aus einer zweiten Ehe Theotus, weil dann gewiß ihr eigener Vater und nicht



— 14 —

« termini vastae solitudinis, in quibus vir Dei cellam construxerat »,

besaß. Tatsächlich war er, wie die Urkunde von 779 sagt, Tribun l,
d. h. oberster Beamter des Arbongaues, eine Würde, die sich offenbar
in seiner Familie erblich fortpflanzte. Wenn ihm das Eigentumsrecht
über den ganzen Gau, vom See bis zu den Alpen, also nicht bloß Arbon
mit dem gerodeten Gelände, sondern auch der Arboner Forst,
zugeschrieben wird, so ist das ein Hinweis, wie die These Beyerles über die

Zusammengehörigkeit des Arbongaus in der St. Galler Tradition ihre
Stütze findet. Nur begeht diese den Fehler, daß sie das Eigentumsrecht,

statt dem bischöflichen Grundherrn, dem obersten Verwalter
zuschreibt. Das aber ist der schlagendste Beweis für die Unsicherheit
der St. Galler Tradition, wenn sie dieselbe Stiftung, die sie bereits
für immun durch königliche Urkunde erklärt hatte, jetzt wieder dem
Tribun von Arbon zuschreibt, von dem es feststeht, daß er bischöflicher
Beamter des Arbonerkastells war.

So läßt es sich verstehen, warum Waltram Otmar beruft : im Auftrag

des Bischofs als oberster Beamter des Gaus. So läßt sich auch

erklären, wie nach der Vita s. Galli 2 der tribunus Arbonensis « cum
cunctis pagensibus » auf den Befehl des Herzogs Gunzo hin dem
hl. Gallus beim Bau der Zelle behilflich sein muß ; diese pagenses sind
eben die Zinspflichtigen des Bischofs. Noch interessanter ist jene
Erzählung in der Vita s. Galli3, der auf Betreiben des hl. Gallus

gewählte Bischof Johannes habe « actoribus suis cum plebe iussit
aedificio cellae certatim insistere ». 4 Hier passiert dem Chronisten
einmal das Mißgeschick, daß er, was er sonst sorgfältig zu vermeiden
trachtet, doch von bischöflichen Beamten spricht, die ihre
Untergebenen haben ; und wenn auch ihr Wohnort nicht genannt ist, so geht

Waltram genannt würde, der ja dann nicht einmal ihr Stiefvater gewesen wäre.
So erscheint die Tradition nicht im geringsten mehr als zweifelhaft, umso mehr,
als in der Urkunde von 779 bereits ein Sohn Waldratas, Waldbertus, also ein Enkel
Waltrams, genannt wird.

1 Diese Benennung stammt aus der in Arbon lebendig gebliebenen Erinnerung
aus der Römerzeit. Im Kastell Arbon stand der Tribun einer Kohorte (in der
Notitia dignitatum : Tribunus cohortis Herculeae Pannoniorum Arbonae) ; sein
Name ging nun auf seinen Rechtsnachfolger in der germanischen Zeit als Befehlshaber

des Kastells über. Beyerle, a. a. O. 38. Oechsli, a. a. O. 227.
2 Meyer v. Knonau, cap. 21, Krusch, cap. 19.
3 Meyer v. Knonau, cap. 29, Krusch, cap. 25.
4 Walahfrid cap. 25 bei Krusch, a. a. O. 303 f. : « Episcopus autem iussit

his, qui rebus episcopii praeerant, ut ad virum Dei cum sibi subiectis venirent. »

Das wäre die sachlich genaue Auffassung.



— 15 —

doch aus dem Zusammenhang klar hervor, daß sie in der Nähe der

Zelle, also im Arbongelände, wohnen mußten. 1

Wie gesagt, nicht in diesen Zügen der Klostertradition liegt der

Beweis, sondern in den von Beyerle geltend gemachten rechts- und

wirtschaftsgeschichtlichen Gründen, zu denen aber diese Züge der

Tradition ergänzend treten. Es ist daher nicht ganz richtig, wenn
Caro 2 bemerkt, Beyerle habe « von der St. Galler Überlieferung ganz
abstrahiert » und sei « unter Kombination verschiedener Umstände »

zu seiner Behauptung gelangt, ganz abgesehen davon, daß diese «

verschiedenartigen Umstände » eine streng wissenschaftliche Nachprüfung
wohl bestehen.

Leider hat Vetter auch diese zum Verständnis der Geschichte

des hl. Otmar so wichtige Untersuchung über seine Berufung durch

Waltram, über «die Schultheißenfamilie des Waltramshunderts am
Bodensee » * und ihre Stellung zum Arbongau unterlassen und hat sie

im Stil der alten St. Galler Chronisten abgetan mit den Worten, die

ebensogut vor iooo Jahren geschrieben sein könnten * : « Um 720,

zur Zeit Karl Martells ward er, vielleicht von dem Zentgrafen des

Arbongaus, Waltram, zum Wächter und Vorsteher der Galluszelle

berufen. Waltram, ein Urenkel Taltos, der ein Gönner des hl. Gallus

gewesen, hat, wenn man den alten St. Galler Legendenschreibern

glauben darf, den Priester Otmar von dessen Herrn, dem Grafen

Viktor von Churrätien, sich erbeten, und ihn, im Einverständnis und
auf Zureden des Herzogs Nebi von Alamannien, persönlich dem

Hausmeier Karl Martell oder seinem Nachfolger, dem spätem König
Pipin, zur Bestätigung in dieser Würde vorgestellt und empfohlen. »

Die wissenschaftliche Welt wäre Vetter dankbar, wenn er genau untersucht

hätte, ob man den « alten Legendenschreibern » glauben darf
oder nicht, ob ihr Bericht ganz zu verwerfen ist oder einen richtigen
Kern enthält.

1 K. Lütolf, Schweiz. Kirchenzeitung, 554, macht auf diese beiden zuletzt
genannten Stellen aufmerksam : « Sichtlich waren Beamte und Volk des Herzogs
die gleichen, wie Beamte und Volk des Bischofs, die da beim Klosterbau helfen
sollten, wo doch gewiß eine allzu große Menge nur gestört hätte. » Darau9 schließt
er : « Der Boden war bischöflich, das Gericht und die Landesherrschaft war königlich,

bezw. des Herzogs und des Hundertschaftsbeamten. » Das letzte ergibt sich

aus seiner Annahme, die er Meyer v. Knonau entlehnt, daß der Arbongau und
die Waltramshundertschaft zusammenfielen.

2 Beiträge, 27.
3 Vetter, a. a. O., 96.
4 Ebenda, 95.



— loin
Wirklichkeit dürfte heutzutage bei der amuffallenden Übereiiir

Stimmung der Wirtschaftsgeschichte mit dem n richtigen Kern der

Klostertradition der wissenschaftliche Ernst kaum n mehr an der
Tatsache vorbeikommen, daß die Galluszelle auf bischöfbflich-konstanzischem
Boden, mit Rodungsprivileg des Bischofs erbaut, d durch die Berufung
Otmars zu einem Kloster erweitert, ein Eigenklostster des Hochstiltes
Konstanz war. Eine Schwierigkeit liegt nach Caro 1 1

gegen seine grund-
herrschaftliche Abhängigkeit von Konstanz vor ; 759~6o darin, daß
St. Gallen unter Abt Otmar als selbständiges Reclchtssubjekt auftritt,
indem der Abt urkundlich in Angelegenheiten der r Klostergüter ohne

jene Einmischung der Bischöfe handelte, wie wir sie s- später finden. Doch
läßt sich das leicht erklären aus der anfangs wirtscEhaftlich gewiß nicht
rosigen Lage der jungen Abtei, die erst Räumlichlhkciten im größeren
Umfang herstellen mußte. Das Kloster bedurfte d dringend der freien
Verwendung der Einkünfte, und darum mochte und d mußte der Bischof
dem Abte, der mit Existenzsorgen zu kämpfen hatte.e, freie Hand lassen.

Es bedurfte des weiteren nur eines dem Kloster wohihlwollenden, milden
Bischofs und nachsichtiger Beamter, um dem Abtote möglichste
Selbständigkeit zu belassen. Das ist der Kern jener - von der Tradition
behaupteten ursprünglichen Freiheit des Klosters, s, die tatsächliche,
aus Nachsicht belassene Selbständigkeit in der Vererwaltung. Als aber
die Schenkungen dem Stifte von allen Seiten zufltflossen, mochte der

steigende Reichtum den Bischof veranlassen, seinine grundherrlichen
Rechte zu betonen und die Hand auf die emporblülühende Stiftung zu
legen, die auf dem besten Wege zu völlig unabhängigiger Ausgestaltung
war. ' Von Seiten des Klosters aber mußte es wie ein L Unrecht empfunden
werden, wenn die Bischöfe das Stift in den Zeiteten des mühevollen
Emporringens sich selbst überlassen hatten, numn aber den « fett
gewordenen Liebling » in Fesseln schlugen. Durch c eine vierzigjährige,
selbständige Verwaltung an Unabhängigkeit gewöhmnt, konnte ihm der
Gedanke an bischöfliche Kontrolle nicht leicht eingelehen, war ihm
überhaupt die Rechtslage nie zum Bewußtsein gekommmen. Ja, diese war

1 Beiträge, 36.
2 Vgl. Beyerle, Zeitschrift für Geschichte des Oberrhein-ins, Bd. 61, 142 : « Es

wäre dabei zu berücksichtigen, daß die Frage für das BiBistum erst praktische
Bedeutung gewann, als die Traditionen mehr und mehr denem Grab des hl. Gallus
zuflössen und das Kloster begann, sich zu einer eigenen Grurundherrschaft zu*
entwickeln. » Dann Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 3 II1. (Leipzig 1890),
58 : « Daß der Streit erst unter Otmar ausbrach, ist begreieiflich : der Besitz des
Klosters hatte erst Wert, seitdem es nicht mehr eine unbeoedeutende Zelle war. »



-

— 17 —

iüberhaupt nicht völlig aufgeklärt. Das ersehen wir aus der unsicheren

JLokalisierung des Klosters in den Urkunden, das bald als im Thurgau,
Ibald im Arbongau, bald in beiden gelegen bezeichnet wird. 1

Die unmittelbare Veranlassung zum Ausbruch des Streites zwischen

.Abt Otmar und dem Bischof Sidonius aber bildete die durch das Wirken
• des hl. Bonifatius angeregte kirchliche Reformgesetzgebung Pipins, die
zumal die Stellung des Bischofs klar und scharf betonte, und die nach
der Niederwerfung Alamanniens durch die Franken auch im Bistum
Konstanz dem Kloster St. Gallen gegenüber durchgeführt wurde.
Diesen Zug mit dem Fall Otmars vereinigt zu haben ist das Verdienst
Haucks 2 und Eglis 3, denen sich Ladewig 4, Caro 6, Pfarrer Müller *,

Lütolf 7, Meyer v. Knonau 8 und nun auch ausführlich Vetter 9

angeschlossen haben.

Nicht als ob die Theorie in ihrem vollen Umfang haltbar wäre.
Sie hält nämlich die bisherige « Fragestellung, ob königlich, ob bischöflich,

für nicht ganz zutreffend. »10 St. Gallen war nicht ein königliches

Kloster. Aber es war vor 760 auch nicht bischöflich. In der

von der Tradition für die Neuzeit beanspruchten Freiheit liegt ein

richtiger Kern. Es war nämlich eine irische Stiftung, und als solche

behauptete es prinzipiell die Unabhängigkeit von der bischöflichen

Jurisdiktionsgewalt. Nun aber wollte die durch das Wirken des

hl. Bonifatius angeregte fränkische Kirchenreform dem Zerfall der
fränkischen Kirche begegnen vor allem durch straffe Einheit und
Unterordnung durch die bischöfliche Gewalt. Auch die Klöster wurden
dadurch betroffen, indem die bischöflichen Rechte auch ihnen gegenüber

scharf betont wurden. Als Mittel zur Unterwerfung der Klöster
unter die bischöfliche Jurisdiktionsgewalt wurde die allgemeine
Einführung der Benediktinerregel zur Pflicht gemacht, da sie prinzipiell
die bisehöfliche Jurisdiktion anerkennt, während die Kolumbansrcgel

1 Darauf macht Vetter aufmerksam, S. 107.
2 Kirchcngeschichte Deutschlands IL, 56 ff.
3 Kirchcngeschichte der Schweiz, 197 ff.
4 Regesta episcoporum Constanticnsium I. (Innsbruck 1895), 6 f.
5 Beiträge, 27 ff.
• Der Grenzbote, siehe oben.
7 Schweizerische Kirchenzeitung, 554.
* Art. « St. Gallen » in Herzogs Realencyklopädie für protestantische Theologie

und Kirche, VI. Bd. (Leipzig 1899), 346.
» S. 109 ff.

J0 Hauck, a. a. O., 57, Anm. 4.

REVL'F. IMIIST01RE ECCLÉSIASTIQUE 2



— i8 —

nichts davon weiß. Damit war es aber mit der Freiheit der irischen

Stiftungen zu Ende. Da sich St. Gallen, das nicht ein königliches

Kloster war, gegen die Einführung der Benediktinerregel wehrte, um
seine ursprüngliche Freiheit zu behaupten, wurde Abt Otmar, wie es

die Synode von Verneuil (755) vorsieht, abgesetzt und zur Durchführung
die Hilfe des weltlichen Armes angerufen.

Diese Erklärung der Schicksale des Abtes aus den allgemeinen

Zeitverhältnissen und Zeitereignissen erscheint auf den ersten Blick
recht plausibel. Ist es aber stets gewagt, Einzelgeschehnisse bei fehlendem

Beweismaterial aus allgemeinen Zuständen zu erklären, so erscheint

im vorliegenden Fall die Berufung auf die allgemeine Zeitgeschichte

doppelt verfehlt, weil einmal auf St. Gallen jene Bedingungen nicht
zutreffen und zweitens die Erklärung der Zeitereignisse an schiefen

Unterstellungen leidet.

Daß die sogenannte « Freiheit der irischen Stiftung » St. Gallens,

obwohl sie Hauck * als « zweifellos » erscheint, eine durch gar nichts

bewiesene Annahme ist, braucht nach dem oben über das Verhältnis

St. Gallens zu Konstanz Gesagten kaum mehr ausgeführt zu werden.

Freilich, wenn man mit Egli die Errichtung des Bistums Konstanz

möglichst spät ansetzt, um der Galluszelle die zeitliche Priorität

vor ihm zu sichern, hat man einen erheblichen Vorsprung gewonnen.
Aber damit ist es nun aus. Um St. Gallen die «irische Freiheit»

zu sichern, genügt es auch nicht, irische Einflüsse, besonders

Namen irischer Mönche, für die Zeit Otmars in St. Gallen nachzuweisen.

Diese lassen sich, wie das Folgende zeigen wird, recht gut
aufrecht halten mit der Anerkennung der bischöflichen Jurisdiktion.
Wem es aber wirklich, wie Egli 2 beteuert, bloß darum zu tun ist,
den richtigen Kern der Tradition herauszuschälen, der wird auch die

von der Tradition behaupteten, weitgehenden Beziehungen St. Gallens

zu Konstanz, namentlich die bestverbürgte Einsetzung Otmars durch
den bischöflichen Beamten, aufrecht halten müssen, die eher alles

andere zulassen als eine Ablehnung der bischöflichen Jurisdiktion
von seiten des Klosters.

Aber auch jene angebliche Einführung der Benediktinerregel,
weil sie die bischöfliche Jurisdiktion anerkenne, ist durch nichts

verbürgt. In Irland selber waren allerdings die Klöster, von denen die

1 a. a. O., 58-
2 a. a. O., 204, Anm. 2.



— i9 —

Missionierung ausgegangen war, die Mittelpunkte des christlichen
Lebens und dem Abte oft der Bischof, der Mönch sein konnte, unterstellt.

Auch auf dem Festland behaupteten die Kolumbänsstiftungen
oft, aber durchaus nicht allgemein, diese Unabhängigkeit von der
bisehöflichen Jurischktionsgewalt. Aber ebensosehr haben wir Beweise
daß die Bischöfe ihre Rechte energisch dagegen gewahrt haben 1

und daß auch dort, wo Klosterbischöfe waren, die Jurisdiktion des
Diözesanbischois nicht völlig aufgehoben war. 2 Es ist auch unrichtig,
von einer Nichtanerkennung der bischöflichen Jurisdiktionsgewalt von
Seiten der Kolumba.nsregel zu sprechen. Diese ist eine asketisch-
monastische Anleitung zum Leben der Vollkommenheit unti enthält
nichts über die rechtliche Frage des Verhältnisses des Klosters zum
Bischof. Dieses tatsächliche Verhältnis ist vielmehr das Ergebnis
der äußeren, im Lande herrschenden Zustände, denen sich die Regel
ohne weiteres anpassen kann. Daher finden wir im Westen des

Frankenreiches, wo die irischen Mönche auf ausgebildete Diözesan-
verhältnisse stießen, die Klosterbischöfe selten, während Kolumban
und seine Jünger in dem erst zu missionierenden Osten des Reiches,
in Alamannien und den anstoßenden Gegenden von Burgund, wo die
kirchliche Ordnung erst zu begründen war, die Verhältnisse der Heimat
einrichten konnten. 3 Wie die Kolumbansregel, so verordnet auch die
Regel des hl. Benedikt nichts über die Stellung des Klosters zum Bistum,
sondern anerkennt einfach die in der Kirche bestehenden Verhältnisse

; und da eben Unterordnung der Klöster unter die bischöfliche
Jurisdiktionsgewalt allgemeines Kirchengesetz war, so setzt sie die
Benediktinerregel stillschweigend voraus, enthält sogar zwei Bestimmungen.
die sie klar erkennen lassen : nämlich Kap. 62, wornach bei Ausschluß
eines Mönches, der Priester ist, auch der Bischof davon Kenntnis
erhalten soll, und Kap. 64, wornach bei der Wahl eines Unwürdigen
zum Abt der Diözesanbischof (« ad cuius dioecesim pertinet locus ipse »)

eingreifen soll. 4 Nicht diese in ihr gelegene Anerkennung der bischöf-

1 Hauck, I, 285 f.
2 Beilesheim, Geschichte der katholischen Kirche in Irland. I. (Mainz 1890),

229 f. ; Vgl. 226.
3 Ebenda, 227 f.
4 Wie wenig Vetter die Benediktinerregel kennt, zeigt er, indem er in der

10. Beilage (S. 187), als einen Beweis für die Anerkennung der bischöflichen Juris-
diktionsgewalt durch die heilige Regel, anführt die achte Stufe der Demut im
Kap. 7 : « Si nihil agat monachus, nisi quod communis monasterii régula vel



— 20 —

lichen Jurisdiktionsgewalt war der Grund, weshalb die Regel des

hl. Benedikt im Frankenreich eingeführt wurde, weshalb sogar manche

Kolumbansklöster sie freiwillig annahmen, entweder ausschließlich
oder neben der Kolumbansregel, sondern ihre erhöhte praktische
Brauchbarkeit. 1 Ein hl. Bonifatius, der mit einem Stab von
Benediktinern im Geiste der Benediktinerregel das Frankenland missionierte
und reformierte, konnte doch seine Klosterreform auf keiner andern

Grundlage aufbauen als auf der Benediktinerregel, und da eine

allgemeine Kirchenreform auch auf dem Gebiete des Ordenswesens Einheit

verlangte, darum betrieb er, da es im Frankenlande wohl Klosterregeln,

aber keine herrschende Regel gab, so eifrig die einheitliche
Einführung der Benediktinerregel zur Durchführung einer gründlichen
Reform, nicht aber zur Erschleichung der Anerkennung der bischöflichen

Jurisdiktionsgewalt durch die Klöster. 2 Es ist überhaupt merkwürdig,
daß sich nirgends im Frankenreich von Seiten der Klöster ein Widerstand

erhob gegen die Einführung der Benediktinerregel. Warum
also für St. Gallen eine solche Ausnahme konstruieren

Wenn übrigens die fränkischen Synoden, namentlich die von
Verneuil im Jahre 755, eine strenge Unterordnung des gesamten Klerus,
sowohl des Welt- als des Ordensklerus und überhaupt des gesamten
Ordenswesens unter die Jurisdiktionsgewalt des Diözesanbischofs

verlangen 3, so war das nichts Neues und betraf nicht so fast die Klöster,
als mehr die privaten umherschweifenden Mönche (Kap. 11), wie auch

manche unabhängige Priester (Kap. 8 und Kap. 21) und sich um keinen

Diüzesanbischof kümmernde Chorbischöfe (Kap. 13). Etwas Neues

wird nicht bestimmt im Ordensrechte. Ein vorurteilsloses Studium

der Synodalakten zeigt, daß darin nur neu eingeschärft wird, was

bereits bestand, nicht aber ein neues Recht geschaffen wird.

maiorum cohorlantur exempla. » Was soll das Wenn das Beispiel der « älteren

Mouche » die Jurisdiktion des Bischofs eben nicht anerkennen würde, wie das in

einem exemten Kloster geschieht
1 Vgl. Gustav Schnürer, Die Benediktiner und die Anfänge der

abendländischen Kultur. Schweizerische Rundschau, 2. Jahrgang (1901-02), 327 ff. —

Derselbe, Bonifatius (Mainz 1909), 1 ff. — Beilesheim a. a. O. 159.
1 Conc. Liptin. cap. 1 : « Abbates et monachi reeeperunt sancti Patris Benedicti

(regulam) ad restaurandam normam regularis vitae. » Boretius, Capitularia
Regum Francorum. Mon. Germ. Hist. Legum Sect. II. Capitularia Tom. I. (1883) 28.

3 Vgl. Concil. Vernense, Cap. 1 : « Ut unusquisque episcoporum potestatem
habeat in sua parrochia, tam de clero quam de regularibus vel secularibus, ad

corregendum et emendandum secundum ordinem canonicam spiritale, ut sic

vivant qualiter Deo piacere possint. » Boretius, 1. e. 33.



— 21 —

Bei den Klöstern wird ein genauer Unterschied gemacht zwischen
dem Materiellen und dem Geistlichen. Für das Materielle bestimmt
Kap. 20 : « In ilio alio synodo1 nobis perdonastis, ut ilia monasteria,
ubi regulariter monachi vel monachas vixerunt, ut hoc quod eis de
illas res dimittebatis, unde vivere potuissent, ut exinde, si regales erant,
ad domnum regem fecissent rationes abba vel abbatissa ; et si épiscopales,

ad ilium episcopum. » Das will doch nicht heißen, wie Hauck,
Egli und Vetter meinen, daß hier das neue Recht geschaffen wurde,
ein jedes Kloster müsse in Zukunft entweder königlich oder bischöflich
sein ; sondern das Statut verlangt nur Rechenschaft über die
Verwaltung : die königlichen Klöster haben sie dem König, die bischöflichen
dem Bischof abzulegen ; dabei ist es ganz selbstverständlich, daß es

nur königliche und bischöfliche Klöster gibt. Dieses Kapitel ist geradezu
ein Beweis dafür, daß das Frankenreich schon längst nur königliche
und bischöfliche Klöster kannte. Das muß also auch für St. Gallen
gelten. 2 Dieses Kapitel berührt keineswegs die Stellung der Klöster
zur Jurisdiktion des Diözesanbischofs, die für alle Klöster, königliche
wie bischöfliche, vorausgesetzt wird.

Über das Geistliche des Klosters, den ordo regularis, hat der
Bischof zu wachen : « Ut monasteria tam virorum quam puellarum
secundum ordinem regulariter vivant ; et si hoc tacere contempserint,
episcopus, in cuius parrochia esse videntur, hoc emendare debeat » etc.
(Kap. 5, dazu Kapp. 6 und io). 3 Damit wird den Klöstern die

Unabhängigkeit von der Aufsicht des Diözesanbischofs in Sachen der
klösterlichen Disziplin, wie es im allgemeinen Rechte vorgesehen war,
nicht angetastet. Doch wird bestimmt, daß im Falle des Zerfalles der
Klosterdisziplin der Bischof das Recht habe, einzuschreiten. Damit
wurden allerdings einige irische Stiftungen betroffen, die sich auch für
diesen Fall die Unabhängigkeit vom Bischof ausdrücklich vorbehalten
hatten. 4 Das finden wir aber gewöhnlich nur bei Klöstern, die eigene
Klosterbischöfe hatten. Bei St. Gallen ist nichts derartiges bekannt,
noch weniger ein Zerfall der Ordensdisziplin, der ein Einschreiten des

Bischofs benötigt hätte.

1 Diese Synodalakten sind nicht mehr vorhanden. Boretius, 1. c. 36, nota 10.
2 Prof. Vetter (S. 112) sagt, Hauck und Egli überbietend: Die Beschlüsse

von Verneuil « dürften geradezu als Verurteilung St. Gallens, des vornehmsten
der Schottenklöster Alamanniens, von dem Könige der Synode vorgelegt und
von dieser genehmigt worden sein. »

* Boretius, 1. c. 34.
4 Bellesheim a. a. O., 228 f.



22 —

Wie schon oben betont, handelt es sich bei den irischen Stiftungen
¦nie um volle Exemtion von der Jurisdiktion des Diözesanbischofs.
Die Exemtion der irischen Klöster, die eine eigene Erscheinung war,
ist nicht zu verwechseln mit dem kirchlichen Rechtsinstitut der Exemtion.

Das Kloster Fulda war das erste Kloster im Frankenreich, das auf
Betreiben des hl. Bonifatius vom Papst Zacharias die eigentliche Exemtion

von der bischöflichen Jurisdiktionsgewalt erhielt, ein Privileg, dem

König Pipin die Bestätigung nicht gab eben weil es ein Novum, etwas

Unerhörtes, für das Frankenreich war so daß zwischen Lui, dem Nachfolger

des hl. Bonifatius als Erzbischof von Mainz, und dem heiligen
Abte Sturmi ein Streit entstand. 1 Wenn sich daher Hauck 2, Caro *,

K. Lütolf4, Vetter B für St. Gallen auf die Analogie von Fulda beriefen,

um den Kampf als einen Jurisdiktionsstreit zu erweisen, so ist das

nicht nur ganz unberechtigt, sondern spricht geradezu gegen ihre

Auffassung ; denn der Jurisdiktionsstreit in Fulda war damals eine

ganz einzige Ausnahme.

Nichtsdestoweniger waren wohl die Statuten der Synode von
Verneuil die Veranlassung zum Streite in St. Gallen. Nicht zwar, als

ob sich Otmar der bischöflichen Jurisdiktionsgewalt hätte entziehen

wollen ; dafür liegt weder in den Urkunden, noch in der Tradition
ein Anhaltspunkt ; Otmar war übrigens ursprünglich Weltpriester,
daher an die bischöfliche Jurisdiktion gewöhnt. Auch nicht, als

ob er sich, wie Egli meint, der Einführung der Benediktinerregel
widersetzt hätte ; dazu war nieht der leiseste Grund, zumal, wenn Egli
der Tradition entsprechend zugibt, daß vielleicht schon Otmar die

Benediktinerregel «berücksichtigt hätte». 6 Wenn Caro7 wenigstens
die Möglichkeit in Betracht zieht, obwohl er die Tatsächlichkeit ab-

1 Vgl. die genaue Darstellung bei Franz Zehntbauer-, Das Kirchenrecht bei
Bonifatius, dem Apostel der Deutschen. Wien und Leipzig 1910, 22 ff. ; nach
diesem Werke habe ich überhaupt zum großen Teil das Vorangehende bearbeitet.
Vgl. A ugust Hülfer, Das Rechtsinstitut der klösterlichen Exemtion in der
abendländischen Kirche in seiner Entwicklung bei den männlichen Orden bis zum
Ausgang des Mittelalters. Mainz 1907. F. X Funk, Zur Geschichte der altbritischen
Kirche : In : Kirchcngeschichtliche Abhandlungen. Bd. I, (Paderborn 1897)

42J ff. Carl foseph Hefele, Konziliengeschichte, III. Bd. (Freiburg i. Br. 1858).
2 Kirchengeschichte II, 58.
3 Beiträge, 31 f.
4 a. a. O., 554.
1 a. a. O., 123.
• a. a. O., 203.
7 a. a. O., 31.



— 23 —

weist, es hätte sich im Str eil «um die Diözesanzugehörigkeit des

Klosters » handeln können, da durch die Berufung eines Churer Klerikers
die •Diözesanrechte des Bischofs von Konstanz übe1' St. Gallen zweifelhaft

werden konnten, so liegt d afür auch gar kein Anhaltspunkt in

Geschichte und Legende. Es handelte sich einzig und allein um die

gntndherrschaftliche Gewalt des Bischofs über das Kloster. Das Konzil
von Vernettil bot nun dem B ischof, der den steigenden Reichtum des

Klosters längst mit scheelen A ugen betrachtet haben mochte, eine gesetzliche

Handhabe, seine Rechte als Grundherr geltend zu machen, indem

er Rechenschaftsablage verlangen mußte. Das war der Stein des

Anstoßes, der Otmar zum Fall brachte. Das wars, was daher im Vertrag
von 759-60 geregelt wurde. Daß der Streit mit der Reform zusammenhängen

mußte, zeigt die Tradition deutlich, indem sie Otmar durch
Karlmann mit Pipin in Beziehung treten läßt, der ihm die Benediktinerregel

zur Einführung übergib t. x

Wenn aber Prof. Vetter 2, aus der Tatsache der Mitwirkung der
alamannischen Beamten bei der Absetzung Otmars, diese neben den

Pipinschen Kirchengesetzen den alamannischen Freiheitsbestrebungen
zusehreibt und das Kloster beinahe zum alamannischen Nationalheüig-
tum und zum Herd der nationalem Umtriebe gegen das Frankenreich
stempelt, so hat er vergessen daß diese .These Rettbergs 3 bereits von
Meyer v. Knonau und Sicke 1 gründlich widerlegt wurde. Sic hat nur
in dem Sinne Richtigkeit, als die Kirchen reformen in Alamannien
erst nach dessen Niederringung einsetzen konnten und tatsächlich der
weltliche Arm die Absetzung Ot mars vollziehen mußte-.

Damit ist der Streit nur in den allgemeinsten Zügen gezeichnet.

IL

Wenden wir uns nun n o ch einigen Einzelheiten in Prof. Vetters

Bearbeitung des Lebens des h 1. Otmar zu.
Daß Prof. Vetter ein einleitendes Kapitel über « die Anfänge

St. Gallens » brachte, war notwendig, wollte er die Grundlage zeichnen,
auf der Otmars Werk sich aufbaute. Leider ist es sehr, sehr dürftig

1 Gozbcrt, Libellus, cap. 51 bei Meyer v. Knonau, Heft 13, 68 f.
1 a. a. O., 112 ff. 121 ff.
3 Kirchengeschichte Deutschlands. II. Bd. (1848), 107 ff. Auch Gelpke,

Kirchengeschichte der Schweiz IL (1861), 293 ff. folgt dieser Annahme.



— 24 —

ausgefallen und berichtet uns mehr über Dinge — z. B. den unvermeidlichen

Bären des hl. Gallus — für die wir uns in einer Biographie
des hl. Otmar nicht stark interessieren. Daß er mit Vorliebe von den
religiösen Verhältnissen des Landes berichtet, ja sogar ein ganzes
Kapitel einschiebt über « St. Pirminius und das Frühchristentum in
Alamannien », kann ich mir nicht anders denken denn aus der Voraussetzung

heraus, Abt Otmar habe die Missionstätigkeit im Lande
abgeschlossen. Das 3. Kapitel, « Otmar als Abt und Seelsorger », scheint
denn auch diese Auffassung zu bestätigen. Bringt er doch dort als
Beweis für Otmars « Seelsorgerarbeit » ausführlich den unter Otmars
Namen erhaltenen Bußspiegel, aber ohne mitzuteilen, daß seine

Abstammung von Otmar sehr unsicher ist. 1 Zudem leitet er dieses Kapitel
ein mit der poetischen Wendung : « Als Otmar, der Alamanne, aus
seiner Heimat Rätien in die Seegegend kam, suchte er vor allem
das gemeine Volk daselbst kennen zu lernen, indem er das Land durchzog,

,reitend auf friedlichem Rücken daher des verachteten Esleins-,
wie ein poetischer Lobredner ihn schildert. 2 Die Stelle in der ganz
nüchtern gehaltenen Vita s. Otmari (cap. 2) aber sagt nur : « Cui

(seil. Otmaro) etiam haec erat consuetudo, si quoquam pro utüitate
monasterii eum tendere nécessitas poposcisset, vilis miti dorso vehe-

retur aselli. » Wenn sich W. H. Riehl in seiner Novelle « Liebesbuße »s

manche kleine Freiheiten in der Übersetzung der Vita s. Otmari
erlaubt, so gestatten wir diese poetische Lizenz dem Novellisten gerne :

dem Historiker Vetter aber nicht. Von einer Seelsorgetätigkeit Otmars
im Volke findet sich in der Geschichte keine Spur. Wir hätten daher
auf diese Kapitel, die allerdings die persönlichen Liebhabereien Vetters
zeigen, gerne verzichtet. Es wären ihm dann nicht Entgleisungen
passiert, wie : in Pirmins Predigt spreche sich « der priesterlicln.
der mönchische Gesetzesgeist » aus, der « aus dem alten Testament »

stamme 4, ferner, das Aufhängen von Abbildern menschlicher
Gliedmaßen zu Heilzwecken oder zum Dank für erfolgte Heilung an
Wallfahrtsorten sei ein Überbleibsel heidnischer Gebräuche, oder die

Aufbewahrung von Reliquien des hl. Pirmin sei « heidnischer Zauber-

1 Scherrer, Verzeichnis der Handschriften der Stiftsbibliothek von St. Galler
(Halle 1875), 340.

2 S. 101.
3 Gesammelte Geschichten und Novellen. 1. Bd. : Geschichten aus alter Zeit

Stuttgart 1878, 29-44.
4 S. 99-



— 25 —

glaube » 1 Auch seine Ausführungen über die Unverwestheit des

hl. Otmar 2 gehören in dieses Gebiet, und seine allerneueste Entdeckung,
daß der Priester « gerade erst in der Zeit Otmars zur unbedingten
Keuschheit förmlich verpflichtet ward », nämlich durch die Synode von
742 3, spricht denn doch von einer gar unglaublichen Unwissenheit.

Weniger verargen wollen wir es ihm, wenn ihm der Anblick « der staats-
und romfreien geistlichen Stiftungen der Bekehrungszeit », die nur in
seinem Kopfe leben, den Thüringer Luther in die Erinnerung ruft,
« der neunhundert Jahre später die Freiheit der Kirche wieder
herzustellen strebte » 4, und wenn er von Werd aus als würdiges Seitenstück

zum hl. Otmar jenen «zweiten und größeren geistlichen Märtyr-er der
Bodenseegegend, Johannes Huß » schaut, wie er in Konstanz dem
Tod entgegengeht 5

Einer Arbeit über den « Gründer und Vorkämpfer des Klosters
St. Gallen » hätte er schon eine viel ausführlichere Einleitung widmen
sollen, die uns über den ersten Stifter und sein Werk, über die
Verhältnisse und die Umwelt, namentlich über die Rechtslage des Bodens
und der Stiftung, über die Schicksale der Galluszelle in der Zeit nach
dem Tode des hl. Gallus6, über ihre Umwandlung in ein Kloster,
deren Ursachen und die dabei beteiligten Faktoren geboten hätte,
Wobei bereits manche Urkunde einiges Licht in die unsichere Dämmerung

legendarischer Darstellung wirft. Hier, wie auch im Leben Otmars,
hat sich Vetter die Arbeit sehr leicht gemacht. Er geht so vor, daß

er einfach alles zusammenschreibt, was er besonders bei späteren
Autoren, oft genug zweifelhaften Rufes, findet, ohne oft nur die

ursprünglichen Quellen nachzuschlagen, geschweige denn sie kritisch
zu untersuchen. Aufgabe der Geschichtschreibung wäre es doch,

Zug um Zug im Leben des hl. Otmar einmal kritisch zu beleuchten.
Dazu müssen aber natürlich in erster Linie die primären Quellen
sorgfältig geprüft werden. Diese sind für den hl. Otmar, abgesehen

von der Vita s. Columbani von Jonas 7 und der Vita triplex

1 S. 100.
* S. 131, Anm. 95.
* S. 124.
4 S. no.
« S. 162.
6- S. 94 gibt er als Datum seines Todes an « um 640 ». Es wird nicht genauer

gegeben werden können als wie es G. von Wyß, Gesch. d. Histor, 25 ,gibt : « am
16. Oktober eines Jahres im zweiten Viertel des VII. Jahrhunderts. »

7 M. G. H. SS. Rer. Merov. IV, ed. Bruno Krusch, 1 sqq.



- 26 —

s. Galli 1, nur der Libellus de miraculis sancti Galli und die Vita sancti
Otmari, beide verfaßt von Gozbert-Walahfrid. 2 Die übrigen Schriften,
.nämlich YsosBuchDe miraculis sancti Otmari3 und Ratperts Casus sancti
Galli4 und noch vielmehr alle späteren Abhandlungen, soweit sie

Ereignisse aus dem Leben des hl. Otmar oder der vorausgehenden Zeit
bringen, erweisen sich bei näherem Zusehen als bloße Kombinationen
aus den genannten zwei primären Quellen oder als bloße Zutaten der
betreffenden Chronisten, denen keine anderen Quellen als die genannten
zu Gebote standen. Vetter hätte sich seine Arbeit erleichtert, wenn
er zuerst, vielleicht in einem eigenen Kapitel, eine eingehende
Beschreibung und Kritik der Quellen und die Regeln ihrer Verwendbarkeit
gebracht hätte, worin ihm Meyer v. Knonau in seiner maßvoll-sorgfältigen

Kritik ein Muster gewesen wäre. Sicher hat ein jeder Zug
seinen richtigen Kern, der aber des kritischen Nachweises bedarf,
der in den meisten Fällen geleistet werden kann. Immerhin durften,
außer der Chronikschreibung, eine Reihe anderer Quellen nicht
übergangen werden, die aber Prof. Vetter leider fast ganz außer acht gelassen
hat : der wichtige, um 800 angelegte Liber confessionum oder das

Gelübdebuch 5, worin er besonders Aufschluß erhalten hätte über Namen
und Zahl der Mönche 6, dann die allerdings späteren annalistischen
Notizen 7, dann die Totenbücher 8, das Verbrüderungsbuch 9, endlich
« die ältesten Verzeichnisse der Abte von St. Gallen » 10. Sie alle werfen

1 Ibid. 229 sqq. Emil Egli, Eine neue Rezension der Vita s. Galli, im Neuen
Archiv für ältere deutsche Geschichtskunde, 21. Bd. (1896), 361 ff. Das Fragment
dieser ältesten Vita ist Vetter entgangen.

2 Publiziert von Aleyer v. Knonau in den St. Galler Mitteilungen, Heft 12.
3 Ebenda publiziert.
4 Ebenda, 13. Heft.
5 Herausgegeben von Emil Arbcuz, Das St. Gallische Buch der Gelübde,

St. Galler Mitteilungen, Heft 19 (1884), 140 ff. ; Paulus Piper, Libri confraterni-
tatum sancti Galli, Augicnsis, Fabariensis, M. G. H. 1884, in sqq. Vgl. dazu
Aloys Schulte, Zum Gelübdebuch von St. Gallen. Neues Archiv, Bd. 34 (1909), 763 f.

8 Ergänzend zu S. 104.
7 Gesammelt und herausgegeben von Henking, Die annalistischen Aufzeichnungen

des Klosters St. Gallen, St. Galler Mitteilungen, Heft 19 (1884), 195 ff.
8 Veröffentlicht von Dümmler und Wartmann, St. Galler Mitteilungen,

Heft 11 und Heft 19. Ferner Baumann, Libri anniversariorum et Necrologium
Monasterii sancti Galli. M. G. H. Necrologia Germaniae. I. (1888), 462 sqq.

' Veröffentlicht von E. Arbenz, in den St. Galler Mitteilungen, Heft 19.
10 Herausgegeben von Aleyer v. Knonau, St. Galler Mitteilungen, Heft 11,

125 ff. Vgl. dazu IL. Wattenbach, Deutschlands Geschichtsquellen usw. Bd. I. 5

(Berlin 1895), 113 f., 252 ff. Georg von Wyß, Geschichte der Historiographie
in der Schweiz. Zürich 1895.



-- 27 —

oft ein überraschendes Licht auf manche Züge und bringen Aufklärung
über verschiedene Verhältnisse.

Recht unangenehm macht sich bei Prof. Vetter der Mangel an
einer streng wissenschaftlichen Methode fühlbar. Die St. Galler
Urkunden zitiert er bald nach Neugart, bald nach Wartmann, bald nach

Stumpf, bald nach Egli, bald nach Wetzer und Weite's Kirchenlexikon ;

die Vita s. Galli bald nach Pcrtz, bald nach Meyer v. Knonau. Wenn

er statt der Vita s. Otmari selbst so häufig neuere oder ältere Autoren
zitiert, darunter sogar die «vielgelesene»; aber berüchtigte Goldene

Legende des Jacobus de Voragine1, so bekommt man oft Zweifel,
ob er sie überhaupt gelesen habe. Dementsprechend ist auch das

Lebensbild des Heiligen eigentlich legendenhaft ausgefallen. Hier einige
Einzelheiten

Otmar 2 sei geboren « etwa im Jahr 691 » s. Woher weiß er das

Das ist erst in allerneucster Zeit erfunden worden und wird von keiner

eigentlichen Quelle, nicht einmal von älteren Schriftstellern berichtet.
—- «Er soll ein geborener Graf von Ems gewesen sein, ist also wohl
im rätisch-romanischen Sprachgebiet, zu Hohenems im Vorarlberg
oder zu Ems bei Chur, zur Welt gekommen. » * Wenn er hiefür die

Quellen zitiert hätte, so würde er beim Historiker wieder ein recht
zweifelhaftes Kopfschütteln gefunden haben. Gleich die ersten Worte
der Vita s. Otmari : « Igitur Otmarus genere Alamannorum oriundus »,

hätten ihn eines Besseren belehrt. Wenn Otmar von Waltram nach
St. Gallen berufen wird, muß er ihm bekannt gewesen sein ; ich würde
daher eher den Thurgau als seine Heimat annehmen ; Guler 5 meint

sogar, allerdings ohne einen Beweis zu erbringen, Waltram habe Otmar
berufen, « dieweyl er ihme wol verwannt vnd von nachbarschafft

wegen gar geheim war. » — Es wäre interessant, zu erfahren, warum
wohl Otmar « in aetate puerili a fratre suo » 6, wovon Vetter nichts weiß,

gerade nach Chur gebracht wurde zum Studium ; schon J. G. Meyer 7

1 Vgl. S. loi, Anm. 20; S. 160, Anm. 172.
2 Die Verhochdeutschung « Otmeyer » rindet sich außer bei Stumpf und

Fischart auch in Gulers Raetia (Curia 1616) : « Thumbherr zu Chur, genannt
Othmayer, seines harkommens ein erborener Schwab » (S. 88) ; ebenso in Sprechers
Pallas Rhaetica (anno 1617) : Othomajerus (p. 54).

» S. 95.
4 S. 94 f.
* a. a. O., 88.
• Vita s. Otmari, cap. t.
7 Geschichte des Bistums Chur, 1. Bd. Stans 1907.



— 28 -
hätte ihm manchen Aufschluß gegeben. — Daß er über « die Kirche
des hl. Florinus »1 ohne weiteres hinweggeht, ist unverzeihlich ; Meyer

v. Knonau 2 hat darüber eine sorgfältig abgewogene und aufschlußreiche

Anmerkung geschrieben ; aber diese älteste Stelle über den hl. Florin
wäre eines eingehenden Exkurses wohl wert gewesen, umso mehr,
als sich hier eine gute Gelegenheit gegeben hätte, die Beziehungen
zwischen St. Gallen und Rhäticn, von denen auch in Gozberts Libellus 3

die Rede ist, darzulegen. — Um 720 4 sei Otmar nach St. Gallen berufen

worden; die Tradition hat bisher allgemein an diesem Datum
festgehalten und zwar wegen der Angabe Gozberts im Libellus (cap. 55).

Otmar sei 40 Jahre Abt gewesen
6

; Hauck 6 erhebt Zweifel dagegen.
Hier wäre der Ort gewesen, wo Vetter die Urkunden, die ein ziemlich
deutliches Wort mitsprechen, hätte zu Rate ziehen sollen. — Worin
bestanden, genau gesprochen, die Anfänge des Mönchslebens in Sankt
Gallen '• J. Friedrich 8. meint, Waltram habe St. Gallen durch die

Einsetzung Otmars nicht bloß in ein königliches, sondern auch in ein

Bcnediktinerkloster verwandelt, womit aber die Kolumbansmönchc
unzufrieden gewesen wären. — Über die Anfänge der Schule 9 hätte

er auch zu Rate ziehen können die « Geschichte der Schule von
St. Gallen im Mittelalter » von P. Gabriel Meier 10, der « die Geschichte
dieser Schule in vortrefflicher Weise durchgeführt » hat. n

Einen Zug finden wir bei Prof. Vetter neu. Mit ausführlicher Breite
und einer gewissen Behaglichkeit ergeht er sich und kommt er immer
wieder zurück auf die Anklage auf ein Vergehen der Unsittlichkeit. 1J

Nach der Vita s. Otmari (cap. 5) nämlich wird der hl. Otmar vom
schlechten Mönche Lantpert, den die Grafen bestochen hatten,
angeklagt, mit einem Weibe Unzucht getrieben zu haben. Dieser Anklage
setzte der Heilige zuerst Stillschweigen entgegen. Da er zur Recht-

1 S. 95-
2 St. Galler Mitteilungen, Heft 12, 95, Anm. 5.
3 Cap. 52 (Vetter verlegt S. 102 f. dieses Ereignis in die Zeit Otmars, was aber

höchst unwahrscheinlich) und Cap. 58.
4 S. 95-
1 Vgl. Aleyer v. Knonau, a. a. O., 77 f. Anm. 229.
6 a. a. O., I. 56, Anm. 2.
7 S. 96.
8 Kirchengeschichte Deutschlands II. (Bamberg 1869), 578 ff.
• S. 104.

10 Jahrbuch für Schweizerische Geschichte, Bd. 10 (1885), 33 ff.
11 G. von Wyß, a. a. O., 33.
12 S. 116 f., 123-125, 126-128.



- 29 -
lertigung gezwungen jprurde, sprach er: «Ich bekenne, daß ich in vielen
Dingen über die MaDen gesündigt habe ; gegen den Vorwurf dieses

Verbrechens aber rufe i'cli Gott, der mein Innerstes kennt, zum Zeugen
an. » Den verlangten Reinigungseid aber verweigert er durch beharrliches

Stillschweigen. '

Es ist rührend, den Wortschwall zu lesen, den Vetter über diese
Szene ergossen hat. Er meint, die Anklage müsse vor Gericht nicht
bloß wirklich vorgebracht worden sein, denn sonst hätten sie die
Verehrer des hl. Otmar gewiß nicht erfunden, sondern könne auch auf
Warheit beruht haben. « Ein irgendwie beleidigter Klosterbruder
mochte aus Rache gegen den sittenstrengen Klostervorsteher ein
früheres, zärtliches oder leidenschaftliches Verhältnis desselben zu
einem Weibe seiner vormaligen rätischen Pfarrei oder seiner sonstigen
großen Bekanntschaft so ausdeuten und ausbeuten, und diese menschliehe

Schwäche des Priesters und Seelsorgers behauptete sich in der
Überlieferung von Otmar, während die tatsächlichen Streitpunkte mit
dein Bischof und dem König unterdrückt und vergessen wurden. 1 »

« Eine solche Verschuldung gehört vielleicht zu der Tragik des

mittelalterlichen Lebensideals, wie es der Priester verkörperte, der gerade
erst in der Zeit Otmars zur unbedingten Keuschheit förmlich
verpflichtet ward, und sie könnte für ein zartes Gewissen, das die strenge
Sittlichkeit der Bergpredigt ernst nahm, schon in einem bloßen, heftigen
Begehren bestanden haben, das ihm ein Feind oder früherer Vertrauter
jetzt zur unkeuschen Tat stempelte. »2 Ganz einzig rührend ist dann
die « Liebesbuße » des Heiligen auf der Insel Werd geschildert, wie ihm
die vorbeifließenden Wellen vielleicht « Grüße einer heißen, jungen
Liebe » bringen, « die er seinem Heiligen hatte opfern müssen. » « Denn
im Weibe wohnte ein Dämon, und mit Dämonen zu kämpfen war heilige
Pflicht eines Dieners Gottes. Aber eine kurze Weile hatte ihn der
Dämon berückt, und daraus hatten mächtige Feinde einen Fallstrick
gedreht, den Verfechter der Rechte seines Gotteshauses und seines

Volkes zu stürzen. »3 « Das stille Werd, auf das ihn, vorgeblich wegen
einer Liebessünde, die Großen dieser Welt verbannt hatten, wie einst
Kaiser Augustus den heidnischen Dichter der ,Liebeskunst' nach dem
fernen Pontus, war ihm zum Patmos geworden, wo ihm, wie weiland

1 S. 123.
2 S. 124.
3 S. 126 f.



~ 30 —

dem Liebesjünger des Herrn, in seliger Einsamkeit, der einzigen Seligkeit

verwundeter Gemüter, die Offenbarung göttlicher Gnade zu teil
ward. »1 So steht schließlich der hl. Otmar vo/r uns «als Märtyrer der
Rechte und der Freiheit seines Klosters und c/ier alamannischen Volks-
freihcit — vielleicht auch als Märtyrer des jSriesterlichen und
mönchischen Zölibats und einer alten Liebe, über die er, aus Schonung für
deren Gegenstand, vor Gericht die Auskunft weigern mußte. » 2

Nach dem im Vorhergehenden über die Zuverlässigkeit der Tradition

Gesagten dürfte es nur die Anwendung einer keineswegs anfechtbaren

Regel der Textinterpretation sein, wenn man sagt : die Tatsache
der Gerichtsverhandlung wird richtig berichtet, die Art und Weise
derselben aber ist legendarische Ausschmückung. Grund genug zu dieser

Annahme bietet der Umstand, daß die Vita von dem wirklichen
Anklagepunkt, der tatsächlich vorlag und zu Recht bestand, der auch zur
Absetzung führte, völlig schweigt. Daß diese Gerichtsverhandlung dem
Chronisten eine günstige Gelegenheit bot, den Heiligen, den die Tradition

zum Märtyrer der Freiheit stempelt, mit einem Glorienschein zu
umgeben, ist leicht einzusehen. Wenn irgendwo, so mußte die Legende
den Höhepunkt, der im Gerichtsverfahren liegt, benutzen, um den

Heiligen, der formell im Unrecht war, im verklärten Glanz der Unschuld
hinzustellen, und das konnte sie am ehesten, wenn sie ihn eines
Verbrechens angeklagt werden ließ, für dessen Unwahrheit seine ganze
Persönlichkeit als vollgiltiger Beweis auftrat. Stutzig macht zudem,
daß die Vita, wie Hauck zum ersten Mal ausführt 3 und was auch
Vetter ausgiebig verwertet 4, Züge aus Eigils Leben Sturms aufnimmt :

« Wie bei Eigil, so geht hier die Klage aus der Mitte des Klosters selbst
hervor ; wie Sturm, so weigert sich Otmar, sich zu verteidigen ; wie

jener erklärt : Licet a peccatis immunis non sim, contra te delictum non
feci, so dieser : Fateor me supra modum etc. » Eine solche falsche

Anklage War übrigens für die Gegner des Heiligen nicht notwendig,
weil seine Renitenz gegen den Bischof ein formell rechtlicher Grund
zur Absetzung war, wie es das Conc. Vernense bestimmt hatte (cap. 5
und 9).

Übrigens wäre es leicht denkbar, daß Otmar wirklich dieses Vcr-

1 S. 128.
2 S. 125.
3 a. a. O. IL, 5S
4 S. 123 f.



— 31 —

brechens angeklagt worden wäre ; im Mittelalter pflegte man
mißliebige Personen, auf die man es abgesehen hatte, besonders freigebig
auf Mord und Unzucht anzuklagen. Aber wenn man mit Vetter, um
die Rechte der Tradition zu wahren, diesen Zug durchaus als bare

Münze hinnehmen will, dann soll man auch so konsequent sein, daß

man auch die klare, unzweideutige Bestreitung des Verbrechens durch
den hl. Otmar, die dieselbe Tradition verbürgt, als ebenso wahr
annimmt ; das ist dann Ehrenpflicht ritterlichen Taktes und historischer
Wahrheitsliebe. Übrigens könnte auch insofern ein richtiger Kern im
Zuge liegen, als tatsächlich aus dem Schoßt der Mönche selber eine

Opposition gegen den tatkräftig die Zügel der Regierung führenden
und für die klösterliche Disziplin unnachsichtig eifernden Abt, der
einzelnen zweifelhaften Elementen nahetreten mußte, sich auch beim
Gerichtsverfahren widerwärtig geltend machen konnte. Die neueste

Ehrenrettung K. Lütolfs aber 1 scheint mir mehr ein Kuriosum zu sein :

« Die Grafen Warin und Ruodhard wußten laut Tradition einen
der Mönche zu überreden, daß er gegen den Abt auf Ehebruch zeugte.
Ewa oder ê, das altdeutsche Wort, bedeutete nämlich sowohl Gesetz
als Ehe. Man umging des Königs Gesetzesmilderung, indem man dem
Mönche vorspiegelte, des Abtes Gesetzesbruch sei so schlimm wie
Ehebruch, und er bezeugte Ehebruch gegen den Abt, damit man ihn
desto sicherer verderben konnte. »

Sicher müssen wir die Phantasie Vetters bewundern, die aus
diesem dürftigen Zuge der Tradition gleich einen ganzen Liebesroman
herauszuspinnen weiß, so daß ihn ein jeder Romanschriftsteller darum
beneiden dürfte. Dem Historiker, allerdings gereicht es weniger zur
Empfehlung, wenn « die Geschichte nur ein Magazin für seine Phantasie

» ist
Weitaus der größte Teil der Arbeit Vetters ist der Geschichte der

Verehrung des hl. Otmar in der Liturgie und im Volksleben gewidmet. 2

Hier ist Prof. Vetter in seinem Element und ist sein Ton des gemütlichen

und humorvollen Erzählers, den man nicht immer so ernst
nehmen muß 3, gut angebracht. Hier bietet er eine überraschende Fülle
wertvoller und interessanter, namentlich kulturhistorisch verdankens-

1 a. a. O., 553. f.
2 S. 128-193.
3 Vgl. P. Ignaz Heß, Die Responsorien des hl. Otmar. Anzeiger für

Schweizerische Geschichte, 1918, 162 ff.



— 32 —

werter Züge aus allen Zeiten bis auf die Gegenwart herab. Nur ist ihm
beim Streben, auch hier noch etwas gemütlich-originelles herauszu-

düfteln, indem er die wachsende Verehrung des hl. Otmar hinstellen
möchte als eine Art eifersüchtigen Wettstreites zwischen dem heiligen
Gallus und dem hl. Otmar, das drollige Mißgeschick begegnet 1, daß

er einen Schreibfehler oder eine absichtliche Änderung des Ausdrucks
« b(eati) Galli » im Original einer Urkunde in « s(ancti) Galli » in der
Abschrift « durch den eifrigen Katholiken Johann von Schellenbcrg »

als den Versuch einer Standeserhöhung » des Heiligen hinstellt, als

ob das eine nicht ganz genau so viel sagen würde wie das andere lm
übrigen soll der Wert seiner kulturhistorischen Ausführungen nicht
herabgesetzt werden. Darin und nicht auf historischem Gebiete liegt
sein unbestrittenes Verdienst.

1 S. 170, Anm. 196.


	Zur Biographie des heiligen Abtes Otmar von St. Gallen

