
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 12 (1918)

Artikel: Fürstabt Joachim von St.Gallen : ein Beitrag zur Gegenreformation

Autor: Scheiwiler, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-121495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-121495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fürstabt Joachim von St. Gallen.

Ein Beitrag zur Gegenreformation.

Von Dr. A. SCHEIWILER.

(Fortsetzung und Schluss.)

3. SeelsorgHche Tätigkeit.

Kaum nach St. Gallen zurückgekehrt, fand Joachim Opser in der

Seelsorge Gelegenheit, seine reichen Talente zu verwerten. Es herrschte
damals großer Mangel an tüchtig gebildeten und tugendhaften
Geistlichen. Die Äbte Diethelm und Otmar und selbst noch Joachim sahen

sich manchmal gezwungen, weniger gute Priester auf ihren Posten

zu belassen, weil man keinen Ersatz für sie finden konnte. Das Kloster
St. Gallen hatte auch stets nur eine beschränkte Zahl von
Konventualen, die für Verwaltungs- und Seelsorgsposten vollauf in Anspruch

genommen wurden. Schon bei der theologischen Ausbildung fiel dieser

Umstand entscheidend in die Wagschale. öfters lesen wir in den

kurzen Nekrologen, welche P. Chrysostomus Stipplin den zwischen

1550-1630 verstorbenen Konventualen gewidmet hat. die Bemerkung,
daß sie in Dillingen besonders Casus conscientiae studiert hätten, 1

um eben für die Bedürfnisse der praktischen Seelsorge gut ausgerüstet
zu sein.

Unser Joachim widmete sich mit besonderem Eifer dem Predigtamte.

Eine größere Anzahl der von ihm gehaltenen Predigten sind
noch vorhanden und gestatten uns einen klaren Einblick in die Art

1 S. Collectanea, Bd. 193 im Stiftsarchiv.



— i27 —

seiner Beredsamkeit, wie sie anderseits auch für die Geschichte der
katholischen Predigt wichtige Beiträge liefern. *

Was diese Predigten charakterisiert, das ist ihr klarer, logischer
Gedankengang, ihre lichtvolle, eindringliche Darlegung und
Beweisführung, ihre praktische Zielsicherheit, sowie die herzliche Wärme und
Salbung, die ihnen entströmt. Es sind freilich nicht Predigten, die so

gesprochen wurden, wie sie uns hier vorliegen, sondern mehr ausführliche

Skizzen, noch dazu in lateinischer Sprache abgefaßt. Von der Bibel
und den Kirchenvätern macht der Prediger einen öftern und guten
Gebrauch. Ebenso finden sich bisweilen am Rande Hinweise auf die

Vorlesungen seiner Pariser Lehrer, besonders Maldonat und Marianus.

Joachim bevorzugt katechetische Predigten, die er gerne in der Form
von Zyklen behandelt und worin er den Irrlehren der Reformatoren
ohne polemische Scharfe, aber mit großer Klarheit zu Leibe rückt.
Die Predigten tragen gewöhnlich am Schluß das Datum, wann sie

gehalten wurden, sowie die Unterschrift P. Joachimus Opser, Decanus
oder Abbas. Schon am 8. April 1576 lesen wir die Unterschrift Decanus,
ein Beweis, wie frühe der junge Mönch an den ersten Posten nächst
dem Abte berufen wurde.

Seine erste.hier verzeichnete Predigt ist eine Explicatio Decalagi.
Im Exordium führt er aus, daß er am letzten Stephanstag dem Volke
versprochen habe, über die zehn Gebote nächstens ganz einläßlich
und genau zu predigen. Am Feste der Beschneidung des Herrn (1.

Januar 1576) habe er das Volk ermuntert, recht andächtig und mit
Nutzen das Wort Gottes anzuhören, ihm auch gezeigt, woher der

Prediger seine Gewalt habe und wie die Predigt anzuhören sei.

1 Stiftsarchiv, Bd. 1135 u. 1193. Das letztere Bändchen trägt nur die
Überschrift Conciones 1575. Es enthält zahlreiche wertvolle Predigtskizzen auf die
Sonn- und Festtage dieses Jahres, dann noch einige wenige für die folgenden Jahre.
Ein großer Teil sind Homilien, die sich an das Sonntagsevangelium anschließen.
Oft gibt das Evangelium Anlaß zur Behandlung einer Tugend oder eines Lasters
z. B. de superbia, de ambitione, de loquacitate, de amore. Am Feste der Apostelfürsten

1575 beweist der Prediger mit großer Gründlichkeit, daß Petrus in Rom
gewesen ist. Auf den 17. Oktober 1575 steht die Xotiz : "Quia pauci affuerunt
non sum concionatus. » Und kurz vorher lesen wir die Bemerkung : « Peste gras-
sante » seien fast alle Klosterinsassen geflohen, teils nach Rorschach, teils nach
Schwarzenbach, so wohl auch ein großer Teil des Volkes. Infolge dessen wohnten
nur ganz wenige noch dem Gottesdienste bei. Joachim war schon damals der
Held, welcher vor der Pest kein Zittern kannte. Seine Predigten bezeichnen eine
bemerkenswerte Höhe und einen wirklichen Blütestand der katholischen
Kanzelberedsamkeit. Da ist kein Verfall, keine Altersschwäche, sondern frisch
pulsierendes, kräftiges Leben.



— 128 —

Nun geht er über zur Behandlung der zehn Gebote, beginnend
mit dem Hauptgebot, der Liebe Gottes und des Nächsten, wobei er

gegen Luther, Zwingli und Kalvin Stellung nimmt. Dann folgt die
schlichte, gründliche Erklärung der Gebote Gottes unter Zugrundelegung

der Lektionen Maldonats. Besonders interessant, wir möchten
fast sagen ganz modern, sind die Stellen über das zweite Gebot, wo
der Prediger die damals (und noch heute) vorkommenden Arten des

Aberglaubens skizziert, sowie über das siebente, wo er auf Steuern,
Monopole, Simonie, Wucher und selbst das Wechselwesen hinweist.

Die folgende Predigt trägt den Titel : « Disputatio de Imaginum usu
et cultu, quam in suggestu proposui meis auditoribus in nostro hoc
S. Galli monasterio », gehalten am Weißen Sonntag, den 29. April 1576.

« Existimo », so lautet der erste, sehr charakteristische Satz,
« hominem pium, si diligentius intueatur miserrima nostra tempora
non posse abstinere a lacrymis. » So viele Seelen gehen elend zu Grunde,
ja es sind ihnen sogar die Wege und Mittel zur Rettung abgeschnitten
und genommen worden. Denn die Ohrenbeicht wurde abgeschafft,
der Empfang der heiligen Sakramente verworfen, die unbeschreibliche
Segenskraft des Meßopfers geleugnet, das Fegfeuer wegdisputiert, so

daß die hingeschiedenen Seelen keine Gebete mehr empfangen, und
auch die Bilder der Heiligen hat man entfernt, damit sie uns nicht
mehr an die leuchtenden Tugenden dieser Gotteskinder gemahnen. Und
bei all dem berufen sich die Neuerer auf die Auktorität der Heiligen
Schrift und sind so wahrhaft Wölfe, die im Schafspelze herumschleichen.
Das Wort Gottes wird ihnen zu einem Schwerte, mit dem sie sich selber
töten. Die Heilige Schrift ist eben «instar apothecae, in qua boni bona
summit pharmaca, mali autem venena. »

Damit ihr also erkennet, was für Lügengespinste sie gegen uns
fabrizieren, wollen wir darlegen : 1. wer diejenigen sind, welche die
heiligen Bilder schmähen, 2. ob heilige Bilder wirklich gemalt oder

geschnitzt werden dürfen, 3. nachdem wir so die Bilderstürmer in
ihrem wahren Wesen gezeigt und auch bewiesen haben, daß die Bilder
zu Unrecht aus den Kirchen herausgeworfen wurden, folgt weiter die
Frage, ob ihnen irgend ein Kultus gebühre, und ob dieser auf die Heilige
Schrift und die wahre katholische Kirche sich stütze, 4. welcher Nutzen
den Reliquien zukomme.

Diese vier Teile werden nun in sicherer Anlehnung an Bibel und
Väter einläßlich, tiefgründig und schön behandelt. Besonders
bemerkenswert scheint uns der erste Teil, wo der Redner in einem sehr



— 129 —

interessanten, historischen Rückblick die Bilderstürmer alter und neuer
Zeit bis auf Zwingli Revue passieren läßt. Unter den Zuhörern waren
viele, die sich der auf Befehl Vadians erfolgten, furchtbareji
Ausräumung der Klosterkirche im Jahre 1529 und auch der « Säuberung »

zahlreicher Landkirchen in den stiftischen Gebieten als Augenzeugen
oder wenigstens als Kinder von solchen noch lebhaft erinnerten.

Eine weitere Predigt hat die Aufschrift : « Disputatio de indul-
gentiis, quam populo proposui, impetratis totius anni Jubilaei indul-
gentiis », am 26. August 1576.

« Ihr erinnert Euch wohl, Gelicbteste — so das Exordium — daß

ich am Fest Maria Himmelfahrt euch versprochen habe, ich werde

aus Auftrag unseres hochwürdigsten Oberhirten zu euch reden von
den Ablässen, die wir durch die Güte unseres hochwürdigsten Bischofs

von Konstanz im Jubiläumsjahr gewinnen können. «Atque ut res

bene procédant et rem ordine intelligatis » — man beachte das stete Streben
nach Klarheit und praktischem Nutzen bei unserm Prediger — « in
memoriam revocare debetis, Deum nullum malum impunitum relinquere,
et quod bonum minimum rémunérât. » Nun wird ganz dogmatisch
das Wesen des Ablasses erklärt, und zu dessen Gewinnung ermuntert.
Am Schlüsse las der Prediger die Ablaß-Bulle vor und gab einige
Erklärungen dazu.

Im gleichen Bändchen folgen Predigten von Septuagesima bis

Ostern, gehalten von Abt Joachim im Jahre 1582. « An Septuagesima »,

so lautet die dieser Predigt beigegebene Bemerkung, « hat ein Mönch

vom Schottenkloster in Wien gepredigt, da ich durch Krankheit
verhindert war. »

Predigt an Sexagesima 1582 : « Exordium sumam a brevi repe-
titione Evangelii praecedentis Dominicae. » Dann folgt eine moralische

Exhorte, eine Art Homilie. Die hier stehende Bemerkung zeigt, daß

Joachim erst auf der Kanzel die vorher (lateinisch) skizzierte und
meditierte Predigt zu machen pflegte. Der gleiche Schluß ergibt sich

aus den Randglossen, die da und dort angebracht sind, wie z. B. « latius
tracta», behandle das etwas einläßlicher.

An Allerheiligen 1582 war eine Predigt über den Text «Beati

pauperes » im Anschluß an das Evangelium, voll praktischer und
zeitgemäßer Momente.

Weiter lesen wir vor einer Palmsonntagspredigt (1583) die Notiz :

«Durch eine Krankheit, die mich nachts 11 Uhr überfiel, wurde ich
verhindert zu predigen. » In die Lücke trat dann der Subprior P. An-

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 9



— i3o —

dreas Hüpschli. Dieser machte eingangs seiner Skizze auch die Bemerkung

: « Répète quae didicerint, was ihnen während der Fastenzeit
über Eucharistie, Reue, Beicht usw. gesagt worden ist. » Dann «

Converto me ad hodiernam diem » und nun folgt eine ganz praktische
und gute liturgische Predigt über : i. einiges von der Palmensegnung,
2. von den Zeremonien, 3. welche Andacht und Sammlung ihr dabei
haben sollt.

Eine Predigt auf den Hohen Donnerstag 1583 « novi Styli 28 Martii »

spricht von der Schöpfung und vom heiligen Altarssakrament im
Anschlüsse an Psalm 110.

Die Osterpredigt vom 31. März entwickelt drei Gedanken Die

Auferstehung bestätigt unsern Glauben bezüglich jenes Artikels :

Abgestiegen zur Hölle, « quod novus quidam nebulo nuper in Altstätten
corrupit adeo nil relinquendo intactum, adeo quod novi aliquid
quisque doctulus afferre vult » (Hinweis auf die damals herrschende

Neuerungssucht und Disputierwut). Sie bestärkt unsere Hoffnung,
sie zeigt uns, wie wir des ganzen Heilswerkes Christi teilhaftig werden.

An Fronleichnam 1583 behandelt Joachim die praktische
Verehrung des heiligsten Altarssakramentes.

Am 30. Dezember 1584, dem Sonntag innerhalb der Oktav von
Weihnachten, beginnt ein Zyklus von Predigten über das Abostolische

Symoolum. Eigenartig mutet uns die Vorbemerkung an. « Faustum

felixque sit. Navigare incipimus, pugnam inimus. Promissioni meae
satisfacturum oro Deum optimum, ut felicem cursum nobis et feli-
ciorem finem parare dignetur. » An mir soll nichts- fehlen, von euch

erbitte ich zwei Dinge, «unum quod ad corpus spectat, ut cito adsitis
et modesti in tempio perseveretis, alteram ad animam attentionem»,
daß ihr keine andern Gedanken aufkommen lasset, « duos lepores
sequimini et neutrum capitis. » Ich bringe nichts anderes vor, als

was die Propheten, Apostel, Konzilien und Kirchenväter gelehrt haben.

Zuerst werden die Praeambula erklärt ; als Randglosse steht der
hier interessierende Ausdruck : « Vide catechismum. » Wort für Wort
wird tief und gründlich durchgenommen : « fides, oculus dexter hominis,
assentire et adhaerere, scriptura, traditio. » Ein scharfsinniger Theologe

und wahrer Kenner der Volksseele führt hier das Wort.
An Epiphanie spricht unser Prediger über die « Causae errorum

in fide. » Die erste ist der Teufel, der durch Geistesstolz seinen eigenen,
herrlich strahlenden Glauben verloren hat. Aus dieser Ursache sind
auch beinahe alle Häresiarchen gestürzt, wie Arius, Luther, Zwingli.



— 131 —

Andere Ursachen sind Weltsinn, Menschenfurcht, Leichtsinn, Wollust.
« O voluptas, o avaritia, o amor libertatis, Zwingli, Zwingli, quod dece-

pisti nostras Helvetios sub hoc vitio. » Hiedurch sind die Klöster
von Mönchen und Nonnen leer geworden.

Die Zahl der zwölf Artikel wurde von den Häretikern noch
beibehalten, um die Leute zu täuschen. Nachweis aus den Vätern, daß

immer diese Zahl Geltung hatte. « Quis te docuit, Zwingliane Nonne

a nostris majoribus accepisti Cujusnam fuerint fidei Catholicae.

Quare hoc accepisti reliqua reicisti »

Im engen Anschluß an die Summa des hl. Thomas wird ein
Glaubensartikel um den andern erklärt. Zwischen hinein behandelt der
immer nach praktischen Gesichtspunkten sich orientierende Prediger
während einiger Sonntage der Fastenzeit die Buße und Eucharistie,
um dann nach Ostern mit seinem Zyklus weiterzufahren. Den sechsten

Glaubensartikel richtet er gerade auf Christi Himmelfahrt, den achten
auf Pfingsten (1585). Bei jenem findet sich das schöne Exordium :

« Wie jubelt der Seemann, wenn er nach langer, stürmischer Meerfahrt
das heißersehnte, heimatliche Gestade vor sich sieht. Wie freut sich

der Pilger, wenn er nach einer gefahrvollen, schwierigen Wanderschaft
seine Heimat wieder glücklich erreicht hat. Und welch eine Wonne
durchströmt das Herz des siegreichen Feldherrn, der nach blutigen
Kämpfen im Triumphe heimkehrt zu seinem süßen Vaterlande, zu
seiner teuren Gattin und zu seinen innigstgeliebten Kindern. » «

Accomoda haec de Christo. » In der Pfingstpredigt scheut sich der treffliche
Kanzelredner nicht, den subtilsten Fragen der Theologie über den

Heiligen Geist näher zu treten.
Beim neunten Glaubensartikel verweist er im Manuskript auf

seinen Lehrer Mariana und erläutert jedes einzelne Wort in
warmherziger Sprache. Die Zeugen der Katholizität verfolgt er in einer

prächtigen Zusammenstellung zurück vom Jahre 1585 bis zu Christus
und den Aposteln.

Am Schlüsse des Zyklus bringt Opser die Zeitbestimmung : « Am
Sontag under der Oktav (8.) Assumptionis bin ich des Glaubens an
ein End komen. Deus benedictissimus sit sempiternum benedictum.
18. Aug. 1585, Joachimus Abbas S. Galli. »

Im Dezember 1589 hielt unser Abt in Grub ein feierliches Hochamt

und predigte daselbst unter großem Zulauf des Volkes. Seinen

eifrigen Bemühungen war es gelungen, dieses protestantisch gewordene
Dorf dem Katholizismus wieder zu gewinnen. Auch viele Protestanten



— l32 -
wohnten der erhebenden Feier bei, alles verlief ohne Störung und unter
großer Andacht des Volkes. Seit 60 Jahren hatten die Leute so etwas

nicht mehr gesehen. ]

Im Juni 1590 wurde seit 60 Jahren wieder zum erstenmale eine

Prozession aus Appenzell nach St. Gallen gehalten, an der zahlreiches

Volk teilnahm. P. Ludwig Von Sachsen, ein von glühendem Reformeifer

erfüllter, heiligmäßiger Kapuziner, hielt bei diesem Anlasse mehrere

Predigten ; einige Protestanten meldeten sich zur Rückkehr in
die katholische Kirche und viele Katholiken beichteten. 2

Abt Joachim gab sich besonders viel Mühe, die Protestanten im

Toggenburg zum katholischen Glauben zurückzuführen. Einmal
predigte er im Städtchen Lichtensteig die ganze Fastenzeit hindurch 3

und verkündete auch in vielen andern Gemeinden das Wort Gottes.4

Für die Fastenzeit 1589 sandte er den Kapuziner P. Ludwig dorthin. 5

Trotz lebhafter Opposition der Prädikanten machte die katholische
Sache gute Fortschritte. Es gab viele Konversionen. Im Jahre 1588

bewirkte Joachim deren mehr als 30c.6 Besonders im untern Toggenburg

faßte der katholische Glaube wieder festen Fuß. Vom Jahre
1576-1600 wurden auch 88 katholische Familienväter zu Landsleuten
im Toggenburg aufgenommen, um so die katholische Position daselbst

zu stärken. '
In Ausübung des Predigtamtes ist dann auch unser Abt vom

Tode überrascht worden. Gleich einem tapfern Krieger fiel er auf
jenem Kampfesfelde, wo er am meisten für den Sieg des Guten gerungen
hatte.s

Recht lehrreich und lohnend ist ein Vergleich zwischen der

Beredsamkeit Joachims und derjenigen seines Nachfplgers Bernard
Müller. In manchen Punkten sind sie einander ähnlich. Beide waren
ausgezeichnete Prediger und entzündeten die Flamme der Beredsam-

1 S. foh. Georg Mayer, Das Konzil von Trient und die Gegenreformation in
der Schweiz, II 278.

2 Joh. Georg Mayer, a. a. O.
3 Metzler, Chronicon Bd. 182, p. 667.
4 foh. Georg Alayer, a. a. O. 279.
6 Über P. Ludwig s. A. Scheiwiler, Jahrgang X, 4. Heft dieser Zeitschrift

S. 241-274. Die Beredsamkeit de Pater Ludwig, den Abt Joachim sehr eifrig
zur Missionierung der äbtischen Lande herbeizog, ist freilich von derjenigen unseres
Abtes gewaltig verschieden. S. a. a. O. S. 248.

6 /. G. Alayer, Das Konzil von Trient II 156.
7 /. von Arx, Geschichten des Kantons St. Gallen III, S. 131, Anm. c.
8 Chronicon S. Galli von R.' P. Aletzler, p. 674 fi.



— i33 -
keit am nämlichen Feuerherd. Beim letzteren überwiegen bereits die

deutschen Predigten. Joachim mag das tiefere und weichere Gemüt,
Bernard noch mehr die scharf ordnende und argumentierende
Verstandesseite repräsentieren. 1

4. Der Fürstabt von St. Gallen.

Am 27. Januar 15.77 starb im Alter von erst 49 Jahren Abt Otmar
Kunz. - Schon am 29. desselben Monats trat das Wahlkollegium
zusammen. Die Wähler waren folgende : Joachim Opser, Dekan,
Heinrich Forer, Subdekan oder Subprior, Jakob Stößel, Pfarrer in
Bernhardzeil, Erhard Spuol, Ökonom in St. Gallen, Johannes Spitzli,
Notker Ritter, Statthalter in Wil, Paul Alther, Statthalter in St.

Johann, Nikolaus Lindemann, Benedikt Pfister, Statthalter in Rorschach,

Magnus Oprecht, Jakob Jupli, Christophorus Gadersch, Matthias Murer,
Andreas Hüpschli, Georg Gantner. Diese alle Priester ; dann die
Diakone Sebastian Müller, Matthäus Wald, Jakob Mürgel, endlich die

Subdiakone Ulrich ösch, Adam Giel, von Glattburg, Erasmus von
Altmannshausen, Maurus Lindauer, Plazidus Heller und Bernhard
Müller, alle Profeßmönche des Klosters St. Gallen. 3

Sämtliche Wähler empfingen die Sakramente der Buße und des

Altars oder lasen die heilige Messe, wohnten dem Heiliggeistamte bei-

und zogen in das zum Wahllokal umgewandelte Refektorium, wo sie

im Beisein der Äbte Adam von Einsiedeln und Christophorus von
Fischingen, sowie des Priors der Karthause Ittingen, P. Thomas als

Skrutatoren, den Eid ablegten. Abt Adam verkündet die auf Joachim
Opser gefallene Wahl und dieser erklärt Annahme derselben, worauf
der Neugewählte unter Orgelschall und Glockenklang in feierlicher
Prozession zum Hochaltar der Klosterkirche geführt und auf denselben

1 Vgl. A. Scheiwiler, Die Vorgeschichte Abt Bernards II. Jahrg. 2, S. 85
dieser Zeitschrift.

2 Das Nekrologium hat hiezu die Notiz : Otmar war ein strammer Leitei
des Klosters (strenuus rector) ; er beseitigte die Überreste der Häresie in dei
alten Landschaft, trennte das Kloster von der Stadt durch eine hohe Mauer
mehrte die Bibliothek ; baute das abgebrannte Kloster St. Johann neu auf ; befreite
die Appenzeller vom Totfall ; er empfing den Besuch des Erzbischofs Karl Borro-
mäus ; begraben ward er in der Schwarzen Kapelle. S. Stipplin, Stiftsarchiv
Bd- '93. P- 593-

3 S. Instrumentum Electionis Joachimi Abbatis, Collectanea Chrysostomi
Stipplin, Stiftsarchiv Bd. 193 p. 585 ff.



- i34 -
erhoben wird. Dr. Georg Jonas verkündet dem zahlreich versammelten
Volke die Wahl, und ein jubelndes Te Deum schließt die Feier.

Die Bestätigungsbulle des Papstes erschien erst am 16. April 1578,
nachdem Joachim persönlich nach Rom gegangen war. Der Bulle lag
auch eine Eidesformel bei, die der neue Abt vor seiner Benediktion
beschwören mußte. Treue Sorge für die geistigen und materiellen
Güter des Klosters, sowie steter Eifer für die Reinerhaltung des

Glaubens und die Ausrottung der Irrlehren bildet den Hauptinhalt
des Eides.

Was für ein Regierungsprogramm und welche Gesinnungen ihn
beim Antritt seines hohen Amtes beseelten, sagt uns Joachim selber
in seinem Büchlein Exercitia. J Diese kleine Schrift enthält in mehr

aphoristischer Art geistvolle Ratschläge für das religiöse Leben,
vermischt mit tiefempfundenen, flammenden Gebeten. Sie erinnert
bisweilen an das goldene Büchlein der « Imitatio Christi » und zeigt trefflich,

wie die katholische Aszese damals wieder den Weg zur Höhe

gefunden, wie der Geist einer wahren Reform zum Durchbrach
gekommen ist.

« Die klösterliche Zelle ist eine Stätte himmlischer Lehren. Cellae

et coeli habitatio cognatae. Cella quies mentis, fuga rixae paxque
studentis. Viderint alii, quid sentiant, mihi oppidum career est et

solitudo paradisus. » Und nun sein Regierungsprogramm « Curam

agam animarum mihi commissarum omni tempore sollicitam nihilque
eorum negligam, quae ad salutem eis videntur. Non sim contemptor
sanctae communitatis. Dispensatorem me rerum monasterii agnoscam
non Dominum. Non me propterea in altum extollam, quum rector
aliorum positus sum, sed meminerim, mihi tanto metuendum amplius.
Superbos, rebelles, contumaces quasi Dominus corrigam, humiles,
obedientes, benigne foveam. Matrem me et nutricem monachorum

semper existimem. Infirmorum curam geram sedulam. »

So geht das herrliche Büchlein weiter, voll Weisheit, Tiefe und
Salbung die Ideale des menschlichen, zumal des monastischen Lebens
zeichnend.

Die Äbte von St. Gallen hatten die-doppelte Aufgabe der
materiellen und geistigen Leitung des Klosters, sowie eines weitausgedehnten
Untertanenlandes zu erfüllen. Eine Unsumme von Regierungsge-

1 R. D. Joachimi Abbatis S. Galli liber Exercitiorum spiritualium ob imma-
turam auctoris mortem imperfectus ab eo relictus ex ipso prototypo descriptus
anno 1601. Stiftsbibliothek 1194.



— i35 —

schaffen, oft sehr kleiner und kleinlicher Natur, wie sie das

Feudalregiment mit sich brachte, lastete auf ihren Schultern. Hier drängen
die zahllosen Fragen und Anliegen der ausgedehnten Güterverwaltung
und Landwirtschaft des Klosters. Köstliche Episoden aus diesem

Departement berichtet P. Stipplin im oben angeführten Band (193)

seiner Kollektanea. Es war eine bäuerliche Musterwirtschaft in
verschiedener Beziehung. Dort heischen die oft sehr verwickelten
Verhältnisse des Lehenswesens eine Lösung. Hier ergaben sich Anstände
interkantonaler Natur mit schweizerischen Grenznachbarn, wo der

Abt nicht selten die Vermittlung seiner Schirmorte anrufen muß. Ein
anderes Mal sieht sich Joachim genötigt, einen schon seit Abt Franz

von Gaisberg pendenten Streit mit dem österreichischen Erzhause

wegen der Jurisdiktion auszufechten. Der Streit erledigte sich durch
einen für St. Gallen annehmbaren Kompromiß. 1 Eine bedeutende

Rolle spielt auch das Militärwesen, nicht bloß wegen der Sicherung
des heimatlichen Gebietes, sondern noch weit mehr wegen der fremden

Söldnerdienste, welche viel Geld ins Land brachten und den Äbten
eine großzügige, soziale und charitative Tätigkeit ermöglichten. Aus
dem Gelde französischer Pensionen hatte Abt Otmar seinen prächtigen
und segensreichen Armenfond geschaffen. 2 Aus der gleichen Quelle

erlangten Joachim und Bernhard Freiplätze an der Pariser Hochschule

für ihre jungen Konventualen oder das für deren Studien an andern

Orten nötige Geld. Im Jahre 1584 schenkte unser Abt auch an das

neu gebaute Jesuitenkolleg in Luzern 500 Imperiales, wofür die dortige
Regierung gebührend dankte. 3

Gerade im Söldnerwesen zeigte übrigens Abt Joachim seine Klugheit

und seinen Edelsinn. Im Jahre 1588 zogen katholische Söldnerscharen

aus der Schweiz nach Frankreich um der Ligue, protestantische
dagegen, um der hugenottischen, königlichen Partei zu helfen. Damit
aber nicht der Fall eintrete, daß Gotteshausleute gegeneinander kämpfen
müßten, verbot Joachim, entgegen den Bitten der katholischen Kantone,
die Werbung von liguistischen Truppen. Nur insofern kam er dem

Drängen der katholischen Orte entgegen, daß er auch die Werbungen
für den König unter Todesstrafe verbot4, was die Stadt St. Gallen
dann ebenfalls tat.

1 S. Chronikon P. Herrn. Schenk, p. 589 f.
2 /. von Arx, III, S. 111.
3 Chronikon P. Herrn. Schenk, 1. c.
4 /. von Arx, III, S. 108 f.



— 136 —

Namentlich ergaben sich für einen st. gallischen Abt mancherlei
Anstände und Verdrießlichkeiten konfessioneller Natur, da eben im
Toggenburg ein großer Teil der Bevölkerung dem neuen Glauben

huldigte. Joachim Opser wußte im allgemeinen, trotz unentwegter
Hochhaltung des katholischen Standpunktes, diese Schwierigkeiten
gut zu überwinden. Insbesondere hielt er mit der Stadt St. Gallen

gute Nachbarschaft, besuchte angesehenere Stadtherren öfters, schenkte

sogar den Zünften einmal einen großen Schlachtochsen, und schlichtete,
was seit Abt Hiltepolts Zeiten nicht mehr vorgekommen war, alle
Anstände ihr gegenüber stets ohne Streit und ohne Zutun anderer, von
sich aus. Ein Vertrag vom Jahre 1577 zwischen Stadt und Kloster
regelte die gegenseitigen Verhältnisse in Minne.

Als daher wegen einer lächerlichen Kleinigkeit, nämlich wegen
der Darstellung des Wappenbärs zwischen der Stadt St. Gallen und
dem Lande Appenzell der berüchtigte Kalenderstreit ausbrach, der
beinahe zum Krieg geführt hätte, wurde Abt Joachim zum Schiedsrichter

auserkoren, worauf er durch seine außerordentliche Geduld
und Liebenswürdigkeit die erhitzten Gemüter wieder vollständig
beruhigte.

Am 17. Juli 1588 drohte dem Kloster St. Gallen große Gefahr,
da der Blitz in den Turm einschlug und die Glocken verzehrte. Sofort
eilte die städtische Bürgerschaft zu Hilfe, rettete die Kostbarkeiten
des Stiftes in die Stadt und bewahrte das Kloster vor weiterem Schaden.
So herrschte gegenseitig ein fast freundschaftliches Verhältnis. 1

Dagegen beklagt sich Wegelin 2, daß dieser Abt, wie friedliebend,
gelehrt und leutselig ei sonst auch sein mochte, gegen die protestantischen

Toggenburger weniger duldsam gewesen sei als seine beiden

Vorgänger. Nach Vollendung des Trienter Konzils « gestalteten sich

die Verhältnisse der unter katholischer Botmäßigkeit stehenden
protestantischen Gemeinden immer ungünstiger, zumal die katholischen
Landesherren sich gewöhnten, ihre andersgläubigen Untertanen nur
als Verirrte und Abtrünnige zu betrachten. »3 So ließ Joachim
unerwartet im Jahre 1588 die im Toggenburg ziemlich zahlreich angesiedelten

Hintersäßen (meist Zürcher) nach Lichtensteig berufen und
ihnen eröffnen, daß sie entweder mit ihren Familien das Land räumen

1 S. A. Näf, Chronik der Denkwürdigkeiten der Stadt und Landschaft
St. Gallen, S. 241.

2 Karl Wegelin, Geschichte der Landschaft Toggenburg II, S. 178 ff.
3 K. Wegelin, a. a. O.



- i37 -
oder aber zur katholischen Kirche übertreten müssen. Manche wanderten

aus, andere aber zogen es vor, katholisch zu werden. Alle Gegenversuche

der toggenburgischen Landsleute und selbst der Zürcher hatten

gar keinen Erfolg. Das damals geltende Staatsrecht sanktionierte
ein solches Vorgehen hüben wie drüben. Der energische Abt Bernard
Müller führte diesen Kampf noch fester und systematischer durch.

Es scheint, daß Abt Joachim gegen Ende seines Lebens in der

materiellen Klosterverwaltung weniger Glück hatte. Er sah sich

genötigt, die alten, klösterlichen Besitzungen in Neu-Ravensburg und
Wangen um 24,000 Gulden zu veräußern, was zur Folge hatte, daß

ihm ein Rat von vier Konventualen, Heinrich Forer, Benedikt Pfister,
Andreas Hübschlin und Matthias Murer an die Seite gegeben wurde.
Der Biograph P. Herman Schenk fügt aber entschuldigend bei, es

seien vielleicht noch irgendwie Schulden vorhanden gewesen, auch

hätten mehrere Mißjahre die finanzielle Lage des Klosters geschwächt. 1

Der hohe, vorab von geistigen Interessen getragene Idealismus unseres
Abtes machte ihn wohl für materielle Angelegenheiten weniger
geeignet, wie wir bereits oben aus einem seiner Briefe schließen konnten.

Dagegen leuchtet sein edler und erfolgreicher Eifer in desto hellerem
Glänze, wo es sich um die geistige Hebung seiner Untergebenen und
insbesondere um die Reform seines Klerus handelt. Wir sagen seines

Klerus. Denn die geschichtliche Entwicklung brachte es mit sich,

daß die st. gallischen Äbte allmählich eine ganze Reihe bischöflicher
Rechte ausübten 2 und den Geistlichen ihres Territoriums viel näher
standen als der Diözesanbischof in Konstanz. Dieser Umstand hatte
besonders in den Jahrzehnten nach der Glaubensspaltung eine große

Bedeutung für die katholische Kirche in der östlichen Schweiz.

Am 18. August 1579 schrieb Nuntius Bonhomini von Zug aus an
Abt Joachim, dieser möchte ihm Mitteilungen machen über die Äbtissin

von Tänikon (Thurgau), wo der vorhergehende Nuntius Ninguarda
im Vereine mit Joachim kürzlich eine Visitation vorgenommen und sehr

mißliche Zustände angetroffen hatte. 3 « Ich lege », so fährt der Brief
weiter, « auf Euer Urteil sehr viel Gewicht, nicht bloß in der Reform

1 S. Chronikon 1. c. p. 321-344.
2 Es ist der Anfang der wichtigen Institution des bischöflichen Offizialates

von St. Gallen, das nach jahrzehntelangen Verhandlungen mit Konstanz unter
Abt Bernard definitive Gestalt angenommen hat und aus dem später das Bistum
St. Gallen herausgewachsen ist. Diese Institution harrt immer noch einer gründlichen

Bearbeitung.
3 Steffens und Reinhardt, a. a. O. N° 331.



- i38 —

dieses genannten Klosters, sondern auch in allen übrigen Angelegenheiten

meines Amtes, da ich über Eure Tugenden die besten Zeugnisse
erhalten habe. »

« Was nun das Kloster St. Gallen betrifft, so könnte mir dasselbe

wohl eher zum Vorbild für die anderen dienen, als daß ich in ihm etwas
der Verbesserung bedürftig fände. Aber bisweilen vermögen auch

eifrige Vorgesetzte mit ihrer gewöhnlichen Auktorität nicht alles
durchzuführen, vielleicht steht es auch so in Euren vielen Pfarreien,
deswegen biete ich Euch bereitwillig alle meine Dienste an. »1

Die Antwort Joachims erfolgte von Rietbad (Obertoggenburg)
aus, am 24. August 1579. 2 Sie lautet nicht besonders freundlich.
Bezüglich des Klosters Tänikon war mein Anteil an der Visitation
nur gering. Der Schultheiß Pfyffner ist hier besser informiert. Die
Schweizer sind dort Herren. « Was mein Kloster anbetrifft, sind viele
meiner Untertanen Häretiker, besonders gibt es in meiner Landschaft
Toggenburg, wo ich gegenwärtig weile, viele Prädikanten. Der ordentliche

Nuntius kennt mich und mein Kloster. Wollen Euer Gnaden
recht behutsam sein, damit nicht gegen mein Kloster, das sich jetzt
großer Ruhe erfreut, oder gegen die katholische Religion, welche mit
mir viele gute Männer im stillen beschützt haben, ein Aufruhr entstehe,
denn wir sind nicht in Italien und auch nicht in den fünf Kantonen.
Ich habe in meinem Gebiet noch etwa zwanzig Konkubinarier unter
den Geistlichen, die andern, deren Zahl groß war, habe ich vertrieben ;

auch die noch vorhandenen werde ich verjagen, sobald mir andere
Priester zur Verfügung stehen. Auch der Bischof von Scala (Ninguarda)
hat mir hiezu seine ganze Hilfe versprochen. Übrigens gibt es hier,
außer dem meinigen, wenige Klöster, und diese unterstehen in den

weltlichen Dingen fast ausschließlich den Schweizern. Das meinige
ist den großen Kosten, die ihm besonders durch Gäste verursacht
werden, fast nicht gewachsen. Joachim Abt, Vasall des Reiches. »

Schon am 27. August 1579 erfolgt von Wislikon (bei Zurzach) aus
die etwas gereizte Antwort Bonhominis :

3 « Ich hatte gehofft, daß

der Abt von St. Gallen, von dessen frommen Seeleneifer und größter
Ergebenheit gegen den Apostolischen Stuhl ich mir das Höchste

versprochen hatte, mit wahrer Freude meine Hilfe annehmen werde. »

Die wenig würdige Antwort des Abtes hat ihm diese Illusion genommen.

1 Steffens und Reinhardt, a. a. O. N° 382.
3 Steffens und Reinhardt, a. a. O. N° 395.
3 St. u. R. a. a. O. N° 399.



- .39 -
Betreffend Tänikon verzichtet er auf die Hilfe des Abtes in der Visi
tation dieses Klosters. Weniger geduldig vermag er die Mahnung
hinzunehmen, Vorsicht zij üben, « da wir nicht in Italien sind. » Er
weiß nicht, was er dazu und zu dem kalten Briefe des Abtes überhaupt
sagen soll. « Hätte Papst Gregor XIII. vielleicht einen so unvorsichtigen

und unklugen Mann nach Deutschland geschickt, der das Kloster
St. Gallen umstürzen und gegen die katholische Religion Aufruhr
erregen würde » Der Abt möge die angebotene Hilfe nicht zurückweisen,

sonst könnte ihn die Strafe treffen, daß ihm im Notfalle nicht
einmal Hilfe zuteil würde.

Auf die Bitte Bonhominis von Rheinau aus an Karl Borromäus,
den 29. August 1579 1, erließ Papst Gregor XIII. sogar ein Breve
an Abt Joachim (den 14. Oktober 1579), worin es heißt, wie wünschenswert

es für den Abt sein müsse, sich mit dem so erfahrenen und tüchtigen

Nuntius zu beraten. Der fromme Abt werde den Besuch gewiß
zu schätzen wissen. Das Breve wurde dann aber von Bonhomini
nicht überreicht, weil sich inzwischen die kleine Differenz gehoben
hatte. -

Am 10. September 1579 erscheint Bonhomini im Kloster St. Gallen.
Er vollzog seinen Einzug feierlich, wie zum Beginn einer Visitation,
mit der Verehrung des heiligen Sakramentes, dem Besuch der
Taufkapelle und den gebräuchlichen Gebeten für die Verstorbenen. 3 Da
sich aber sehr viele Pfarreien und klösterliche Niederlassungen im
Gebiete der Abtei vorfinden, will Bonhomini später die Visitation
vornehmen. Der zum Kurgebrauch noch immer abwesende Abt hatte
zudem einen freundlichen Bittbrief um einen solchen Aufschub
geschrieben. 4

Im weiteren schreibt Bonhomini in seinem von St. Gallen aus
den 11. September datierten Briefe : « Heute und gestern habe ich
zwei Frauenklöster visitiert, welche nebstdem, daß sie keine Klausur
beobachten, was hierzulande allgemein ist, auch weder das Große

noch das Marianische Brevier gebetet haben, sondern nur einige Pater

noster, Ave Maria, Salve Regina und Miserere beten, und doch legen

1 St. u. R. N° 403.
2 St. u. R. N° 521.
3 Die sehr feierliche Art und Weise, wie damals die Nuntien ihre Visitationen

vornahmen siehe bei /. G. Mayer, Konzil v. Trient I, 232. Ähnlich vollziehen sich
heute die bischöflichen Visitationen,

4 St. u. R. N° 410.



— 140 —

sie die drei Gelübde ab wie andere Klosterfrauen. Es liegt hier große

Nachlässigkeit der geistlichen Obern vor. Das Konzil von Trient ist
hier noch unbekannt. Diese Angelegenheit wird mir noch viel zu
schaffen geben. »

Von St. Gallen aus erging auch am gleichen 11. September 1579
ein Schreiben des Nuntius an den bekannten Dekan Heil von Uri,
der an der Spitze des Vierwaldstätterkapitels stand. Der Nuntius
fordert den Dekan auf, die beigelegten Satzungen betreffend ein musterhaftes

Leben der Geistlichen seinem Kapitel vorzulegen. Daraufhin
erließ der Klerus der 3 Länder Beschwerde gegen Bonhomini an die

Tagsatzung zu Brunnen — ein in vielfacher Hinsicht merkwürdiges,
wenn auch nicht rühmliches Aktenstück, das die damalige, tiefstehende

Geistesverfassung weiter Kreise im Klerus blitzartig beleuchtet und
die ungeheuren Schwierigkeiten der Gegenreformation ahnen läßt. 1

Dekan Heil war bekanntlich selbst nicht das Muster eines durch
Sittenreinheit leuchtenden Priesters. Bonhomini siegte durch sein energisches

Vorgehen über den revoltierenden Klerus. 2

Am 12. September 1579 ist Bonhomini in Wil und schreibt von
dort an Carlo Borromeo: «Der Abt von St. Gallen ist diesem Abend

angekommen, während ich draußen zur Visitation war ; er hat sich

noch nicht gezeigt, unter dem Vorwand, daß er vom Reiten sehr müde
sei. Ich glaube aber, er verberge sich aus Scham wegen seinen und
meinen Briefen. Immerhin habe ich nun schon einen großen Teil
seines Gebietes visitiert ; die Visitation des Klosters ist begonnen,
aber noch nicht vollendet.»3

Die Neugläubigen hierzulande werden sehr böse, wenn man sie

Ketzer nennt, was der den Nuntius begleitende Jesuitenpater Pyringer
öfters getan hatte. Man muß ihnen den Sinn des Wortes erklären. 4

Von einer Visitationsreise im Thurgau (Tänikon) kam Bonhomini

1 St. u. R. N°4i 1 und 412. Wir sind aufs höchste betroffen, sechzig Jahre nach
Luther und Zwingli und 15 Jahre nach Schluß des Tridentinums noch solche
Beschwerden, Anklagen und Drohungen aus dem Munde von Klerikern zu hören,
und eine derartige fast kriechende Unterwürfigkeit unter die staatliche Ordnung
zu beobachten. Hier haben wirklich die Regierungen den katholischen Glauben
gerettet, nicht der Klerus.

2 St. u. R. No 484.
3 Bonhomini scheint die Visitationen in allzugroßer Eile vorgenommen zu

haben. Carlo Borromeo ersucht ihn im Namen des Papstes langsamer vorzugehen
und die nötigen Reformen in die Wege zu leiten. St. u. R. N° 432.

4 St. u. R. N° 414.



— I4I —

am 25. oder 26. November 1579 neuerdings nach St. Gallen, um die
daselbst begonnene, aber wegen der Abwesenheit des Abtes wieder
unterbrochene Visitation durchzuführen, die nun, dank der Güte und Freundlichkeit

des Abtes, glücklich vorgenommen wurde. Nach einem ersten

Aufenthalt daselbst geht der Nuntius nach Appenzell, dieser « vera
catholicorum cella », wo seit 100 Jahren kein Bischof mehr erschienen

war und wo der Nuntius die besten Eindrücke empfing. Auf Samstag,
den 28. November, kehrte er nach St. Gallen zurück, um an diesem Tage
dort im Stifte eine feierliche Versammlung der Geistlichen, eine Art
Synode zu halten. Tags darauf, Sonntag den 29. November, ist er
wiederum in Appenzell. Am 1. Dezember finden wir ihn zu Wil, wo
eine zweite Versammlung der st. gallischen Geistlichkeit stattfand. '

Bei dieser Visitation verstand sich der Nuntius schließlich sehr

gut mit dem Abte. Er gab verschiedene Reformdekrete heraus. 2

Decreta et Constitutiones Nuntii sacerdotibus et clericis in territorio

S. Galli constitutis. 3 4. Kai. Dec. 1579 :

Die Kleriker haben alle die Tonsur zu tragen, in der Größe, wie
sie ihrer Weihe entspricht.

Das Haar dürfen sie nicht übermäßig pflegen, den Bart sollen sie

nach der löblichen Gewohnheit des Konstanzer Bistums rasieren,

wenigstens jeden Monat.
Sie haben stets schwarze Kleider zu tragen, weder zu gepflegt

noch schmutzig und in und außer dem Hause einen Talar.
Die Schuhe seien schwarz und nicht verziert.

Korallen, Arm- und Halsbänder tragen sie niemals.

Stets haben sie ein Biret, außer bei Regenwetter.
Mit Würfeln und gemalten Karten dürfen sie nicht spielen und

auch solchen Spielen nicht zusehen.

Körperliche Spiele sollen sie in der Öffentlichkeit nicht machen,'
dem Vogelfang und der Jagd dürfen sie nicht obliegen.

Zur Nachtzeit verlassen sie das Haus nur im Notfall.
Waffen dürfen sie nicht tragen, da sie aber unter den Häretikern

leben, wird ihnen eine kurze Waffe gestattet, immerhin wären auch

da die für Kleriker einzig passenden, geistigen Waffen empfehlenswerter.

1 St. u. R. Nn 510. Vgl. Anmerkung 5, S. 661. Über den Empfang in Appenzell

s. N° 512.
2 St. u. R. N° 512.
3 Stiftsarchiv Rubrik XIII. Fase. 18.



— 142 —

Von Masken und Tänzen sollen sie sich gänzlich enthalten und
auch unziemlichen Schauspielen nie beiwohnen.

Wirtshäuser und öffentliche Gelage haben sie zu meiden, außer

wenn sie auf .Reisen sind. Auf gewichtige Einladung hin dürften sie

solches mitmachen, aber nur, wenn sie ein Beispiel der Mäßigkeit geben.
Wenn einer sich berauscht, so wird er mit 20 Kronen, im Wiederholungsfalle

mit Kerker bestraft. Von leichtfertigen, spaßhaften oder gar
unehrbaren Reden hüten sie sich sorgfältig, ebenso vor weltlichen und
kaufmännischen Geschäften.

Medizin und Chirurgie ist ihnen verboten. Rechtshändel oder
Postgeschäfte unternehmen sie nie, außer etwa auf Befehl des Bischofs.

Vormundschaften weisen sie ab, außer wenn der Bischof aus
Gründen ' naher Verwandtschaft eine solche gestattet.

Bürgschaften verbieten wir gänzlich und erklären die bereits
eingegangenen für null und nichtig.

Betreffend das Zusammenwohnen mit Frauenspersonen schärfen
wir die bereits in allen Schweizerkantonen und im Thurgau eingeführte
löbliche Sitte ein, daß ein Kleriker nur mit seiner Mutter, Großmutter,
Tante, Schwester oder Brudersfrau oder einer ganz unbescholtenen
Person von über 50 Jahren zusammenwohnen dürfe. Das Urteil hierüber
steht beim Nuntius oder beim Ordinariat oder beim Abt von St. Gallen.
Wer diesem Dekret innert 8 Tagen nicht gehorcht, wird das erste Mal
mit 21, das zweite Mal mit 50 Kronen gestraft, das dritte Mal seiner
Pfründe beraubt und fortgejagt.

Die kanonischen Tagzeiten mögen sie nie unterlassen, sonst begehen
sie eine schwere Sünde und verlieren die Früchte ihrer Pfründen, wie
es in der Versammlung der Geistlichen zur Kenntnis gebracht worden ist.

Die Priester müssen an allen Sonn- und Festtagen Messe lesen,
"die Pfarrer zudem noch dreimal in der Woche.

Die Diakone und Subdiakone aber haben die heilige Kommunion
je am ersten Sonntag des Monats, außerdem an allen Festen des Herrn,
der seligsten Jungfrau und an Allerheiligen zu empfangen, ebenso

wenn sie beim feierlichen Amte dienen. Da wir aber bei der Zelebration
des Meßopfers viele Fehler beobachtet haben, so verlangen wir, daß
diese vermieden werden. Weitere Regeln werden wir noch aufstellen
über diesen Gegenstand.

Keine Messe darf so still gelesen werden, daß der Priester nicht
einmal von den Nächststehenden verstanden wird. Auch muß stets
ein Ministrant im Superpelliz dabei sein.



— 143 —

Zwei Kerzen sind bei jeder Messe notwendig. Bei jeder
Kniebeugung berühre der Priester die Predella.

Vor Sonnenaufgang und nach Mittag darf nicht Messe gelesen

werden, ebenso nicht in einem Privathaus oder außerhalb der Kirche.
Für jede Weihe wird das gesetzliche Alter verlangt.
Folgende Bücher zum eifrigen Gebrauch soll Jeder haben :

Ein Brevier für die kanonischen Tagzeiten, den Römischen
Katechismus und den kleinen Kanisi, das Tridentinische Konzil und die
Konstanzer Synode, einen Band des Alten und Neuen Testamentes,
einen bewährten, neutestamentlichen Exegeten, einen Erklärer der
Messe, den Index der verbotenen Bücher.

Und diejenigen, welche Pfarrer sind, außerdem ein Rituale, die
Summa des Sylvester oder eines andern Autors, die Summula des

Kajetan oder Antoninus, eine Legende der Heiligen, aber nicht ein

Apokryph, wenigstens zwei Homiliensammlungen ; das Büchlein von
Johannes Eck, Enchiridion gegen die lutherischen Irrtümer genannt.

Dazu habe er noch drei Bücher, eines für die Taufen, eines für die

Firmung, eines für die Ehen.

Jeden Sonn- und Festtag müssen sie predigen ; sollten sie das

nicht selbst können, so müssen sie Hilfspriester anstellen oder dann

aus einem Homilienbuch etwas Passendes dem Volke vortragen.
Immer wieder mögen sie das Volk ermahnen zum Gehorsam gegen

die Kirche und den Apostolischen Stuhl und zur Beobachtung der

Fastengebote, die überall von den Laien vernachlässigt werden.
Auch die heilige Kommunion sollen die Gläubigen wenigstens

jeden Monat und an den höheren Festtagen empfangen.
Über die österliche Kommunion führen sie ein Verzeichnis, besonders

an häretischen Orten und suchen da stets den einen oder andern

Gegner zu gewinnen.
An allen Sonntagen erteilen sie auch am Nachmittag die Christenlehre

nach dem Buche des Kanisius, damit sie nicht in diesem Punkte
nachlässiger erscheinen als die Häretiker. Nachlässige trifft die Strafe
einer Krone.

Um auch die Laien heranzuziehen, mögen sie die Vereinigung
von der christlichen Lehre einführen, der viele Ablässe von Pius V.

verliehen sind.
Auch eine Bruderschaft möge errichtet werden, die dafür sorgt,

daß dem heiligsten Altarssakramente möglichst große Ehre zu teil
werde und daß alle heiligen Gefäße recht würdig seien.



— '44 —

Gänzlich verboten ist es, die ölgefäße oder Reliquien oder auch
leere Gefäße mit dem heiligsten Sakramente zusammen aufzubewahren.

Die Ausspendung der Sakramente, namentlich für die Kranken,
besorgen sie mit großem Eifer und in gewissen Intervallen, nicht alles

auf einmal.
Bei der Taufe seien sie sehr vorsichtig und lassen höchstens zwei

Paten zu. Betreffend die Ehe sorgen sie genau für die dreimalige
Verkündigung, ebenso für den Empfang der heiligen Kommunion vor
der Trauung.

Das vom Tridentinum aufgestellte und von der Konstanzer Synode
ins Deutsche übersetzte Ehedekret muß zehn Jahre lang jeden Monat
dem zum Gottesdienst versammelten Volk vorgelesen werden und zwar
unter Strafe von zehn Kronen, so oft die Seelsorger es unterlassen.

Das übrige betreffend Ausspendung der Sakramente beobachten
sie genau nach dem Konstanzer Rituale sowie nach den Regeln, die

wir noch herausgeben werden.

Jeden Monat sollen auch Konferenzen der Geistlichen stattfinden,
die der Dekan abwechselnd in die verschiedenen Pfarreien beruft. Alle
lesen dabei die Messe vom Heiligen Geist, dann ist eine Predigt an das

Volk und eine Prozession um den Friedhof, nachher gehen sie ins

Pfarrhaus, begnügen sich mit einem einfachen Essen, dazu etwas

Kuchen, Käse und einige Früchte. Nach dem Essen behandeln sie

mit einander Casus conscientiae unci alles, was zur Seelsorge nützlich
ist. Zuwiderhandelnde trifft ernste Strafe.

Gegeben im Kloster des hl. Gallus, 4. Kai. Decern. 1579.
Mehrere Frauenklöster vom dritten Orden des hl. Franziskus, die

Bonhomini im Appenzcllerlande und in den Gebieten des Abtes antraf,
verursachten ihm Schwierigkeiten, da er schwankte, ob in denselben

auch so strenge vorzugehen sei wie es das Tridentinum verlangte, oder

ob mit Rücksicht auf ihre leichtere Regel, auf Armut und bauliche
Verhältnisse hier eine Milderung am Platze wäre ; schließlich wurde der

bisherige Zustand belassen. 1.

Die Pfarrherren von Waldkirch und Linggenwi! sagten dem Legaten,
da er ihnen das Konkubinat verbot, mit dürren Worten ins Gesicht,

1 St. u. R. X" 512. S. auch Anmerkung 2 u. 5 S. 665. In Pfanneregg begann
gerade zehn Jahre später, unter der hervorragenden Oberin Elisabetha Spitzlin,
jene berühmte Reform der Terziarinnen, welche auch diese « armen Klöster » auf
eine bemerkenswerte Höhe brachte und den Tridentinischen Forderungen
entsprach. S. A. Scheiwiler, Elisabetha Spitzlin, Jahrg. 11 dieser Zeitschrift.



- >45 -
sie würden in dieser Hinsicht von niemand anderm als von ihrem
Landesherrn Befehle annehmen. Als Joachim endlich eine genügende
Anzahl von guten Geistlichen hatte, bat er zuerst viermal die
versammelte Geistlichkeit, von jedem ärgerlichen Lebenswandel
abzustehen und befahl dieses sodann beim Verluste der Pfründe. Zuletzt
verbot er den verdächtigen Weibspersonen bei Strafe der Landesverweisung,

ja unter Androhung der Todesstrafe im Wiederholungsfall,
das Betreten der Pfarrhöfe und jeden zweifelhaften Umgang. Um für
die Zukunft Rückfälle zu verhüten, mußte ihm außerdem jeder
neuangestellte Pfarrer mit Mund, Hand und Schrift einen Eid schwören,

sorgfältig jeden verdächtigen Umgang zu meiden. x Diese scharfen

Maßnahmen taten allmählich im St. Gallischen wie in der ganzen
Eidgenossenschaft ihie Wirkung.

Mit dem späteren Nuntius Paravicini, welcher dem Lande Appenzell

und der Abtei St. Gallen besonders gewogen war, stand Abt Joachim
in regem freundschaftlichem Verkehr. Der Nuntius kehrte zu wiederholten

Malen im Kloster St. Gallen ein. Der Abt hinwieder besuchte

denselben 1587 in Einsiedeln. Am 23. August 1588 schreibt Joachim
an den Papst : Der Nuntius sei bei ihm gewesen. Dieser Besuch habe

ihn sehr gefreut. Er hoffe von dessen Tätigkeit viel Gutes für die
Schweiz in « hoc extremo catholicae religionis discrimine ». In diesem

Schreiben legt der Abt auch das Versprechen ab, daß er es stets als

seine Aufgabe betrachten werde, die Häresie zu bekämpfen, die katholische

Religion und den katholischen Kultus zu fördern. 2

5. Innerer Stand des Klosters.

Man beobachtet unter den nach reformatorischen Äbten eine

fortwährende Steigerung des geistigen und sittlich-religiösen Niveaus

bei den st. gallischen Konventualen. Insbesondere teilte sich der ideale,

für Tugend und Wissenschaft begeisterte Sinn unseres Abtes auch

seinen Untergebenen mit.
P. Jodokus Metzler berichtet uns einige Züge, welche von dem

großen Einfluß der durchgeistigten Persönlichkeit Joachims Zeugnis

1 /. v. Arx, III, 257.
2 /. G. Alayer, II, 156. Die weiteren Bände der Nuntiaturberichte dürften

über Abt Joachim und seine getreuen Mithelfer im großen Reformwerk, zumal
den berühmten P. Ludwig von Sachsen, noch manche wertvolle Details bringen.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 10



— i46 —

geben. x In jener Predigtweise, welche man das genus exhortatorium
nennt, und welche den Ordensleuten besonders familiär ist, sagt Metzler,
war dieser Abt ein ganz vorzüglicher Meister ; mira gratia, divina
oratio zeichnete ihn hier aus. Als er mich am 23. September 1593
mit noch einem Mitbruder in den Klosterverband aufnahm, sprach
er so schön über die drei Tugenden eines Ordensmannes, sobrietas,
solitudo und silentium, daß sein Antlitz und seine Stimme mir ewig
nie aus dem Gedächtnis schwinden werden. Der gleiche Schriftsteller
bemerkt auch, Besucher hätten stets die « Gravitas » des Abtes
bewundert und offen bekannt, nie einen Mann gesehen zu haben, von
dessen Persönlichkeit ein größerer Zauber ausgegangen wäre.

Im gleichen Chronikon wird uns erzählt, mit welch feiner Pädagogik
Joachim gesucht hat, verirrte oder gefährdete Mönche auf den Weg
der Pflicht zurückzuführen. Ein st. gallischer Pater zeigte das

Bestreben, ein etwas freieres Leben zu führen. Der Abt wollte nicht
scharf gegen ihn vorgehen. Statt dessen überreichte er ihm ein
Memorandum, auf der einen Seite befanden sich, von des Abtes Hand notiert,
die Gründe für eine genaue Beobachtung der klösterlichen Vorschriften ;

die andere Seite war leer gelassen, nur mit der Überschrift :

Gegengründe kommen mir keine in den Sinn, wenn aber solche vorhanden

sind, mögen sie hier notiert werden. Am Rande aber standen kurze

Erwägungen : Consilia mea : Erwäge recht fleißig und bedachtsam,
für welches Ziel du geschaffen bist, welche Schwierigkeiten und Seelenqualen

ein leichtsinniges Leben bringt, was der Ehre Gottes und deinem
Seelenheile am meisten dient, was du in der Sterbestunde wünschen

würdest getan zu haben, welchen Rat du einem andern gäbest. Diese

feinsinnige Methode verfehlte denn auch ihre Wirkung nicht.
In den Jahren 1585 und 86 beschäftigte ihr. ein anderer Fall. 2

1 S. Chronikon, 671 ff.
2 Erzählt im Chronikon des P. /. Alelzler, besonders ausführlich aber im

Chronikon des P. G. Schenk, wo auch Auszüge aus dem Schreiben des Abgefallenen
wie aus den Briefen Abt Joachims mitgeteilt sind.

Die drei Schriftstücke befinden sich im Stiftsarchiv, Bd. 178. Das erste von
Abt Joachim unter dem 9. November 1585, S. 329-331, die Antwort des Kart-
häusers am 7. März 1586, S. 333 ff. ; die Replik unseres-Abtes am 23. Juni 1586,
S. 335-341. Wir hoffen, diesen hochinteressanten Briefwechsel gelegentlich
publizieren zu können. P. Heimholer rühmt außerordentlich die Gutherzigkeit
des Zürcher Magistrates und läßt durchblicken, daß er bereits in einigen Punkten
des katholischen Glaubens schwanke. Mit wahrhaft erschütternden Argumenten,
die ebensosehr den seeleneifrigen Priester, wie den glänzenden Theologen
offenbaren, ruft Joachim seinen einstigen Freund und Kampfesgenossen zur Pflicht



— H7 -
Der Prior der Karthause Ittingen, Thomas Heimhofer von Wangen,
war aus seinem Kloster entwichen. In St. Gallen hatte dieser ehemals

seine Studien begonnen, in St. Johann fortgesetzt und war dann in
die Karthause Ittingen eingetreten, wo er allmählig bis zum Prior
emporstieg. Im Alter aber fiel der Unglückliche noch von seinen Gelübden

ab und floh nach Zürich. Abt Joachim, sein treuer Freund, richtete
an den Verirrten Briefe voll Kraft und Wärme, die in ihrer Eindringlichkeit

an ähnliche Schreiben des hl. Hieronymus und Basilius des

Großen gemahnen. Der Prior teilt dem Abt, für dessen teilnahmsvollen
Brief dankend, in einem wahrhaft erschütternden Schreiben mit,
was ihn zur Apostasie gebracht habe. Auf einer Reise nach Österreich

hätte er einen geringfügigen, disziplinaren Fehler begangen ; dafür
sei er während eines ganzen Jahres in der rohesten, unglaublichsten
Weise durch Beraubung des Priorates, Hunger, abscheulichen Karzer
usw. bestraft worden, bis endlich seine Kraft gebrochen war und er
in der Verzweiflung entflohen sei. Die innigen, ergreifenden Worte
des hochedlen Abtes erzielten zuletzt den gewünschten Erfolg.
Reumütig kehrte der Prior nach Ittingen zurück.

Auch den Pfarrer von Wangen im Allgäu, dessen Patron das

Kloster St. Gallen war und der lutherische Predigten zu halten begann,
ließ Joachim nach St. Gallen kommen und überführte ihn des Irrtums.
Der Pfarrer leistete dann auf der Kanzel Widerruf, übersetzte das

Kommonitorium des Vinzenz von Lerin ins Deutsche und widmete die

Übersetzung dem Abte Joachim.1
Um den geistigen Stand seines Klosters nach Kräften zu heben,

schickte der Abt die jungen. Mönche zum Studium nach Dillingen,
Paris und Rom, mehrte die Bibliothek auf alle Weise, gab auch 3000
Gulden aus für die Ausschmückung des Gallusmünsters mit Gold,
Silber und Seide. Als im Jahre 1588, am 27. Juli der Blitz mit dem

Turm die Glocken zerstört hatte, ließ er sieben andere, sehr große
Glocken gießen, sodaß ein geradezu herrliches Geläute entstand. Ebenso

hatte er schon im Jahre 1582 für das Kloster Ait-St. Johann durch den

Glockengießer Bernate um 1600 Gulden vier Glocken herstellen lassen. 2

Als der Bischof von Vercelli die Visitation des Klosters vornahm,
hatte er noch auszusetzen, daß einige Mönche das Gelübde der Armut

zurück. Namentlich sein zweiter Brief stellt eine siegreiche und herrliche Apologie
des katholischen Glaubens gegenüber den Neuerern des 16. Jahrhunderts dar.

1 Chronikon, P. Metzler, 671.
2 Chronikon, P. Metzler, 673.



— i48 —

zu wenig genau hielten, daß einer vor dem 20. Altersjahr Subdiakon

geworden und schon einige vor dem 16. Jahre zur Profeß gelangt seien,

deren Gelübde dann für nichtig erklärt wurden. Besonders tadelte
es der päpstliche Visitator, daß Frauenspersonen freien Zutritt im
Kloster hatten. Ganz bereitwillig erbaute darum Joachim in einiger
Entfernung ein eigenes Mägdehaus, wo auch fremde Frauen und
überhaupt weibliche Gäste logieren sollten, damit selbst jedem Verdacht
die Spitze abgebrochen wäre. J

Wir sind glücklicherweise durch die fleißig geführten Nekrologe
des P. Chrysostomus Stipplin über die während der Regierungszeit
Joachims (wie auch seiner Vorgänger und Nachfolger) eingetretenen
oder verstorbenen Mönche gut orientiert. Diese Nachrufe illustrieren
trefflich das Leben und Streben im damaligen Kloster St. Gallen.

24 Priester und 5 Brüder legten unter Joachim, vom Jahre 1578
bis 94, ihre Profeß ab. Es waren meist Schweizer, nur einige aus
Überlingen, Langenargen, Bregenz und Konstanz. 2

Da ist ein P. Plazidus Heller 3, gebürtig aus dem Rhodenser Ritter-
haus bei Tobel. Dieser wurde im Jahre 1576 von Abt Othmar nach

Dillingen geschickt, wo er sich zum ausgezeichneten Prediger
ausbildete. Seine Predigten wären sehr der Veröffentlichung wert. Er
studierte fortwährend die besten Prediger und Aszeten (Ludwig von
Granada und Blasius), leuchtete durch große Frömmigkeit und gründliche

Wissenschaft hervor, war sehr gut gegen die Armen, ein
außerordentlicher Tröster der Kranken und Sterbenden. Als Pfarrer von
Henau, Wil und St. Johann führte er als einer det ersten die Christenlehren

ein und verwaltete diesen Seelsorgszweig in mustergültiger Weise.

P. Benedikt Pfister von Wittenbach 4 zeichnete sich aus als
unermüdlicher Beichtvater, sowie als Seelsorger der Pestkranken zu Sankt
Fiden im Jahre 1594. Materielle und geistige Hilfe seinen bedrängten
Mitmenschen zu bringen, war seine liebste Tätigkeit. Wegen seiner

langen Gestalt und zufolge seiner langen Nase hieß er im Kloster nasa-

torum rex — der Nasenkönig. Als Pfarrer von St. Georgen kam er
in schweren Konflikt mit einem störrischen Nachbar, einem Glaser

aus Luzern, der einen Misthaufen ganz nahe an das Pfarrhaus hintat.
Der Glaser brachte die « wichtige » Angelegenheit bis vor den Nuntius

1 Chronikon, P. Aletzler, 667 ff.
2 Collectanea, P. Chrysostoin. Stipplin,' Bd. 193, S. 621 ff.
3 Stipplin, 1. c. S. 566 ff.
4 Stipplin, S. 552 ff.



— 149 —

und verdächtigte den P. Benedikt noch dazu schwer. Ein eigener

Delegat kam aus Rom, um den aus dieser Kleinigkeit erwachsenen

Fragenknäuel zu entwirren, und das schließliche Ergebnis war die

Unterstellung des Abtes unter die bekannten vier Administratoren,
zu denen auch unser P. Benedikt gehörte.

P. Heinrich Forer aus Lichtensteig 1, eingetreten im Jahre 1559,

empfing seine Schulung einzig im Kloster, aber bildete sich durch
Selbststudium zum guten Redner aus, « commode latine intellexit » ;

er hatte auch das Glück, den hl. Karl im Kloster zu sehen (dies wird
bei einigen Patres eigens betont). Älter geworden, sank er allabendlich
an der Türe der « Schwarzen Kapelle », wo die Mönche nach vollendeter
Komplet das « Media vita » des heiligen Notker zu singen pflegten,
auf seine Knie und seufzte in heißen Gebeten zu Gott.

Eine recht interessante Gestalt ist P. Erasmus von Altmanshausen 2.

Die Gelübde legte er im August 1574 ab. Zu Paris studierte er
Philosophie und Theologie. Treffliche Kommentare von ihm liegen noch

in der Stiftsbibliothek. Er kaufte teils auf Kosten seiner vornehmen

Eltern, teils auf Kosten des Klosters, lateinische, griechische und
französische Bücher und schickte sie nach St. Gallen. Einmal begab er
sich in den Sommerferien, mit weltlichen Kleidern angetan, wie es

jene Zeiten « Elisabetha, altera Iezabele dominante » erforderten, von
Paris nach England, um daselbst die berühmtesten Akademien zu
besuchen.

Heimgekehrt nach St. Gallen war er Novizenmeister und
Vizedekan. Von Erzherzog Kardinal Andreas, dem Administrator des

Klosters Murbach, wurde er zur Reform dieses Klosters berufen. Er
sah gute Früchte reifen, doch waren sie nicht von langer Dauer. Auf
Bitten Maximilians, Erzherzog von Tirol, begab sich P. Erasmus nach

Marienberg im Vinschgau zum gleichen Zwecke. Aber Abt und Mönche

trachteten ihm nach dem Leben. Deshalb schied er bald von dort
und kam auf Befehl des Internuntius nach Engelberg, wo ihm ein

großer, dauernder Erfolg beschieden war. Darauf ward er nach Sankt

Johann versetzt, wo er sich als tüchtigen Verwalter und Bauherr
bewährte, auch durch einen belgischen Maler Theodorich Maurer
treffliche Malereien ausführen ließ. Der Bischof von Chur, Johannes
Pflug und andere Notabilitäten waren dort seine Gäste. Durch Neider

1 Stipplin, 1. c. S. 495 ff.
2 Stipplin, 1. c. S. 573 ff.



— i5o —

wurde er nach zehn Jahren von diesem Posten verdrängt, trug aber
auch das Unrecht mit Geduld. Nochmals berief ihn Erzherzog Leopold
von Österreich mit den Mitbrüdern Kolumban Tschudi und Paulus

von Lauffen nach Murbach ; als er dort drei Jahre segensreich gewirkt,
wurde er « insolentia vini Alsatici » krank, daheim aber schnell wieder

gesund, « quando vino consueto usus fuit. » Fünf Jahre blieb er noch

bei den Klosterfrauen zu Wil als Beichtiger. Erbaulich trug er seine

letzte Krankheit und verschied unter den Gebeten zur Mutter von
Loreto am 20. Januar IÔ24, im Alter von 65 Jahren. Er war
mißtrauisch gegen sich selber wie Job, voll Liebe zu studierenden
Jünglingen, denen er alles gab, was er konnte ; zwei führte er zum
geistlichen Stande ; das Französisch las er sehr gern und sprach es geläufig.
Mit den päpstlichen Nuntien war er sehr vertraut und erlangte von
ihnen manche päpstliche Indulte für sich und die Klöster, zu denen

er gesandt wurde. Die silbernen Beschläge, mit denen sein Gebetbuch

geschmückt war, schenkte er mit Erlaubnis seiner Obern den Klosterfrauen

von St. Georgen, die daraus. Meßkännchen machen ließen.

Ein Meßkelch und eine goldene Patene, die ihm seine Eltern nach

damaligem Brauch zum Primizgeschenk gegeben hatten, werden im
Kirchenschatz des Klosters aufbewahrt, ebenso sein einstiger
Taufbecher.

P. Jakobus an der Rüti1, ein Schwyzer, am 4. August 1579 auL

genommen, besaß ein fabelhaftes Gedächtnis und wurde scherzweise

das « Directorium Chori » genannt. Pfarrer von Wildhaus, Stein und
St. Johann, übte er fleißig das Predigt- und Beichtvateramt. Die

Predigten lernte er aus bewährten Autoren auswendig und trug sie

so vor. Im Volksmund hieß er ob seiner Größe « der lang Herr Jakob »,

bei den Patres Longolius und Longurio. Er erreichte ein Alter von
53 Jahren.

Von P. Gregor Sprenger 2 heißt es, daß er ein guter Beichtvater
und strenger Faster war, daneben sehr witzig und gewandt im
Nachmachen anderer Leute.

Am 23. September 1593 wurde mit Jodokus Metzler auch Joachim
Wirt3 aus Wil aufgenommen ; er war Doktor der Philosophie in
Dillingen, wurde nachher mit Balthasar Schlori zur Reform nach

Rheinau gesandt und hat sich in der Pestzeit sehr verdient gemacht.

1 Stipplin, 1. c. S. 644 ff.
2 Stipplin, 1. c. S. 634.
3 Stipplin, S. 630.



— i5i —

P. Sigismund Erb aus Ravensburg l wurde von seinen Eltern an
die Kathedralschule von Konstanz geschickt, wo er wegen seiner

wunderbaren Altstimme gratis studieren konnte. Am Gallusfest war
es Sitte, daß die Kantoren von Konstanz nach St. Gallen gingen,

um den Gottesdienst zu verschönern. Auch Erb war bei ihnen. Wegen
seines wundervollen Singens nahm ihn Abt Joachim in das Gymnasium
des Klosters und am 5. Dezember 1585 in das Noviziat auf. Nach

Dillingen gesandt, um dort besonders casus conscientiae zu studieren,
bildete er sich zum trefflichen Prediger und Schreiber aus. Zumal
besaß er eine Meisterschaft in Römisch-Rotund-Schrift. Eine
unvergleichliche Singstimme war ihm eigen. Er amtierte als Pfarrer zu

Wildhaus und Stein. In St. Johann befiel ihn eine eigenartige Krankheit,

die im dortigen Kloster heimisch war und raffte ihn, noch nicht

vierzig Jahre alt, hinweg.
P. Bartholomäus Kiene 2 War der Sohn des Bürgermeisters von

Wangen, studierte zuerst in Mehrerau, dann in Dillingen und wurde

von Joachim ins Kloster aufgenommen. Dann kam er neuerdings
nach Dillingen, um dort casus conscientiae zu studieren und sich für
die Bedürfnisse der praktischen Seelsorge vorzubereiten. Eine Zeitlang

dozierte er Grammatik und Griechisch im Kloster St. Gallen

und kam dann als Prediger nach St. Johann, von wo er häufig in Wildhaus

pastorierte und auch in der ärgsten Winterszeit den Weg stets zu
Fuß zurücklegte. Das dortige Landvolk und die Dienerschaft des

Klosters St. Johann schätzten ihn besonders, da er sie im Lesen und
Schreiben unterrichtete. Er war dann Ökonom in Wil und Kellner in
St. Gallen. Immer beschäftigt, zeigte er eine besondere Liebe zu

Maria, deren Offizium parvum er täglich betete. Den Klosterfrauen

von St. Georgen erwies er viele Dienste und überreichte den Armen
als Vizedekan täglich Speisen. Seine Oberen achtete er aufs höchste

als Gottes Stellvertreter und hatte bei allen Freuden und Leiden,
den Wahlspruch : Im Namen Gottes

Unter Abt Joachim trat auch P. Ulrich Hengartner 3 aus armer
Familie zu Bernhardzell ins Kloster ein. Mit 18 Jahren hatte er das

Lateinstudium in der äußeren Schule unter Meister Hartmann, einem

Schwaben, begonnen, um bald darauf ob seines Eifers und seiner

Tugenden ins Noviziat aufgenommen zu werden. Auch er kam nach

1 Stipplin, 1. c. S. 672 ff.
2 Stipplin, 1. c. S. 674.
3 Stipplin, 1. c. 684 ff.



— l52 —

Dillingen, wo einer seiner Mitbrüder, aus vornehmer Luzernerfamilie,
Frater Hartmann von Hertenstein, in seinen Armen starb und auch
daselbst begraben wurde. Fast gleichzeitig langte aus Rom die Trauerkunde

an, daß ein anderer, dort studierender, sehr tüchtiger Konven-
tual von St. Gallen, Adam, aus der berühmten Familie der Giel von
Glatburg, an der Pest gestorben sei. Ulrich wurde Doktor der

Philosophie, war dann erster Pfarrer von Gruob, wo Abt Joachim zusammen
mit dem Kapuziner P. Ludwig den katholischen Glauben wiederhergestellt

hatte. Er war ein in jeder Hinsicht ausgezeichneter Mann,

von seltener Frömmigkeit und als Dekan die rechte Hand des Abtes
Bernard.

Noch sind drei Männer zu nennen, die bei längerem Leben dem

Kloster St. Gallen hohen Ruhm gebracht hätten : Alauritius Enk von
Altstätten, der zu Dillingen und Paris die Gottesgelehrsamkeit
studierte und in der lateinischen, französischen, griechischen, hebräischen,

syrischen und chaldäischen Sprache bewandert war, aber schon 1575
in der Blüte des Lebens starb ; Johann Ruhstaller von Schwyz, der

unzertrennliche Gefährte des Enk auf den Universitäten und ein
namhafter Dichter, im Jahre 1575 durch den Tod mit seinem Freunde
vereint ; Jost Metzler aus dem Bregenzerwald, im Jahre 1603 zu Rom
mit dem Doktorhut des kanonischen Rechtes geziert, ein großer
Gelehrter, tüchtiger Historiker und erfolgreicher Verwalter. l

Es ist auffallend, wie die st. gallischen Konventualen der damaligen

Zeit zu einem großen Teil in jüngeren Jahren hinwegstarben, und
wie nur wenige von ihnen ein höheres Alter erreichten. Auch die Äbte
Otmar und Joachim starben früh, jener mit 49, dieser mit 46 Jahren.
Offenbar lastete eine zu große Arbeit auf den Schultern der einzelnen

Patres, und auch ihre Lebensweise mochte oft eine allzuharte und
abgetötete sein. Sie wurden auch insgesamt, die zu wissenschaftlicher

Betätigung best qualifizierten nicht ausgenommen, nach Abschluß der
Studien gewöhnlich auf angestrengte Verwaltungs- und Seelsorgsposten
gestellt, wozu wohl die stets geringe Zahl der Mönche wie das

ausgedehnte Territorium des Klosters zwingen mochte.
Als der Nuntius Bonhomini die Visitation des Klosters Pfäfers

vornahm, fand er dort eine so traurige Unordnung und Mißwirtschaft,
daß er von St.Gallen einen Abt für Pfäfers wünschte. 2 Abt Joachim

1 /. v. Arx, III. S. 269 ff.
2 St. u. R„ Nr. 488.



— i53 —

antwortete, er habe sehr würdige Mönche, alle würdiger als er selbst,
doch sie seien in der Verwaltung unerfahren ; sie befänden sich
gegenwärtig auch in vollster Ruhe bezüglich der leiblichen und geistigen
Angelegenheiten ; wenn einer nach auswärts ginge, würde er zudem

aller Rechte in der Abtei St. Gallen verlustig ; man möge lieber einen

aus Einsiedeln nehmen. 1

6. Weihbischof von Chur.

Eine Angelegenheit, die gegen das Ende der 70-ger Jahre des

16. Jahrhunderts viel Unruhe und Aufregung in der Ostschweiz
verursachte, war die äußerst mißliche Lage des Bistums Chur. Der damalige
Bischof Beat a Porta war ein kranker Mann. Mit erschütternden Worten
schilderte er in einem Briefe an die V Orte vom 24. März 1578 den

traurigen Zerfall seines Bistums, sowie seine eigene Kränklichkeit und
Schwäche. 2 Es ist dieses Schreiben wiederum eines jener Dokumente,
welche mit grellen Schlaglichtern den beklagenswerten Zustand der

von der Reformation zerrissenen Kirchen beleuchten.
Seit drei Jahren, so klagt der Bischof, habe er selten einen gesunden

Tag gehabt und könne auch nur selten « an einem Stöcklein
herumkriechen ». Die Ärzte schrieben die Krankheit dem Kummer zu, der
ihn beständig verfolgte.

Der Bischof wünschte, in Anbetracht der schlimmen Verhältnisse,
daß ihm ein Koadjutor zur Seite gegeben werde, und er schlug hiefür
den Abt Joachim von St. Gallen vor, der Lizentiat der Theologie sei,

sich durch Frömmigkeit auszeichne und das Vertrauen der Eidgenossen,
sowie anderer Regierungen genieße. 3

Der Plan gefiel dem Papste gut, und es wurde mit dem Abte,
der eben zur Erlangung seiner Konfirmation in Rom weilte, verhandelt,
um ihn zu bewegen, dieses Amt zu übernehmen. Der Papst empfahl
auch das Projekt dem Erzherzog Ferdinand und den katholischen
Eidgenossen. Das Churer Domkapitel sollte durch den Nuntius
gemahnt werden, den Abt als Koadjutor zu postulieren. 4

Am 27. November 1578 kamen denn auch der päpstliche Nuntius,

1 Chronikon, P. Herrn. Schenk, 1. c.
2 /. G. Mayer. Das Konzil von Trient, I, 100 ff. u. 213.
3 /. G. Mayer, a. a. O. I. S. 211.
4 J G. Mayer, a. a. O. I, S. 211.



- i54 -
Felizian Ninguarda und die Churer Domherren auf Schloß Fürstenberg
beim kranken Bischof Beat zusammen, um in der Koadjutorfrage
Beschluß zu fassen. Das Heiliggeist-Amt eröffnete die Verhandlungen. x

Nach dem Amt begaben sich die Domherren zum Nuntius in die
bischöfliche Wohnung und sagten ihm ihre Meinung. Alle waren für
einen Koadjutor. Dann wurden sie entlassen, um sich zu überlegen,
welche Persönlichkeit sie hiefür vorschlagen wollten. Am nächsten

Tage, den 28. November, war wieder Heiliggeist-Amt. Um ein Uhr
nachmittags wurde mit der Kapellenglocke ein Zeichen gegeben, worauf
sich alle Kanoniker zum Bischof verfügten. Der Nuntius hielt in Gegenwart

des Bischofs und Generalvikars eine Anrede. Darin nennt
Ninguarda den Grund der Zusammenkunft, spricht die Anwesenden

von allfälligen Censuren los, droht mit der Exkommunikation, wenn
einer, wie es auch schon geschehen, Weltleuten über diese geheimen
Verhandlungen Mitteilungen machen sollte. Dann fragt der Nuntius
nochmals den Bischof an, ob er einen Koadjutor wünsche. Dieser

antwortete : Ja. wegen meiner Kränklichkeit ; und ich habe lange

nachgedacht, wer dazu am meisten geeignet sei, da ich aber in meiner
Kirche keinen finden konnte, der tauglich und geeignet wäre, bin
ich der Ansicht, niemand eigne sich besser als Abt Joachim von
St. Gallen, sowohl wegen seiner ausgezeichneten Geistes- und
Herzenseigenschaften als auch aus andern Gründen, die ich schon früher
angegeben habe. Darauf wurde einer um den andern hereinberufen und

befragt ; zuerst der Dekan Konrad von Planta, der sich ebenfalls mit
Joachim einverstanden erklärte ; als zweiter der Propst Nicolaus
Venusta, der aus « gewissen Rücksichten » sein Votum nicht schreiben
wollte und sich auf seine mündliche Aussage berief ; als dritter Peter
Rascher, der für den Domdekan stimmte ; als vierter der Kustos

Chrysostomus von Freiburg, der auch für Joachim war ; als fünfter
Johann Jakob von Walkirch, ebenfalls für Joachim ; als sechster der
Pfarrer von Feldkirch, Kanonikus Matthäus Tindelin, für Joachim.
Zuletzt wurde ein Brief des abwesenden Hartmann von Planta an den

Nuntius verlesen, worin sich Hartmann wegen seiner Abwesenheit

entschuldigt und der Mehrzahl beistimmt.
Zum Schlüsse erklärte der Bischof nochmals vor allen, er wünsche

es so, « ad praecavendam omnimodam eversionem ac ruinam Episco-

1 Über diese denkwürdige Tagung s. Instrument, autenticum in Collectanea,
P. Chrysost. Stipplin, Bd. 193, Stiftsarchiv St. Gallen, S. 600.



— 155 —

patus sui. » Dann wurde das Te Deum gebetet, « submissa tamen voce,

ne res ad notitiam Rhaetorum perveniret ac tumultus rusticorum
cieretur. » Sollte etwas, so wurde dem Instrument beigefügt, in diesem

nicht ganz allen legalen Forderungen entsprechen, so möge der Papst
supplieren, es sei absichtlich geschehen, um jeder Gefahr der
Publikation vorzubeugen. Nun folgen die Unterschriften und Sigillé.

Im Konsistorium vom 30. Januar 1579 ernannte Papst Gregor XIII.
den Abt von St. Gallen, « de cujus scientia, vitae munditia, honestate

morum, spiritualium et temporalium Providentia aliisque egregiis
virtutibus. Wir genau unterrichtet sind », zum Koadjutor des Churer
Bischofs mit dem Rechte der Nachfolge. So lange Beat lebt,
soll Joachim auch noch Abt von St. Gallen bleiben « und de mensa

Episcopali Curiensi sumptiis recipere modestos. » Das päpstliche Breve
hierüber erfolgte am 7. Februar 1579. l Es sollte aber zunächst noch

geheim gehalten werden.

Nun begann ein lebhaftes Spiel für und gegen die Annahme der

Koadjutorie. Joachim wandte sich an die Schirmorte des Klosters
Luzern und Schwyz, um ihren Rat. Die Antwort von Luzern lautet
kurz folgendermaßen : 2 Wir haben nach Schwyz ein Missiv gerichtet
und mit einander beratschlagt auf einem Tage zu Gersau. Beide Orte
raten gänzlich ab, weil schon andere Churer Bischöfe trotz päpstlicher
Bullen, ihr Leben verloren haben. Die Bündner würden sagen, sie

lassen sich keinen Bischof aufzwingen ohne ihr Wissen und ihren Willen.
Es sei Gefahr, daß das Bistum ganz umgestürzt und die Lage noch

ärger würde. Joachim soll die Bulle dem Nuntius wieder zustellen.

Wenn der Papst aufgeklärt werde, verlange er die Annahme der Wahl
nicht mehr. 29. Mai 1579. Schultheiß und Rat der Stadt Luzern.

An den neuen Nuntius Bonhomini richtete der Abt von St. Gallen

aus im Oktoker 1579 ein Schreiben, er könne die Wahl nicht annehmen.

Das Kloster leide darunter und Chur gewinne nichts. Die st. gallische
Abtei sei nun aus dem ärgsten heraus. Wir wollen jetzt mit allem Eifer
an die Reform unseres Klerus herantreten. Der Papst gab auf diese

Darlegungen einfach die Antwort : Pereat monasterium, floreat Epis-
copatus. 3 Nach langem Hin und Wider 4, wobei der Nuntius Ninguarda

1 Abgedruckt in Stipplin, Collectanea, Bd. 193, S. 612.
2 Stipplin, 1. c. S. 612.
3 Stipplin, 1. c. S. 613 u. 614.
4 Die bezügliche Korrespondenz enthält zahlreiche Nummern in den Nun-

tiaturberichten. Siehe St. u. R. unter Opser.



- 156 —

mit aller Entschiedenheit für die Koadjutorie eintrat, Bonhomini aber

vielmehr auf Seite Luzerns dagegen wirkte, scheiterte schließlich die

ganze Sache am unbeugsamen Starrsinn der Rhätier, die nie und
nimmer « einen Fremden » zum Bischof haben wollten und mit dem

Äußersten drohten.
Bischof Beat resignierte im Jahre 1581 und es folgte ihm der

schwache, untätige Petrus Rascher, der noch mehrere Gemeinden zum
Protestantismus abfallen ließ. 1

7. Ein Held im Sterben.

Im Jahre 1594. wütete eine fürchterliche Pest. Sie richtete auch

in St. Gallen Schrecken und Verheerungen an. Bei ihrem Herannahen
schickte Abt Joachim alle seine Mönche, mit Ausnahme von sechsen,

fort, die einen auf Schloß Schwarzenbach, die andern nach St. Johann
im Toggenburg, wo sie vor der schrecklichen Seuche in größerer Sicherheit

waren. Er selber übernahm das Predigen und Messelesen im Kloster
St. Gallen. Er sagte auch sein nahes Ende klar voraus. Am Bartholomäustag,

als er das Volk zum Gottvertrauen ermunterte, wurde er
auf der Kanzel vom Schlage gerührt ; mit großer Mühe führte man
ihn darauf in seine Gemächer ; er konnte nicht mehr sprechen und nicht
mehr schreiben ; in den Abendstunden verschied er ; am Morgen hatte
er noch gebeichtet und die heilige Messe gelesen. 17 Jahre, 6 Monate
und 27 Tage war er Abt gewesen. An seinem Grabe trauerten Katholiken

und Protestanten. Auf der linken Seite des Chores, beim Bene-
diktus-Altar fand er' die letzte Ruhestätte. 2 Er war der erste Abt,
der im Innern der Klosterkirche begraben wurde.

1 /. G. Alayer, a. a. O. I, S. 102.
2 Chronikon, P. AIctzler, S. 674.


	Fürstabt Joachim von St.Gallen : ein Beitrag zur Gegenreformation

