
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 11 (1917)

Artikel: Le couvent des Dominicains de Lausanne

Autor: Reymond, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-121244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-121244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le couvent

des Dominicains de Lausanne
Par M. REYMOND.

I. La fondation.

En 1230, après des discordes dont les annales lausannoises ont
gardé le souvenir, le pape Grégoire IX appela à l'évêché de Lausanne
maître Boniface de Bruxelles, écolâtre de Cologne et ancien professeur
de théologie à l'université de Paris. Les biographes de ce grand évêque,
que l'Eglise a canonisé 1, disent que son temps était régulièrement
partagé entre la prière, la lecture, la correspondance, les consultations
ou les confessions, la préparation de ses sermons ou l'instruction pastorale.

L'histoire nous apprend encore que saint Boniface trouva le diocèse
de Lausanne dans un fâcheux état. La guerre existait à l'état
endémique, dans la ville même, comme dans les campagnes. Surtout il y
régnait une anarchie morale qui finit par décourager l'évêque lui-même,
à tel point qu'au bout de quelques années, il renonça à son ministère,
n'ayant pu, dit-il, « guérir Babylone, ni rendre la santé à l'hémorroïde
en laquelle il n'y a rien de sain ni espérance de guérison 2 ».

Un tel évêque, dans un tel diocèse, devait avoir à cœur avant
tout de ranimer et d'éclairer les convictions religieuses de ses ouailles,
de prêcher partout la restauration de la vie morale et de l'esprit de

paix. Aussi bien est-ce à lui, sans aucun doute, qu'il faut attribuer
l'appel à Lausanne, en l'année 1234, des Frères Prêcheurs, appelés
vulgairement les Dominicains, et autrefois en France les Jacobins
(à Lausanne même, les Jacobites3).

1 Schmitt et Gremaud. Mémoires pour l'histoire du diocèse de Lausanne, t. II,
p. i-i5. — Kirckens, Saint Boniface de Bruxelles. Bruxelles, 1892.

' Cartulaire de Lausanne, par le prévôt Conon d'Estavayer, f 9.
* Nous tenons à remercier ici le R. P. Mandonnet, professeur à l'Université

de Fribourg, qui a bien voulu revoir le manuscrit de cette étude, et auquel nous
sommes redevable de précieux conseils.



176 —

*
* *

Les Dominicains n'étaient pas des inconnus à Lausanne. Dans la
vie de saint Dominique, Jaques de Voragine place au couvent de

Bologne un frère Reynier de Lausanne, à l'intervention duquel le

fondateur de l'Ordre délivra un possédé 1. M. Ernest Chavannes, qui
a publié une notice sur le couvent de Lausanne, croit que ce Reynier
dirigea l'établissement de cette maison 2, mais aucun document local

ne mentionne son nom.
M. Guiraud pense que saint Dominique lui-même passa à Lausanne

en 1219, en se rendant de Paris à Milan 3. Ce qui est certain, c'est qu'en
juillet 1221, le B- Jourdain de Saxe, qui bientôt après devait succéder
à son maître à la tête de l'Ordre, s'arrêta à Lausanne, sur la route de

Paris à Milan. Il avait pour compagnon le B. Evrard, ancien
archidiacre de Langres, qui avait refusé l'évêché de Lausanne, et érait entré
ensuite dans l'Ordre des Frères Prêcheurs. Evrard tomba malade dans

cette ville et y mourut 4.

Cinq ans plus tard, en 1224, l'archevêque et le chapitre de Besançon
installent un couvent de Dominicains près de leur cathédrale 5, et déjà
alors l'évêque de Genève occupait ces religieux pour les confessions et
les prédications6. Or, l'archevêque Gerard de Rougemont était un
ancien évêque de Lausanne, et l'évêque de Genève avait longtemps
siégé au Chapitre de cette ville, ce qui nous autorise à croire que la
robe blanche et la chape noire des Frères Prêcheurs étaient aussi
connues sur les rives du Léman.

Il faut toutefois attendre l'arrivée à Lausanne de saint Boniface

pour y assister à l'installation des Dominicains. L'évêque les avait vus
à l'œuvre à l'université de Paris, où il avait enseigné en même temps

que le B. Jourdain de Saxe, et aussi à Cologne où il avait dû fréquenter

1 La Légende dorée, édition de T. de Wyzewa. Paris, 1905. p. 403.
2 E Chavannes, Manuaux du Conseil de Lausanne, t. 11, p. 181.
3 Guiraud, Saint Dominique, p. 149.
1 J.-J. Berthier, B. Jordanis de Saxonia opera, Fribourg, 1891, p. 28. —

Cf. Mortier, Histoire des Maîtres généraux de l'Ordre des Frères Prêcheurs, t. I,
p. 142, et Chapotin, Histoire des Dominicains de la Province de France, p. 45.

6 Mortier, Maîtres généraux, t. I, p. 46, et Richard, Histoire du diocèse de

Besançon, t. I, p. 475.
6 Mém. et Doc. de la Soc. Hist. Genève (M. D. G.), t. VII, p. 35o, et Régeste

genevois, n" 634.



— '77 —

l'une des gloires de l'Ordre, Albert le Grand 1. A Lausanne même, il
reçut la visite du B. Jourdain de Saxe 2, et cette visite, dont on n'a pas
la date exacte, fut peut-être l'incident qui détermina la fondation du

couvent de la Madeleine. L'instrument de cette fondation fut Guillaume,
prieur des Frères Prêcheurs de Besançon, lequel était déjà connu et

apprécié à Lausanne. Le 18 septembre 1234, avec Gautier de Marvis,
évêque de Tournai, Aymon de Grandson, évêque de Genève, et Thomas
de Savoie, comte de Flandre, il avait pacifié un conflit entre saint
Boniface et les bourgeois, au sujet des fortifications de la Cité de

Lausanne 3.

L'heure était particulièrement bien choisie pour appeler les

Dominicains. Le 24 mai 1233, le B. Jourdain de Saxe avait fait à Bologne la
translation solennelle du corps de saint Dominique, mort douze ans

auparavant, et, le 3 juillet 1234, le pape Grégoire IX prononçait la
canonisation du premier Maître général des Frères Prêcheurs. Certainement,

ces deux manifestations avaient dû profondément émouvoir les

foules et accroître leurs sympathies pour un Ordre religieux éminemment

populaire par son caractère et ses allures. Comme nous venons de le

dire, le prieur des Dominicains de Beeançon était à Lausanne le 18

septembre 1234. En même temps qu'il apaisait un vieux différend entre

l'évêque et les bourgeois, il fondait le couvent de la Bienheureuse Marie-
Madeleine.

** *

Le plus ancien document qui concerne le couvent lausannois, et

qui est resté inédit jusqu'ici 4, est l'acte par lequel l'évêque Boniface
notifie en 1234 — le mois et le jour ne sont pas indiqués — que
Guillaume Bevroz (Willermus li Bievres), chevalier, homme-lige du prélats,

1 Cf. Kieckens, Saint Boniface, p. 40-49, et les auteurs dominicains.
* Vitae Fratrum Ordinis Praedicatorum (1260 env.). « Exivit (Jordanus) quo-

dam tempore de Lausanna volens videre episcopum, qui in vicino erat, quia valde
se mutuo a longis temporibus diligebant ». Ed. Reichert, Louvain, 1896, p. ii3.

8 Reymond, Les Origines de l'Organisation municipale de Lausanne, p. 45,

d'après les Archives cantonales vaudoises (A. C. V.) Registres A. S., et les Archives
de la ville de Lausanne (A. V. L.) Corps de ville. A, n" 2.

4 A. C. V. Série VI, Dominicains de Lausanne.
6 Les Bevroz ou Bevers sont une famille noble de Lausanne, citée dès 1154,

qualifiée plus tard de donzels de Collonges et qui s'éteignit dans la seconde
moitié du XIV"' siècle. Elle compte aussi parmi les bienfaiteurs du couvent des
Cisterciens de Montheron et des religieuses de Bellevaux, près de Lausanne.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 12



- i78 -
a abandonné aux Frères Prêcheurs toute sa terre située en Laya, entre
la terre des Bouviers 1 et le verger de Thomas, clerc de Saint-Etienne 2,

entre le verger du dit donateur Guillaume et l'étraz de Perabot. Ce

terrain de Laye 3 est celui-là même qu'occupe aujourd'hui le palais de

Rumine. C'était un terrain broussailleux, situé entre le mur de ville
sous la Cité et le ruisseau de la Louve, et le chemin de Perabot correspond

au Chemin Neuf ou avenue de l'Université.
Guillaume Bevroz ajoute à sa cession tous les cens que lui

devaient différents citoyens : Thymar l'écrivain, le clerc Thomas,
Pierre Valier, Garnier de Panterea, Martin de Pescherin et Alaric son

épouse, et Johanette fille d'Alaric, lesquels cens étaient dus pour des

terres que les Frères avaient légitimement acquises d'eux. Ce qui signifie

que la vente de Guillaume Bevroz n'était que le complément d'autres
déjà précédemment effectués. Enfin, le dit chevalier cédait encore aux
Dominicains deux fontaines, l'une en Laye, l'autre au fossé sous le rempart

de la Cité, avec chemin libre pour y conduire.

L'évêque notifie que cette cession est faite sous la forme d'une
vente au prix de 16 y2 livres ; mais que, comme la terre cédée vaut
au-delà de la somme payée, les dits Frères Prêcheurs promettent au
chevalier une prière (memoratus) pour le repos de son âme, de sa femme
et de ses enfants. L'acte est approuvé par Elyete, épouse de Guillaume,
et par leurs fils Albert, clerc, Guillaume et Berthold. Il est revêtu du

sceau et du contre-sceau de l'évêque, et il est rédigé et daté par le chancelier

Jean de Cossonay, celui-là même qui succédera à saint' Boniface

en qualité d'évêque de Lausanne.

*
* *

Ce document ne fait aucune mention du Chapitre de Notre-Dame,
et le prévôt Conon d'Estavayer en donne implicitement la raison dans

son Cartulaire 4. Le Chapitre, dit-il, avait proposé aux Frères de cons-

1 Les Bovon ou Bover ou Bouvier, famille contemporaine, qualifiée de donzels
de Marterey, et dont une branche, les nobles de Vennes, posséda l'office héréditaire
du sautier de Lausanne.

* Clerc attaché à l'église Saint-Etienne, à Lausanne.
* Cf. Jaccard, Essai de toponymie, p. 227. Saint-Germain en Laye (France) et

les bains de l'Alliaz (Vaud) tirent leur nom de la même source laye, du germain
laido, chemin dans la forêt, puis forêt. Ici la forêt ne peut être qu'un flanc de
coteau broussailleux.

4 Cart, laus., f" 125-126.



— 179 —

fruire leur église, le cloître et ses dépendances, sur un terrain appartenant

aux fils de Dalmace Bouvier, et qui dépendait du Chapitre, soit
du prévôt et de l'évêque ; mais le Frère Guillaume, prieur de Besançon,
avait décliné cette offre, disant que s'il l'acceptait, il encourrait l'hostilité

des bourgeois, peut-être à cause du conflit relatif aux fortifications,

qui divisait à ce moment même le clergé et les citoyens. C'est

pourquoi le prieur avait préféré acheter la terre de Guillaume Bevroz
et celles d'autres bourgeois, construisant sur cet emplacement une
chapelle de bois.

Ce document nous montre que si l'établissement des Dominicains
à Lausanne fut voulu par l'évêque, il ne le fut pas moins par les bourgeois

qui prétendirent que cette œuvre fût, dès le début, absolument

indépendante du clergé séculier, et les obligèrent à choisir un terrain
immédiatement voisin à ceux dépendant du Chapitre, mais non assujetti
à ce dernier. Nous reconnaissons là l'humeur belliqueuse des citoyens
lausannois de l'époque. Il fallut d'ailleurs bientôt revenir à de meilleurs
sentiments, car il apparut rapidement que l'emplacement adopté ne
suffisait pas à l'envergure de l'œuvre que l'on venait de fonder. Les

religieux achetèrent en 1240 1 le terrain des enfants de Dalmace Bouvier
qu'ils avaient dédaigné six ans auparavant. Oublieux de l'humeur
frondeuse de naguère, l'évêque — c'était alors Jean de Cossonay —
et le Chapitre donnèrent aux Frères Prêcheurs une somme de 45 livres

pour faciliter cette acquisition. L'évêque permit aux religieux de percer
une porte à travers le mur d'enceinte, ce qui devint la porte de Perabot
ou de la Madeleine. Le prévôt Conon d'Estavayer renonça à tous les

droits seigneuriaux qu'il avait, à cause de son office, sur ce domaine, à

la condition toutefois que le couvent n'aurait pas d'autre protecteur
ou avoué que le Chapitre lui-même, et que s'ils venaient à quitter la
ville, toutes les terres des Dominicains lui reviendraient, au prix d'achat.
D'autre part, les Frères promirent d'assister à la sépulture des chanoines
défunts 2.

En même temps, Aymon de Glans donnait un autre terrain à bâtir
(chesal) au même emplacement, du consentement du comte Guillaume

1 Mém. et Doc. de la Soc. d'hist. de la Suisse romande (M. D. R.) t. XXXVI,
p. 3i5. — Janvier 1240, style de l'Annonciation, soit 1241, style actuel.

* M. D. R., t. XXXVI, p. 3i6. En outre de cet acte, il existe un désistement
spécial du prévôt Conon, en mains de l'évêque, de la 3" férié après l'Epiphanie
1240/1. (A. C. V. Série VI, Dominicains de Lausanne.) L'acte est dressé en la cour
du chapitre, dans la sacristie de la Cathédrale.



— i8o —

de Genevois et de ses fils desquels ce bien était mouvant 1. En 1243
et 1244, le domaine du couvent s'arrondit encore de quelques parcelles,
dont l'une, qui appartenait à Cecile, veuve de Liefrand le Meje (rebou-
teur) touchait à la porte neuve près de l'église de la B. Marie-Madeleine 2.

*
* *

Les Frères Prêcheurs avaient édifié à la hâte une simple maison
et une église de bois ; mais ils se mirent immédiatement à rassembler
des matériaux pour construire une église et un couvent en pierre, et
Conon d'Estavayer, qui était très jaloux des droits du Chapitre, constate

que celui-ci n'avait pas été consulté, alors cependant qu'aucune
maison religieuse ne pouvait s'établir à Lausanne sans son consentement.

Le Chapitre avait d'autres griefs encore. A peine la chapelle de bois
avait-elle été ouverte que, de toutes les paroisses de la ville, les fidèles
étaient allés entendre la messe chez les Dominicains. Les églises paroissiales

étaient quasi vides, écrit le prévôt, et les confessionnaux
abandonnés. Les prêtres des églises s'en plaignirent à l'évêque ; mais comme
c'était précisément Boniface qui avait introduit les Frères Prêcheurs,
il resta sans doute peu sensible à leurs plaintes. Ce fut le Chapitre qui,
en sa qualité de curé de ville, prit l'affaire en mains. Le prévôt d'Estavayer,

le trésorier Guillaume de Grandson et trois autres chanoines,
se rendirent au couvent de Perabot chez les religieux, et, le 6 février
1234-5, un accord fut convenu.

Le prieur de Besançon était revenu à Lausanne pour arranger le
différend. Le jour suivant, il se présente au Chapitre cathedral pour
défendre les Pères contre les griefs invoqués par les chapelains (c'était
alors le titre donné aux curés de paroisse). Il fut arrêté que le frère
Humbert irait immédiatement soumettre l'accord au Chapitre général
de l'Ordre. Ce qui fut fait. Finalement, pendant le carême qui suivit,
la convention fut mise au net par les frères Henri et Humbert et les

chanoines 3.

Par cet arrangement, les Dominicains s'engagèrent à ne prêcher
et à ne faire leurs processions le dimanche des Rameaux et le Samedi-

1 M. D. R., t. XXXVI, p. 3i3.
* A. C. V. Série VI, Dominicains.
' Cart, laus., f" 125-126.



— i8i —

Saint qu'après la sonnerie des cloches et la procession de la Cathédrale.

Les jours de la dédicace de Notre-Dame (à cette époque, en mai ou juin x),

de la Purification, à la Commémoraison des Morts et à la Toussaint,

aucune messe ne serait célébrée tant que l'Evangile ne serait pas chanté
à la Cathédrale. A Noël, à la Purification, le dimanche des Rameaux,
à Pâques, à l'Ascension, à la Pentecôte, à la dédicace de Notre-Dame,
les Frères Prêcheurs devaient monter en procession à la Cathédrale, et
assister aux processions et à la messe jusqu'à l'Evangile. De même

aux grandes litanies (Vendredi Saint) et aux trois jours des Rogations.
Aux grandes litanies, les chanoines devaient descendre en procession à

l'église de la Madeleine, et les religieux devaient les reconduire en

procession jusqu'à la Cathédrale. A la fête de la B. Marie-Madeleine,
les chanoines et le clergé de la Cathédrale devaient assister aux premières

vêpres célébrées solennellement chez les religieux. Ceux-ci devaient se

rendre en procession à la Cathédrale aux offices pour les chanoines

défunts, et les chanoines, à leur tour, devaient assister, sur invitation,
à la sépulture des Dominicains.

Enfin, — et nous sommes ici au cœur même du conflit — les Frères

Prêcheurs s'engageaient à ne recevoir chez eux les paroissiens des églises
de Lausanne qu'après l'achèvement des messes paroissiales ; — à ne

recevoir aucun fugitif qui aurait été excommunié ou interdit par le

Chapitre ; — à ne recevoir aucune confession sans y être autorisés par
les prêtres séculiers, soit par l'évêque ; — enfin, à ne faire aucune sépulture

sans l'autorisation du curé de la paroisse du défunt.
Cet accord rétablit la paix entre le Chapitre et les Frères Prêcheurs.

On peut se demander s'il fut longtemps observé, car les religieux paraissent

avoir fait à cette occasion de très grandes concessions. En effet,

en vertu de plusieurs bulles pontificales — dont on trouve des copies
dans les archives provenant du couvent de Lausanne — les Dominicains

sont établis directement par le Pape pour prêcher l'Evangile ; ils

peuvent confesser avec l'autorisation de l'évêque, et les curés ne peuvent
leur enlever le droit d'enterrer dans leurs cimetières qui leur convient,
et de recevoir le droit d'obit, puis les redevances de messes de

commémoraison et les legs.

Toutefois, en acceptant un arrangement qui diminuait leurs privi-

1 C'est ce qui résulte d'un passage du Cartulaire de Lausanne, p. 90. Depuis
la consécration faite par !e Pape Grégoire X, en 1275, la fête de la dédicace fut
reportée au 19 octobre. Cf. Reymond, l'A cie de la consécration de la cathédrale de

Lausanne, dans la Revue d'histoire ecclésiastique suisse, 1910, p. 259.



— 182 —

lèges, les Dominicains de la Madeleine témoignaient de leur esprit de

paix et de concorde. Ils n'eurent pas à le regretter, car on ne constate

dans leur histoire aucun conflit avec le clergé ou avec la ville.

II. L'église et le couvent.

Nous avons dit que, dès leur arrivée à Lausanne, les Frères Prêcheurs

se préoccupèrent de construire une église et une maison de pierres.

L'acte de 1244 que nous avons rapporté, fait supposer qu'à ce moment

l'église définitive de la B. Marie-Madeleine était édifiée.

Il ne reste absolument rien du couvent des Dominicains, dont le

palais universitaire de Rumine occupe aujourd'hui l'emplacement. Le

plan de la ville de Lausanne, dressé par Buttet en 1638, le plan spécial

des fouilles opérées en 1898 sous les auspices du Vieux Lausanne, ainsi

que différents documents, permettent cependant de se rendre compte
de l'ensemble des bâtiments du couvent.

Les Dominicains de la Madeleine occupaient un enclos à peu près

carré, de 50 mètres de côté. Cet enclos était primitivement tout entier

en dehors du mur de ville qui enserrait alors la Cité et encerclait la

Palud de très près ; mais la construction du couvent entraîna l'élargissement

des remparts qui finirent par se souder aux nouveaux édifices.

On put désormais parvenir à l'église et de là au couvent, sans sortir de

l'enceinte, soit par la rue venant de la Palud et certainement postérieure

à l'établissement du couvent, soit par celle descendant de la Cité.

L'église occupait le côté méridional de l'enclos. Un inventaire de

1401
x indique que le dortoir des Frères se trouvait près du chœur de

l'église : les dortoirs et cellules étaient donc à l'orient, au pied de la

colline de la Cité. Des actes de vente de 1553 2 nous apprennent que

la grande cuisine et la grande salle, qui est probablement le réfectoire,

étaient à l'occident de la galerie du cloître ; c'était donc le côté ouvert
du côté de l'enclos, celui de l'entrée principale de l'église. Cela étant,

il faut admettre que la salle capitulaire, soit l'aula, faisait au côté

nord le pendant de l'église. Quant aux bâtiments secondaires, on ne

peut préciser leur emplacement. C'est le cas, notamment, de l'infirmerie,

pour la construction de laquelle le chanoine Borcard Mastin

1 A. V. L. Inventaire des titres de la Ville inférieure.
1 A. V. L. Inventaire Poncer, gouverneurs, n"' 67-70.



— i83 —

légua io livres en 1289 \ et du vestiaire pour la réédification duquel
un ancien curé de Combremont, Jean Dufour de Brent sur Montreux
légua 60 livres en 1466 2.

Si la salle capitulaire se trouvait au côté nord, soit le plan de 1638
soit le relevé de fouilles de 1898, nous révèlent un bâtiment très imposant.

Il ne mesurait en effet pas moins de 25 % mètres de longueur,
sur une profondeur de 7 mètres à l'intérieur avec des murs de 1 mètre.
Trois fenêtres au moins prenaient jour au levant, deux avec une porte
à l'occident, et sept fenêtres apparaissent au premier étage, à l'intérieur
de l'enclos. C'est cet édifice même qui, au XIXme siècle, a servi de
bâtiment d'école.

Les documents mentionnent aussi la tour de l'horloge qu'entretenait
le Conseil de la ville, et où se trouvait la cloche qui sonnait pour

les séances de cette assemblée. En 1585, le 18 janvier 3, le Conseil décida
de démolir la grande nef, mais de retenir le clocher et le chœur de l'église.
Quatre ans plus tard, on descendit la tuile du clocher et on la réduisit
au chœur. Pourtant la tour subsista, puisque, le 6 mars 1593 4, le Conseil

ordonna au maisonneur de lui faire rapport sur l'état « de la tour
du clocher de la Madeleine ». Le rapport fut probablement défavorable
car aucun clocher ne paraît dans le plan Bullet de 1638.

Nous ne croyons pas que cette tour fût sur la façade de l'église.
Il nous paraît plus probable que c'était l'édifice distinct, qui se trouvait
à gauche de l'entrée et qui, d'après ce qu'on a retrouvé de fondations
mesurait 8 mètres de longueur sur 7 de largeur. Peu après 1593, la
partie supérieure de la tour fut abattue ; c'est pourquoi Buttet ne fait
pas de distinction entre ce qui en subsistait et le bâtiment voisin qui
devait être le réfectoire ; mais en 1723, le plan de la ville dressé par
Gignillat indique encore « tour en greniers », et ce n'est autre chose que
le bâtiment dit de la Brasière qui existait encore il y a un demi-siècle 5.

Ceci admis, on peut ainsi se représenter la physionomie du couvent.
Le visiteur venant de la Palud, après avoir remonté la rue de la Made-

' Reymond. Dignitaires de l'Eglise de Lausanne, p. 381.
J A. V. L. Obituaire du couvent des Dominicains (Obit. Dom.) au 29 mai.
* Manuaux du Conseil de Lausanne (Originaux, nous dirons Manuaux, Originaux,

lorsqu'il s'agit de notes qui n'ont pas été utilisées par E. Chavannes pour sa
publication d'extraits des manuaux).

4 Id.
6 Les Albums du Vieux Lausanne, de M. Ch. Vuillermet, contiennent trois

planches représentant la Brasière et le bâtiment d'école de la Madeleine au milieu
du XIX- siècle.



— 184 —

leine, longeait le rempart à l'intérieur. Il arrivait devant l'entrée

principale de l'église, que suivait immédiatement la tour formant entrée du

couvent. Le Frère portier le conduisait, par une petite porte de droite,
à l'église, par une porte de gauche, au réfectoire, ou, s'il lui plaisait
davantage, le faisait entrer dans la cour intérieure, très spacieuse,

puisqu'elle mesurait 22 mètres sur 28. Au milieu, l'eau jaillissait d'une

fontaine. Tout autour était la galerie sur laquelle s'ouvraient le réfectoire

et deux chambres chauffées à l'ouest, la salle capitulaire au nord,

les dortoirs à l'est. On appelait petit cloître la galerie du côté du réfectoire.

Le grand cloître s'entendait sans doute de la galerie sur laquelle
donnait le chapitre, et qui était peut-être mieux ornée. A l'intérieur
du cloître, dans la verdure, des tombes de religieux et d'amis.

*

Mais revenons à l'église que nous avons laissée pour un instant.

Dans son Histoire artistique des Ordres mendiants 1, M. Gillet expose

quel était l'idéal des Dominicains et des Franciscains en matière de

construction d'église. « Le problème était celui-ci : faire sur un espace

donné le maximum d'entrées, et de façon que tous à la fois, et de toutes

les places, pussent voir l'officiant à l'autel et le prédicateur en chaire.

Il s'agissait de faire une salle assez vaste pour que tout un peuple, un

quartier tout au moins d'une ville, pût y tenir à l'aise, assez commode

pour que chacun y fût un peu chez soi. Par conséquent, rien d'inutile :

aucune espèce d'encombrement, pas de place perdue ; des piliers, s'il

y a piliers, aussi minces et aussi rares que possible ; partout les voûtes

les moins pesantes qu'il se pourra (souvent le toit est en bois) ; rien

d'accessoire, rien de superflu, peu de chapiteaux sculptés, des colonnes

sans bases, et en toutes choses la plus grande simplicité de moyens et

d'effets .»

Ce préambule nous annonce qu'il n'aurait pas fallu rechercher à

l'église de la Madeleine l'ornementation d'une cathédrale. Cependant

les bases des colonnes de l'abside, qui ont été retrouvées, ne manquent

pas d'élégance, et d'ailleurs, très heureusement à notre avis, cette

sobriété et cette sécheresse d'effets qu'indique l'écrivain, n'ont pas

été observées. Dans son histoire des Maîtres généraux des Frères

1 Louis Gillet. Histoire artistique des Ordres mendiants, Paris, 1912, p. 49.



— i85 -
Prêcheurs 1, le P. Mortier dit que le Maître général et le Chapitre durent
à plusieurs reprises, réagir contre le luxe de certaines églises dominicaines.

Mais pouvait-on empêcher les fidèles d'orner de leur mieux
ces sanctuaires

Dans sa description, M. Gillet néglige une donnée importante :

l'existence du chœur qui occupait une bonne partie de l'église et qui
était complètement fermé, à tel point que les fidèles ne voyaient que
par une porte grillée le prêtre officiant à l'autel principal. Cette
disposition, qui était celle des cathédrales, se retrouve dans les églises
dominicaines, et le P. Mortier dit à ce sujet 2

:

« Si nous entrons par la porte centrale du fond de la nef, nous
avons devant nous, à une certaine distance, une clôture, soit en pierres
soit en bois. De la porte du fond jusqu'à cette clôture, c'est ce que l'on
appelait l'église des fidèles. Les Frères s'y rendaient en procession pour
le Salve Regina. La hauteur de la clôture du chœur pouvait varier •

mais elle devait être assez élevée pour qu'il fût impossible aux fidèles
réunis dans la nef, de voir entrer ou sortir les religieux. Elles les
fermaient de trois côtés si étroitement que les femmes n'avaient pas le
droit de stationner dans les nefs latérales qui longeaient le chœur.
Ainsi séparé ou entouré, le chœur formait dans l'église comme un
oratoire réservé. La porte donnant sur la nef s'ouvrait seulement au
moment de l'élévation du Corps du Seigneur, afin que les fidèles pussent
le voir dans les mains du prêtre et l'adorer. »

Si maintenant, nous jetons un coup d'œil sur le relevé des fondations

de l'église de la Madeleine, dressé en 1898 par feu M. l'architecte
Isoz, nous voyons que l'architecte inconnu des Dominicains lausannois
s'est bien inspiré des données que nous venons de rappeler.

L'église de la Madeleine était très longue et très étroite. Elle doit
avoir mesuré en effet 50 mètres environ de longueur sur 14 mètres
seulement de largeur. Pour prendre un terme de comparaison, l'église
Saint-François mesure 53m5o sur 25. Elle est donc de même longueur
et plus large.

Comme le veut l'usage, l'église a la tête à l'orient, soit du côté de
la Cité. L'abside est hexagonale, et ne mesure que 7 mètres sur 8. Elle
ne renfermait que le maître-autel. L'église a la forme d'une croix latine,
mais les bras du transept ne sont que faiblement accusés. Quant au

1 Mortier. Maîtres généraux, t. I, p. 570.
* Mortier. Maîtres généraux, t. I, p. 575.



— 186 —

reste de l'édifice, il est visiblement divisé en deux parties principales.
Devant le maître-autel, le chœur des religieux, dont on voit au plan
les bases d'angle et qui avait 6 mètres de largeur sur 15 mètres de

profondeur, ne laissait guère qu'une largeur de 3 mètres à chacune des

nefs latérales. La clôture du chœur était certainement en pierres, car
en août 1555, un maître charretier employa cinq journées à enlever les

pierres du jubé de la Madeleine 1 — c'est évidemment la clôture entière,
et non seulement la partie antérieure, qui était le jubé proprement
dit — et à transporter ces pierres à la maison de ville de la Palud que
l'on transformait.

Du jubé à la porte d'entrée était la nef proprement dite, accessible

aux fidèles. Le plan montre qu'elle devait être à une seule arche, et

qu'elle mesurait 18 mètres de profondeur sur 12 mètres de largeur.
Dans la nef, à gauche de l'entrée du chœur, il paraît y avoir eu un
édifice distinct, une chapelle, sans doute une construction postérieure
au plan primitif.

Ce que nous venons de dire de la division intérieure de l'église
est confirmé par un document précis. En 1383, François, seigneur d'Oron,
légua aux Frères Prêcheurs de Lausanne la somme de 100 florins d'or,
laquelle devait être appliquée à l'édification de la voûte du chœur qui
suit la voûte du grand autel 2. A la même époque, « certaine personne
dévote, comme dit l'Obituaire du couvent qui ne donne pas son nom,
fournit 73 sols pour la construction du chœur de l'église 3. » Il s'agit
donc d'une réfection du chœur, peut-être du remplacement de la
charpente de bois primitive par une voûte de pierre.

Cette reconstruction dura encore un grand nombre d'années, car
en 1418 encore, le 25 juin — soit peu après son passage à Lausanne,
le pape Martin V publiait des lettres d'indulgences aux fidèles qui
feraient des aumônes pour aider à la réparation de l'église des Frères
Prêcheurs de Lausanne 4.

1 Reymond, les Hôtels-de-Ville de Lausanne, p. 287. On objecte que ce que nous
appelons ici fondations du chœur peut n'être que celles d'une ancienne église. Les
dimensions n'en auraient guère été suffisantes.

2 A. C. V. Reg. cop. Oron, n" 192. « Item do et lego fratribus predicatoribus
de Lausana centum floreni boni auri semel... et volo et ordino quod dicti centum
floreni implicantur in fabrica wolte cori ecclesiae dictorum fratrum predicatorum,
sequentis woltam magni altaris. »

8 Obit. Dom., 18 avril, i3 juillet. Le don est fait pro fabrica chori.
4 Bullarium Ordinis F. F. Prcedicatorum, Rome, t. II (1730), p. 545 : « Cum

itaque, sicut accepimus, Ecclesia domus Fratrum Praedi&torum Lausannen, propter



- i87 -
Telles sont les données que nous fournit le plan Isoz sur le caractère

général de l'église des Dominicains, et elles nous paraissent indiscutables.
Nous ne pouvons pourtant pas négliger un autre document qui nous
laisse un peu perplexe. C'est le compte du boursier de la ville pour les

années 1587 à 1589 1. Le boursier mentionne qu'en 1587, le 10 février,
il donna 31 florins à Aymé Besson pour démolir « une chapelle devant

l'église de la Madeleine » ; le 23 mars, il donna au même 28 florins pour
« démolir des chapelles au devant du temple de la Madeleine » ; le ri
octobre 1588, il paya encore 19 florins « pour abattre une chapelle en la
Madeleyne et les vostes d'icelle. » Faut-il conclure de ces textes qu'il y
avait des chapelles en dehors de l'église même, comme on sait qu'il en

existait une, la chapelle des Soutey, à l'extérieur de celle de saint

François Nous ne le croyons pas. Le plan de l'édifice et de ses abords

permet difficilement d'admettre l'existence de chapelles extérieures,
et, d'autre part, il faut se souvenir qu'en 1585, le Conseil avait décidé
de démolir la nef et de conserver le chœur. Le chœur fermé formerait
donc à lui seul l'église, et les chapelles qui se trouvaient dans la nef

proprement dite pouvaient être considérées comme étant devant le

temple.

*
* *

Les renseignements que nous avons d'autre source sur les

chapelles ne sont pas abondants. Ils nous sont fournis essentiellement par
l'Obituaire du couvent et par quelques documents. C'est ainsi que,
dans la première partie du XIIIme siècle, un religieux, Frère Jean de

Muret, donna cent sols pour le luminaire perpétuel devant l'autel
Saint-Dominique 2. A la même époque, Jean Guerri, le frère d'un bailli
de Lausanne, fonda une chapelle de famille dont nous ne connaissons

pas le vocable 3. Quinze autres chapelles apparaissent dès le XVme siècle

et sont dédiées à saint Nicolas * (1435), sainte Marguerite 5 (1444), la

ejus antiquitatem in tectis, et aliis suis structuris ad hautam est redacta ruinam,
quod nequaquam in ea divinum officium celebrare possit, et per Fratres praefatos

propter eorum inopiam absque Christi fidelium suffragio neque at reparari. s»

1 A. V. L. Comptes du boursier de la ville.
' Obit. Dom., i5 décembre.
• Obit. Dom., 16 mai : « Jean Guerri qui fit la chapelle. »
4 Obit. Dom., i" août.
5 Obit. Dom., 20 juillet. — Fondation de messe hebdomadale, le 5 mars 1444,

par Colin Surriau, marchand de Lausanne.



— i88 —

B. Vierge Marie 1 (1450), saint Antoine 2, saints Crépin et Crépinien 3

(1451), saint Laurent 4 (fondée en 1454 par les nobles Laurent de

Lausanne), saint Vincent 5 (édifiée en 1457), sainte Agnès 6 (i486), saint Loup
(i486)7, saint Joes8 (1500), Notre-Dame de Pitié (1511)9, saint Claude10

(1503), saint Honoré u (1532). Il y avait enfin l'autel de saint Pierre de

Vérone, martyr, auquel noble Catherine de Monthey, veuve de Jean
Gaudard, et son fils Bernard Gaudard, firent le 30 avril 1523 une dotation

de 6 sols de cens pour avoir leur tombeau dans cette chapelle 12
;

le tombeau des Gaudard a été retrouvé en 1898. Un dernier autel étais
celui de Sainte-Anne, qui était dans la salle capitulaire et non pas dant
l'église. « D'honnêtes marchands et bourgeois de Lausanne — ce sont
les termes de l'Obituaire — fondèrent en 1508 une confrérie Sainte-
Anne. » Les comptes de cette confrérie ont été conservés 13.

Il y avait plusieurs confréries, associations dc pieux laïques,
attachées à l'église des Dominicains : celles de la B. Marie-Madeleine u (1384),
de la Nativité de la B. Vierge Marie fondée en 1500 15, de saint Yves 16,

1 Obit. Dom., 13 mars. — Une fondation d'autel de la Bienheureuse Marie,
en 1342. (Poncer, Hôpital N.-Dame, testaments 57) ne parait pas avoir
été exécutée.

* Obit. Dom., 11 février. — Fondée par Marguerite de Bosselcnis. •

« Obit. Dom., 28 juillet, 18 octobre. — Fondation d'Henri Millet-Borrelier, de

Lausanne.
4 Obit. Dom., 26 novembre.
5 Obit. Dom., aux 4, 7 et 10 mai, 6, 10, i5 août. — Cette fondation fut une

œuvre collective.
G A. V. L. Poncer, Testaments, 129. — Fondation de deux messes, par Jean

Musv, citoyen de Lausanne, (ils de Pierre de Villarzel, donzel.
' En 148b, Simon Mather, de Berne, fonde à cet autel une messe, le samedi

(Obit. Dom., 26 février.!
8 Obit. Dom., 2 juillet. — Fondation de messe, le vendredi, par Jean Pappan,

notaire à Lausanne. L'autre était au cloître.
9 Obit. Dom., 7 juillet. — Fondation d'Ansermod Theyssot, de Lausanne. Cet

autel était au cloître.
10 Obit. Dom., 31 août.
" A. V. L. Poncer, Testaments, 80.
12 Obil. Dom., au 29 août. — L'évêque d'Acre, Reymond de Rue, fut enterré

sous cet autel.
18 Obit. Dom., au 26 juillet. L'autel existe déjà en 1453. Claude, bâtard de

Pétignv, fonde alors une messe hebdomadale (Obit. Dom., 6 avril.)
14 A. V. L. Minutaire G. Daux, 61. Obit. Dom., 22 juillet.
15 Obit. Dom., 8 septembre. 11 y avait procession de la Confrérie à la

Purification, à l'Assomption et à la Nativité.
18 Fondée le lundi avant la Pentecôte i5oi [Obit. Dom., 19 mai.)



— i8g —

de saint Jacques 1, de saint Joseph 2, de sainte Anne 3, qui étaient toutes
à peu près semblables. L'Obituaire et les comptes de cette dernière
association montrent que l'on disait à l'autel Sainte-Anne, chaque
semaine une messe, le jour du patron un office, et une messe des morts

pour les confrères et consœurs défunts. Cette confrérie était composée
de gens de toute condition. Johanete, veuve de n. Arthaud Loys, y
coudoie l'apothicaire George et l'orfèvre Gotofred ainsi que la servante
de son fils «Monsieur Estienne Loys». On y voit Luyse, femme de Nicod

Bergier, avec noble Guillauma de Saint-Cierge, le futur bourgmestre
Jean Copin, le banneret Guy Gindron, Jean Daux et sa femme, les

aïeux du bourgmestre Isbrand Daux. Au moment de la fondation,
en 1508, il y a 48 hommes et 23 femmes ; en 1536, la proportion est
retournée : 29 hommes et 46 femmes, dont 15 couples. La contribution
était faible : un sol (6 fr. de notre monnaie actuelle) par tête généralement,

et le tout était remis à la fin de l'année au procureur du couvent.
C'est à une autre confrérie qu'appartenait Jean Grand, docteur

en droits, le père du chanoine et de l'avocat qui jouèrent un si grand
rôle au moment de la Réforme. Jean Grand fit faire en 1515 4 le crucifix
qui dominait la porte du jubé à l'entrée du chœur ; aussi le couvent
disait à sa mémoire le 3 mai une messe devant le crucifix, et le lendemain

une messe des morts. De son côté, sa femme Jaquete avait légué
100 florins pour une messe tous les lundis à l'autel Saint-Yves, et cette
somme avait été appliquée à l'achat, en 1525, d'une cloche neuve que
l'on nomma Benoîte 5. Cette cloche était différente de celle fabriquée
en 1493, et qui a été transportée plus tard à l'église Saint-François,
où elle existe encore e.

(A suivre.)
1 A. V. L. Inv. Millioud.
1 A. V. L. Poncer, Testaments, 142.
» A. V. L. Registres D. 310.
4 Obit. Dom., 3 mai.
6 Obit. Dom., 22 septembre.
6 M. D. R. XXXVI, p. 190.


	Le couvent des Dominicains de Lausanne

