
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 10 (1916)

Artikel: P. Ludwig von Sachsen : Ein Beitrag zur Gegenreformation in der
Schweiz

Autor: Scheiwiler, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-121003

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-121003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


P. Ludwig von Sachsen.
Ein Beitrag zur Gegenreformation in der Schweiz.

Von Dr. A. SCHEIW1LER.

1. Allgemeines.

Einen bedeutenden, leider noch zu wenig erforschten und gewürdigten

Anteil an der Wiederbefestigung des Katholizismus in der
Schweiz nach den schweren Stürmen der Glaubensspaltung hatte der

damals neugegründete Orden der Kapuziner.
Im Jahre 1528 durch Matteo di Bassi ins Leben gerufen, waren die

eifrigen Patres wegen ihrer apostolischen Armut und wegen ihres

unermüdlichen Wirkens bald die Lieblinge des Volkes geworden. Schon

im Jahre 1570 machte der hl. Karl Borromeo, dieser große Freund und
Wohltäter unseres Landes, die katholischen Schweizer auf den neuen
Orden aufmerksam. 1 Walter Roll in Altdorf und Ritter Melchior Lussy
in Stans betrieben voll Eifer seine Berufung in das Land der

Eidgenossen.
2

Am 8. Februar 1579 beschloß die Gemeinde Altdorf, von Nuntius
Bonhomini ermuntert und unterstützt, ein Kapuzinerkloster zu errichten.

Auf Ansuchen dieser Gemeinde faßte das Generalkapitel des

Ordens am io. Mai 1581 den Entschluß, einige Patres nach Altdorf zu
senden und P. Franz von Bormio zu ihrem Vorsteher zu bestimmen.

Im Jahre 1582 entsandte P. Franz von Altdorf zwei Patres und
einen Novizen nach Nidwaiden. Am 28. April 1585 wurde die
Kapuzinerkirche zu Stans eingeweiht, in welcher Ritter Lussy ein Heilig-
Grab nach dem Vorbilde desjenigen zu Jerusalem errichten ließ.

1 Chronicon Prov. Helveticae O. S. Fr. Capucinorum. Solodori 1884, p. 4.
2 S. Joh. Georg Mayer, Das Konzil von Trient und die Gegenreformation in

der Schweiz, Bd. II, S. 216. ff. In kurzen Zügen wird hier die mit Schwierigkeiten
aller Art verbundene Gründung der ersten Kapuzinerklöster in der Schweiz erzählt.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE t



— 242 —

An den katholischen Vorort Luzern wurden die Kapuziner im
Jahre 1583 berufen. Nuntius Felizian Ninguarda legte am 3. Juni 1584,

im Beisein des Schultheißen Ludwig Pfyffer und des gesamten Rates,
den Grundstein der Klosterkirche auf dem Wesemlin. An Pfingsten,
den 21. Mai 1589, bezogen die Kapuziner das geräumige Klo=ter.1

Unter den ersten Kapuzinern der schweizerischen Provinz nimmt
P. Ludwig einen ganz hervorragenden Platz ein.

P. Ludwig von Sachsen entstammte dem sächsischen Geschlechte

der Freiherren von Einsidl. Seine Mutter war eine Edle von Pflug.
Sein Vater bekleidete das hohe Amt eines Großkanzlers von Sachsen

und war mit seiner ganzen Familie dem lutherischen Bekenntnis zugetan.

Seine höheren Studien machte Ludwig an der Universität zu
Bologna, wo er die katholische Religion und auch den Kapuzinerorden
kennen lernte. 2

Wiederholt kam ihm der Gedanke, der Irrlehre zu entsagen, aber
immer wieder ließ er diesen innern Antrieb unbeachtet, bis ihn endlich
ein außerordentliches Ereignis zum katholischen Glauben zurückführte.
Er schiffte sich nämlich eines Tages in Genua ein, um die Reise nach
Rom zu machen. Mitten auf der Fahrt erlitt er Schiffbruch, und in
dieser äußersten Lebensgefahr, wo alle menschliche Hilfe
ausgeschlossen war, machte er das Gelübde, wenn er gerettet würde, nicht
blos den katholischen Glauben anzunehmen, sondern auch in den

strengsten Orden einzutreten. Er kam wirklich mit dem Leben davon
während alle anderen Passagiere, mit Ausnahme einer einzigen Person

1 Vgl. Jos. Hürbin, Handbuch der Schweizergeschichte, Bd. II, S. 239 f. —
E. Wymann, Geschichtsfreund, Bd. LII und LUI.

2 P. Agapit Hohenegger, Geschichte der Tiroler Kapuzinerprovinz, Bd. I, S. 60.
Um das Jugendleben P. Ludwigs rankte sich schon frühe ein romantischer
Legendenkranz, in dem man Wahrheit und Dichtung nicht leicht unterscheiden
kann. So berichtet P. Ilg in seinen « Missions- und Lebensbilder aus der Geschichte
des Kapuziner-Ordens », S. 1 ff., wie der junge sächsische Freiherr als Student
zu Ingolstadt und Bologna zweimal die Charfreitagsprozession der Katholiken in
schändlicher Weise verspottet habe und dafür schwer gestraft worden sei. Das
Inquisitionstribunal zu Bologna habe ihm dann Freiheit versprochen, wenn er
den katholischen Glauben annehme. Der Student willigte in letzteres ein, legte
nach langem Schwanken das katholische Glaubensbekenntnis ab und reiste dann
nach Rom. Auf dem Wege fiel er unter die Räuber, die ihn bis aufs Hemd
ausraubten, kam dann aber glücklich nach Rom, wo er nicht ohne Schwierigkeiten
in den Kapuzinerorden eintrat. P. Ilg stützt sich bei dieser Darstellung auf die
Relatio chronographica des P. Max von Deggendorf, eines der ältesten und
bedeutendsten Schriftsteller und Chronisten aus dem Kapuzinerorden. Siehe
P. Agapit Hohenegger, a. a. O., S. 64 u. S. 367. — Vgl. P. Ilg, a. a. O. ,S. 285 ff.,
Plaudereien eines alten Kapuziners.



— 243 —

den Tod fanden. In Rom ging er sogleich daran, sein Gelöbnis
auszuführen. Er suchte dort das Kapuzinerkloster auf, da man ihm diesen

Orden als den strengsten bezeichnet hatte, und begehrte vom Guardian
Unterricht in der katholischen Lehre und Aufnahme in seinen Orden.
Den Unterricht sagte der Guardian bereitwillig zu, für die Ordens-

aulnahme aber vertröstete er den jungen Deutschen auf eine ungewisse
Zukunft.

Inzwischen war dieser unter die Hofdiener des Papstes Gregor XIII.
aufgenommen worden. Diesem eröffnete er seine Sehnsucht nach dem

Kapuzinerorden. Der Papst ließ den Guardian rufen und befahl ihm
zugleich, einen Ordenshabit mitzubringen. Mit diesem bekleidete der

Papst selber unsern Bittsteller und gab ihm zugleich den Namen Ludwig,
da gerade auf diesen Tag (es war der 19. August 1580) das Fest des

hl. Ludwig fiel. a Eine Abordnung, welche der kurfürstliche Kanzler
von Sachsen nach Rom sandte, um seinen Sohn wieder zum Luthertum,
zurückzuführen, konnte nur dessen unbeugsame Festigkeit nach Hause
berichten. 2

Nach vollendetem Probejahr wurde Fr. Ludwig nach Genua

gesandt, um dort die nötigen Studien zu machen. Alsbald aber erhielt
er vom Ordensgeneral den Auftrag, mit noch anderen der deutschen

Sprache kundigen Männern, darunter der berühmte Venetianerprovin-
zial P. Stephan, in die junge Schweizerprovinz zu ziehen, um dort
unter dem Lektor P. Alexius von Mailand das Studium der Theologie
zu vollenden und dann in der Seelsorge tätig zu sein. 3

Fr. Ludwig weilte in Luzern mit Ordensgenossen zusammen, die

gleich ihm auf merkwürdige Weise zum Ordensstande gekommen waren
und im Rufe großer Tugend standen. Zu diesen hervorragenden Männern

gehörten besonders zwei : Johann der Deutsche und Johann der Pole.
Letzterer war als Sohn eines polnischen Adeligen mit einem Prinzen
seines Landes nach Italien gereist und stattete in Mailand dem hl. Karl

1 P. Agapit Hohenegger, a. a. O. S. 60. — Vgl. Chronica Prov. Helv. O. S.

Fr. Capucinor., S. 50 ff.
2 Chronica Prov. Helv. a. a. O.
3 P. Stephanus, comissarius Provinciae cum P. Ludovico Saxone ex

Provincia Genuae et cum aliis Fratribus 4 die mensis Augusti (1584) in Provin-
ciam (Helvetic.) venit. Älteste Provinzannalen des Kapuzinerordens, Luzern,
Bd. CXV, S. 25. Die Mitteilung einiger Biographen, daß Ludwig von Sachsen
bei den Jesuiten in Luzern seine philosophischen und theologischen Studien absolviert

habe, ist eine offenbare Unrichtigkeit. Das 1574 gegründete
Jesuitenkollegium erfreute sich zwar einer großen Berühmtheit, aber die Kapuziner hatten
ihre eigenen Lektoren.



— 244 —

Borromeus einen Besuch ab. Die Worte des großen Kirchenfürsten
machten auf den Jüngling einen tiefen Eindruck und als er später aus
den Händen des Heiligen die Kommunion empfing, fühlte er sich

plötzlich von der Gnade angehaucht. Er verließ das Reisegefolge des

königlichen Prinzen und hüllte sich unter dem Namen Br. Johann
Baptist ins arme Kapuzinerkleid. Nachdem er in Mailand das Noviziat
durchgemacht, wurde er 1586 in die Schweizerprovinz gesandt. Das

Volk ehrte ihn als einen Wundertäter, wie denn auch mehrere wunderbare

Begebenheiten von ihm in den Ordensannalen verzeichnet sind. 1

Noch romantischer klingt die Berufung Johannes des Deutschen.

Derselbe spielte eines Tages mit Altersgenossen in seiner Vaterstadt
Ulm am Strande des Flusses. Da sprengten auf einmal wälsche Reiter
heran. Sie werfen einen Blick auf die Kinderschar, ergreifen einen

spielenden Knaben aus deren Mitte und jagen davon. Der Knabe
wurde nach Italien entführt und genoß in Neapel eine sorgfältige
Erziehung. Später kam er unter die Edelknaben der Königin, bat aber,
des Hoflebens bald überdrüssig, beim Guardian der Kapuziner um
Aufnahme in den Orden, was ihm nach vielen Mühen am 15. Mai 1547
gewährt wurde.

Als Fr. Ludwig nach Luzern kam, traf er daselbst den einstigen
Edelknaben unter dem Namen P. Johannes von Ulm als Novizenmeister,

hochgeehrt ob seiner Tugend und Frömmigkeit. 2

Im Jahre 1586 erhielt P. Ludwig durch P. Stephan von Molano
die Fakultät zu predigen. Der päpstliche Nuntius Johann Baptist
Santonio erteilte ihm die Vollmacht zum Beichthören der Weltleute. 3

2. Der Apostel von Appenzell.

Der erste Wirkungskreis unseres Paters war nun Appenzell.
In diesem Bergländchen bildete ein Landsgemeindebeschluß vom

6. August 1524, wornach die Mehrheit einer Gemeinde über den Glauben
entscheiden, die Minderheit aber nicht dazu gezwungen werden sollte,
Jahrzehnte lang die Norm, nach der man sich in Glaubenssachen

1 S. P. Augustin Alaria Ilg, Missions- und Lebensbilder aus der Geschichte
des Kapuzinerordens, Augsburg 1879, S. 8 f.

2 S. P. Aug. Ilg, a. a. O., S. 9 und 10. P. Johannes starb 1605 im Rufe de;
Heiligkeit mit den Worten : « Brüder macht Platz Es kommt die Mutter des
Herrn mit den heiligen Engeln. » A. a. O.

3 S. Provinzannalen, Bd. CXV, S. 30.



— 245 —

richtete. In den äußern Rhoden, besonders im östlichen Teil der Rhode

Trogen besuchten hunderte die katholischen Kirchen im Rheintal ; von
Urnäsch, Hundwil und Teufen begaben sich die Katholiken nach Appenzell

oder in die Klosterkirche von St. Gallen zum Gottesdienst ; im
Hauptflecken Appenzell dagegen waren einige Familien, die nach

Urnäsch oder Hundwil, hauptsächlich aber nach Gais zum reformierten
Gottesdienste gingen. Jahrzehnte lang herrschte ein leidliches
Verhältnis zwischen beiden Konfessionen. In den ersten Religionskriegen
der Eidgenossen bewahrte Appenzell die Neutralität und stand auch
in der Folgezeit stets bei den vermittelnden Orten. 1

Die ersten sicheren Nachrichten davon, daß das bisherige Verhältnis

beider Religionsparteien eine wesentliche Trübung erfahren habe,
finden wir im Mandatbuch der Kirchhöre Appenzell. Am Ende des

Jahres 1579, jedenfalls im Zusammenhang mit dem Visitationsbesuche
des Nuntius Bonhomini 2, erließ der Kirchhörerat von Appenzell ein

Mandat, in welchem er strenge Heilighaltung des Sonntags gebot, den

Besuch von Predigt und Christenlehre befahl, und denen drohte, die

statt in Appenzell ins Außerrhodische zur Kirche gingen. Landweibel
und Landschreiber sollten aufpassen und die Ungehorsamen zur Buße

anzeigen. Neuen Zunder häuften die folgenden Jahre. Der Kalenderstreit

und die Hinrichtung des einflußreichen Protestanten Dr. Anton
Low in Appenzell, der einen katholischen Priester ohne genügende
Beweise eines todeswürdigen Verbrechens bezichtigt hatte, erhitzten die
Gemüter noch mehr und brachten eine wachsende Scheidung der beiden

religiösen Lager. 3

Appenzell stand zu den katholischen Orten der Eidgenossenschaft
in freundschaftlichen Beziehungen. Manche von den appenzellischen
Häuptern waren mit den Machthabern der katholischen Orte bekannt
und vertraut durch gemeinsamen Kriegsdienst. Denn seit den Zeiten
des Bundes mit Papst Julius II. waren Appenzeller mit den eidgenössi-

1 Vgl. Dr. K. Ritter, Die Teilung des Landes Appenzell im Jahre 1597,
Trogen, S. 15.

2 Giovanni Francesco Bonhomini, Steffens und Reinhardt, Nuntiaturberichte
S. 664 ff. Bonhomini war in Appenzell am 7. Dezember 1579. Seit 100 Jahren
war kein Bischof mehr dagewesen. Der Nuntius rühmt den gewaltigen Zulauf des
Volkes und die treffliche Ordnung bei der Firmung. Er hofft, das ganze Land
lasse sich ohne allzugroße Mühe wieder katholisch machen. Seine Ansichten
hierüber, wie auch über den damaligen Pfarrer von Appenzell, Dr. Erhart Jung,
waren zu optimistisch.

3 Ritler, a. a. O. S. 19 ff.



k

— 246 —

sehen Regimentern in fremde Dienste gezogen. Appenzellische Fähnlein

unter appenzellischen Hauptleuten nahmen mit den Truppen der
katholischen Orte an den französischen Religionskriegen teil ; die

späteren Landammänner Dähler und von Heimen, sowie Hans Tanner

waren Hauptleute gewesen. Um Aussicht auf einträgliche Stellen zu
haben, mußte man mit den Söldnerführern der inneren Orte gut stehen.
Die äußeren Rhoden dagegen hatten für das Kriegshandwerk weniger
Sinn. Schon begann hier das Leinwandgewerbe zu blühen. *

Appenzell ist nun, um uns so auszudrücken, ein klassisches

Beispiel dafür, wie die schweizerische Gegenreformation unter dem
zielbewußten Zusammenwirken ihrer zwei mächtigen Faktoren, des päpstlichen

Nuntius und der fünf katholischen Orte, außerordentliche Erfolge
zu erringen und sogar äußerst gefährdete Gebiete dem Katholizismus
zu retten vermochte. Ohne diese beiden mächtigen Helfer wäre der
Stand Appenzell wohl gänzlich dem Protestantismus verfallen.

Das Werkzeug aber, dessen sich der Nuntius und die katholischen
Orte der Eidgenossenschaft in dieser Angelegenheit bedienten, waren
die Kapuziner und unter diesen in erster Linie unser P. Ludwig, der
mit vollem Rechte ein Apostel der Schweiz und besonders Appenzells
genannt wird. 2

Im Herbst 1586 sandte der seit dem 17. August jenes Jahres in der
Schweiz weilende Nuntius Santonio, Bischof von Trikariko, einen
Kapuzinerpater nach Appenzell, um Land und Leute etwas kennen zu lernen
und auch das Volk an den Anblick der neuen Ordensleute zu
gewöhnen.

Der Nuntius schreibt in dieser Sache am 16. November 1586 von
Luzern aus an Kardinal Azzolino3 : « Die Appenzeller haben einen

Kapuzinerpater bekommen, den ich dorthin zum Predigen gesandt
habe, und bieten ihm ein sehr dankbares und zahlreiches Auditorium
dar. Sie zeigen auch ein sehr großes Verlangen, solche Patres bei sich

zu haben und ihnen ein Kloster zu bauen. So wird dann (mit Hilfe der
Appenzeller und auch der Glarner, in Verbindung mit den sämtlichen
katholischen Orten der Eidgenossenschaft) die Einnahme der Stadt

1 Ritter, a. a. O. S. 17.
2 P. Agapit Hohenegger, Geschichte der Tiroler Kapuziner-Ordensprovinz,

Innsbruck 1913, I. Bd., S. 62.
3 Die Kopien dieses Briefes und der weiteren auf unseren Gegenstand bezüglichen

Nuntiaturberichte sind in der Originalsprache mitgeteilt bei Ritter a. a. O.
im Anhang, als Beilage III.



— 247 —

Genf und die Wiederaufrichtung des katholischen Glaubens daselbst

(ein Lieblingsprojekt dieses Nuntius) ein Leichtes sein. »

Kurz darauf, am 12. Dezember, kann der Gleiche dem Kardinal
Montalto bereits mitteilen : « Gesandte aus Appenzell und auch aus den
anderen katholischen Orten 1, die von der Tagsatzung in Baden
zurückgekehrt sind, sprechen von dem Bau des Klosters (in Appenzell), den
sie wünschen, und fügen bei, daß sie bereits 3000 Gulden zum Bau
gesammelt haben. Sie wünschen auch einen Prediger für die
kommende Fastenzeit und daß ich selber persönlich hinkomme, um ihnen
besser zu raten. Ich bin gewiß, daß dieser Kanton für die katholische
Sache gerettet ist und ich hoffe das nämliche auch für Glarus. Als

Prediger habe ich ihnen bestimmt den Kapuziner P. Fabritius, etwa

33 Jahre alt, tüchtig, angesehen, von trefflicher Bildung, in ihrer Sprache
beredt und von großer Frömmigkeit. »

Statt des P. Fabritius trafen am 28. Januar 1587 die beiden Kapuziner

P. Ludwig von Sachsen und P. Jakob von Richwiller, aus dem
Elsaß, ebenfalls ein Konvertit, in Appenzell ein. Über ihre Aufnahme
berichtet ein protestantischer Zeitgenosse 2, daß der Zulauf zu ihren
Predigten ein gewaltiger war, daß die einen sie bis zum Himmel erhoben
und sie für « lauter Helgen » hielten, während andere schmähten, « sie

seien Schelmen und Diebe, verloffene Buben und habend Kinder und
alle faule Sachen. » 3

Auch der Pfarrer von Appenzell, Dr. Erhart Jung, genannt « der

groß Pfarrer, da er ein mächtiger, faister Mann war », war den neuen

Ankömmlingen gar nicht gewogen. Er kam durch ihre Predigten «in
Verachtung ». Auch aus den äußeren Rhoden waren sonst die Leute

gern zu ihm in die Predigt gegangen, « sie hörtent nit anders von ihm,
dann waß sye hörent von ihren Prädikanten ». Dieser Pfarrer, der
einen Bruder als Pfarrer zu St. Peter in Basel hatte, äußerte oft, die

Kapuziner bringen ihn noch unter den Boden. Er starb dann wirklich,
noch vor Ausbruch der größeren Unruhen, im Jahre 1587.4

1 Man beachte hier das Interesse der anderen katholischen Eidgenossen für
den Katholizismus in Appenzell ; religiöse und politische Motive mochten gleichermaßen

hier im Spiele sein.
2 Stiftsarchiv St. Gallen, Rub. XII, f. 9.
3 Stiftsarchiv St. Gallen, Bd. CLXII, S. 58.
4 Über diese typische Klerikergestalt damaliger Zeit s. auch Zellweger,

Geschichte des Appenzellischen Volkes, Bd. III 2, S. 327. Auch in sittlicher
Beziehung war Erhart Jung nicht einwandfrei. Die gute Note, die ihm Bonhomini
im Jahre 1579 gegeben, scheint er nicht ganz verdient zu haben.



— 248 —

Am 22. Hornung 1587 wurde ein zweifacher Kirchhörerat gehalten,
ob man die Kapuziner annehmen wolle oder nicht. « Do hat es

ettlichen gefallen, ettlichen nitt, doch die großen Hansen sind den Armen
über die Müler gefahren, daß sy schwygen müssen, habent also die
Oberhand behalten. »1

Am 14. März beschloß der Rat, trotz mancherlei Umtrieben der

Kapuzinerfeinde, wie sie die angeführte Quelle durchblicken läßt, mit
Mehrheit, daß das Kloster gebaut werden solle.

Der Bischof von Konstanz weihte schon am 26. Mai den Grundstein,

am folgenden Morgen lag ein tiefer Schnee, « da habend die
Luterischen gesagt, der schnee sei darumb gefallen und habend die

Kapuziner überall geschmäht. » 2 Man sprach von böser Vorbedeutung.
Kirche und Kloster wurden von 1587 bis 1590 gebaut und die Kirche
am 25. Juli 1590 durch den Weihbischof von Konstanz eingeweiht. 3

Inzwischen entfaltete P. Ludwig eine außerordentlich eifrige und
fruchtbare Tätigkeit zu Appenzell und in dessen näherer und weiterer
Umgebung.

Einmal sagte er in einer Predigt : « Damit ihr vergwüßt syendt, dz

unser glaub der recht wahr, katholische und apostolische glauben seye,
so will ich Euch mein Seel zum Bürgen und pfand gesetzt haben. »

Die Katholiken rühmten diese Predigt, die Protestanten dagegen
bemerkten, dieses Pfand genüge ihnen nicht, denn, wenn der Teufel es

hole, so habe die Bürgschaft ein Ende. Ein anderes Mal betonte
P. Ludwig in einer Predigt, wie die Sünder sich so sicher wähnen, da
doch der Mensch so unbeständig und sein ganzes Wesen eitel und
sterblich sei. Mitten in der Predigt zieht er plötzlich einen Totcn-
schädel aus seiner Kutte hervor, zeigte ihn dem Volke und rief mit
lauter Stimme : « Seht da, ihr lieben katholischen Christen, seht, seht,
was ist unser Ding Wir sind so stolz, so prächtig, so sorglos und so

vermessen und müssendt doch alle werden wie diese Hauptschädlen. » 4

1 So ein zeitgenössischer Protestant, Stiftsarchiv St. Gallen, R. XII, f. 9.
2 Stiftsarchiv St. Gallen, Bd.CLXII, S. 57 f.
3 Ritter, a. a. O. S. 25.
4 Vgl. Zellweger, a. a. O. S. 54. Derartige drastische rhetorische Mittel waren

damals nicht unbeliebt. So sagte einst der weitberühmte P. Philipp Tanner,
Sohn des durch P. Ludwig in Appenzell bekehrten Landammann Konrad Tanner,
in seiner ersten Predigt zu Altdorf zu der sehr kleinen Zahl von Zuhörern, er wolle
ihnen das nächste Mal den Teufel zeigen. Nun strömte alles in die Kirche. Das
letzte Plätzchen war besetzt. P. Philipp vertröstete die Hörenden auf den andern
Sonntag, damit die, welche Furcht hätten, wegbleiben können. Aber die Kirche
war wieder zum Erdrücken voll. Da wandte sich P. Philipp nach einer erschüt-



— 249 -
Die Erfolge der feurigen Predigten unseres Kapuziners, der mit

den Worten auch das Beispiel eines strengen Lebens und die Kraft
einer gewinnenden Freundlichkeit verband, ließen nicht lange auf sich

warten. x

Schon am 4. April 1587 schreibt Kardinal Montalto von Rom aus

an den Nuntius Santonio nach Luzern : « Was Sie mir von den
Fortschritten (des Katholizismus), wie sie durch den Kapuziner von Sachsen

hervorgebracht werden, schreiben, hat Seine Heiligkeit mit großem
Tröste erfüllt. Sie mögen den genannten Pater ermutigen, das ihm
vom Herrn verliehene Talent weiter in den Dienst der Seelen zu
stellen. »

Die Berichte über das rastlose und erfolggekrönte Wirken des

P. Ludwig kehren nun immer wieder in der Nuntiaturkorrespondenz.
Am 26. April 1587 schreibt der Nuntius an Kardinal Montalto :

« Vom Kanton Appenzell bin ich bisanhin sehr getröstet wegen des

ternden Predigt gegen das Kruzifix und sprach mit tiefbewegter Stimme : « Siehe,
o Herr, die Anhörung deines göttlichen Wortes ist zum Heile der Seele so
notwendig, dein Volk aber war darin gar nachlässig. Nun habe ich versprochen, ihm
den Teufel zu zeigen, und jetzt hat sich eine solche Menge gesammelt, daß die
Kirche ihre Zahl nicht fassen kann. Was sie Gott zu lieb nicht tun wollten, des
Teufels wegen haben sie es getan. Diesen bösen Geist, diesen Teufel, der sie bisher
beherrschte, habe ich hiemit ihnen gezeigt. » Nun hatte P. Philipp nie mehr über
schwachen Predigtbesuch zu klagen. Er soll in der Schweiz allein über 7000
Predigten gehalten haben. S. P. Augustin Maria Ilg, Missions- und Lebensbilder aus
der Geschichte des Kapuziner-Ordens, S. 14 f.

1 P. Elektus von Laufenburg (Profeß 1617, f 1672) schreibt in seiner kurzen
Biographie über P. Ludwig, Annalen Bd. CXVI, S. 23 ff. : « Es überwand die
Liebe dieses großen Dieners Gottes alle diese Beschwerlichkeiten (vonseiten des
wilden, ungezogenen und der Häresie stark zugeneigten Volkes) auf diese Weise.
Er besuchte dieser Häuser embsiglich, insonderheit, wo sie nach Landesbrauch
ihre Zusammenkünften und Kunkelstuben haten, und damit er sie desto leichter
zu seiner Affection brächte, neme er, so gut er konnte, deren Sitten und Sprach
an sich, tat ihnen alles nach, was sich sonsten von einem Religiösen ehrbarlich
nachtun ließ, und überstund ihre Grobheiten mit unglaublicher Bescheidenheit ;

erhielte damit, daß sie allgemach ein allgemeinen Lands-Reformation angenommen
haben.

Es lebte damals unter anderen eine Erzketzerin mit Namen Benedikta
Elsbeth ; diese tat den Katholischen viel Leids an, war sehr geschwätzig und predigte
in ihrem Hause allen so zu ihr kamen. Als dies P. Ludwig erfahren, hat er sich
bald an dieselbige gelassen, und dergestalten die eingenommen und deren Irthumb
dargetan und vorgewiesen, daß sie in sich selber gangen und mit großer
Verwunderung und Freuden aller Katholischen sich bekehrt und katholisch worden,
als welche hernach auch allen, die sie vorhin verkehrt, bestendig bekennte, es

were kein anderer seligmachender Glaube, als welchen P. Ludwig predigte. Tat
auch zur Danksagung ein Gelübde, ihr Leben lang den Samstag zu feiern. »



— 25o

großen Nutzens, den der von mir dorthin gesandte Kapuziner bereits
erzielt hat und noch weiter erzielt. Durch ihn sind mit der Hilfe des

Heiligen Geistes viele Häretiker des genannten Kantons und viele
andere aus der Umgebung zum wahren Glauben zurückgekehrt und
sie wollen ihn nicht mehr fortgehen lassen, wie aus dem angeschlossenen

Brief dieses Paters hervorgeht. Ich werde noch zwei Patres dorthin
senden, weil das Volk sie ob ihres exemplarischen Lebenswandels so

sehr liebt. »

Am 30. Mai 1587 erfolgt ein Schreiben des Staatssekretärs an den

Nuntius, wo jener die Freude des Papstes ausdrückt darüber, daß der
Kanton Appenzell sich den katholischen Orten anschließe und die Bitte
beifügt, es mögen zu Appenzell nur solche Behörden gewählt werden,
die sich von den Häretikern lossagen.

Der neue Nuntius Paravicini richtete an Papst Sixtus V. am
io. Februar 1588 einen orientierenden Brief über die appenzellische
Geschichte und Angelegenheit : « È popoloso paese e se bene paiono
rustici, sono popoli amorevoli, ottimi in guerra. Es'sind acht Pfarreien
und alle waren in den Händen der Zwinglianer. Die Behörde war ganz
häretisch, von den zwei Landammännern der eine ein geheimer Katholik,
der andere ein sehr heftiger Vorkämpfer der Häresie. Es gab nur noch
wenige Katholiken, die aber nicht hervorzutreten wagten. Jetzt aber
ist die Pfarrei in der Hauptstadt, dank dem Wirken der Kapuziner
und besonders dank den Predigten des Einen von ihnen, der in Sachsen

geboren und in Italien Ordensmann geworden ist, di buonissime lettere
e di grandissimo spirito, so umgewandelt, daß nur sehr wenige Häretiker

übrig bleiben, die innerhalb zweier oder dreier Monate
auswandern oder sich bekehren müssen.

Am 22. Januar 1588 erklärte der zweite Landammann vor
versammeltem (in Mehrheit häretischem) Rate, daß er Katholik sei und die
falsche Irrlehre Zwinglis abschwöre und daß er zum Zeichen seiner

guten Gesinnung sofort zum Kapuziner zur Beicht gehen wolle. Es war
Landammann Bodmer.

Um auch die Zwinglischen Prädikanten (meist Zürcher) außer
Landes verweisen zu können, haben sie verordnet, daß jeder Prädikant,
der einer Lüge oder eines Widerspruches in seinen Predigten
überwiesen sei, sofort um 400 Dukaten gebüßt werde, was sie mehr deshalb

taten, damit dieselben von selbst fliehen, da ihnen der Pater in seinen

Predigten schon mehr als fünfzig Lügen nachgewiesen hatte. »

Unterm 16. März 1588 schreibt der Nuntius an Kardinal Montalto :



— 251 —

« Ich danke Gott, daß die guten Fortschritte des katholischen Glaubens

in Appenzell andauern und zwar in dem Maße, wie ich es nie für
möglich gehalten hätte. Das beigefügte Schreiben enthält noch besondere

Einzelheiten. Man möge es sofort dem Heiligen Vater übergeben,
damit er möglichst bald eine so wichtige Nachricht habe und damit
der Kapuziner, che è la et che fa tanti frutti et beni, in seinen vielen

Fragen und Zweifeln, die in beigeschlossenem Blatt notiert sind,
Aufschluß erhalte und jederzeit ungehindert seinem geistlichen Amt nachleben

könne. »

Am io. April 1588 berichtet der Nuntius an Kardinal Montalto :

« Die Dinge in Appenzell stehen vorzüglich ; ich habe einen Geheim-
kourier dahin gesandt, und sorge nun dafür, daß der Kapuziner mit
großem Eifer sie zu zwei Dingen bewege : erstens, daß sie sich in einem

engen Bunde mit den sieben katholischen Kantonen vereinigen und

verlangen als achter Kanton diesen beigesellt zu werden, zweitens, daß

er zu ihnen rede von der großen Liebe des Papstes gegenüber den

Herren von Appenzell. Sie mögen vom Papste geistliche Vorteile und
Gnaden erbitten, sowie die Aufnahme in den Bund der sieben Kantone.

Ich zweifle nur, ob sie die Sache genügend verstehen, essendo

gente assai roza. »

In einer Nachschrift lesen wir : « Die katholischen Kantone freuen
sich sehr über die « Santa risolutione » der Appenzeller und versprechen
ihnen Hilfe und Beistand, insbesondere dem Landammann Bodmer,
vorher Häretiker und jetzt ganz feuriger Katholik. »

Zwei Kapuzinern, die am Mittwoch nach Ostern zum Kapitel nach
Luzern reisten, gab P. Ludwig einen Brief in schönem Latein an den

Nuntius mit (datiert vom 20. April 1588) folgenden Inhalts : « Die

traurige Lage der hiesigen Katholiken kann besser der mündliche Bericht
der Brüder darlegen. In der Oktav von Ostern wird, wie ich hoffe, aller
Kampf ein Ende haben, denn entweder wird dann der Katholizismus
den größten Schaden erleiden oder aber so tiefe Wurzeln schlagen, daß
sie ewig nicht mehr ausgerissen werden können. Von der einen Seite

planen die Lutheraner den größten Tumult, auf der anderen Seite
bekunden aber die Katholiken einen heldenhaften Sinn. Wenn die
Sache bei der Landsgemeinde schlecht gehen sollte, werde ich sofort
berichten, andernfalls nicht.

Vorgestern habe ich zwischen 600 mit Lanzen und Waffen
bewehrten Männern das heilige Meßopfer gefeiert « et insimilibus tragediis
noctes diesque propter fidem catholicam vitam consumo ». Während der



— 252 —

ganzen Fastenzeit habe ich allein gepredigt und die Beichten von
1825 Menschen gehört, unter denen 290 Lutheraner gewesen sind, die
noch nie gebeichtet hatten und die ich zuerst in den einzelnen Glaubensartikeln

unterrichten mußte ; das alles verursachte so viel Arbeit und
Mühe, daß ich niemals mit dem Leben davon gekommen wäre, hätte
mir Gott nicht besondere Gnade verliehen. Ich habe diese Leute auch

so unterrichtet, daß sie mit mir zufrieden waren. Ich bitt' auch um die
Erlaubnis nach Luzern zu kommen, denn vieles habe ich zu berichten,
was ich nicht schreiben kann. »

In zwei Schreiben vom 28. April und 2. Mai 1588 kann der Nuntius
an Kardinal Montalto berichten, daß in Appenzell alles sehr gut
gegangen sei und daß es dort wie durch ein Wunder keine Häretiker
mehr geben werde. Er rühmt ausdrücklich die « grandissima prudenza »

des Kapuziners.
Am 15. Mai meldet der Nuntius die Ankunft des P. Ludwig in

Luzern und übermittelt der Kurie in einem « foglio incluso » den Inhalt
der mündlichen Aufschlüsse des Paters über die bewegten Ereignisse
vom 23. April bis 7. Mai 1588.x Es ist wesentlich folgendes :

In Hundwil haben bei einer Landsgemeinde die Katholiken
zweihundert Stimmen mehr gemacht. Dort könne man wohl bald Messe

lesen. Er (P. Ludwig) hoffe, in zwei bis drei Monaten das ganze Volk
zur Kirche zurückzufühien (eine starke Täuschung) ; auf geäußerten
Zweifel des Nuntius versicherte der Pater, daß die « solita durezza delli
Tedeschi nelle loro risolutioni » bei den Appenzellem besonders groß
sei. Man habe in der Fastenzeit manche Kranke förmlich nötigen
müssen, Fleisch zu essen. Rat und Volk haben auch das größte
Vertrauen zum P. Ludwig. Sie hätten ihn bei seiner Abreise gebeten,

möglichst bald wieder zurückzukehren.

1 Als naturgemäße Folge des eifrigen, für den Katholizismus so begeisternden
Wirkens der Kapuziner, sowie der strengern Maßregeln seitens der katholischen
Behörden gegenüber den Reformierten (verschiedene Protestanten, die gegen den
Bau des Kapuzinerklosters Widerstand leisteten, wurden hart bestraft) entstand
in den neugläubigen Landesgegenden eine wachsende Erbitterung gegen die
Katholiken und bei diesen ein steigender Haß gegen die Prädikanten, besonders
gegen den Pfarrer von Gais. Zürich, wohin alle Vorfälle sofort berichtet wurden,
bildete den starken Rückhalt für die Protestanten. Der langwierige auf- und
niederwogende Kampf gedieh so weit, daß man mit jedem Tag auf eine blutige
Abrechnung gefaßt sein mußte. Am 24. April 1588 vermittelten dann die Boten
der eidgenössischen Stände, die eigens nach Appenzell gekommen waren, einen
für die Katholiken vorteilhafteren Frieden. S. die Darstellung dieser
symptomatischen Vorgänge bei Ritter, a. a. O. S. 26-38.



— 253 —

Die Katholiken bedauern es, daß sie mit der Häretikern nicht in
den Kampf gekommen seien, denn der Sieg wäre den Katholiken sicher

gewesen, sowohl wegen ihres großen Mutes als auch wegen ihrer
Kriegsbereitschaft. Ich werde diesen Eifer vermittels jenes Paters wach zu
halten suchen, um mich seiner zu bedienen, auch gegen die Häretiker
der Nachbarschaft.

P. Ludwig sagt im ferneren, daß der Abt von St. Gallen mit
großem Eifer seine Untertanen zur Kirche zurückzuführen beginnt und
daß derselbe letzthin in einem Flecken wieder Messe gelesen habe, wo
dies während vielen Jahrzehnten nicht mehr geschehen war. (Gemeint
ist die Pfarrei Grub, wo der ausgezeichnete Abt Joachim Opser von
St. Gallen im Verein mit P. Ludwig den katholischen Gottesdienst
nach sechzigjährigem Unterbruch wieder einführte.) Mit Hilfe des

Abtes dürfe man in jenen Gegenden vieles hoffen.

Am 18. Juli 1588 schreibt der Nuntius von Konstanz aus an
Kardinal Montalto : « Die Angelegenheit des Abtes von St. Gallen geht
glücklich voran. Jener Kapuziner, dem in Appenzell so vieles gelungen
ist, hat gegenwärtig dort nicht viel zu tun, deshalb reist er in der

Umgebung umher, nicht allein bei den Schweizern, sondern auch im
Erzherzogtum, wo man ihn überall verlangt, und er predigt überall,
auch an häretischen Orten 1, so daß ich außer der allgemeinen Bewegung,
von der ich höre, den reichsten Nutzen davon erhoffe. »

In einem « foglio incluso » dieses Briefes lesen wir folgende Relation

über Appenzell : « Die Katholiken sind so eifrig in ihrem Glauben,
daß man hoffen darf, mit ihrer Hilfe und mit ihrem guten Beispiel
auch die Häretiker wieder zum Glauben zurückzuführen.

1 Dieses Predigen an häretischen Orten, das in jener Zeit noch ziemlich
häufig vorkam, zeigt, daß sich damals, am Ende des Jahrhunderts, die Scheidung
der Geister und die Organisation des neuen Religionswesens noch nicht so
vollkommen durchgesetzt hatte, wie man es nach der Länge der Zeit seit Beginn der
Glaubensspaltung erwarten möchte. Vieles floß noch in einander über und ohne
das unerbittliche Wesen der Prädikanten und die scharf ablehnende Politik der
protestantischen Städte hätte die Gegenreformation leicht noch viel gewaltigere
Dimensionen annehmen können. Es sind das religions-psychologisch und
kirchengeschichtlich äußerst interessante Momente, die man neben Appenzell besonders
in der Fürstabtei St. Gallen unter den beiden Äbten Joachim und Bernard wie an
einem Schulbeispiel studieren kann. Zellweger, Geschichte a. a. O. S. 63 f. berichtet,
in Hundwil seien die Worte « Ketzer » und « Schelm » von den Kapuzinern auf die
Kanzel geschrieben, und das Tuch von dem Pulte auf derselben weggerissen worden.
Auch der Landammann Meggelin äußerte « man wolle bald den faulen Zürchern
hinter das Leder kommen. » Es mögen das indessen übertriebene Behauptungen
eines katholikenfeindlichen Chronisten gewesen sein.



— 254 —

Der Abt von St. Gallen hat am 13. Juli seinen Boten an den Rat
von Appenzell geschickt mit der Meldung, daß dem Abt die Kollatur
über sämtliche appenzellische Pfarreien zustehe. P. Ludwig hatte den
Abt auf dieses Recht aufmerksam gemacht. Die Katholiken antworteten,
daß sie damit sehr einverstanden seien und von einem so würdigen
Prälaten recht gute Priester erwarten. Die Häretiker verlangten acht
Tage Bedenkzeit.

Man hofft auch, die Prädikanten vertreiben zu können. Wenn
diese, die das Volk von der Konversion zurückhalten, vertrieben wären
und katholische Priester an ihre Stelle kämen, wäre die Rückkehr des

ganzen Volkes zu erwarten. »

Am 30. Juli Vernehmen wir aus einem Schreiben des Nuntius, daß
nach der Tagsatzung von Baden eine Sondertagsatzung der katholischen

Orte in Luzern stattgefunden habe, wo Glarus und Appenzell
mit den sieben Orten tagten.

Unter dem 23. November 1588 berichtet der Nuntius voll Freude,
daß die Gesandten von Appenzell nun vollständig zu den Katholiken
halten und daß auch der früher häretische Landammann sich den

Kapuzinen immer geneigter zeige und ihnen täglich Almosen zuschicke.
P. Ludwig schreibt aus Appenzell, am 1. Mai 1589, an den Nuntius

: « Der Senat spricht dir unvergänglichen Dank aus für deine
väterlichen Ratschläge und für das Bündnis mit den übrigen Katholiken ;

wenn es in ihrer Macht stünde, würden sie in allem dir Folge leisten ;

weil sie aber in solchen Dingen den Willen des ganzen Volkes hören
müssen, wagen sie es jetzt nicht zu tun. Ebenso fürchten sie sich auch,
damit die Lutheraner keinen Tumult machen, den Katholiken in Frankreich

neue Soldaten zuzusenden. »

Im Juli dieses Jahres wird P. Ludwig vom Nuntius als Mittelperson

verwendet behufs einer engeren Verbindung zwischen der Fürstabtei

St. Gallen und dem Lande Appenzell.
Am 2. April 1590 berichtet der Nuntius an Kardinal Montalto, daß

der Rat von Zürich an denjenigen von Appenzell ein scharfes Schreiben

wegen der Religionsangelegenheit und wegen des Pater Ludwig
gerichtet habe. Die Zürcher hätten von glaubwürdigen Personen gehört,
wie Pater Ludwig von Sachsen, Kapuziner und Guardian im Kloster
zu Appenzell, nicht allein dort, sondern auch in allen benachbarten
Orten gegen den Protestantismus predige und sage, derselbe sei nicht
begründet in der Heiligen Schritt, und wie er wiederholt angetragen
habe, das öffentlich vor wem immer zu beweisen, die Zürcher ver-



— 255 —

langen, daß er Wort halte und mit dem Prädikanten sich in eine Disputation

einlasse.

Der Rat von Appenzell habe sofort geantwortet, P. Ludwig sei

von den katholischen Kantonen zu ihnen geschickt worden, mit diesen

mögen die Zürcher verhandeln ; wenn diese wollen, werde P. Ludwig
mit der größten Freude eine solche Disputation annehmen.

Der Pater erkläre, man könne die Lutheraner nicht bewegen, ihre

Sekte zu verlassen, außer man beweise die Wahrheit unseres und die

Falschheit ihres Glaubens ; « ma è vero ancora che con maggior
modestia e dolcezza di quello, che lui predica, non si può predicare. »

Der päpstliche Nuntius möge nun den rechten Beschluß fassen, doch so,

daß nicht irgendwie eine schlechte Meinung über den Pater aufkomme.

Einer « Relation über die kirchlichen Verhältnisse in Appenzell »

vom 30. April 1590 entnehmen wir noch, daß bei den Katholiken wegen

vorausgegangenen Gerüchten große Furcht herrschte, die

Landsgemeinde würde einen Protestanten zum Landammann wählen, da die

Zahl der Katholiken viel kleiner war. Wider Erwarten wurde jedoch
der bisherige katholische Landammann für ein zweites Jahr bestätigt,
obwohl das gegen die alten Gebräuche des Landes ist. Es wurde auch

die bei der Landsgemeinde übliche Predigt dem Kapuziner Guardian

von Sachsen übergeben ; er sprach über den Frieden « con tanta gratia
et sodisfattione che era da tutti laudato. »

Wir besitzen noch eine Reihe von Zeugnissen, worin der Nuntius
Paravicini (1591 zum Kardinal ernannt), ein warmer Freund unseres
P. Ludwig, diesem höchstes Lob spendet ; so berichtet er in einer « Relazione

de negotii de Apezell » vom 4. Juli 1590 :1

« Der Guardian der Kapuziner fährt fort, wunderbare Früchte zu
erzielen, nicht allein im Gebiete von Appenzell, sondern auch in allen
benachbarten Gegenden con mirabil applauso. Er ging auch in diesen

Tagen zum Bischof von Konstanz (Erzherzog Karl Andreas, 1589-1600),

von dem er mit so viel Liebe und Freundlichkeit aufgenommen wurde,
che per le troppe cortesie li convenne solicitar la partenza. In vier
Tagen mußte er sieben mal predigen und am Tage der Apostelfürsten
zweimal vor dem Bischof selber. Während einer dieser Predigten brach
eine Frau, die sich zum katholischen Glauben bekehrte, die Predigt
unterbrechend in lautes Lob aus und stieß Drohungen aus gegen jene,
welche diesem Gottgesandten nicht glauben. Noch viele andere Früchte

1 S. Dr. Ritter, a. a. O., Beilage II.



— 256 —

zufolge der Beichten u. s. w. werden gemeldet. Am letzten Juni mußte

er noch zweimal predigen und das Domkapitel gab sich viele Mühe,
den Bischof zur Einführung der Kapuziner und zu einem Klosterbau
in Konstanz zu bewegen. »

Am 23. Januar 1591 stellt Paravicini dem Pater ein noch glänzenderes

Zeugnis aus im Schreiben an den Staatssekretär Montalto : « Der
Guardian der Kapuziner in Appenzell, P. Ludwig von Sachsen, ist von
solcher Gelehrsamkeit, Tugend und Güte, daß man ihn nicht genug
rühmen kann. Und die Früchte, die er in den Jahren, wo ich in diesem

Lande gewesen bin, erzielt hat, sind derart, daß ich es kaum glauben
würde, wenn ich es nicht selber gesehen hätte. Er bittet demütig um
die Erlaubnis, häretische Bücher lesen zu dürfen, nicht aus Neugier,
sondern um die Gründe und Einwände der Häretiker widerlegen zu
können, da dies die beste Kampfesweise ist, wenn man sie mit ihren

eigenen Widersprüchen und Fälschungen zurückweist. Da dieser Mann
Tausende von Seelen bekehrt hat, bitte ich demütig um diese

Gnade. »

Im Frühling 1591 ladet auch der Rat von Glarus den P. Ludwig
ein, die « Fahrtpredigt » zu halten, wie er es vor zwei Jahren getan.
Dieser willfahrte der Bitte. Im Juni finden wir ihn zur Zeit der
Tagsatzung in Baden, wo er im Orte selbst wie auch in der Umgebung
predigt. Der Nuntius schreibt darüber nach Rom : « Der Kapuziner von
Sachsen, der jetzt in Baden ist, zog in diesen Tagen predigend durch
die Dörfer und Städte und in einigen öffentlichen Prozessionen durch
die katholischen Gegenden bis in die Nähe von Basel, nur noch zwei
Stunden von dieser Stadt entfernt. Um ihn zu hören, strömten die

Vornehmsten herbei, « stavano stupiti de sermoni » und konnten nicht

genug rühmen seine Antworten, seine Milde und, nach den folgenden
Zeichen zu schließen, waren die Früchte mehr als gewöhnliche. »

Es steht außer Zweifel, daß P. Ludwig den allergrößten Anteil
hat an der gänzlichen Verdrängung des Protestantismus aus Appenzell
und daß er durch diese seine pastoreile Tätigkeit, ohne eigentlich ein

solches Ziel anzustreben, ein Hauptfaktor gewesen ist in jener
Bewegung, die im Jahre 1597 zur Landestrennung geführt hat. 1

Am 29. August 1589 richteten die reformierten Geistlichen des

1 Vgl. Ritter, a. a. O., Beilage II. — Wenn P. Ilg a. a. O. S. 16 bemerkt,
P. Ludwig habe mit staatsmännischer Klugheit den Appenzellem den Rat gegeben,
ihren Kanton zu trennen, so scheint uns diese Auffassung durch die Quellen eher
verneint zu werden.



— 257 —

Landes Appenzell, die fast alle Zürcher waren, an die Obrigkeit eine

Klageschrift wegen der « Scheltungen des Kapuziners Ludwig ».1

Es ist allgemein bekannt, so führt das Schreiben aus, daß am
letzten Tag des April Herr Ludwig, der Kapuziner, in seiner Predigt
an der Landsgemeinde uns und unsere Lehre samt den hl. Sakramenten

ganz schmählich angetastet und die Prädikanten als unwahrhaft
gescholten hat. Insbesondere wirft uns der Kapuziner folgende vier
Punkte vor :

Erstens, die Prädikanten laufen an und auf die Kanzel ohne Zucht
und Andacht wie ein Schuhmacher auf seinen Stuhl.

Zweitens, wir empfangen das Sakrament und gehen zu demselben
als wenn man « ein spänd » austeile.

Drittens, es sei in den Prädikanten keine Wahrheit, und es könne
deshalb der Geist Gottes nicht in ihnen sein.

Viertens, die Prädikanten taufen die Kinder mit jedem unge-
weihten Wasser, « nit änderst als wenn man junge hünd mit waßer

bschütte. »

Herr Ludwig hätte sich dann, als Klagen laut wurden, ausgeredet,
es seien nicht die hiesigen Prädikanten gemeint gewesen, sondern jene
in seinem Heimatlande Sachsen, wo er selber so getauft worden sei.

Zum Beweis hiefür habe er bei 22 Punkte aus der Pfalzgräfischen
und Heidelbergischen Kirchenordnung « zusammengerasplet und den

unßeren zu lesen geben ». (Es folgen die Punkte.)
Von den Katholiken werden dann zur Erwiderung auf obige Klageschrift

22 Punkte aufgeführt, worin die Schmähreden der Appenzelli-
schen Prädikanten gegen die Katholiken enthalten sind. Man gewinnt
aus diesen haßerfüllten, gern ans Obszöne anklingenden Vorhalten kein
erbauliches Bild von der damaligen religiösen Polemik. Es muß sehr
« gstrub » zugegangen sein. Auch gegen die Kapuziner fielen häßliche

Bemerkungen.
Nach gewalteter Rede und Gegenrede wurde von der Kirchhöre

Appenzell ein Vergleich vorgeschlagen, laut dem gegenseitig erklärt
werde, man habe sich nicht schmähen wollen und werde das auch in
Zukunft unterwegen lassen.

Die Außerrhoder jedoch erklärten sich mit dieser Abmachung nicht
einverstanden, da sie zu günstig sei für die Kapuziner. Der Kapuziner

1 S. über diesen interessanten Handel Zellweger, Urkunden Bd. III, 3. Abtlg.
Urkunde 997, S. 287-323.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 2



— 258 —

müsse mit eigener Hand unterschreiben «söllicher zureden sich zu
entschlagen. »

Der Rat von Appenzell zeigt sich in seinem Antwortschreiben
darüber ungehalten, daß die Außerrhoder so viel verlangen. « So doch
Herr Ludwig mit dem thauf auch nüt gmeint hatt, denn er in unßerem
land nie gsähen thaufen. » Sie hätten gemeint, man würde einer Kirchhöre

von Appenzell eher Glauben schenken als einigen Unruhestiftern.
Sollten aber friedliche Mittel nichts verschlagen, so müßte die Sache
noch vor die Eidgenossen kommen, welche die Kapuziner nach Appenzell

gesandt haben, wie anderseits Zürich und Schaffhausen die
Prädikanten dorthin beorderten.

Die Außerrhoder waren noch nicht zufrieden. Der Prädikant zu
Herisau, Mathäus Bachofen von Zürich, verfaßte ein sehr heftiges
drohendes Schreiben gegen P. Ludwig. « So wir etwann auf der Canzel

stundent, in dem habit und kleidung eines kriegsmann, wie man in
historien von seines Ordens-bruder Robert de Lycio lißt, alsdann
möchte man wohl sagen, wir jukend auf die Canzlen wie ein rauwe
Kriegsgurgell gang allein (O Ludwig) für deinen spiegell, so wirst
du einen Nostatem Ludovicum sähen, der mit söllicher leichtfertigkeit
an die Canzell juckt, wie du uns zeihst und schuldigest. Ja von dießem
H. Ludwigen mögend wir mit Wahrheit sagen, daß er an der Canzell
mit einer todten schädelen unversehenlich herfürgejuckt dermaßen,
daß nüt nur etliche Ehrbare frauwen, sondern auch etliche gestandne
Männer und geherzte kriegsleut darob erbleichet und übell erschrocken,
da möchte man jez auch sagen, er stuhnde an der Canzlen wie ein
thryks und wurnsammen Kremer, der die Horcher zu bestehlen, die
weit zu erschrecken sein gauggelspill und Obenthür mit den todten
schädelen an der Canzell treibe. » « Und ist zwar dißer Ludwig in
d'lugenschul wohl abgericht Man sagt von alter her, es seye ein
bößer vogell, der in sein eigen Nest hoffiere. Muß zwahren ein undankbarer

mensch und verruchter schalk seyn, der sein heimet also ver-
schreyen darf Dieweil Gott im anfang der Schöpfung der wält nit
nur allein die erden, sonder auch das waßer und ander ding gebenedeyet
und gewiehet, darum wir wohl mit der warheit sagen, daß unßere kind
mit gewiehetem waßer getauft werdint. Irret uns wennig, wenn schon

daßelbig nüt vom Priester mit ihrem gepreng gsalzen und gschmalzen
ist. Dann was solt das für ein heiligkeit seyn, da der nur ein versoffen
und verhueret Pfaff, der woll alsbald vollen Franzosen und blatheren
stecket, mit seinem unraht und speicheil, den er dem kind anstreicht. »



— 259 —

« In dem fahl hr. Ludwig etwas nüt recht ligt (in der pfälzischen
Kirchenordnung hette er es mit beßeren fugen an anderen enden und
ohrten verricht dann im land Appenzell.) Es macht aber den

Eindruck (« liebe Herren »), wann ein praedicant etwas verhönet, so soll

man ihn straafen, zum land ausjagen, pfengenklich einzüchen oder

wohl albald dem Vogell im luft gar erlauben (wie es dann verschinner

jähren etwann gschähen) ; wenn aber ein Capucinner, Priester oder

Münch etwas verwürkt, da heißet es dann Noli me tangere.
Sollten wir denn eines jeden unnüzen lestersmaul wegen gemeinen

Eydgnoßen an den 12 ohrten nachlaufen, das wurd unßeren secklen

zu schwär seyn und möchtens unßere geringe Pfrund nüt erleiden,
denn auf ein tagsatzung mehr kosten gieng, weder wir eins ganzen jahrs
einkommens hettend.

Wer die ferndrige empöhrung angricht, wer hier dieße zweytracht
erweckt, das wüßen ihr wohl, hett er (P. Ludwig) sein Jestermaul

zughan so war sollichs nie erfolget. Aber da müeßend wir wie das

schäfli unnen am bach dem wolf, der oben anstuhnd, das waßer be-

trüebt han. »

Das scharfkantige Schreiben des Herisauer Prädikanten schließt

mit der Aufforderung an die « Gnädigen Herren von Appenzell », nach

unparteiischer Gerechtigkeit den Fall zu erledigen. Wir hören aber

weiter von nichts mehr, das in dieser Sache geschehen wäre.

Am 9. März 1590 kam auch ein Schreiben von Zürich an Appenzell,
worin Klage geführt wird über die Aussagen des Kapuziners, und
Zürich bittet, mit der von den Kapuzinern öfters vorgeschlagenen

Disputation Ernst zu machen. Die Appenzeller antworten, die Kapu-.
ziner seien ihnen von den vier Orten Luzern, Uri, Schwiz und
Unterwaiden zugeschickt worden und sie überlassen es diesen Eidgenossen
in fraglicher Angelegenheit vorzugehen.1

Wie wachsam P. Ludwig für die Erhaltung kirchlicher Rechte war,
zeigt auch ein Brief aus seiner Hand an Abt Joachim von St. Gallen.
Am 23. Juni 1588 schreibt der Pater an den Abt, daß Ammann Meggelin
in Trogen ein Dokument aufgefunden habe, welches dem Abt das Recht
gebe, diese Kollatur anzusprechen, und wenn er jemand zu ihm schicke,
werde er es ihm zeigen.2 Aus dieser Mitteilung, die auch für die übrigen
appenzellischen Pfarreien das Kollaturrecht des Abtes geltend machen

1 S. Zellweger, Urkunden a. a. O. S. 328-331.
2 Zellweger, Urkunden a. a. O. S. 254. Das Original dieses Briefes liegt noch

im St. Galler Stiftsarchiv. Rubr. XIX, f. 8.



2Ô0

wollte, wuchs der « Gruber Handel » heraus, der mit dem Siege des

Abtes von St. Gallen endete und bei P. Ludwig die frohe Hoffnung
erweckte, nachdem nun schon zwei von den acht Pfarreien im Appen-
zellischen katholisch seien, werden die übrigen bald nachkommen und
so Appenzell als achter Ort die Zahl der katholischen Orte in der
Eidgenossenschaft zieren, noch ehe der Nuntius die deutschen Lande
verlasse. 1

3. Der Reformator von Pfanneregg.

Ein ganz hervorragendes Verdienst hat sich P. Ludwig erworben
durch die Reformation des Klosters Pfanneregg im Toggenburg. 2

Um die Mitte des XV. Jahrhunderts bot das Kloster Pfanneregg bei

Wattwil ein Bild der Blüte und Kraft dar. Es soll damals 155 Schwestern

gezählt haben. Visitatoren waren die Franziskaner, Schutzherr
des Klosters der Abt von St. Gallen. In den Tagen der Glaubens-

spaltung legte, wie die Chronik berichtet3, der « Erz-Haeresiarcha

Zwinglius in persona selbsten» Hand «an gemeltes Kloster », in welchem

er zwei leibliche Schwestern hatte. Diese sowie dreiundzwanzig weitere
Schwesterh verleitete er zur Apostasie, raubte, was an Gültbriefen,
Silbergeschirr und Kelchen vorhanden war, schüttete Ciborien und « die

heilige öllung » aus, verteilte die Beute unter die Austretenden und
ließ die Standhaften ganz ann zurück, so daß, während vorher das

Kloster 150 und mehr Schwestern hatte ernähren können, nun kaum
mehr acht leben konnten, bis im Jahr 1591 dasselbe in geistiger und
materieller Beziehung wieder reformiert wurde.

Das Klösterlein zu Pfanneregg hatte damals viel zu leiden, weil im
Toggenburg mit Ausnahme von Lichtensteig und St. Peterzell gegen

1 Ritter, a. a. O. 39 ff. Man sieht gerade beim « Gruber Handel » aufs
deutlichste, daß P. Ludwig durchaus nicht auf eine Teilung des Standes Appenzell
hinarbeitete. Es lag ihm vielmehr alles daran, den ganzen Kanton zu rekatholisieren.
Zu diesem Behufc wollte er zunächst in Verbindung mit dem Nuntius den noch
katholischen Teil des Landes eng an die fünf katholischen Orte der Eidgenossenschaft

anschließen, um mit deren Hilfe auch die neugläubigen Teile wieder zur
katholischen Kirche zurückzuführen. Die Entwicklung nahm dann aber, aus
Gründen, die mächtiger waren als der Wille auch des eifrigsten und tüchtigsten
Mannes, einen anderen Verlauf und führte zur Landestrennung.

2 In der Darstellung dieser wichtigen Begebenheiten folgen wir der
sorgfältig geführten Hauschronik des Klosters Wattwil : Chronik oder jährliche
Geschieht Unserer beiden Gotteshäuser Pfaneregg und Sankta Maria der Engten 1646
zusammengetragen durch den HH. Magistrum Mathiam Meher von Ueberlingen,
Beichtiger des Gotteshauses.

3 S. a. a. O. 8 ff.



— 2ÓI —

40 Jahre « kein Meßpriester mehr gewesen » und die Klosterfrauen

gezwungen wurden nach Wattwil zu den Prädikanten in die Predigt zu
gehen. Sie stellten dann aus « Strauh gemachte Figuren » auf die «

Borkirchen und sich dadurch etliche Mal könden entäußern ». Auch
verbargen sie die Heiligenbilder unter die Scheiter und Holzbeigen des

Klosters. Während 40 Jahren starb keine der acht Schwestern, so daß
sie durch Gottes wunderbare Fügung wegen der Sterbsakramente nicht
in Verlegenheit kamen. Immerhin wurden sie lau, bis nach und nach
wieder jüngere und eifrigere Mitglieder eintraten.

Von besonderer Tüchtigkeit war die Schwester Elisabetha Spitzlin
aus Lichtensteig, geboren 1545, ins Noviziat eingetreten 1559, zur
« Frau Mutter » gewählt 1573, gestorben den 24. August 1611 an der
Pest. Sie galt als eine würdige Oberin, war aber doch « weit von der
rechten Linien und Zweck » ihres Ordens abgeirrt.

Da machte sie mit ihrem ganzen Konvent im September des

Jahres 1588, in Begleitung des ordentlichen Beichtvaters, der damals
Pfarrer zu Wattwil war, eine Wallfahrt zur Engelweihe nach Einsiedeln.
Auf dieses Fest waren die Kapuziner als Beichtväter berufen worden.
Die Schwestern hatten diese bisher weder gekannt noch von ihnen je
etwas gehört. Auf Drängen ihres Beichtvaters legten sie diesen Patres
die Beichte ab. Es war gerade der « fromme, eüffrige und heilige vater
Ludovikus auß Saxen, damals in Familia zu Underwalden » da.

Diesem beichtete «die würdig frauw Muter» und nach Ablegung
ihres Sündenbekenntnisses fragte er sie, welchen Ordens sie sei (was
sie später ihren Schwestern öfters erzählte). Auf ihre Antwort, daß
sie ein Kind und des Ordens des heiligen Vaters Franziskus sei, erwiderte
der Pater, er sei ebenfalls ein Sohn des heiligen Franziskus, sie solle
aber seinen und ihren Habit mit einander vergleichen. Sie sei also noch
weit entfernt von dem wahren Ordensgeist. Dann sprach er ihr mit
so ernsten Worten zu, daß sie in heiße Tränen ausbrach, ihre Ringe,
Armspangen, silberbeschlagene Messer und Gürtel (wie sie damals
leider geistliche Personen gerne hatten) heimlich abzog und in den Sack
schob und in allem dem Pater Ludwig Gehorsam und Unterwürfigkeit
angelobte.

Nach Verfluß eines halben Jahres kam P. Ludwig auf seiner Reise

von Unterwaiden nach Appenzell in das Kloster Pfanneregg, wo Elisabetha

Spitzlin ein ganz anderes Leben begonnen hatte. Die übrigen
Schwestern aber fand der eifrige Pater jeder Reformation abgeneigt.
Deshalb hatte er einzig « für die würdig frauw Muter nach der rechten



— 2Ô2

reformation Ein Habit praepariert und geschniten, den sy Alleinig
von Seiner eigenen Hand Empfangen und mit demselbigen nach der

väteren Capuzinern Ceremoni und Ordnung angethan und Einge-
schleuft worden. »

Vom Jahre 1588 bis 1591 trug die Oberin allein dieses Ordenskleid
und mußte deswegen vieles ausstehen. Durch ihre Geduld und Freundlichkeit

brachte sie es aber dahin, daß nach und nach auch die übrigen
den « Habit der Reformation » annahmen. Nur eine blieb halsstarrig,
in dem früheren « conventualischen habit Brangend ». Eines Tages nun
kam P. Ludwig als Extraordinarius zum Beichthören nach Pfanneregg
und teilte nachher die Kommunion aus. Wie er aber die Schwester in
ihrem grauen « conventualischen habit » daherschreiten sah, rief er ihr
die Worte zu : « Was tut der Satan unter den Kindern Gottes » und
verweigerte ihr die heilige Kommunion. Da erschrak diese so sehr.daß
sie alsbald « deß heiligen reformierten habits kleid Begert » und ein

exemplarisches Leben führte und « wol getröstet under mir Schreibenden
im 1629. Jar gottselig verschieden. » (Der Chronist Mathias Meher war
30 Jahre lang Beichtiger im Kloster.)

Ungefähr im März des Jahres 1591 gab dann P. Ludwig selbst
mit seinem Ordensbruder Jakobus die richtige Form für den Ordenshabit

an und schnitt ihn zu, « Under welchem werkh drey grusame
geschrey alß Eines Brüellenden Löwens um unser Closter im Lufft
erschallen », was von den Schwestern und von den beiden Kapuzinern
gehört wurde.

Nachher erklärte ihnen P. Ludwig mit « allem Ernst und Fleiß »

die Regel des hl. Franziskus.
Das klösterliche Leben in Pfanneregg hob sich alsdann in kurzer

Zeit zu großer Blüte, daß schon in den neunziger Jahren des XVI.
Jahrhunderts Klosterfrauen dieses Gotteshauses in zahlreiche andere Klöster
gerufen wurden, um dort ebenfalls die Reformation durchzuführen.
Teufen, Luzern, Säckingen, Solothurn, Notkersberg, Altstätten, Bre-

genz, Landshut, Salzburg usw. waren Stätten, wo die Klosterfrauen
von Pfanneregg ihren guten Geist und ihre musterhafte Ordensdisziplin
hintrugen und verbreiteten. (Wir gedenken in einer eigenen Arbeit
dieses glänzende Blatt der neueren Kirchengeschichte aus der
Vergessenheit herauszuziehen.)

P. Ludwig ließ keine Gelegenheit vorübergehen, ohne auch aus der
Ferne noch das bedeutsame und verdienstvolle Werk der
Pfanneregger-Klosterreform auf alle Weise zu fördern. Es finden sich im Kloster



- 263 —

zu Wattwil (in schönem Einband) zehn « Geistliche Sendschreiben,

genommen aus der Chronik unseres Gotteshauses St. Maria der Engeln
zu Pfanneregg, gegeben von P. Ludovicus, Kapuziner und Guardian zu
Appenzell, zur Zeit der Reformation, welche ist angenommen worden

vom ermelten Pater, unter der wohlenrwürdigen Frau Mutter Maria
Elisabetha Spitzlin, gebürtig zu Lichtensteig im Jahr 1591. »

Wir lassen hier aus den Sendschreiben einige Partien folgen, welche

einerseits von dem Geistesleben unseres P. Ludwig und anderseits von
der aszetisch-religiösen Richtung im damaligen Katholizismus ein
anschauliches und lehrreiches Bild geben. Es ist eine eigenartige Weihe
und köstliche Salbung über diese Schreiben ausgegossen.

Das erste Sendschreiben ist datiert vom 14. « Tag oder Nacht »

November 1589, ohne Ortsangabe, und handelt vom betrachtenden Gebet.

Die elende Zeit der Fastnacht hat ein Ende genommen und die
edle Zeit der Gnaden, die goldene Zeit der Fasten ist angebrochen,

wo wir unsern größten Feind, das Fleisch, können martern und den

Geist durch Andacht fest machen. Es hätte wenig Nutzen, wenn das

Fleisch mit Fasten gemartert, der Geist aber nicht zugleich mit Andacht
erfüllt würde. Das Fleisch müßte sonst unter der Bürde erliegen, es

finge an zu murren, würde ungeduldig und dadurch der Verdienste des

Fastens beraubt.
Damit ich nun meinem Amte genug tue und euch, meine geistlichen

Töchter, die ich von neuem im Geiste geboren habe, auf dem Wege
Gottes voranführe, konnte ich es nicht unterlassen, euch schriftlich
zu unterweisen, da ich es aus verschiedenen Ursachen jetzt nicht
mündlich tun kann.

Es wissen heutzutage, leider Gottes, geistliche Leute wenig von
Betrachtung. Und doch sind aus keinem andern Grunde die Klöster
gestiftet worden und heißen deren Insassen aus keinem andern Grunde
Geistliche Leute, als daß sie durch solche Betrachtungen sich mit Gott
vereinigen. Jetzt weiß man kein Wort mehr davon. Daher ist es

gekommen, daß die Klosterleute in so große Sünden gefallen sind und
in Fressen und Saufen ärger sind als die Weltleute ; dieweil sie Gott
verlassen und die Betrachtung auf die Seite gestellt haben, darum hat
Gott auch sie verlassen.

Machet solche Betrachtungen in der Kirche, in euern Zellen, bei

der Arbeit. Betrachtet jetzt den Jammer der Welt, alle die Krankheiten,

Armut, Verfolgung und anderes Elend, dem die Weltmenschen

unterworfen sind. Betrachtet jetzt den Tod, wie ihr sterblich seiet



— 264 —

und wie ungewiß die Stunde des Todes, wie gar ein gebrechlich Ding
es sei um den Menschen, welche Sorge und Anfechtung des bösen
Feindes er da ausstehen muß, welch ein strenges Gericht er vor dem

Angesichte Gottes durchzumachen hat. Betrachtet die unaufhörliche
Pein der Hölle, deßgleichen die unerhörte Freude des ewigen Lebens,
immer zu weilen vor dem Angesichte Gottes. Betrachtet die unermeßlichen

Wohltaten, die der Herr uns und allen Menschen erzeigt hat vom
Anbeginn der Welt bis zur gegenwärtigen Stunde. Betrachtet vor allem
andern das Leben, Leiden und Sterben Eueres allersüßesten Gesponsen
Jesu Und, wenn ihr wissen wollet, wie ihr recht betrachtet, da sollet
ihr euch zum allerersten verdemütigen, euere Sünden bereuen und um
Verzeihung bitten und dann mit demütigem Herzen sagen : « O aller-
süßester Jesu, ich bin nicht würdig, daß ich vor deinem Angesicht
erscheine, von wegen der Viele meiner Sünden. Ach mein allersüßester
Gespons, siehe, ich mache ein Büschele aus allen meinen Sünden und
versenke sie in deine heiligen fünf Wunden » So bildet euch ein,
daß ihr selber an der Stätte wäret, wo er gelitten hat im Himmel
oder in der Hölle und eilet nicht zu dem Ende Leset zuerst ein
Stück aus dem Leben Jesu und nachdem ihr es gelesen, betrachtet es

in aller Ruhe.
Es folgen hier ganz außerordentlich praktische und eindringliche

Winke für das Betrachten, wie sie die besten geistlichen Bücher der

Gegenwart nicht trefflicher enthalten. Was der Betrachtende zu tun
habe, um die Versuchungen zu überwinden, was ferner, um bestimmte
Tugenden zu gewinnen. Zum Schlüsse enthält das Schreiben einen
herrlichen Lobpreis des betrachtenden Gebetes wie wir ihn kaum
jemals schöner und begeisterter vernommen haben. P. Ludwig
versteht es meisterhaft, die schönsten Stellen der Heiligen Schrift, besonders

auch des Hohen Liedes und der Propheten ungezwungen und
wirkungsvoll in seine Gedankengänge zu verweben. Auch treffende
Bilder und Vergleiche stehen ihm mühelos zu Gebote. Sein Unterricht
über das betrachtende Gebet, der sich an die Methode des hl. Ignatius
von Loyola anlehnt, dieselbe aber noch vertieft und verinnerlicht, wäre
noch heute einer Massenverbreitung würdig. Jede Zeile verrät den
tiefen Geistesmann.

« Durch solche Betrachtungen wird der Mensch ganz göttlich, ganz
geistlich und dermaßen mit Gott vereinigt, daß er lieber tausendmal
sterben als wieder von Gott abweichen wollte. » Übet darum dieses

Gebet und führet auch eure jungen Töchter (Novizen) darin ein.



— 265 —

In einer Fortsetzung dieses Sendschreibens, welches datiert ist :

Appenzell, den 29. November 1589, behandelt P. Ludwig, aut geäußerten

Wunsch der Klosterfrauen, fünf Seelenbäder, womit er in
eigentümlicher allegorisierender Spi ache die Grundregeln des geistlichen
Lebens darlegen will.

Das erste Bad besteht darin, daß ihr euch durch die freiwillige
Armut von allen zeitlichen Dingen abwaschet. In einer köstlichen Art
wird das Glück dieser Armut geschildert.

Das zweite Bad besteht darin, daß ihr aus euern Sinnen alle

Sinnlichkeit entfernet. Auch diese Schilderung ist voll Anmut
und Kraft.

Das dritte Bad besteht darin, daß sich der Mensch abwasche von
allen bösen Meinungen, daß er alles tue um der lauteren Liebe Gottes

willen. Hier findet sich eine prächtige populäre Abhandlung über den

Unterschied zwischen knechtischer Furcht und kindlicher Furcht.
Das vierte Bad besteht darin, daß sich die Seele abwasche von aller

unordentlichen Liebe zur Natur und zu vergänglichen Dingen. In
feiner und geistvoller Art schildert hier der Briefschreiber die Gefahren

und Täuschungen der Selbstliebe.
Das fünfte Bad ist das Bad der überflüssigen Gedanken, daß

derjenige, so die Liebe Gottes in seinem Herzen haben will, alle « Mucken
der Gedanken » vertreibe, aller Creaturen Einbildung aufgebe und nach

der Einigkeit des Herzens trachten soll. Ein liebliches Blatt, das den

Mystikern des Mittelalters alle Ehre machen würde.
Das zweite Sendschreiben, datiert von Appenzell, den 19. Dezember

1589 und unterschrieben von Fr. Ludwig von Sachsen, unwürdiger
Guardian zu Appenzell, bringt die Fortsetzung der Seelenbäder.

Das sechste Bad besteht darin, daß eine geistliche Person sich
abwasche von allen zeitlichen, unnötigen Sorgen. Das klösterliche Ideal
wird hier von Meisterhand geschildert.

Das siebente Bad liegt darin, daß du dich von aller Bitterkeit des

Herzens abwaschen sollst. Hier werden die Gefahren für die Nächstenliebe,

wie solche in einer Kommunität vorkommen, in trefflichen Strichen

gezeichnet.
Das achte Bad besteht darin, daß der Mensch alle eitle Ehre und

das Wohlgefallen der Welt abwasche. Ernste Worte über Weltehre und
Gottesehre.

Das neunte Bad besteht darin, daß du dir selber absterbest. Wer
sich am meisten in dem übt, der gefällt Gott viel besser, als wenn Einer



— 266 —

täglich das Kindlein Jesus sehen oder mit Maria reden oder die heiligen
Engel würde singen hören.

Mit einem Anflug von Ironie und gesundem Humor weist hier
P. Ludwig gewisse Extravaganzen des geistlichen Lebens zurück. Er
will bei aller Tiefe und Innigkeit eine gesunde, nüchterne Aszese.

Das zehnte Bad besteht darin, daß der Mensch alle Kleinmütigkeit
aus seinem Herzen abwasche, ohne allzu große Angst für sein Seelenheil.

« Gott ist nicht ein herber, sondern ein gnädiger Gott. » Man muß
ein kindliches Herz haben. Ein prächtiges Loblied auf Gottes Güte
und Menschenfreundlichkeit.

Es folgen dann zwei Schreiben vom 26. Dezember 1589 und vom
25. Januar 1590 aus Appenzell, letzteres unterzeichnet Fr. Ludwig aus
Saxen. Sie handeln von zehn Röcken oder Kleidern, die der Schreibende
den Ordensfrauen senden wolle.

Die Dankbarkeit, so beginnt das erste Schreiben, für so manche
von euch empfangene Wohltaten, sowie meine Liebe zu Jesus und die
Sorge für die mir anvertrauten Schäflein drängt mich, euch das ganze
geistliche Leben zu erklären. Wie ich Euch im alten Jahr gelehrt
habe, was ihr vermeiden sollet im geistlichen Leben, will ich euch nun
zeigen, was ihr üben sollet, um zur Vollkommenheit zu gelangen. Als
ein armer Bettelmönch, der nichts Zeitliches zu verschenken hat noch
darf, will ich Euch zu einem glückseligen neuen Jahr mit zehn schönen

heiligen Röcken versehen, wie die Heilige Schrift es uns erzählt von
der « lieben Judith und von der lieben Esther ».

Das erste Kleid ist ein blauer Rock der Demut. « Diese Demut ist
nichts anderes als eine tiefste Neigung des Herzens vor dem Angesicht
Gottes. » In theologisch tiefer und zugleich außerordentlich praktischer
Weise wird Wesen und Übung der Demut dargelegt.

Der andere Rock ist der heilige Gehorsam. Hier folgt ein Bild des

klösterlichen Gehorsams wie es nicht schöner entworfen werden könnte.
Der dritte Rock ist der schöne Rot-Damast der heiligen Geduld.

« Es kann ein Goldschmid das Silber nimmer so schön machen als
sauber und rein Gott seine Freunde mit der Verfolgung machet. »

Der vierte Rock ist die Sanftmütigkeit. « Wenn sich der Mensch
in widerwärtigen Sachen befindet, so soll er nicht lang nachsinnen, soll
er alles zum besten auslegen, denken, daß er es Christo tue, was er
leidet. » « O wenn du wüßtest, wie angenehm dich diese Tugend Christo
machet, was große Ergötzlichkeit du in deinem Herzen würdest aus ihr
überkommen, keine Mühe würde dich verdrießen, derselbigen nachzustellen. »



— 267 —

Der fünfte Rock ist die Freundlichkeit, welche der Sanftmut Tochter
ist und welche aus dem gemeinschaftlichen Leben in einem Kloster
«ein wahres Paradies machen kann. Wie fein und lieblich ist es, daß

Brüder und Schwestern einhellig leben.

Der sechste Rock, so fährt das Schreiben vom 25. Januar 1590

weiter, ist das innerliche Mitleiden, der siebente die Freigebigkeit, der

achte die Starkmut, der neunte die Bescheidenheit, der zehnte ist ein

schöner, weißer Mantel, mit welchem der Mensch ganz und gar bedeckt
sein muß, nämlich die Reinigkeit oder Keuschheit.

Alle diese Tugenden werden in den wärmsten Farben geschildert
und in der glücklichsten Weise auf das tägliche Leben mit seinen

mannigfachen Bedürfnissen angewendet. Eine edle, warmherzige
Beredsamkeit durchflutet die Sprache. Wir finden hier eine wahre Perle

der aszetischen Literatur und ein herrliches Zeugnis, wie sehr sich der

Katholizismus am Schluß des Trienter Konzils auch in deutschen
Landen auf seine besten Kräfte und kostbarsten Traditionen wieder
besonnen hatte. Man muß bei der Lektüre den liebgewinnen, der in so

anmutiger Form die höchsten und schönsten Gedanken darlegt.
Das dritte Sendschreiben vom 8. Februar 1590 (ohne Ortsangabe,

aber jedenfalls aus Appenzell), handelt von der Vereinigung mit Gott

und von den Mitteln, diese Gnade zu erlangen. Streben nach dieser

Vereinigung, Hinneigung aller Kräfte zu Gott, Übung der -Tugenden
und fleißiges Betrachten führen zu jener Sonnenhöhe.

Das vierte Sendschreiben aus Appenzell, den 6. März 1590, redet

vom Fasten und Stillschweigen.
Schon der Eingang gibt uns ein anziehendes Bild von dem wahrhaft

innerlichen Leben unseres Gottesmannes. « Die fröhliche Zeit der

Fasten, die andächtige Zeit der Buße, die wunderbarlichen Zeremonien,

so unsere Mutter, die alte katholische Kirche in diesen Wochen braucht,
die reitzet mich an, daß ich vor Freuden jubilire und ob ich schon

lahm, halbkrank zu Bette liege, so kann ich es doch nicht unterlassen,
euch als euer geistlicher Vater zu schreiben, wie ihr diese Fastenzeit
mit Nutzen und Fröhlichkeit' verleben könnet. » In prachtvoller Weise

wird dann das Fasten und die Tugend des Stillschweigens dargelegt.
P. Ludwig zeigt sich hier als ebenso großer Kenner der Kirchen- und

Profangeschichte wie als vollendeter Lehrmeister der klösterlichen
Aszese. Man könnte noch heute kaum besser und gediegener über
diese Punkte sprechen als es im vorliegenden Sendschreiben geschieht.
Besonders köstlich sind die Ratschläge zur Beherrschung der Zunge.



— 268 —

Das fünfte Sendschreiben aus Appenzell, den 16. Juni 1590, spricht
in Erfüllung eines durch die Klosterfrauen übermittelten Wunsches,

von der Liebe Gottes. Es beginnt mit den Worten : « Die Liebe meines
allersüßesten Jesu, die zünde unsere Herzen an. Amen. »

Der zweite Teil dieses Schreibens zeigt an verschiedenen Heiligen
die Größe und Herrlichkeit der Gottesliebe, im ersten Teil aber
vernehmen wir eine erschütternde Selbstanklage des Schreibenden. « Daß
ich leider, Gott sei es geklagt, weit von meinem allerliebsten Schatz bin
gewichen, auch mit gar zu vil irdischen Geschäften beladen, ein ganz
kaltes und erfrorenes Herz bekommen, daß ich aus der Gesellschaft der

Heiligen verstoßen, jetzt als eine verfluchte Schlange mit meinen Sinnen,
Gedanken und Herzen mich auf der Erde herumwälzen muß, als eine
blinde Scherrmaus wühle ich die Erde um und als eine giftige Kröte
fülle ich mein Herz mit Erde. Ach, edle Zeit, wo bist du hingekommen.
Wenn ich daran denke, was für große Süßigkeit mir mein Jesus im
Anfange meiner Bekehrung mitgeteilt, was für große Wohllust ich
empfand in der Betrachtung des bitteren Leidens Christi, was für
Ergötzlichkeit ich empfunden, wenn ich mit meinem Herzen, Sinn und
Gemüt in dem Chor der Engel spazierte und mit meinem Jesus redete,
so wird mein Angesicht blutrot und meine Augen laufen mir über, daß
ich durch meine Schuld wegen schnöder, stinkender, irdischer Geschäfte
ach aus dem Himmel verwiesen, ach aus der Gemeinschaft der Heiligen
verstoßen bin. » Doch ich will nun diese Anleitung zur Liebe Gottes
schreiben, daß sie in diesem meinem Jammer noch ein Zeichen der
alten Freundschaft gegen meinen süßesten Jesus sei. Mögen dann die

Leserinnen, wenn sie «in süßer Melodei, in liebhabenden Gesprächen » mit
Jesus reden, für mich beten, damit der Herr mich wieder wenigstens
« zu einem Stallbuben annehme, daß ich die Schüßeln in dem Hause
meines Gottes waschen und ihr unterster Diener sein könne. »

Das sechste Sendschreiben trägt das Datum Appenzell, den 20.
September 1590 und ist unterschrieben Fr. Ludwig, ein unwürdiger Kapuziner.

Es handelt von der Betrachtung des Leidens Christi und beginnt
mit dem Satz : « Das Feuer des hl. Antonius verbrenne euch liebe
Kinder und Seelen. Amen. » Geistreich nun wendet der Schreibende
das so sehr gefürchtete Antoniusfeuer (d. i. der Aussatz) auf das

geistige Feuer der Gottesliebe an. Eine lieblich sinnige Darlegung
der Umstände des Leidens Christi bildet den weiteren Inhalt dieses

schönen Schreibens. P. Ludwig erscheint darin als Meister der

Beschauung.



— 269 —

Das siebente Sendschreiben mit dem Schlußvermerk «gegeben in

Eyl den 23. Dezember 1590 » handelt von den Zungensünden.
Das Schreiben bemerkt, daß viele Leute, besonders «Weibspersonen

», wenn sie auch alles verlassen haben, doch « das Maul nicht
zähmen können ». Dann zählt er fünfundzwanzig Zungensünden auf
und verurteilt sie mit einer in den übrigen Sendschreiben nicht
vorkommenden Schärfe. An einer Stelle heißt es : « Wenn Einer eines

Andern Beicht hört und zuloset, wenn er beichtet und sagts hernach

aus, der tut auch eine Todsünd ; auch wenn Einer einen Zeddel findet,
auf welchem Einer seine Sünden aufgezeichnet hat, allein liest oder

Andern offenbart, ebenso wenn Einer einen Schmähbrief liest oder

Andern zuschreibt oder das Geschriebene zu lesen gibt. »

Das achte Sendschreiben, wieder mit dem Schluß « gegeben in Eyl »

den 11. Januar 1592 empfiehlt das eifrige Tugendstreben. « O adeliche

Tugend, » so wiederholt er mehr denn zehnmal, um in immer neuem

Schwung der edelsten Beredsamkeit den Wert der Tugend zu preisen.
Passende, ergreifende Beispiele von Heiligen sind jeweils eingeflochten.

Der Schreibende bemerkt, daß er nicht bloß an vielen Orten predige,
sondern auch gern und oft zur Feder greife, um geistliche Personen

auf dem Weg zur Tugend aufzumuntern und so das ihm anvertraute
Pfund recht auszunützen. Er fügt auch die Klage bei : « 0 zu was
elenden Zeiten hast du mich, o süßester Jesus, geboren werden lassen,

in welcher die Welt dermaßen ist in Untugenden ersoffen, wo die

Tugend so sehr verachtet wird. »

Das neunte Sendschreiben, «gegeben in Eyl», den 11. November

1592, führt aus, wie Gott allein die Ruhe und der Lohn der Seelen ist.
Das zehnte und letzte Sendschreiben, « gegeben zu Baden im Aargau »,

im Jahre 1592, spricht von der einfachen Kleidung. Er habe auf
verschiedene Briefe teils wegen Ungunst der Boten, teils wegen Mangel

an Zeit nicht antworten können. Ihr Eifer gefalle ihm gar wohl, besonders,

daß sie nun die Kleiderreform eingeführt haben. « Man sagt
überall von umgeschaffenen Klosterfrauen von Pfaneregg. Ein kleines

Waldvögelein, das vermacht von außen sein Nest mit Dörnern und

inwendig mit weichen Federn. O wollte Gott, dieweil ihr euern Leib
von außen habet mit rauhen Kleidern verwahret, daß ihr auch ein
reiches kindliches Herz überkommen und mit geistlichen Betrachtungen
dasselbe zubereitet, damit der himmlische Vogel sein Nest in Euch
machen und ganz lieblich in Euch ruhen möchte. »

« Welcher gefangene Mensch hat eine Hoffart an den Ketten, mit



— 270 —

welchen er gefangen ist. O ewiger Gott, die Menschen sollten weinen,
so oft sie die Kleider anschauen, dieweil solche nichts anderes sind
denn Deckmäntel ihrer Scham und Zeichen ihrer Verdammnis. Und doch
sind sie so töricht und wollen Hoffart damit treiben. Der schlechte
Rock unseres heiligen Vaters Franziskus glänzet im Himmel mehr als
kein Sonnen.»

4. Weitere Wirksamkeit P. Ludwigs von Sachsen.

Die äußerst erfolgreiche Tätigkeit unseres P. Ludwig in Appenzell
erlitt im Jahre 1588 einen Unterbruch, indem derselbe mit seinem

hervorragenden Mitbruder P. Alexius von Mailand auf Wunsch des päpstlichen

Nuntius Paravicini sowie des Basler Bischofs Christoph Blarer
um Pfingsten 1588 herum nach Solothurn gesandt wurde.1 Der Nuntius

spricht über das am 29. April 1588 in Luzern gehaltene Kapitel
der Kapuziner seine grandissima consolatione aus, wegen der herrlichen
Früchte ihrer Wirksamkeit. 2 Er hoffte, daß die in Glaube und Sittlichkeit

tief darniederliegende Stadt Solothurn namentlich durch die

Predigt des P. Ludwig mächtig könne gehoben werden. Die Patres
bezogen Wohnung im Franziskanerkloster, in dessen Kirche sie auch
die Predigten hielten. Das flammende Wort P. Ludwigs, verbunden
mit seinem leuchtenden Lebenswandel, tat auch hier seine Wirkung.
Dreimal in der Woche predigten die Kapuziner. « Il frutto a Solodoro
è miracoloso », schreibt der päpstliche Nuntius nach Rom. Eine große
Umwandlung trat ein in der alten, reichen Aarestadt. An Weihnachten

1 Annales Provinciae Bd. CXVII, S. 91.
2 Nuntiatura di Svizzera Fol. 102, 2. Mai 1588. In den Nuntiaturberichten

dieser Jahre erscheint an zahlreichen Stellen unser P. Ludwig, immer nur
geheißen il cappucino, hie und da noch mit dem Beiwort di Sassonia. Mit wahrer
Bewunderung spricht insbesondere der Nuntius Paravicini, der für die appenzellischen
Angelegenheiten eine ganze Vorliebe zeigte und diesen Stand sogar « il mio
cantone » genannt hat, wiederholt von unserem Pater. Er skizziert einzelne von
dessen Predigten, die den klugen und scharfsinnigen Kontroversisten verraten,
berichtet voll Enthusiasmus nach Rom, wie an Lichtmeß 1588 mehr als 3000
Personen an der Prozession in Appenzell teilgenommen und viele hunderte gebeichtet
hätten, wie der Pater, den die Protestanten einen Spion des Papstes nannten,
ohne Furcht vor deren Anschlägen, alles erneuert und für den katholischen
Glauben entflamme, während früher selbst in der Osterzeit kaum 40-50 Personen
zur Kommunion gegangen seien. S. die Nuntiaturberichte der Jahre 1587, 88-91.
Wir können hier den Wunsch nicht unterdrücken, daß die Publikation dieser
Berichte rascher voranschreiten möchte. Es ist eine Ehrenschuld für die katholische

Schweiz. Ein äußerst wichtiges und kostbares Material liegt hier noch fast
verborgen. Die Gegenreformation findet gerade in diesen Folianten ihre gewaltige
Illustration.



— 27I —

gingen, dem Berichte des Nuntius zufolge, fast alle zur Beicht. Die

Bürger beschlossen den Bau eines Kapuzinerklosters, und schon im
nächsten Jahre konnte die Klosterkirche eingeweiht werden.

Etwas länger und noch tiefgehender war die Wirksamkeit P. Ludwigs

in Baden, dem Sitze der schweizerischen Tagsatzung. Auch hieher
kam der seeleneifrige Mönch auf Veranlassung des päpstlichen Nuntius,
der damals zum Schutze des im Aargau schwer bedrohten Katholizismus

den Bau eines Kapuzinerklosters wünschte.l
Mit gewaltigem Erfolg predigte P. Ludwig in Baden, teils vor

dem Volke, teils vor den Herren der Tagsatzung, den fremden
Gesandten und hohen Persönlichkeiten, die stets zahlreich dorthin strömten.

Unter den letzteren war auch der Fürstbischof von Basel, Christoph
Blarer, der zur Restauration seines tiefgesunkenen Bistums 2 nebst den

katholischen Eidgenossen besonders die Mithilfe der Kapuziner in
Anspruch nahm. Der Bischof wohnte oft den Predigten des P. Ludwig
bei und beriet sich mit ihm über die wichtigen Angelegenheiten seiner

Diözese. Auch für ein Kapuzinerkloster in Baden interessierte er sich

lebhaft und versprach seinen materiellen Beistand.
Indessen stieß das Unternehmen anfangs auf bedeutenden Widerstand,

besonders von Seiten des arg zerrütteten Klerus, der nicht ohne

Grund fürchtete, das Ende seiner traurigen Herrschaft möchte
herannahen. Man nahm zu einer plumpen Verleumdung Zuflucht, indem
ein Priester den P. Ludwig anklagte, er habe aus der an die
Pfarrkirche zu Baden anstoßenden Kapelle, wo die Kapuziner predigten und
Beicht hörten, einen Kelch gestohlen. Die Lüge kam bald ans Tageslicht.

Und der Platz für ein Kloster wurde darauf den Kapuzinern
ohne weitere Schwierigkeiten gewährt. 3 Von Baden aus durchzog der

unermüdliche Missionär predigend den ganzen Aargau und die Gegenden
bis in die Nähe von Basel, sowie rheinaufwärts bis gegen Schaffhausen,
überall mit außerordentlichem Erfolg das Volk im alten Glauben befestigend

4. In Zurzach predigte er öfters an den dortigen Markttagen 5. Auch

1 Nuntiatura di Svizzera, Fol. 234, 31. Oct. 1588.
2 Joh. Georg Mayer, Das Konzil von Trient, Bd. I, S. 97.
3 Annales Provinciae, Bd. CXVII, S. 97.
* Il Capucino di Sassonia, che è hora in Bada, andò a questi giorni

predicando per le ville et in alcuni publiche processioni per paesi de Cattolici sino
vicino a Basile a due hore ; e per sentirlo vi concorsero li primi di quella città
e in gran numero stavano stupiti de' sermoni il frutto ero più che ordinario.
So Paravicini an Kardinal Montalto N. d. S. IV Arch. Vat.

6 Chronica Prov. Helv. S. 53. — P. Ilg, a. a. O. S. 20 hat eine Mitteilung
betreffend Zürich, die uns unwahrscheinlich vorkommt und für die wir nirgends



- 272 -
an eigenartigen Zwischenfällen und öfteren Lebensgefahren fehlte es dem

seeleneifrigen Manne nicht. 1

Im Jahre 1588 weilte P. Ludwig auch in Unterwaiden (Stans), von
wo er an die Engelweihe in Einsiedeln zum Beichthören geschickt
wurde. Bei diesem Anlaß traf er, wie oben mitgeteilt, die Klosterfrauen

von Pfanneregg, durch deren Reform er sich ein so hohes
Verdienst erworben hat. Anfangs des Jahres 1589 finden wir ihn wieder als
Guardian in Appenzell, von wo er seine feurigen und geistreichen
Sendschreiben nach Pfanneregg gerichtet hat.

Die endgültige Übersiedelung unseres Paters nach Baden fand im
Jahre 1591 statt. Am 8. Oktober dieses Jahres wurde auf dem Provinzkapitel

zu Altdorf P. Ludwig zum Definitor und Fabricator 2, sowie

eine Bestätigung finden konnten, die aber doch hier angeführt sei. Nach der
Predigt vor der Tagsatzung in Baden statteten die Zürcher Abgeordneten dem
P. Ludwig einen Besuch ab und sagten : Ehrwürdiger Vater Wir sind des leeren
Geredes unserer Prädikanten satt. Kommt doch nach Zürich und prediget in
unserer Stadt. Man wird sich an Eurem Wort nicht nur erbauen, sondern Hunderte
werden zur katholischen Kirche zurückkehren. Indessen wollen wir nach unserer
Heimkehr die Sache einleiten und Euch sofort Nachricht geben. Die Prädikanten
seien dann von panischem Schrecken erfüllt worden und haben die Sache
hintertrieben. — Das Wahre an dieser Darstellung mag der gewaltige Eindruck sein,
den P. Ludwig auf die Protestanten ausübte. Auch sind wohl manche Zürcher
im Geheimen nach Baden zu seinen Predigten gegangen.

An gleicher Stelle bemerkt P. Ilg : « Nach Zürich wäre der seeleneifrige Pater
nicht ungern gegangen, weil er daselbst empfängliche Herzen wußte. Als aber
der Altratsherr Meier von Schaffhausen dem P. Ludwig vorschlug, nach
Schaffhausen zu gehen und dort zu predigen, erwiderte er mit heiligem Freimut : « Ei,
was könnte ich doch bei Euch in Schaffhausen wirken Das Paradies (nämlich
das vom hl. Eberhard gestiftete Kloster Allerheiligen) habt Ihr verloren, die
Heiligen habt Ihr aus der Stadt hinausgeworfen und führt Ihr einen Bock im
Wappen zum Zeichen dessen was Ihr seid. Die Böcke aber werden am Gerichtstag

zur Linken stehen und vom göttlichen Richter ins ewige Feuer geworfen
werden. » Auch dieser Mitteilung stehen wir skeptisch gegenüber.

1 P. Elektus von Laufenburg, f 1672, erzählt in Bd. CXVI, S. 23 ff. der
Provinzannalen folgendes : Als P. Ludwig einmal zur Winterszeit nicht weit von
Randegg bei Schaffhausen reiste und sich verirrte, hat er einen Bauern um den
Weg fragen wollen. Der Bauer aber, ob dem ungewöhnlichen Anzug erschrocken,
nahm die Flucht. Der Pater setzte dem Fliehenden nach, den er auch bald
« erloffen ». Da fiel der Bauer auf seine Knie, hob seine Hände auf und rief :

O barmherziger Teufel, bis mir gnädig ; denn er meinte, es wäre der Teufel, den
er vor sich sah. Er aber tröstete selbigen und sie waren bald gar wohl eins. Er
zeigte ihm den Weg und bald war das Ereignis überall ruchbar.

2 Die « Fabricatores » hatten die Baupläne für neue Klöster zu entwerfen
bez. zu prüfen. Sie wurden oft einem im Bau begriffenen Kloster als Bauleiter
vorgesetzt und hatten bis zur Konstituierung einer regulären Familie nicht den
Titel Guardian, sondern « Praesidens. » Gütige Mitteilung von P. Anastasius ab



— 273 —

zum Praesidens in Baden auserkoren. In den Jahren 1592 (20. Juni),
1593 (18. Februar), 1594 (6. Mai) und 1595 (13. Oktober) erhielt unser
Pater auf den Kapiteln zu Luzern und im letzteren Jahre zu Baden
wiederum die gleichen Ämter wie im Jahre 1591. 1595 wurde er noch
Provinzialvikar für die Zeit, da der Provinzial zum Generalkapitel des

Jahres 1596 verreist war. Am 13. Februar 1596 war er als Provinzvikar

in Luzern. Am 18. Februar 1593 war er auch Custos generalis,
d. h. Abgeordneter für das Generalkapitel, welches in jenem Jahre zu
Rom stattfand. Er hat also die ewige Stadt noch einmal gesehen, die
der Schauplatz so wichtiger Lebensschicksale für ihn gewesen war. *

Am 20. September 1596 war Kapitel in Luzern, auf welchem
P. Ludwig nicht mehr erschien, « non erat in Provincia ». 2 Es ist also

anzunehmen, daß auf dem Generalkapitel beschlossen worden war, er
habe nach Österreich zu gehen.

Eine der letzten Bemühungen des großen Mannes für die Schweiz

galt der Gründung eines Klosters in Rheinfelden, das damals zu Österreich

gehörte. Der unerwartete Tod des Erzherzogs Johann II. am
26. Januar 1595, der die Bewilligung zum Klosterbau bereits erteilt
hatte, verschob die Sache. P. Ludwig mußte persönlich nach
Innsbruck reisen und dort lange Zeit warten, bis endlich die Erlaubnis des

Kaisers gegeben wurde. 3 Es ist sehr wahrscheinlich, daß sein längerer
Aufenthalt im Tirol die Aufmerksamkeit der verwitweten Erzherzogin
Anna Katharina auf den hervorragenden Mann gelenkt hat. Sie

vermochte es beim Ordensgeneral durchzusetzen, daß P. Ludwig in
Innsbruck bleiben mußte. 4

Hier wirkte er bis Ende des Jahres 1599 oder bis Anfang des

Jahres 1600 als Prediger, Guardian, Novizenmeister und als Beichtvater

der Erzherzogin und ihrer Töchter segensvoll. Von Innsbruck
wurde er nach Graz berufen, um auch dort der stark um sich greifenden
Irrlehre entgegenzutreten. 5 Im Jahre 1601 bewarben sich zwei Reichs-

Illgau, Archivar in Luzern, dem wir auch die sonstige bereitwillige Mithilfe zu
dieser Arbeit durch Überlassung von'Kopien, Büchern, sowie durch wertvolle,
orientierende Mitteilungen aufs wärmste verdanken.

1 Annales F. F. Minorum Ord. S. Franc. Capucinorum Prov. Helvet. S. 68,
,75, 81, 85, 96, 113-114, 118.

2 A. a. O. S. 134.
3 Monimenta Archivii Rhenofeldensis, Bd. CXCI, S. 25 f.
* P. Agapit Hohenegger, Geschichte der Tirolischen Kapuziner-Provinz,

Bd. I, S. 62.
5 Ein Zeitgenosse berichtet über seine Wirksamkeit in Graz : « Wie oft war

P. Ludwig gezwungen, mitten auf offener Straße stille zu halten und unter freiem

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 3



— 274 —

städte um den apostolischen Prediger — Regensburg und Augsburg. In
letzterer Stadt verlangten ihn der Fürstbischof Heinrich und die Brüder
Fugger. Er folgte diesem Ruf. Auch hier war er groß als Klostergründer

und als glücklicher Reformator des tief gesunkenen Chorherrenstiftes.

Seit dem seligen Petrus Canisius war kein solcher Prediger mehr
gehört worden. Der Zulauf zu seinen Predigten vonseiten der Lutheraner

und Katholiken war so groß, daß er damals in einem Schreiben

von Ausgburg an den Rat von Zürich, welch letzterer ihn eingeladen
hatte, zu einer Predigt oder Disputation nach Zürich zu kommen,
nebst dem Dank für die freundliche Einladung bemerkt, er habe bisher
in deutschen Landen, in Steiermark, Tirol und Österreich mehr Häretiker

bekehrt als vier Zürich wert seien. * Neuer Glaubensmut der
Katholiken und zahlreiche Übertritte von Lutheranern waren die
Frucht seiner apostolischen Predigten.

Zwei Mordanschläge auf sein Leben wurden glücklich vereitelt. 2

Schmerzvolle Krankheiten quälten die letzten Lebensjahre des frommen
Ordensmannes. Er mußte sogar auf die Kanzel getragen werden. Alle
Schmerzen ertrug P. Ludwig mit heldenmütiger Geduld. Das Podagra
nannte er scherzweise seine Schwester, 3 Am 4. August 1608 starb der

große Missionär im Kloster zu Augsburg und hinterließ weit und breit
den Ruf eines ausgezeichneten und heiligen Mannes. Zur Zeit seines
Todes wurde das Kloster in Appenzell, wo er soviel gewirkt hatte, von
einem Erdbeben erschüttert. Auch erschien er der Benedikta Elsbeth,
die er seinerzeit zum katholischen Glauben bekehrt hatte, und sagte
ihr, er gehe jetzt zum ewigen Vaterlande. 4 Als nach zehn Jahren die

Klostergruft in Augsburg geöffnet wurde, war sein Leib zwar verwest,
aber sein Gehirn fand' sich noch völlig unversehrt in der Gehirnschale

vor. 6 P. Ludwig von Sachsen bleibt für immer eine der markantesten
Gestalten der Gegenreformation im Schweizerlande.

Himmel die Beichten der armen Sünder entgegenzunehmen Denn es drängten
zu ihm die Menschen wie zu einem apostolischen Orakel, und nicht bloß das Volk,
auch Fürsten, Herzoge und Kaiser begehrten seinen Rat und verlangten nach
seinen Predigten. » Ilg, a. a. O. S. 23.

1 Chronicon Capuc. Prov. Helv. S. 53.
2 Annal. Capuc. Prov. Helv. P. Elektus von Laufenburg, Bd. CXVI, S. 27,

Handschrift im Schweiz. Provinzarchiv.
* P. Agapit Hohenegger, a. a. O. S. 63.
4 Vgl. P. Elektus von Laufenburg, a. a. O. S. 27.
6 Mort. I, 3-8. — P. Angelicus, Annalen I, 64 ff.

1—»-o-»—•


	P. Ludwig von Sachsen : Ein Beitrag zur Gegenreformation in der Schweiz

