Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 10 (1916)

Artikel: P. Ludwig von Sachsen : Ein Beitrag zur Gegenreformation in der
Schweiz

Autor: Scheiwiler, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-121003

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-121003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

P. LudWig von Sachsen.

Ein Beitrag zur Gegenreformation in der Schweiz.

Von Dr. A. SCHEIWILER.

- 1. Allgemeines.

Einen bedeutenden, leider noch zu wenig erforschten und gewiir-
digten Anteil an der Wiederbefestigung des Katholizismus in der
Schweiz nach den schweren Stiirmen der Glaubensspaltung hatte der
damals neugegriindete Orden der Kapuziner.

Im Jahre 1528 durch Matteo di Bass: ins Leben gerufen, waren die
eifrigen Patres wegen ihrer apostolischen Armut und wegen ihres
unermiidlichen Wirkens bald die Lieblinge des Volkes geworden. Schon
im Jahre 1570 machte der hl. Karl Borromeo, dieser groBe Freund und
Wohltiater unseres Landes, die katholischen Schweizer auf den neuen
Orden aufmerksam. ! Walter Roll in Altdorf und Ritter Melchior Lussy
in Stans betrieben voll Eifer seine Berufung in das Land der Eid-
genossen. 2 :

Am 8. Februar 1579 beschloB die Gemeinde Altdorf, von Nuntius
Bonhomini ermuntert und unterstiitzt, ein Kapuzinerkloster zu errich-
ten. Auf Ansuchen dieser Gemeinde faBte das Generalkapitel des
Ordens am 10. Mai 1581 den EntschluB3, einige Patres nach Altdorf zu
senden und P. Franz von Bormio zu ihrem Vorsteher zu bestimmen.

Im Jahre 1582 entsandte P. Franz von Altdorf zwei Patres und
einen Novizen nach Nidwalden. Am 28. April 1585 wurde die Kapu-
zinerkirche zu Stans eingeweiht, in welcher Ritter Lussy ein Heilig-
Grab nach dem Vorbilde desjenigen zu Jerusalem errichten lieB.

! Chronicon Prov. Helveticae O. S. Fr. Capucinorum. Solodori 1884, p. 4.
*S. Joh. Georg Mayer, Das Konzil von Trient und die Gegenreformation in
der Schweiz, Bd. II, S. 216. ff. In kurzen Ziigen wird hier die mit Schwierigkeiten
aller Art verbundene Grindung der ersten Kapuzinerkloster in der Schweiz erzahlt.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 1



An den katholischen Vorort Luzern wurden die Kapuziner im
Jahre 1583 berufen. Nuntius Felizian Ninguarda legte am 3. Juni 1584,
im Beisein des SchultheiBen Ludwig Pfyffer und des gesamten Rates,
den Grundstein der Klosterkirche auf dem Wesemlin. An Pfingsten,
den 21. Mai 1589, bezogen die Kapuziner das gerdumige Kloster, 1

Unter den ersten Kapuzinern der schweizerischen Provinz nimmt
P. Ludwig einen ganz hervorragenden Platz ein.

P. Ludwig von Sachsen entstammte dem sichsischen Geschlechte
der Freiherren von Einsidl. Seine Mutter war eine Edle von Pflug.
Sein Vater bekleidete das hohe Amt eines GroBkanzlers von Sachsen
und war mit seiner ganzen Familie dem lutherischen Bekenntnis zuge-
tan. Seine hoheren Studien machte Ludwig an der Universitit zu
Bologna, wo er die katholische Religion und auch den Kapuzinerorden
kennen lernte. 2

Wiederholt kam ihm der Gedanke, der Irrlehre zu entsagen, aber
immer wieder lie} er diesen innern Antrieb unbeachtet, bis ihn endlich
ein auBerordentliches Ereignis zum katholischen Glauben zuriickfiihrte.
Er schiffte sich namlich eines Tages in Genua ein, um die Reise nach
Rom zu machen. Mitten auf der Fahrt erlitt er Schiffbruch, und in
dieser duBlersten Lebensgefahr, wo alle menschliche Hilfe ausge-
schlossen war, machte er das Geliibde, wenn er gerettet wiirde, nicht
blos den katholischen Glauben anzunehmen, sondern auch in den
strengsten Orden einzutreten. Er kam wirklich mit dem Leben davon
wihrend alle anderen Passagiere, mit Ausnahme einer einzigen Person

1 Vgl. Jos. Hiirbin, Handbuch der Schweizergeschichte, Bd. II, S. 239 f. —
E, Wymann, Geschichtsfreund, Bd. LII und LIII.

2 P. Agapit Hohenegger, Geschichte der Tiroler Kapuzinerprovinz, Bd. I, S. 60.
Um das Jugendleben P. Ludwigs rankte sich schon frithe ein romantischer
Legendenkranz, in dem man Wahrheit und Dichtung nicht leicht unterscheiden
kann. So berichtet P. Ilg in seinen « Missions- und Lebensbilder aus der Geschichte
des Kapuziner-Ordens», S. 1 ff., wie der junge sichsische Freiherr als Student
zu Ingolstadt und Bologna zweimal die Charfreitagsprozession der Katholiken in
schindlicher Weise verspottet habe und dafiir schwer gestraft worden sei. Das
Inquisitionstribunal zu Bologna habe ihm dann Freiheit versprochen, wenn er
den katholischen Glauben annehme. Der Student willigte in letzteres ein, legte
nach langem Schwanken das katholische Glaubensbekenntnis ab und reiste dann
nach Rom. Auf dem Wege fiel er unter die Rauber, die ihn bis aufs Hemd aus-
raubten, kam dann aber glicklich nach Rom, wo er nicht ohne Schwierigkeiten
in den Kapuzinerorden eintrat. P. Ilg stutzt sich bei dieser Darstellung auf die
Relatio chronographica des P. Max von Deggendorf, eines der iltesten und
bedeutendsten Schriftsteller und Chronisten aus dem Kapuzinerorden. Siehe
P. Agapit Hohenegger, a. a. O., S. 64 u. S. 367. — Vgl. P. Ilg, a. a. O. ,S. 285 ff,,
Plaudereien eines alten Kapuziners.



—_ 243 —

den Tod fanden. In Rom ging er sogleich daran, sein GelSbnis aus-
zufithren. Er suchte dort das Kapuzinerkloster auf, da man ihm diesen
Orden als den strengsten bezeichnet hatte, und begehrte vom Guardian
Unterricht in der katholischen Lehre und Aufnahme in seinen Orden.
Den Unterricht sagte der Guardian bereitwillig zu, fiir die Ordens-
aufnahme aber vertrostete er den jungen Deutschen auf eine ungewisse
Zukunft. ‘

Inzwischen war dieser unter die Hofdiener des Papstes Gregor XIII.,
aufgenommen worden. Diesem erdffnete er seine Sehnsucht nach dem
Kapuzinerorden. Der Papst lieB den Guardian rufen und befahl ihm
zugleich, einen Ordenshabit mitzubringen. Mit diesem bekleidete der
Papst selber unsern Bittsteller und gab ihm zugleich den Namen Ludwig,
da gerade auf diesen Tag (es war der 19. August 1580) das Fest des
hl. Ludwig fiel. 1 Eine Abordnung, welche der kurfiirstliche Kanzler
von Sachsen nach Rom sandte, um seinen Sohn wieder zum Luthertum
zuriickzufithren, konnte nur dessen unbeugsame Festigkeit nach Hause
berichten. 2

Nach wvollendetem Probejahr wurde Fr. Ludwig nach Genua
gesandt, um dort die nétigen Studien zu machen. Alsbald aber erhielt
er vom Ordensgeneral den Auftrag, mit noch anderen der deutschen
Sprache kundigen Minnern, darunter der berilhmte Venetianerprovin-
zial P. Stephan, in die junge Schweizerprovinz zu ziehen, um dort
unter dem Lektor P. Alexius von Mailand das Studium der Theologie
zu vollenden und dann in der Seelsorge tdtig zu sein. 3

Fr. Ludwig weilte in Luzern mit Ordensgenossen zusammen, die
gleich ihm auf merkwiirdige Weise zum Ordensstande gekommen waren
und im Rufe groBer Tugend standen. Zu diesen hervorragenden Mannern
gehorten besonders zwei: Johann der Deutsche und Johann der Pole.
Letzterer war als Sohn eines polnischen Adeligen mit einem Prinzen
seines Landes nach Italien gereist und stattete in Mailand dem hl. Karl

1 P. Agapit Hohenegger, a. a. O. S. 60. — Vgl. Chronica Prov. Helv. O. S.
Fr, Capucinor., S. 5o ff.

%2 Chronica Prov. Helv. a. a. O.

3 P. Stephanus, comissarius Provinciae cum P. Ludovico Saxone ex Pro-
vincia Genuae et cum aliis Fratribus ... 4 die mensis Augusti (1584) in Provin-
ciam (Helvetic.) venit. Alteste Provinzannalen des Kapuzinerordens, Luzern,
Bd. CXV, S. 25. Die Mitteilung einiger Biographen, daB Ludwig von Sachsen
bei den Jesuiten in Luzern seine philosophischen und theologischen Studien absol-
viert habe, ist eine offenbare Unrichtigkeit. Das 1574 gegriindete Jesuiten-
kollegium erfreute sich zwar einer groBen Berithmtheit, aber die Kapuziner hatten
ihre eigenen Lektoren.



— 244 —

Borromeus einen Besuch ab. Die Worte des groBen Kirchenfiirsten
machten auf den Jiingling einen tiefen Eindruck und als er spiter aus
den Hinden des Heiligen die Kommunion empfing, fiihlte er sich
plétzlich von der Gnade angehaucht. Er verlieB das Reisegefolge des
koniglichen Prinzen und hiillte sich unter dem Namen Br. Johann
Baptist ins arme Kapuzinerkleid. Nachdem er in Mailand das Noviziat
durchgemacht, wurde er 1586 in die Schweizerprovinz gesandt. Das
Volk ehrte ihn als einen Wundertiter, wie denn auch mehrere wunder-
bare Begebenheiten von ihm in den Ordensannalen verzeichnet sind. 1

Noch romantischer klingt die Berufung Johannes des Deutschen.
Derselbe spielte eines Tages mit Altersgenossen in seiner Vaterstadt
Ulm am Strande des Flusses. Da sprengten auf einmal wilsche Reiter
heran. Sie werfen einen Blick auf die Kinderschar, ergreifen einen
spielenden Knaben aus deren Mitte und jagen davon. Der Knabe
wurde nach Italien entfiihrt und genoB in Neapel eine sorgfiltige
Erziehung. Spiter kam er unter die Edelknaben der Kénigin, bat aber,
des Hoflebens bald iiberdriissig, beim Guardian der Kapuziner um
Aufnahme in den Orden, was ihm nach vielen Mithen am 15. Mai 1547
gewdhrt wurde.

Als Fr. Ludwig nach Luzern kam, traf er daselbst den einstigen
Edelknaben unter dem Namen P. Johannes von Ulm als Novizen-
meister, hochgeehrt ob seiner Tugend und Frommigkeit. 2

Im Jahre 1586 erhielt P. Ludwig durch P. Stephan von Molano
die Fakultit zu predigen. Der pdpstliche Nuntius Johann Baptist
Santonio erteilte ihm die Vollmacht zum Beichthéren der Weltleute. 3

2. Der Apostel von Appenzell.

Der erste Wirkungskreis unseres Paters war nun Appenzell.

In diesem Berglindchen bildete ein Landsgemeindebeschlul vom
6. August 1524, wornach die Mehrheit einer Gemeinde iiber den Glauben
entscheiden, die Minderheit aber nicht dazu gezwungen werden sollte,
Jahrzehnte lang die Norm, nach der man sich in Glaubenssachen

1 8. P. Augustin Maria Ilg, Missions- und Lebensbilder aus der Geschichte
des Kapuzinerordens, Augsburg 1879, S. 8 f.

2 S. P. Aug. Ilg, a. a. O,, S. 9 und 10. P. Johannes starb 1605 im Rufe de:
Heiligkeit mit den Worten : « Briilder macht Platz! Es kommt die Mutter des
Herrn mit den heiligen Engeln.» A. a. O.

3 S. Provinzannalen, Bd. CXV, S. 30.



_245._

richtete. In den duBern Rhoden, besonders im &stlichen Teil der Rhode
Trogen besuchten hunderte die katholischen Kirchen im Rheintal ; von
Urnisch, Hundwil und Teufen begaben sich die Katholiken nach Appen-
zell oder in die Klosterkirche von St. Gallen zum Gottesdienst ;: im
Hauptflecken Appenzell dagegen waren einige Familien, die nach
Urnisch oder Hundwil, hauptséchlich aber nach Gais zum reformierten
Gottesdienste gingen. Jahrzehnte lang herrschte ein leidliches Ver-
hiltnis zwischen beiden Konfessionen. In den ersten Religionskriegen
der Eidgenossen bewahrte Appenzell die Neutralitit und stand auch
in der Folgezeit stets bei den vermittelnden Orten. !

Die ersten sicheren Nachrichten davon, daB3 das bisherige Verhilt-
nis beider Religionsparteien eine wesentliche Triibung erfahren habe,
finden wir im Mandatbuch der Kirchhore Appenzell. Am Ende des
Jahres 1579, jedenfalls im Zusammenhang mit dem Visitationsbesuche
des Nuntius Bonhomini ?, erlieB der Kirchhérerat von Appenzell ein
Mandat, in welchem er strenge Heilighaltung des Sonntags gebot, den
Besuch von Predigt und Christenlehre befahl, und denen drohte, die
statt in Appenzell ins AuBerrhodische zur Kirche gingen. Landweibel
und Landschreiber sollten aufpassen und die Ungehorsamen zur BuBe
anzeigen. Neuen Zunder hduften die folgenden Jahre. Der Kalender-
streit und die Hinrichtung des einflulreichen Protestanten Dr. Anton
Loéw in Appenzell, der einen katholischen Priester ohne geniigende
Beweise eines todeswiirdigen Verbrechens bezichtigt hatte, erhitzten die
Gemiiter noch mehr und brachten eine wachsende Scheidung der beiden
religiosen Lager. 3

Appenzell stand zu den katholischen Orten der Eidgenossenschaft
in freundschaftlichen Beziehungen. Manche von den appenzellischen
Hauptern waren mit den Machthabern der katholischen Orte bekannt
und vertraut durch gemeinsamen Kriegsdienst. Denn seit den Zeiten
des Bundes mit Papst Julius II. waren Appenzeller mit den eidgengssi-

1 Vgl. Dr. K. Ritter, Die Teilung des Landes Appenzell im Jahre 1597,
Trogen, S. 15.

2 Giovanni Francesco Bonhomini, Steffens und Reinhardt, Nuntiaturberichte
S. 664 ff. Bonhomini war in Appenzell am 7. Dezember 1579. Seit 100 Jahren
war kein Bischof mehr dagewesen. Der Nuntius rithmt den gewaltigen Zulauf des
Volkes und die treffliche Ordnung bei der Firmung. Er hofft, das ganze Land
lasse sich ohne allzugroBe Mithe wieder katholisch machen. Seine Ansichten
hieriiber, wie auch iiber den damaligen Pfarrer von Appenzell, Dr. Erhart Jung,
waren zu optimistisch.

3 Ritter, a. a. O. S. 19 fl.



_.246_

schen Regimentern in fremde Dienste gezogen. Appenzellische Fihn-
lein unter appenzellischen Hauptleuten nahmen mit den Truppen der
katholischen Orte an den franzoésischen Religionskriegen teil; die
spateren Landammiénner Ddhler und von Heimen, sowie Hans Tanner
waren Hauptleute gewesen. Um Aussicht auf eintrigliche Stellen zu
haben, muBte man mit den Séldnerfiithrern der inneren Orte gut stehen.
Die duBeren Rhoden dagegen hatten fiir das Kriegshandwerk weniger
Sinn. Schon begann hier das Leinwandgewerbe zu bliihen. 1

Appenzell ist nun, um uns so auszudriicken, ein klassisches Bei-
spiel dafiir, wie die schweizerische Gegenreformation unter dem ziel-
bewuBten Zusammenwirken ihrer zwei michtigen Faktoren, des pipst-
lichen Nuntius und der fiinf katholischen Orte, auBBerordentliche Erfolge
zu erringen und sogar auBlerst gefihrdete Gebiete dem Katholizismus
zu retten vermochte. Ohne diese beiden michtigen Helfer wire der
Stand Appenzell wohl gidnzlich dem Protestantismus verfallen.

Das Werkzeug aber, dessen sich der Nuntius und die katholischen
Orte der Eidgenossenschaft in dieser Angelegenheit bedienten, waren
die Kapuziner und unter diesen in erster Linie unser P. Ludwig, der
mit vollem Rechte ein Apostel der Schweiz und besonders Appenzells
genannt wird. 2

Im Herbst 1586 sandte der seit dem 17. August jenes Jahres in der
Schweiz weilende Nuntius Santonio, Bischof von Trikariko, einen Kapu-
zinerpater nach Appenzell, um Land und Leute etwas kennen zu lernen
und auch das Volk an den Anblick der neuen Ordensleute zu
gewohnen.

Der Nuntius schreibt in dieser Sache am 16. November 1586 von
Luzern aus an Kardinal Azzolino 3: «Die Appenzeller haben einen
Kapuzinerpater bekommen, den ich dorthin zum Predigen gesandt
hab_e, und bieten ihm ein sehr dankbares und zahlreiches Auditorium
dar. Sie zeigen auch ein sehr groBes Verlangen, solche Patres bei sich
zu haben und ihnern ein Kloster zu bauen. So wird dann (mit Hilfe der
Appenzeller und auch der Glarner, in Verbindung mit den simtlichen
katholischen Orten der Eidgenossenschaft) die Einnahme der Stadt

1 Ritter, a. a. O. S. 17.

® P. Agapit Hohenegger, Geschichte der Tiroler Kapuziner-Ordensprovinz,
Innsbruck 1913, I. Bd., S. 62.

3 Die Kopien dieses Briefes und der weiteren auf unseren Gegenstand beziig-
lichen Nuntiaturberichte sind in der Originalsprache mitgeteilt bei Ritfer a. a. O.
im Anhang, als Beilage III.



— 247 —
Genf und die Wiederaufrichtung des katholischen Glaubens daselbst
(ein Lieblingsprojekt dieses Nuntius) ein Leichtes sein. »

Kurz darauf, am r2. Dezember, kann der Gleiche dem Kardinal
Montalto bereits mitteilen : « Gesandte aus Appenzell und auch aus den
anderen katholischen Orten !, die von der Tagsatzung in Baden zuriick-
gekehrt sind, sprechen von dem Bau des Klosters (in Appenzell), den
sie wiinschen, und fiigen bei, daB sie bereits 3000 Gulden zum Bau
gesammelt haben. Sie wiinschen auch einen Prediger fiir die kom-
mende Fastenzeit und daB ich selber personlich hinkomme, um ihnen
besser zu raten. Ich bin gewiB, daB dieser Kanton fiir die katholische
Sache gerettet ist und ich hoffe das ndmliche auch fiir Glarus. Als
Prediger habe ich ihnen bestimmt den Kapuziner P. Fabritius, etwa
33 Jahre alt, tiichtig, angesehen, von trefflicher Bildung, in ihrer Sprache
beredt und von groBer Frommigkeit. »

Statt des P. Fabritius trafen am 28. Januar 1587 die beiden Kapu-
ziner P. Ludwig von Sachsen und P. Jakob von Richwiller, aus dem
ElsaB, ebenfalls ein Konvertit, in Appenzell ein. Uber ihre Aufnahme
berichtet ein protestantischer Zeitgenosse 2, daB der Zulauf zu ihren
Predigten ein gewaltiger war, daf3 die einen sie bis zum Himmel erhoben
und sie fiir «lauter Helgen » hielten, wihrend andere schmihten, «sie
selen Schelmen und Diebe, verloffene Buben und habend Kinder und
alle faule Sachen. »3

Auch der Pfarrer von Appenzell, Dr. Erhart Jung, genannt «der
groB3 Pfarrer, da er ein michtiger, faister Mann war », war den neuen
Ankémmlingen gar nicht gewogen. Er kam durch ihre Predigten «in
Verachtung ». Auch aus den duBeren Rhoden waren sonst die Leute
gern zu ihm in die Predigt gegangen, «sie hértent nit anders von ihm,
dann waB sye horent von ihren Pradikanten». Dieser Pfarrer, der
einen Bruder als Pfarrer zu St. Peter in Basel hatte, duferte oft, die
Kapuziner bringen ihn noch unter den Boden. Er starb dann wirklich,
noch vor Ausbruch der gréBeren Unruhen, im Jahre 1587. ¢

1 Man beachte hier das Interesse der anderen katholischen Eidgenossen fiir
den Katholizismus in Appenzell ; religiése und politische Motive mochten gleicher-
maBen hier im Spiele sein.

% Stiftsarchiv St. Gallen, Rub. XII, f{. 9.

8 Stiftsarchiv St. Gallen, Bd. CLXII, S. ;8.

¢ Uber diese typische Klerikergestalt damaliger Zeit s. auch Zellweger,
Geschichte des Appenzellischen Volkes, Bd. III 2 S. 327. Auch in sittlicher
Beziehung war Erhart Jung nicht einwandfrei. Die gute Note, die ihm Bonhomini
im Jahre 1579 gegeben, scheint er nicht ganz verdient zu haben.



_248_

Am 22. Hornung 1587 wurde ein zweifacher Kirchhérerat gehalten,
ob man die Kapuziner annehmen wolle oder nicht. « Do hat es ett-
lichen gefallen, ettlichen nitt, doch die groBen Hansen sind den Armen
iiber die Miiler gefahren, daB sy schwygen miissen, habent also die
Oberhand behalten. » 1

Am 14. Mirz beschloB der Rat, trotz mancherlei Umtrieben der
Kapuzinerfeinde, wie sie die angefiihrte Quelle durchblicken 1iBt, mit
Mehrheit, daB das Kloster gebaut werden solle.

Der Bischof von Konstanz weihte schon am 26. Mai den Grund-
stein, am folgenden Morgen lag ein tiefer Schnee, «da habend die
Luterischen (!) gesagt, der schnee sei darumb gefallen und habend die
Kapuziner iiberall geschmiht. »2 Man sprach von béser Vorbedeutung.
Kirche und Kloster wurden von 1587 bis 1590 gebaut und die Kirche
am 25. Juli 1590 durch den Weihbischof von Konstanz eingeweiht. 3

Inzwischen entfaltete P. Ludwig eine auBlerordentlich eifrige und
fruchtbare Tatigkeit zu Appenzell und in dessen nidherer und weiterer
Umgebung.

Einmal sagte er in einer Predigt : « Damit ihr vergwiilt syendt, dz
unser glaub der recht wahr, katholische und apostolische glauben seye,
so will ich Euch mein Seel zum Biirgen und pfand gesetzt haben. »
Die Katholiken riihmten diese Predigt, die Protestanten dagegen be-
merkten, dieses Pfand geniige ihnen nicht, denn, wenn der Teufel es
hole, so habe die Biirgschaft ein Ende. Ein anderes Mal betonte
P. Ludwig in einer Predigt, wie die Siinder sich so sicher wihnen, da
doch der Mensch so unbestindig und sein ganzes Wesen eitel und
sterblich sei. Mitten in der Predigt zieht er plétzlich einen Toten-
schidel aus seiner Kutte hervor, zeigte ihn dem Volke und rief mit
lauter Stimme : «Seht da, ihr lieben katholischen Christen, seht, seht,
was ist unser Ding ! Wir sind so stolz, so prichtig, so sorglos und so
vermessen und miissendt doch alle werden wie diese Hauptschddlen. » 4

1 So ein zeitgendssischer Protestant, Stiftsarchiv St. Gallen, R. XII, f. 9.

% Stiftsarchiv St. Gallen, Bd.CLXII, S. 57 f.

8 Ritter, a. a. 0. S. 25.

1 Vgl. Zellweger, a. a. 0. S. 54. Derartige drastische rhetorische Mittel waren
damals nicht unbeliebt. So sagte einst der weitberiihmte P. Philipp Tanner,
Sohn des durch P. Ludwig in Appenzell bekelirten Landammann Konrad Tanner,
in seiner ersten Predigt zu Altdorf zu der sehr kleinen Zahl von Zuhérern, er wolle
ihnen das nichste Mal den Teufel zeigen. Nun stromte alles in die Kirche. Das
letzte Plitzchen war besetzt. P. Philipp vertrostete die Horenden auf den andern
Sonntag, damit die, welche Furcht hiitten, wegbleiben kénnen. Aber die Kirche
war wieder zum Erdriicken voll. Da wandte sich P. Philipp nach einer erschiit-



— 249 —

Die Erfolge der feurigen Predigten unseres Kapuziners, der mit
den Worten auch das Beispiel eines strengen Lebens und die Kraft
einer gewinnenden Freundlichkeit verband, lieBen nicht lange auf sich
warten. 1

Schon am 4. April 1587 schreibt Kardinal Montalto von Rom aus
an den Nuntius Santonio nach Luzern: « Was Sie mir von den Fort-
schritten (des Katholizismus), wie sie durch den Kapuziner von Sachsen
hervorgebracht werden, schreiben, hat Seine Heiligkeit mit groBem
Troste erfiillt. Sie mogen den genannten Pater ermutigen, das ihm
vom Herrn verliehene Talent weiter in den Dienst der Seelen zu
stellen. »

Die Berichte iiber das rastlose und erfolggekronte Wirken des
P. Ludwig kebhren nun immer wieder in der Nuntiaturkorrespondenz.

Am 26. April 1587 schreibt der Nuntius an Kardinal Montalto :
« Vom Kanton Appenzell bin ich bisanhin sehr getrdstet wegen des

ternden Predigt gegen das Kruzifix und sprach mit tiefbewegter Stimme : « Siehe,
o Herr, die Anhorung deines gottlichen Wortes ist zum Heile der Seele so not-
wendig, dein Volk aber war darin gar nachlidssig. Nun habe ich versprochen, ihm
den Teufel zu zeigen, und jetzt hat sich eine solche Menge gesammelt, daB die
Kirche ihre Zahl nicht fassen kann. Was sie Gott zu lieb nicht tun wollten, des
Teufels wegen haben sie es getan. Diesen bdsen Geist, diesen Teufel, der sie bisher
beherrschte, habe ich hiemit ihnen gezeigt. » Nun hatte P. Philipp nie mehr iiber
schwachen Predigtbesuch zu klagen. Er soll in der Schweiz allein uiber 7000 Pre-
digten gehaiten haben. S. P. Augustin Mavria Ilg, Missions- und Lebensbilder aus
der Geschichte des Kapuziner-Ordens, S. 14 1.

1 P. Elektus von Laufenburg (ProfeB 1617, t 1672) schreibt in seiner kurzen
Biographie iiber P, Ludwig, Annalen Bd. CXVI, S. 23 ff.: « Es iiberwand die
Liebe dieses groBen Dieners Gottes alle diese Beschwerlichkeiten (vonseiten des
wilden, ungezogenen und der Héresie stark zugeneigten Volkes) auf diese Weise.
Er besuchte dieser Hauser embsiglich, insonderheit, wo sie nach Landesbrauch
ihre Zusammenkunften und Kunkelstuben haten, und damit er sie desto leichter
zu seiner Affection brichte, neme er, so gut er konnte, deren Sitten und Sprach
an sich, tat ihnen alles nach, was sich sonsten von einem Religiosen ehrbarlich
nachtun lieB, und iberstund ihre Grobheiten mit ungldublicher Bescheidenheit ;
erhielte damit, daB sie allgemach ein allgemeinen Lands-Reformation angenommen
haben.

Es lebte damals unter anderen eine Erzketzerin mit Namen Benedikta Els-
beth ; diese tat den Katholischen viel Leids an, war sehr geschwitzig und predigte
in ihrem Hause allen so zu ihr kamen. Als dies P. Ludwig erfahren, hat er sich
bald an dieselbige gelassen, und dergestalten die eingenommen und deren Irthumb
dargetan und vorgewiesen, daB sie in sich selber gangen und mit groBer Ver-
wunderung und Freuden aller Katholischen sich bekehrt und katholisch worden,
als welche hernach auch allen, die sie vorhin verkehrt, bestendig bekennte, es
were kein anderer seligmachender Glaube, als welchen P. Ludwig predigte. Tat
auch zur Danksagung ein Geliibde, ihr Leben lang den Samstag zu feiern. »



-—k250 S

groBen Nutzens, den der von mir dorthin gesandte Kapuziner bereits
erzielt hat und noch weiter erzielt. Durch ihn sind mit der Hilfe des
Heiligen Geistes viele Hiretiker des genannten Kantons und viele
andere aus der Umgebung zum wahren Glauben zuriickgekehrt und
sie wollen ihn nicht mehr fortgehen lassen, wie aus dem angeschlossenen
Brief dieses Paters hervorgeht. Ich werde noch zwei Patres dorthin
senden, weil das Volk sie ob ihres exemplarischen Lebenswandels so
sehr liebt. »

Am 30. Mai 1587 erfolgt ein Schreiben des Staatssekretdrs an den
Nuntius, wo jener die Freude des Papstes ausdriickt dariiber, daB der
Kanton Appenzell sich den katholischen Orten anschlieBe und die Bitte
beifiigt, es mogen zu Appenzell nur solche Behérden gewihlt werden,
die sich von den Hiretikern lossagen.

Der neue Nuntius Paravicini richtete an Papst Sixtus V. am
10. Februar 1588 einen orientierenden Brief iiber die appenzellische
Geschichte und Angelegenheit : « E popoloso paese e se bene paiono
rustici, sono popoli amorevoli, ottimi in guerra. Es sind acht Pfarreien
und alle waren in den Handen der Zwinglianer. Die Behérde war ganz
hiretisch, von den zwei Landammaénnern der eine ein geheimer Katholik,
der andere ein sehr heftiger Vorkdmpfer der Hiresie., Es gab nur noch
wenige Katholiken, die aber nicht hervorzutreten wagten. Jetzt aber
ist die Pfarrei in der Hauptstadt, dank dem Wirken der Kapuziner
und besonders dank den Predigten des Einen von ihnen, der in Sachsen
geboren und in Italien Ordensmann geworden ist, di buonissime lettere
e di grandissimo spirito, so umgewandelt, daB nur sehr wenige Hére-
tiker {iibrig bleiben, die innerhalb zweier oder dreier Monate aus-
wandern oder sich bekehren miissen.

Am 22. Januar 1588 erklirte der zweite Landammann vor ver-
sammeltem (in Mehrheit hiretischem) Rate, daB er Katholik sei und die
falsche Irrlehre Zwinglis abschwore und daBl er zum Zeichen seiner
guten Gesinnung sofort zum Kapuziner zur Beicht gehen wolle. Es war
Landammann Bodmer.

Um auch die Zwinglischen Pradikanten (meist Ziircher) auBer
Landes verweisen zu konnen, haben sie verordnet, daBl jeder Pradikant,
der einer Liige oder eines Widerspruches in seinen Predigten iiber-
wiesen sel, sofort um 400 Dukaten gebiit werde, was sie mehr deshalb
taten, damit dieselben von selbst flichen, da ihnen der Pater in seinen
Predigten schon mehr als fiinfzig Liigen nachgewiesen hatte. »

Unterm 16. Mirz 1588 schreibt der Nuntius an Kardinal Montalto :



— 251 —

« Ich danke Gott, daB die guten Fortschritte des katholischen Glaubens
in Appenzell andauern und zwar in dem MaBe, wie ich es nie fiir
moglich gehalten hidtte. Das beigefiigte Schreiben enthilt noch beson-
dere Einzelheiten. Man moge es sofort dem Heiligen Vater iibergeben,
damit er moglichst bald eine so wichtige Nachricht habe und damit
der Kapuziner, che & la et che fa tanti frutti et beni, in seinen vielen
Fragen und Zweifeln, die in beigeschlossenem Blatt notiert sind, Auf-
schluB erhalte und jederzeit ungehindert seinem geistlichen Amt nach-
leben konne. »

Am 10. April 1588 berichtet der Nuntius an Kardinal Montalto :
« Die Dinge in Appenzell stehen vorziiglich ; ich habe einen Geheim-
kourier dahin gesandt, und sorge nun dafiir, daB der Kapuziner mit
groBem Eifer sie zu zwei Dingen bewege : erstens, daB sie sich in einem
engen Bunde mit den sieben katholischen Kantonen vereinigen und
verlangen als achter Kanton diesen beigesellt zu werden, zweitens, daB
er zu ihnen rede von der groBen Liebe des Papstes gegeniiber den
Herren von Appenzell. Sie mdgen vom Papste geistliche Vorteile und
Gnaden erbitten, sowie die Aufnahme in den Bund der sieben Kan-
tone. Ich zweifle nur, ob sie die Sache geniigend verstehen, essendo
gente assail roza. »

In einer Nachschrift lesen wir : ¢ Die katholischen Kantone freuen
sich sehr iiber die « Santa risolutione » der Appenzeller und versprechen
ithnen Hilfe und Beistand, insbesondere dem Landammann Bodmer,
vorher Hiretiker und jetzt ganz feuriger Katholik. »

Zwei Kapuzinern, die am Mittwoch nach Ostern zum Kapitel nach
Luzern reisten, gab P. Ludwig einen Brief in schénem Latein an den
Nuntius mit (datiert vom 2o0. April 1588) folgenden Inhalts : « Die
traurige Lage der hiesigen Katholiken kann besser der miindliche Bericht
der Briider darlegen. In der Oktav von Ostern wird, wie ich hoffe, aller
Kampf ein Ende haben, denn entweder wird dann der Katholizismus
den groBten Schaden erleiden oder aber so tiefe Wurzeln schlagen, daB
sie ewig nicht mehr ausgerissen werden kénnen. Von der einen Seite
planen die Lutheraner (!) den groBten Tumult, auf der anderen Seite
bekunden aber die Katholiken einen heldenhaften Sinn. Wenn die
Sache bei der Landsgemeinde schlecht gehen sollte, werde ich sofort
berichten, andernfalls nicht.

Vorgestern habe ich zwischen 600 mit Lanzen und Waffen be-
wehrten Ménnern das heilige MeBopfer gefeiert « et insimilibus tragediis
noctes diesque propter fidem catholicam vitam consumo ». Wahrend der



* — 252 —

ganzen Fastenzeit habe ich allein gepredigt und die Beichten von
1825 Menschen gehort, unter denen 2go Lutheraner gewesen sind, die
noch nie gebeichtet hatten und die ich zuerst in den einzelnen Glaubens-
artikeln unterrichten muBte ; das alles verursachte so viel Arbeit und
Miihe, daB ich niemals mit dem Leben davon gekommen wire, hitte
mir Gott nicht besondere Gnade verlichen. Ich habe diese Leute auch
so unterrichtet, daB} sie mit mir zufrieden waren. Ich bitt’ auch um die
Erlaubnis nach Luzern zu kommen, denn vieles habe ich zu berichten,
was ich nicht schreiben kann. »

In zwei Schreiben vom 28. April und 2. Mai 1588 kann der Nuntius
an Kardinal Montalto berichten, da in Appenzell alles sehr gut ge-
gangen sel und daB es dort wie durch ein Wunder keine Hiretiker
mehr geben werde. Er riihmt ausdriicklich die « grandissima prudenza »
des Kapuziners.

Am 15. Mai meldet der Nuntius die Ankunft des P. Ludwig in
Luzern und iibermittelt der Kurie in einem « foglio incluso » den Inhalt
der miindlichen Aufschliisse des Paters iiber die bewegten Ereignisse
vom 23. April bis 7. Mai 1588.1 Es ist wesentlich folgendes :

In Hundwil haben bei einer Landsgemeinde die Katholiken zwei-
hundert Stimmen mehr gemacht. Dort konne man wohl bald Messe
lesen. Er (P. Ludwig) hoffe, in zwel bis drei Monaten das ganze Volk
zur Kirche zuriickzufithien (eine starke Tduschung); auf geduBerten
Zweife] des Nuntius versicherte der Pater, daB die «solita durezza delli
Tedeschi nelle loro risolutioni» bei den Appenzellern besonders grofB3
sel. Man habe in der Fastenzeit manche Kranke férmlich nétigen
miissen, Fleisch zu essen. Rat und Volk haben auch das groBte Ver-
trauen zum P. Ludwig. Sie hitten ihn bei seiner Abreise gebeten,
moglichst bald wieder zuriickzukehren.

1 Als naturgemaBe Folge des eifrigen, fiir den Katholizismus so begeisternden
Wirkens der Kapuziner, sowie der strengern MaBregeln seitens der katholischen
Behorden gegeniiber den Reformierten (verschiedene Protestanten, die gegen den
Bau des Kapuzinerklosters Widerstand leisteten, wurden hart bestraft) entstand
in den neugliubigen Landesgegenden eine wachsende Erbitterung gegen die
Katholiken und bei diesen ein steigender HaBl gegen die Pradikanten, besonders
gegen den Pfarrer von Gais. Zirich, wohin alle Vorfille sofort berichtet wurden,
bildete den starken Riickhalt fiir die Protestanten. Der langwierige auf- und
niederwogende Kampf gedieh so weit, daB man mit jedem Tag auf eine blutige
Abrechnung gefaBt sein muBte. Am 24. April 1588 vermittelten dann die Boten
der eidgenossischen Stinde, die eigens nach Appenzell gekommen waren, einen
fir die Katholiken vorteilhafteren Frieden. S. die Darstellung dieser sympto-
matischen Vorginge bei Ritter, a. a. O. S. 26-38.



— 253 —

Die Katholiken bedauern es, daf sie mit der Haretikern nicht in
den Kampf gekommen seien, denn der Sieg wire den Katholiken sicher
gewesen, sowohl wegen ihres groBen Mutes als auch wegen ihrer Kriegs-
bereitschaft. Ich werde diesen Eifer vermittels jenes Paters wach zu
halten suchen, um mich seiner zu bedienen, auch gegen die Hiretiker
der Nachbarschaft.

P. Ludwig sagt im ferneren, dafl der Abt von St. Gallen mit
groBem Eifer seine Untertanen zur Kirche zuriickzufithren beginnt und
daB derselbe letzthin in einem Flecken wieder Messe gelesen habe, wo
dies wihrend vielen Jahrzehnten nicht mehr geschehen war. (Gemeint
ist die Pfarrei Grub, wo der ausgezeichnete Abt Joachim Opser von
St. Gallen im Verein mit P. Ludwig den katholischen Gottesdienst
nach sechzigjahrigem Unterbruch wieder einfiihrte.) Mit Hilfe des
Abtes diirfe man in jenen Gegenden vieles hoffen.

Am 18. Juli 1588 schreibt der Nuntius von Konstanz aus an
Kardinal Montalto : « Die Angelegenheit des Abtes von St. Gallen geht
gliicklich voran. Jener Kapuziner, dem in Appenzell so vieles gelungen
ist, hat gegenwdrtig dort nicht viel zu tun, deshalb reist er in der
Umgebung umher, nicht allein bei den Schweizern, sondern auch im
Erzherzogtum, wo man ihn iiberall verlangt, und er predigt iiberall,
auch an hiretischen Orten !, so daB ich auBer der allgemeinen Bewegung,
von der ich hére, den reichsten Nutzen davon erhoffe. »

In einem « foglio incluso » dieses Briefes lesen wir folgende Rela-
tion iiber Appenzell : « Die Katholiken sind so eifrig in ihrem Glauben,
daB man hoffen darf, mit ihrer Hilfe und mit ihrem guten Beispiel
auch die Hiretiker wieder zum Glauben zuriickzufiihren.

! Dieses Predigen an hiretischen Orten, das in jener Zeit noch ziemlich
hédufig vorkam, zeigt, daB sich damals, am Ende des Jahrhunderts, die Scheidung
der Geister und die Organisation des neuen Religionswesens noch nicht so voll-
kommen durchgesetzt hatte, wie man es nach der Linge der Zeit seit Beginn der
Glaubensspaltung erwarten moéchte. Vieles flo8 noch in einander iiber und ohne
das unerbittliche Wesen der Pradikanten und die scharf ablehnende Politik der
protestantischen Stidte hitte die Gegenreformation leicht noch viel gewaltigere
Dimensionen annehmen koénnen. Es sind das religions-psychologisch und kirchen-
geschichtlich auBerst interessante Momente, die man neben Appenzell besonders
in der Fiirstabtei St. Gallen unter den beiden Abten Joachim und Bernard wie an
einem Schulbeispiel studieren kann. Zellweger, Geschichte a. a. O. S. 63 {. berichtet,
in Hundwil seien die Worte « Ketzer » und « Schelm » von den Kapuzinern auf die
Kanzel geschrieben, und das Tuch von dem Pulte auf derselben weggerissen worden.
Auch der Landammann Meggelin duBlerte « man wolle bald den faulen Ziirchern
hinter das Leder kommen. » Es mogen das indessen iibertriebene Behauptungen
eines katholikenfeindlichen Chronisten gewesen sein.



e 254_ e

Der Abt von St. Gallen hat am 13. Juli seinen Boten an den Rat
~von Appenzell geschickt mit der Meldung, daB dem Abt die Kollatur
iiber simtliche appenzellische Pfarreien zustehe. P. Ludwig hatte den
Abt auf dieses Recht aufmerksam gemacht. Die Katholiken antworteten,
daB sie damit sehr einverstanden seien und von einem so wiirdigen
Pralaten recht gute Priester erwarten. Die Héretiker verlangten acht
Tage Bedenkzeit.

Man hofft auch, die Priadikanten vertreiben zu koénnen. Wenn
diese, die das Volk von der Konversion zuriickhalten, vertrieben wiren
und katholische Priester an ihre Stelle kdmen, wire die Riickkehr des
ganzen Volkes zu erwarten. »

Am 30. Juli vernehmen wir aus einem Schreiben des Nuntius, daB3
nach der Tagsatzung von Baden eine Sondertagsatzung der katholi-
schen Orte in Luzern stattgefunden habe, wo Glarus und Appenzell
mit den sieben Orten tagten.

Unter dem 23. November 1588 berichtet der Nuntius voll Freude,
daB3 die Gesandten von Appenzell nun vollstindig zu den Katholiken
halten und daB auch der frither hiretische Landammann sich den
Kapuzinen immer geneigter zeige und ihnen tédglich Almosen zuschicke.

P. Ludwig schreibt aus Appenzell, am 1. Mai 1589, an den Nun-
tius : « Der Senat spricht dir unvergianglichen Dank aus fiir deine viter-
lichen Ratschldge und fiir das Biindnis mit den iibrigen Katholiken ;
wenn es in ihrer Macht stiinde, wiirden sie in allem dir Folge leisten ;
weil sie aber in solchen Dingen den Willen des ganzen Volkes horen
miissen, wagen sie es jetzt nicht zu tun. Ebenso fiirchten sie sich auch,
damit die Lutheraner keinen Tumult machen, den Katholiken in Frank-
reich neue Soldaten zuzusenden. »

Im Juli dieses Jahres wird P. Ludwig vom Nuntius als Mittel-
person verwendet behufs einer engeren Verbindung zwischen der Fiirst-
abtei St. Gallen und dem Lande Appenzell.

Am 2. April 1590 berichtet der Nuntius an Kardinal Montalto, da@3
der Rat von Ziirich an denjenigen von Appenzell ein scharfes Schreiben
wegen der Religionsangelegenheit und wegen des Pater Ludwig ge-
richtet habe. Die Ziircher hatten von glaubwiirdigen Personen gehort,
wie Pater Ludwig von Sachsen, Kapuziner und Guardian im Kloster
zu Appenzell, nicht allein dort, sondern auch in allen benachbarten
Orten gegen den Protestantismus predige und sage, derselbe sei nicht
begriindet in der Heiligen Schrift, und wie er wiederholt angetragen
habe, das éffentlich vor wem immer zu beweisen, die Ziircher ver-



— 255 —

langen, daB er Wort halte und mit dem Prédikanten sich in eine Dispu-
tation einlasse.

Der Rat von Appenzell habe sofort geantwortet, P. Ludwig sei
von den katholischen Kantonen zu ihnen geschickt worden, mit diesen
mogen die Ziircher verhandeln ; wenn diese wollen, werde P. Ludwig
mit der groBten Freude eine solche Disputation annehmen.

Der Pater erkldre, man konne die Lutheraner nicht bewegen, ihre
Sekte zu verlassen, auer man beweise die Wahrheit unseres und die
Falschheit ihres Glaubens; «ma & vero ancora che con maggior
modestia e dolcezza di quello, che lui predica, non si pud predicare. »
Der pipstliche Nuntius mége nun den rechten BeschluB fassen, doch so,
daB nicht irgendwie eine schlechte Meinung iiber den Pater aufkomme.

Einer « Relation iiber die kirchlichen Verhiltnisse in Appenzell »
vom 30. April 1590 entnehmen wir noch, daB3 bei den Katholiken wegen
vorausgegangenen Geriichten groB8e Furcht herrschte, die Lands-
gemeinde wiirde einen Protestanten zum Landammann wihlen, da die
Zahl der Katholiken viel kleiner war. Wider Erwarten wurde jedoch
der bisherige katholische Landammann fiir ein zweites Jahr bestatigt,
obwohl das gegen die alten Gebriduche des Landes ist. Es wurde auch
die bei der Landsgemeinde iibliche Predigt dem Kapuziner Guardian
von Sachsen iibergeben ; er sprach iiber den Frieden «con tanta gratia
et sodisfattione che era da tutti laudato. »

Wir besitzen noch eine Reihe von Zeugnissen, worin der Nuntius
Paravicini (x59x zum Kardinal ernannt), ein warmer Freund unseres
P. Ludwig, diesem hdchstes Lob spendet ; so berichtet er in einer « Rela-
zione de negotii de Apezell » vom 4. Juli 1590 :1

« Der Guardian der Kapuziner fihrt fort, wunderbare Friichte zu
erzielen, nicht allein im Gebiete von Appenzell, sondern auch in allen
benachbarten Gegenden con mirabil applauso. Er ging auch in diesen
Tagen zum Bischof von Konstanz (Erzherzog Karl Andreas, 158g-1600),
von dem er mit so viel Liebe und Freundlichkeit aufgenommen wurde,
che per le troppe cortesie li convenne solicitar la partenza. In vier
Tagen muBte er sieben mal predigen und am Tage der Apostelfiirsten
zweimal vor dem Bischof selber. Wihrend einer dieser Predigten brach
eine Frau, die sich zum katholischen Glauben bekehrte, die Predigt
unterbrechend in lautes Lob aus und stieB Drohungen aus gegen jene,
welche diesem Gottgesandten nicht glauben. Noch viele andere Friichte

1 S. Dr. Ritter, a. a. O., Beilage II.



— 25 —

zufolge der Beichten u. s. w. werden gemeldet. Am letzten Juni muBte
er noch zweimal predigen und das Domkapitel gab sich viele Miihe,
den Bischof zur Einfithrung der Kapuziner und zu einem Klosterbau
in Konstanz zu bewegen. »

Am 23. Januar 1591 stellt Paravicini dem Pater ein noch glinzen-
deres Zeugnis aus im Schreiben an den Staatssekretdr Montalto : « Der
Guardian der Kapuziner in Appenzell, P. Ludwig von Sachsen, ist von
solcher Gelehrsamkeit, Tugend und Giite, daB man ihn nicht genug
riithmen kann. Und die Friichte, die er in den Jahren, wo ich in diesem
Lande gewesen bin, erzielt hat, sind derart, dal ich es kaum glauben
wiirde, wenn ich es nicht selber gesehen hitte. Er bittet demiitig um
die Erlaubnis, hiretische Biicher lesen zu diirfen, nicht aus Neugier,
sondern um die Griinde und Einwinde der Haretiker widerlegen zu
konnen, da dies die beste Kampfesweise ist, wenn man sie mit ihren
eigenen Widerspriichen und Falschungen zuriickweist. Da dieser Mann
Tausende von Seelen bekehrt hat, bitte ich demitig um diese
Gnade. »

Im Frihling 1591 ladet auch der Rat von Glarus den P. Ludwig
ein, die « Fahrtpredigt » zu halten, wie er es vor zwei Jahren getan.
Dieser willfahrte der Bitte. Im Juni finden wir ihn zur Zeit der Tag-
satzung in Baden, wo er im Orte selbst wie auch in der Umgebung
predigt. Der Nuntius schreibt dariiber nach Rom : « Der Kapuziner von
Sachsen, der jetzt in Baden ist, zog in diesen Tagen predigend durch
die Dorfer und Stddte und in einigen 6ffentlichen Prozessionen durch
die katholischen Gegenden bis in die Nidhe von Basel, nur noch zwei
Stunden von dieser Stadt entfernt. Um ihn zu horen, strémten die
Vornehmsten herbei, « stavano stupiti de sermoni » und konnten nicht
genug rithmen seine Antworten, seine Milde und, nach den folgenden
Zeichen zu schlieBlen, waren die Friichte mehr als gewdhnliche. »

Es steht auBer Zweifel, daB P. Ludwig den allergréBten Anteil
hat an der gédnzlichen Verdringung des Protestantismus aus Appenzell
und daB er durch diese seine pastorelle Tatigkeit, ohne eigentlich ein
solches Ziel anzustreben, ein Hauptfaktor gewesen ist in jener Be-
wegung, die im Jahre 1597 zur Landestrennung gefiihrt hat.?

Am 2g9. August 1589 richteten die reformierten Geistlichen des

1 Vgl. Ritler, a. a. O,, Beilage II. — Wenn P. Ilg a. a. O. S. 16 bemerkt,
P. Ludwig habe mit staatsmannischer Klugheit den Appenzellern den Rat gegeben,
ihren Kanton zu trennen, so scheint uns diese Auffassung durch die Quellen eher
verneint zu werden.



_257....

Landes Appenzell, die fast alle Ziircher waren, an die Obrigkeit eine
Klageschrift wegen der «Scheltungen des Kapuziners Ludwig ». 1

Es ist allgemein bekannt, so fithrt das Schreiben aus, daBl am
letzten Tag des April Herr Ludwig, der Kapuziner, in seiner Predigt
an der Landsgemeinde uns und unsere Lehre samt den hl. Sakramenten
ganz schmihlich angetastet und die Pradikanten als unwahrhaft ge-
scholten hat. Insbesondere wirft uns der Kapuziner folgende vier
Punkte vor:

Erstens, die Pradikanten laufen an und auf die Kanzel ohne Zucht
und Andacht wie ein Schuhmacher auf seinen Stuhl.

Zweitens, wir empfangen das Sakrament und gehen zu demselben
als wenn man «ein spand » austeile.

Drittens, es sei in den Pradikanten keine Wahrheit, und es konne
deshalb der Geist Gottes nicht in ihnen sein.

Viertens, die Prddikanten taufen die Kinder mit jedem unge-
weihten Wasser, «nit anderst als wenn man junge hiind mit waBer
bschiitte. »

Herr Ludwig hitte sich dann, als Klagen laut wurden, ausgeredet,
es seien nicht die hiesigen Priadikanten gemeint gewesen, sondern jene
in seinem Heimatlande Sachsen, wo er selber so getauft worden sel.
Zum Beweis hiefiir habe er bei 22 Punkte aus der Pfalzgrifischen
und Heidelbergischen Kirchenordnung « zusammengerasplet und den
unBeren zu lesen geben ». (Es folgen die Punkte.)

Von den Katholiken werden dann zur Erwiderung auf obige Klage-

schrift 22 Punkte aufgefiihrt, worin die Schmihreden der Appenzelli-
schen Prddikanten gegen die Katholiken enthalten sind. Man gewinnt
aus diesen haBerfiillten, gern ans Obszéne anklingenden Vorhalten kein
erbauliches Bild von der damaligen religidsen Polemik. Es muf3 sehr
« gstrub » zugegangen sein. Auch gegen die Kapuziner fielen haBliche
Bemerkungen.
' Nach gewalteter Rede und Gegenrede wurde von der Kirchhore
Appenzell ein Vergleich vorgeschlagen, laut dem gegenseitig erklart
werde, man habe sich nicht schmahen wollen und werde das auch in
Zukunft unterwegen lassen.

Die AuBerrhoder jedoch erkldrten sich mit dieser Abmachung nicht
einverstanden, da sie zu giinstig sei fiir die Kapuziner. Der Kapuziner

1 S, iiber diesen interessanten Handel Zellweger, Urkunden Bd. I1I, 3. Abtlg.
Urkunde 997, S. 287-323.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 2



— 258 —

miisse mit eigener Hand unterschreiben «séllicher zureden sich zu
entschlagen. »

Der Rat von Appenzell zeigt sich in seinem Antwortschreiben
dariiber ungehalten, daB die AuBerrhoder so viel verlangen. «So doch
Herr Ludwig mit dem thauf auch niit gmeint hatt, denn er in unBerem
land nie gsidhen thaufen. » Sie hitten gemeint, man wiirde einer Kirch-
hére von Appenzell eher Glauben schenken als einigen Unruhestiftern.
Sollten aber friedliche Mittel nichts verschlagen, so miiite die Sache
noch vor die Eidgenossen kommen, welche die Kapuziner nach Appen-
zell gesandt haben, wie anderseits Ziirich und Schaffhausen die Pradi-
kanten dorthin beorderten.

Die AuBlerrhoder waren noch nicht zufrieden. Der Pridikant zu
Herisau, Mathdus Bachofen wvon Ziirich, verfaBte ein sehr heftiges
drohendes Schreiben gegen P. Ludwig. «So wir etwann auf der Canzel
stundent, in dem habit und kleidung eines kriegsmann, wie man in
historien von seines Ordens-bruder Robert de Lycio liBt, alsdann
mochte man wohl sagen, wir jukend auf die Canzlen wie ein rauwe
Kriegsgurgell .... gang allein (O Ludwig) fiir deinen spiegell, so wirst
du einen Nostatem Ludovicum sihen, der mit sollicher leichtfertigkeit
an die Canzell juckt, wie du uns zeihst und schuldigest. Ja von dieBem
H. Ludwigen mogend wir mit wahrheit sagen, daB er an der Canzell
mit einer todten schiddelen unversehenlich herfiirgejuckt dermafen,
dal niit nur etliche Ehrbare frauwen, sondern auch etliche gestandne
Minner und geherzte kriegsleut darob erbleichet und iibell erschrocken,
da mochte man jez auch sagen, er stuhnde an der Canzlen wie ein
thryks und wurnsammen Kremer, der die Horcher zu bestehlen, die
welt zu erschrecken sein gauggelspill und Obenthiir mit den todten
schiadelen an der Canzell treibe.» « Und ist zwar diBer Ludwig in
d’lugenschul wohl abgericht ... Man sagt von alter her, es seye ein
boBer vogell, der in sein eigen Nest hoffiere. MuB8 zwahren ein undank-
barer mensch und verruchter schalk seyn, der sein heimet also ver-
schreyen darf ... Dieweil Gott im anfang der schopfung der wilt nit
nur allein die erden, sonder auch das waBer und ander ding gebenedeyet
und gewichet, darum wir wohl mit der warheit sagen, da unf8ere kind
mit gewiehetem waBer getauft werdint. Irret uns wennig, wenn schon
daBelbig niit vom Priester mit ihrem gepreng gsalzen und gschmalzen
ist. Dann was solt das fiir ein heiligkeit seyn, da der nur ein versoffen
und verhueret Pfaff, der woll alsbald vollen Franzosen und blatheren
stecket, mit seinem unraht und speichell, den er dem kind anstreicht. »



.._259___

«In dem fahl hr. Ludwig etwas niit recht ligt (in der pfilzischen
Kirchenordnung hette er es mit beBeren fugen an anderen enden und
ohrten verricht dann im land Appenzell.) Es macht aber den Ein-
druck («liebe Herren»), wann ein praedicant etwas verhénet, so soll
man ihn straafen, zum land ausjagen, pfengenklich einziichen oder
wohl albald dem Vogell im luft gar erlauben (wie es dann verschinner
jahren etwann gschihen); wenn aber ein Capucinner, Priester oder
Miinch etwas verwiirkt, da heiBet es dann Noli me tangere.

Sollten wir denn eines jeden unniizen lestersmaul wegen gemeinen
EydgnoBen an den 12 ohrten nachlaufen, das wurd unBeren secklen
zu schwir seyn und méchtens unBere geringe Pfriind niit erleiden,
denn auf ein tagsatzung mehr kosten gieng, weder wir eins ganzen jahrs
einkommens hettend.

Wer die ferndrige empohrung angricht, wer hier dieBe zweytracht
erweckt, das wiilen ihr woh!, hett er (P. Ludwig) sein lestermaul
zughan so wir séllichs nie erfolget. Aber da miieBend wir wie das
schifli unnen am bach dem wolf, der oben anstuhnd, das waBer be-
triiebt han. »

Das scharfkantige Schreiben des Herisauer Pridikanten schlieBt
mit der Aufforderung an die « Gnddigen Herren von Appenzell », nach
unparteiischer Gerechtigkeit den Fall zu erledigen. Wir héren aber
weiter von nichts mehr, das in dieser Sache geschehen wire.

Am g. Mirz 1590 kam auch ein Schretben von Ziirich an Appenzell,
worin Klage gefiihrt wird iiber die Aussagen des Kapuziners, und
Ziirich bittet, mit der von den Kapuzinern ofters vorgeschlagenen
Disputation Ernst zu machen. Die Appenzeller antworten, die Kapu-.
ziner seien ihnen von den vier Orten Luzern, Uri, Schwiz und Unter-
walden zugeschickt worden und sie iiberlassen es diesen Eidgenossen
in fraglicher Angelegenheit vorzugehen. !

Wie wachsam P. Ludwig fiir die Erhaltung kirchlicher Rechte war,
zeigt auch ein Brief aus seiner Hand an Abt Joachim von St. Gallen.
Am 23. Juni 1588 schreibt der Pater an den Abt, daB Ammann Meggelin
in Trogen ein Dokument aufgefunden habe, welches dem Abt das Recht
gebe, diese Kollatur anzusprechen, und wenn er jemand zu ihm schicke,
werde er es ihm zeigen. 2 Aus dieser Mitteilung, die auch fiir die iibrigen
appenzellischen Pfarreien das Kollaturrecht des Abtes geltend machen

1'S. Zellweger, Urkunden a. a. O. S. 328-331.
? Zellweger, Urkunden a. a. O. S. 254. Das Original dieses Briefes liegt noch
im St. Galler Stiftsarchiv. Rubr. XIX, f. 8.



— 260 —

wollte, wuchs der « Gruber Handel » heraus, der mit dem Siege des
Abtes von St. Gallen endete und bei P. Ludwig die frohe Hoffnung
erweckte, nachdem nun schon zwei von den acht Pfarreien im Appen-
zellischen katholisch seien, werden die iibrigen bald nachkommen und
so Appenzell als achter Ort die Zahl der katholischen Orte in der Eid-
genossenschaft zieren, noch ehe der Nuntius die deutschen Lande
verlasse. !

3. Der Reformator von Pfanneregg.

Ein ganz hervorragendes Verdienst hat sich P. Ludwig erworben
durch die Reformation des Klosters Pfanneregg im Toggenburg. * ;

Um die Mitte des XV. Jahrhunderts bot das Kloster Pfanneregg bei
Wattwil ein Bild der Bliite und Kraft dar. Es soll damals 155 Schwe-
stern gezdhlt haben. Visitatoren waren die Franziskaner, Schutzherr
des Klosters der Abt von St. Gallen. In den Tagen der Glaubens-
spaltung legte, wie die Chronik berichtet3, der « Erz-Haeresiarcha
Zwinglius in persona selbsten» Hand «an gemeltes Kloster », in welchem
er zwei leibliche Schwestern hatte. Diese sowie dreiundzwanzig weitere
Schwesterh verleitete er zur Apostasie, raubte, was an Giltbriefen,
Silbergeschirr und Kelchen vorhanden war, schiittete Ciborien und « die
heilige 6llung » aus, verteilte die Beute unter die Austretenden und
lieB die Standhaften ganz arm zuriick, so dall, wiahrend vorher das
Kloster 150 und mehr Schwestern hatte erndhren kénnen, nun kaum
mehr acht leben konnten, bis im Jahr 1591 dasselbe in geistiger und
materieller Beziehung wieder reformiert wurde.

Das Klgsterlein zu Pfanneregg hatte damals viel zu leiden, weil im
Toggenburg mit Ausnahme von Lichtensteig und St. Peterzell gegen

1 Ritter, a. a. O. 39 ff. Man sieht gerade beim « Gruber Handel » aufs deut-
lichste, daB P. Ludwig durchaus nicht auf eine Teilung des Standes Appenzell hin-
arbeitete. Es lag ihm vielmehr alles daran, den ganzen Kanton zu rekatholisieren.
Zu diesem Behufe wollte er zundchst in Verbindung mit dem Nuntius den noch
katholischen Teil des Landes eng an die funf katholischen Orte der Eidgenossen-
schaft anschlieBen, um mit deren Hilfe auch die neugliubigen Teile wieder zur
katholischen Kirche zuriickzufithren. Die Entwicklung nahm dann aber, aus
Griinden, die machtiger waren als der Wille auch des eifrigsten und tiichtigsten
Mannes, einen anderen Verlauf und fithrte zur Landestrennung.

? In der Darstellung dieser wichtigen Begebenheiten folgen wir der sorg-
faltig gefithrten Hauschronik des Klosters Wattwil : Chronik oder jdahrliche Ge-
schicht Unserer beiden Gotleshduser Pfaneregg und Sankta Maria dev Englen 1646
zusammengetragen durch den HH. Magistrum Mathiam Meher von Ueberlingen,
Beichtiger des Gotteshauses.

3S. a.a. O. 8 fi.



— 261 —

40 Jahre «kein MeBpriester mehr gewesen » und die Klosterfrauen ge-
zwungen wurden nach Wattwil zu den Pridikanten in die Predigt zu
gehen. Sie stellten dann aus « Strauh gemachte Figuren » auf die « Bor-
kirchen und sich dadurch etliche Mal kénden entduBern». Auch ver-
bargen sie die Heiligenbilder unter die Scheiter und Holzbeigen des
Klosters. Wihrend 40 Jahren starb keine der acht Schwestern, so daf3
sie durch Gottes wunderbare Fiigung wegen der Sterbsakramente nicht
in Verlegenheit kamen. Immerhin wurden sie lau, bis nach und nach
wieder jiingere und eifrigere Mitglieder eintraten.

Von besonderer Tiichtigkeit war die Schwester Elisabetha Spitzlin
aus Lichtensteig, geboren 1545, ins Noviziat eingetreten 1559, zur
« Frau Mutter » gewidhlt 1573, gestorben den 24. August 1611 an der
Pest. Sie galt als eine wiirdige Oberin, war aber doch « weit von der
rechten Linien und Zweck » ithres Ordens abgeirrt.

Da machte sie mit ihrem ganzen Konvent im September des
Jahres 1588, in Begleitung des ordentlichen Beichtvaters, der damals
Pfarrer zu Wattwil war, eine Wallfahrt zur Engelweihe nach Einsiedeln.
Auf dieses Fest waren die Kapuziner als Beichtviter berufen worden.
Die Schwestern hatten diese bisher weder gekannt noch von ihnen je
etwas gehort. Auf Dringen ihres Beichtvaters legten sie diesen Patres
die Beichte ab. Es war gerade der « fromme, eiiffrige und heilige vater
Ludovikus auBl Saxen, damals in Familia zu Underwalden » da.

Diesem beichtete «die wiirdig frauw Muter » und nach Ablegung
ihres Siindenbekenntnisses fragte er sie, welchen Ordens sie sei (was
sie spater ihren Schwestern o6fters erzdhlte). Auf ihre Antwort, daB
sie ein Kind und des Ordens des heiligen Vaters Franziskus sei, erwiderte
der Pater, er sei ebenfalls ein Sohn des heiligen Franziskus, sie solle
aber seinen und ihren Habit mit einander vergleichen. Sie sei also noch
weit entfernt von dem wahren Ordensgeist. Dann sprach er ihr mit
so ernsten Worten zu, daB sie in heile Trdnen ausbrach, ihre Ringe,
Armspangen, silberbeschlagene Messer und Giirtel (wie sie damals
leider geistliche Personen gerne hatten) heimlich abzog und in den Sack
schob und in allem dem Pater Ludwig Gehorsam und Unterwiirfigkeit
angelobte.

Nach Verflul} eines halben Jahres kam P. Ludwig auf seiner Reise
von Unterwalden nach Appenzell in das Kloster Pfanneregg, wo Elisa-
betha Spitzlin ein ganz anderes Leben begonnen hatte. Die iibrigen
Schwestern aber fand der eifrige Pater jeder Reformation abgeneigt.
Deshalb hatte er einzig « fiir die wiirdig frauw Muter nach der rechten



— 2062 —

reformation Ein Habit praepariert und geschniten, den sy Alleinig
von Seiner eigenen Hand Empfangen und mit demselbigen nach der
viteren Capuzinern Ceremoni und Ordnung angethan und Einge-
schleuft worden. »

Vom Jahre 1588 bis 1591 trug die Oberin allein dieses Ordenskleid
und muBte deswegen vieles ausstehen. Durch ihre Geduld und Freund-
lichkeit brachte sie es aber dahin, daB nach und nach auch die iibrigen
den « Habit der Reformation » annahmen. Nur eine blieb halsstarrig,
in dem fritheren « conventualischen habit Brangend ». Eines Tages nun
kam P. Ludwig als Extraordinarius zum Beichthdren nach Pfanneregg
und teilte nachher die Kommunion aus. Wie er aber die Schwester in
ihrem grauen « conventualischen habit » daherschreiten sah, rief er ihr
die Worte zu : « Was tut der Satan unter den Kindern Gottes ? » und
verweigerte ihr die heilige Kommunion. Da erschrak diese so sehr,daB
sie alsbald «deB heiligen reformierten habits kleid Begert» und ein
exemplarisches Leben fithrte und « wol getréstet under mir Schreibenden
im 1629. Jar gottselig verschieden. » (Der Chronist Mathias Meher war
30 Jahre lang Beichtiger im Kloster.)

Ungefihr im Mirz des Jahres 1591 gab dann P. Ludwig selbst
mit seinem Ordensbruder Jakobus die richtige Form fiir den Ordens-
habit an und schnitt ihn zu, « Under welchem werkh drey grusame
geschrey alB Eines Briiellenden Léwens um unser Closter im Lufft
erschallen », was von den Schwestern und von den beiden Kapuzinern
gehért wurde.

Nachher erklirte ihnen P. Ludwig mit «allem Ernst und Flei »
die Regel des hl. Franziskus.

Das klosterliche Leben in Pfanneregg hob sich alsdann in kurzer
Zeit zu groBer Bliite, dafl schon in den neunziger Jahren des XVI. Jahr-
hunderts Klosterfrauen dieses Gotteshauses in zahlreiche andere Kloster
gerufen wurden, um dort ebenfalls die Reformation durchzufiihren.
Teuten, Luzern, Sackingen, Solothurn, Notkersberg, Altstdtten, Bre-
genz, Landshut, Salzburg usw. waren Stidtten, wo die Klosterfrauen
von Pfanneregg ihren guten Geist und ihre musterhafte Ordensdisziplin
hintrugen und verbreiteten. (Wir gedenken in einer eigenen Arbeit
dieses glinzende Blatt der ncucrcn Kirchengeschichte aus der Ver-
gessenheit herauszuziehen.)

P. Ludwig lieB keine Gelegenheit voriibergehen, ohne auch aus der
Ferne noch das bedeutsame und verdienstvolle Werk der Pfanner-
egger-Klosterreform auf alle Weise zu fordern. Es finden sich im Kloster



—_ 263 —_

zu Wattwil (in schénem Einband) zehn «Geistliche Sendschreiben,
genommen aus der Chronik unseres Gotteshauses St. Maria der Engeln
zu Pfanneregg, gegeben von P. Ludovicus, Kapuziner und Guardian zu
Appenzell, zur Zeit der Reformation, welche ist angenommen worden
vom ermelten Pater, unter der wohlehrwiirdigen Frau Mutter Maria
Elisabetha Spitzlin, gebiirtig zu Lichtensteig im Jahr 1591. »

Wir lassen hier aus den Sendschreiben einige Partien folgen, welche
einerseits von dem Geistesleben unseres P. Ludwig und anderseits von
der aszetisch-religiosen Richtung im damaligen Katholizismus ein
anschauliches und lehrreiches Bild geben. Es ist eine eigenartige Weihe
und kostliche Salbung iiber diese Schreiben ausgegossen.

Das erste Sendschreiben ist datiert vom 14. « Tag oder Nacht »
November 1589, ohne Ortsangabe, und handelt vom betrachtenden Gebet.

Die elende Zeit der Fastnacht hat ein Ende genommen und die
edle Zeit der Gnaden, die goldene Zeit der Fasten ist angebrochen,
wo wir unsern gréBten Feind, das Fleisch, konnen martern und den
Geist durch Andacht fest machen. Es hitte wenig Nutzen, wenn das
Fleisch mit Fasten gemartert, der Geist aber nicht zugleich mit Andacht
erfiillt wiirde. Das Fleisch miiite sonst unter der Biirde erliegen, es
finge an zu murren, wiirde ungeduldig und dadurch der Verdienste des
Fastens beraubt. '

Damit ich nun meinem Amte genug tue und euch, meine geistlichen
Tochter, die ich von neuem im Geiste geboren habe, auf dem Wege
Gottes voranfiihre, konnte ich es nicht unterlassen, euch schriftlich
zu unterweisen, da ich es aus verschiedenen Ursachen jetzt nicht
miindlich tun kann.

Es wissen heutzutage, leider Gottes, geistliche Leute wenig von
Betrachtung. Und doch sind aus keinem andern Grunde die Kléster
gestiftet worden und heiBen deren Insassen aus keinem andern Grunde
Geistliche Leute, als daB sie durch solche Betrachtungen sich mit Gott
vereinigen. Jetzt wei man kein Wort mehr davon. Daher ist es ge-
kommen, daB3 die Klosterleute in so groBe Siinden gefallen sind und
in Fressen und Saufen arger sind als die Weltleute ; dieweil sie Gott
verlassen und die Betrachtung auf die Seite gestellt haben, darum hat
Gott auch sie verlassen.

Machet solche Betrachtungen in der Kirche, in euern Zellen, bei
der Arbeit. Betrachtet jetzt den Jammer der Welt, alle die Krank-
heiten, Armut, Verfolgung und anderes Elend, dem die Weltmenschen
unterworfen sind. Betrachtet jetzt den Tod, wie ihr sterblich seiet



._.264._

und wie ungewill die Stunde des Todes, wie gar ein gebrechlich Ding
es sei um den Menschen, welche Sorge und Anfechtung des bdésen
Feindes er da ausstehen muB, welch ein strenges Gericht er vor dem
Angesichte Gottes durchzumachen hat. Betrachtet die unaufhorliche
Pein der Holle, deBgleichen die unerhorte Freude des ewigen Lebens,
immer zu weilen vor dem Angesichte Gottes. Betrachtet die unerme8-
lichen Wohltaten, die der Herr uns und allen Menschen erzeigt hat vom
Anbeginn der Welt bis zur gegenwirtigen Stunde. Betrachtet vor allem
andern das Leben, Leiden und Sterben Eueres allersiiBesten Gesponsen
Jesu! Und, wenn ihr wissen wollet, wie ihr recht betrachtet, da sollet
ihr euch zum allerersten verdemiitigen, euere Siinden bereuen und um
Verzeihung bitten und dann mit demiitigem Herzen sagen : « O aller-
siiBester Jesu, ich bin nicht wiirdig, daB ich vor deinem Angesicht
erscheine, von wegen der Viele meiner Stinden. Ach mein allersiilester
Gespons, siehe, ich mache ein Biischele aus allen meinen Siinden und

versenke sie in deine heiligen fiinf Wunden» ... So bildet euch ein,
daB ihr selber an der Stitte wiaret, wo er gelitten hat ... im Himmel
oder in der Holle und eilet nicht zu dem Ende ... Leset zuerst ein

Stiick aus dem Leben Jesu und nachdem ihr es gelesen, betrachtet es
in aller Ruhe. ...

Es folgen hier ganz auBerordentlich praktische und eindringliche
Winke fiir das Betrachten, wie sie die besten geistlichen Biicher der
Gegenwart nicht trefflicher enthalten. Was der Betrachtende zu tun
habe, um die Versuchungen zu iiberwinden, was ferner, um bestimmte
Tugenden zu gewinnen. Zum Schlusse enthdlt das Schreiben einen
herrlichen Lobpreis des betrachtenden Gebetes wie wir ihn kaum
jemals schéner und begeisterter vernommen haben. P. Ludwig ver-
steht es meisterhaft, die schonsten Stellen der Heiligen Schrift, beson-
ders auch des Hohen Liedes und der Propheten ungezwungen und
wirkungsvoll in seine Gedankenginge zu verweben. Auch treffende
Bilder und Vergleiche stehen ihm miihelos zu Gebote. Sein Unterricht
iiber das betrachtende Gebet, der sich an die Methode des hl. Ignatius
von Loyola anlehnt, dieselbe aber noch vertieft und verinnerlicht, wire
noch heute einer Massenverbreitung wiirdig. Jede Zeile verrdt den
tiefen Geistesmann.

« Durch solche Betrachtungen wird der Mensch ganz géttlich, ganz
geistlich und dermaBlen mit Gott vereinigt, daf3 er lieber tausendmal
sterben als wieder von Gott abweichen wollte. » Ubet darum dieses
Gebet und fiihret auch eure jungen Téchter (Novizen) darin ein.



— 2065 —

In einer Fortsetzung dieses Sendschreibens, welches datiert ist :
Appenzell, den 29. November 1589, behandelt P. Ludwig, aut geduBer-
ten Wunsch der Klosterfrauen, fiinf Seelenbdder, womit er in eigen-
tiimlicher allegorisierender Sprache die Grundregeln des geistlichen
Lebens darlegen will.

Das erste Bad besteht darin, dal ihr euch durch die freiwillige
Armut von allen zeitlichen Dingen abwaschet. In einer kostlichen Art
wird das Gliick dieser Armut geschildert.

Das zweite Bad besteht darin, daB ihr aus euern Sinnen alle
Sinnlichkeit entfernet. Auch diese Schilderung ist voll Anmut
und Kraft. '

Das dritte Bad besteht darin, daB3 sich der Mensch abwasche von
allen bosen Meinungen, daB er alles tue um der lauteren Liebe Gottes
willen. Hier findet sich eine prichtige populdre Abhandlung iiber den
Unterschied zwischen knechtischer Furcht und kindlicher Furcht.

Das vierte Bad besteht darin, daBl sich die Seele abwasche von aller
unordentlichen Liebe zur Natur und zu wverginglichen Dingen. In
feiner und geistvoller Art schildert hier der Briefschreiber die Gefahren
und Tduschungen der Selbstliebe.

Das fiinfte Bad ist das Bad der iiberfliissigen Gedanken, daf3 der-
jenige, so die Liebe Gottes in seinem Herzen haben will, alle « Mucken
der Gedanken » vertreibe, aller Creaturen Einbildung aufgebe und nach
der Einigkeit des Herzens trachten soll. Ein liebliches Blatt, das den
Mystikern des Mittelalters alle Ehre machen wiirde.

Das zweite Sendschreiben, datiert von Appenzell, den 19. Dezem-
ber 1589 und unterschrieben von Fr. Ludwig von Sachsen, unwiirdiger
Guardian zu Appenzell, bringt die Fortsetzung der Seelenbdder.

Das seckste Bad besteht darin, daB eine geistliche Person-sich ab-
wasche von allen zeitlichen, unnétigen Sorgen. Das klosterliche Ideal
wird hier von Meisterhand geschildert.

Das siebente Bad liegt darin, daB du dich von aller Bitterkeit des
Herzens abwaschen sollst. Hier werden die Gefahren fiir die Nachsten-
liebe, wie solche in einer Kommunitat vorkommen, in trefflichen Strichen
gezeichnet.

Das achte Bad besteht darin, daBl der Mensch alle eitle Ehre und
das Wohlgefallen der Welt abwasche. Ernste Worte iiber Weltehre und
Gottesehre,

Das neunte Bad besteht darin, daB du dir selber absterbest. Wer
sich am meisten in dem iibt, der gefallt Gott viel besser, als wenn Einer



— 266 —

taglich das Kindlein Jesus sehen oder mit Maria reden oder die heiligen
Engel wiirde singen horen.

Mit einem Anflug von Ironie und gesundem Humor weist hier
P. Ludwig gewisse Extravaganzen des geistlichen Lebens zuriick. Er
will bei aller Tiefe und Innigkeit eine gesunde, niichterne Aszese.

Das zehnte Bad besteht darin, daB3 der Mensch alle Kleinmiitigkeit
aus seinem Herzen abwasche, ohne allzu groBe Angst fiir sein Seelen-
heil. « Gott ist nicht ein herber, sondern ein gnidiger Gott.» Man muB
ein kindliches Herz haben. Ein prichtiges Loblied auf Gottes Giite
und Menschenfreundlichkeit.

Es folgen dann zwei Schreiben vom 26. Dezember 1589 und vom
25. Januar 1590 aus Appenzell, letzteres unterzeichnet Fr. Ludwig aus
Saxen. Sie handeln von zehn Récken oder Kleidern, die der Schreibende
den Ordensfrauen senden wolle.

Die Dankbarkeit, so beginnt das erste Schreiben, fiir so manche
von euch empfangene Wohltaten, sowie meine Liebe zu Jesus und die
Sorge fiir die mir anvertrauten Schéflein driangt mich, euch das ganze
geistliche Leben zu erkldren. Wie ich Eucbh im alten Jahr gelehrt
habe, was ihr vermeiden sollet im geistlichen Leben, will ich euch nun
zeigen, was ihr iiben sollet, um zur Vollkommenheit zu gelangen. Als
ein armer Bettelmodnch, der nichts Zeitliches zu verschenken hat noch
darf, will ich Euch zu einem gliickseligen neuen Jahr mit zehn schénen
heiligen Rocken versehen, wie die Heilige Schrift es uns erzdhlt von
der «lieben Judith und von der lieben Esther ».

Das erste Kleid ist ein blauer Rock der Demut. « Diese Demut ist
nichts anderes als eine tiefste Neigung des Herzens vor dem Angesicht
Gottes. » In theologisch tiefer und zugleich auBerordentlich praktischer
Weise wird Wesen und Ubung der Demut dargelegt.

Der andere Rock ist der heilige Gehorsam. Hier folgt ein Bild des
klosterlichen Gehorsams wie es nicht schéner entworfen werden konnte.

Der dritte Rock ist der schone Rot-Damast der heiligen Geduld.
«Es kann ein Goldschmid das Silber nimmer so schén machen als
sauber und rein Gott seine Freunde mit der Verfolgung machet. »

Der wierte Rock ist die Sanftmiitigkeit. « Wenn sich der Mensch
in widerwirtigen Sachen befindet, so soll er nicht lang nachsinnen, soll
er alles zum besten auslegen, denken, daB er es Christo tue, was er
leidet. » « O wenn du wiiBtest, wie angenechm dich diese Tugend Christo
machet, wasgroBe Ergotzlichkeitduindeinem Herzen wiirdest aus ihr iiber-
kommen, keine Miihe wiirde dich verdrieflen, derselbigen nachzustellen. »



._.267._.

Der fiinfte Rock ist die Freundlichkeit, welche der Sanftmut Tochter
ist und welche aus dem gemeinschaftlichen Leben in einem Kloster
«©in wahres Paradies machen kann. Wie fein und lieblich ist es, daB
Briider und Schwestern einhellig leben.

Der sechste Rock, so fihrt das Schreiben vom 25. Januar 1590
weiter, ist das imnnerliche Mitleiden, der siebente die Freigebigkeit, der
achte die Starkmut, der neunte die Bescheidenheit, der zehnte ist ein
schoner, weiBer Mantel, mit welchem der Mensch ganz und gar bedeckt
sein muB, namlich die Reinigkeit oder Keuschheit.

Alle diese Tugenden werden in den wiarmsten Farben geschildert
und in der gliicklichsten Weise auf das tédgliche Leben mit seinen
mannigfachen Bediirfnissen angewendet. Eine edle, warmherzige Be-
redsamkeit durchflutet die Sprache. Wir finden hier eine wahre Perle
der aszetischen Literatur und ein herrliches Zeugnis, wie sehr sich der
Katholizismus am SchluB des Trienter Konzils auch in deutschen
Landen auf seine besten Krifte und kostbarsten Traditionen wieder
besonnen hatte. Man muB bei der Lektiire den liebgewinnen, der in so
anmutiger Form die héchsten und schonsten Gedanken darlegt.

Das dritte Sendschresben vom 8. Februar 1590 (ohne Ortsangabe,
aber jedenfalls aus Appenzell), handelt von der Vereinigung mit Gott
und von den Mitteln, diese Gnade zu erlangen. Streben nach dieser
Vereinigung, Hinneigung aller Krifte zu Gott, Ubung der Tugenden
und fleiBiges Betrachten fithren zu jener Sonnenhéhe.

Das vierte Sendschreiben aus Appenzell, den 6. Mirz 1590, redet
vom Fasten und Stillschweigen.

Schon der Eingang gibt uns ein anziehendes Bild von dem wahr-
haft innerlichen Leben unseres Gottesmannes. « Die fréhliche Zeit der
Fasten, die anddchtige Zeit der BuBe, die wunderbarlichen Zeremonien,
so unsere Mutter, die alte katholische Kirche in diesen Wochen braucht,
die reitzet mich an, daB ich vor Freuden jubilire und ob ich schon
lahm, halbkrank zu Bette liege, so kann ich es doch nicht unterlassen,
euch als euer geistlicher Vater zu schreiben, wie ihr diese Fastenzeit
mit Nutzen und Frohlichkeit verleben konnet. » In prachtvoller Weise
wird dann das Fasten und die Tugend des Stillschweigens dargelegt.
P. Ludwig zeigt sich hier als ebenso groBer Kenner der Kirchen- und
Profangeschichte wie als vollendeter Lehrmeister der klosterlichen
Aszese. Man konnte noch heute kaum besser und gediegener iiber
diese Punkte sprechen als es im vorliegenden Sendschreiben geschieht.
Besonders kostlich sind die Ratschldge zur Beherrschung der Zunge.



— 268 —

Das fiinfte Sendschreiben aus Appenzell, den 16. Juni 1590, spricht

in Erfiillung eines durch die Klosterfrauen iibermittelten Wunsches,
von der Liebe Gottes. Es beginnt mit den Worten : « Die Liebe meines
allersiiBesten Jesu, die ziinde unsere Herzen an. Amen. »
- Der zweite Teil dieses Schreibens zeigt an verschiedenen Heiligen
die GroBe und Herrlichkeit der Gottesliebe, im ersten Teil aber ver-
nehmen wir eine erschiitternde Selbstanklage des Schreibenden. « DaB
ich leider, Gott sei es geklagt, weit von meinem allerliebsten Schatz bin
gewichen, auch mit gar zu wvil irdischen Geschiften beladen, ein ganz
kaltes und erfrorenes Herz bekommen, daB ich aus der Gesellschaft der
Heiligen verstoBen, jetzt als eine verfluchte Schlange mit meinen Sinnen,
Gedanken und Herzen mich aut der Erde herumwilzen muB3, als eine
blinde Scherrmaus wiihle ich die Erde um und als eine giftige Krote
fille ich mein Herz mit Erde. Ach, edle Zeit, wo bist du hingekommen.
Wenn ich daran denke, was fiir groBe SiiBigkeit mir mein Jesus im
Anfange meiner Bekehrung mitgeteilt, was fiir groBe Wohllust ich
empfand in der Betrachtung des bitteren Leidens Christi, was fiir
Ergotzlichkeit ich empfunden, wenn ich mit meinem Herzen, Sinn und
Gemiit in dem Chor der Engel spazierte und mit meinem Jesus redete,
so wird mein Angesicht blutrot und meine Augen laufen mir iiber, daf3
ich durch meine Schuld wegen schnéder, stinkender, irdischer Geschifte
ach aus dem Himmel verwiesen, ach aus der Gemeinschaft der Heiligen
verstoBen bin.» Doch ich will nun diese Anleitung zur Liebe Gottes
schreiben, da3 sie in diesem meinem Jammer noch ein Zeichen der
alten Freundschaft gegen meinen siilesten Jesus sei. Mogen dann die
Leserinnen, wenn sie «in siiler Melodei, in liebhabenden Gespréachen » mit
Jesus reden, fiir mich beten, damit der Herr mich wieder wenigstens
«zu einem Stallbuben annehme, daf3 ich die Schiileln in dem Hause
meines Gottes wischen und ihr unterster Diener sein kénne. »

Das sechste Sendschreiben trigt das Datum Appenzell, den 20. Sep-
tember 1590 und ist unterschrieben Fr. Ludwig, ein unwiirdiger Kapu-
ziner. Es handelt von der Betrachtung des Leidens Christi und beginnt
mit dem Satz: «Das Feuer des hl. Antonius verbrenne euch liebe
Kinder und Seelen. Amen. » Geistreich nun wendet der Schreibende
das so sehr gefiirchtete Antoniusfeuer (d. i. der Aussatz) auf das
geistige Feuer der Gottesliebe an. Eine lieblich sinnige Darlegung
der Umstdnde des Leidens Christi bildet den weiteren Inhalt dieses

schonen Schreibens. P. Ludwig erscheint darin als Meister der
Beschauung.



— 269 —

Das siebente Sendschreiben mit dem SchluBvermerk «gegeben in
Eyl den 23. Dezember 1590 » handelt von den Zungensiinden.

Das Schreiben bemerkt, daB3 viele Leute, besonders « Weibsper-
sonen », wenn sie auch alles verlassen haben, doch «das Maul nicht
zihmen konnen» Dann zdhlt er fiinfundzwanzig Zungensiinden auf
und verurteilt sie mit einer in den iibrigen Sendschreiben nicht vor-
kommenden Schirfe. An einer Stelle heiBt es: « Wenn Einer eines
Andern Beicht hort und zuloset, wenn er beichtet und sagts hernach
aus, der tut auch eine Todsiind ; auch wenn Einer einen Zeddel findet,
auf welchem Einer seine Siinden aufgezeichnet hat, allein liest oder
Andern offenbart, ebenso wenn Einer einen Schmaéihbrief liest oder
Andern zuschreibt oder das Geschriebene zu lesen gibt. » _

Das achte Sendschreiben, wieder mit dem SchluBl « gegeben in Eyl »
den 11. Januar 1592 empfiehlt das eifrige Tugendstreben. « O adeliche
Tugend, » so wiederholt er mehr denn zehnmal, um in immer neuem
Schwung der edelsten Beredsamkeit den Wert der Tugend zu preisen.
Passende, ergreifende Beispiele von Heiligen sind jeweils eingeflochten.

Der Schreibende bemerkt, daB er nicht bloB3 an vielen Orten predige,
sondern auch gern und oft zur Feder greife, um geistliche Personen
auf dem Weg zur Tugend aufzumuntern und so das ihm anvertraute
Pfund recht auszuniitzen. Er fiigt auch die Klage bei: « O zu was
elenden Zeiten hast du mich, o siiBester Jesus, geboren werden lassen,
in welcher die Welt dermaflen ist in Untugenden ersoffen, wo die
Tugend so sehr verachtet wird. »

Das neunte Sendschreiben, «gegeben in Eyl», den 11. November
1592, fithrt aus, wie Gott allein die Ruhe und der Lohn der Seelen ist.

Das zehnte und letzte Sendschreiben, « gegeben zu Baden im Aargau »,
im Jahre 1592, spricht von der einfachen Kleidung. Er habe auf ver-
schiedene Briefe teils wegen Ungunst der Boten, teils wegen Mangel
an Zeit nicht antworten kénnen. Ihr Eifer gefalle ihm gar wohl, beson-
ders, dafl sie nun die Kleiderreform eingefiihrt haben. «Man sagt
iiberall von vmgeschaffenen Klosterfrauen von Pfaneregg. Ein kleines
Waldvogelein, das vermacht von auBen sein Nest mit Dérnern und
inwendig mit weichen Federn. O wollte Gott, dieweil ihr euern Leib
von auBlen habet mit rauhen Kleidern verwahret, daB ihr auch ein
reiches kindliches Herz iiberkommen und mit geistlichen Betrachtungen
dasselbe zubereitet, damit der himmlische Vogel sein Nest in Euch
machen und ganz lieblich in Euch ruhen machte. »

« Welcher gefangene Mensch hat eine Hoffart an den Ketten, mit



welchen er gefangen ist. O ewiger Gott, die Menschen sollten weinen,
so oft sie die Kleider anschauen, dieweil solche nichts anderes sind
denn Deckmaintel ihrer Scham und Zeichen ihrer Verdammnis. Und doch
sind sie so toricht und wollen Hoffart damit treiben. Der schlechte
Rock unseres heiligen Vaters Franziskus glinzet im Himmel mehr als
kein Sonnen.»

4. Weitere Wirksamkeit P. Ludwigs von Sachsen.

Die duBerst erfolgreiche Tatigkeit unseres P. Ludwig in Appenzell
erlitt im Jahre 1588 einen Unterbruch, indem derselbe mit seinem her-
vorragenden Mitbruder P. Alexius von Mailand auf Wunsch des pépst-
lichen Nuntius Paravicini sowie des Basler Bischofs Christoph Blarer
um Pfingsten 1588 herum nach Solothurn gesandt wurde.! Der Nun-
tius spricht iliber das am 29. April 1588 in Luzern gehaltene Kapitel
der Kapuziner seine grandissima consolatione aus, wegen der herrlichen
Friichte ihrer Wirksamkeit. 2 Er hoffte, daB3 die in Glaube und Sittlich-
keit tief darniederliegende Stadt Solothurn namentlich durch die
Predigt des P. Ludwig michtig kénne gehoben werden. Die Patres
bezogen Wohnung im Franziskanerkloster, in dessen Kirche sie auch
die Predigten hielten. Das flammende Wort P. Ludwigs, verbunden
mit seinem leuchtenden Lebenswandel, tat auch hier seine Wirkung.
Dreimal in der Woche predigten die Kapuziner. « Il frutto a Solodoro
€ miracoloso », schreibt der papstliche Nuntius nach Rom. Eine groBe
Umwandlung trat ein in der alten, reichen Aarestadt. An Weihnachten

1 Annales Provinciae Bd. CXVII, S. g1.

2 Nuntiatura di Svizzera Fol. 102, 2, Mai 1588, In den Nuntiaturberichten
dieser Jahre erscheint an zahlreichen Stellen unser P. Ludwig, immer nur ge-
heiBen il cappucino, hie und da noch mit dem Beiwort di Sassonia. Mit wahrer Be-
wunderung spricht insbesondere der Nuntius Paravicini, der firr die appenzellischen
Angelegenheiten eine ganze Vorliebe zeigte und diesen Stand sogar «il mio can-
tone» genannt hat, wiederholt von unserem Pater. Er skizziert einzelne von
dessen Predigten, die den klugen und scharfsinnigen Kontroversisten verraten,
berichtet voll Enthusiasmus nach Rom, wie an LichtmeB 1588 mehr als 3000 Per-
sonen an der Prozession in Appenzell teilgenommen und viele hunderte gebeichtet
hitten, wie der Pater, den die Protestanten einen Spion des Papstes nannten,
ohne Furcht vor deren Anschligen, alles erneuert und fiir den katholischen
Glauben entflamme, wihrend frither selbst in der Osterzeit kaum 40-50 Personen
zur Kommunion gegangen seien. S. die Nuntiaturberichte der Jahre 1587, 88—91.
Wir konnen hier den Wunsch nicht unterdriicken, daB die Publikation dieser
Berichte rascher voranschreiten méchte. Es ist eine Ehrenschuld fiir die katho-
lische Schweiz. Ein duBerst wichtiges und kostbares Material liegt hier noch fast
verborgen. Die Gegenreformation findet gerade in diesen Folianten ihre gewaltige
Illustration.



gingen, dem Berichte des Nuntius zufolge, fast alle zur Beicht. Die
Biirger beschlossen den Bau eines Kapuzinerklosters, und schon im
nichsten Jahre konnte die Klosterkirche eingeweiht werden.

Etwas lianger und noch tiefgehender war die Wirksamkeit P. Lud-
wigs in Baden, dem Sitze der schweizerischen Tagsatzung. Auch hieher
kam der seeleneifrige Monch auf Veranlassung des pipstlichen Nuntius,
der damals zum Schutze des im Aargau schwer bedrohten Katholizis-
mus den Bau eines Kapuzinerklosters wiinschte. !

Mit gewaltigem Erfolg predigte P. Ludwig in Baden, teils vor
dem Volke, teils vor den Herren der Tagsatzung, den fremden Ge-
sandten und hohen Personlichkeiten, die stets zahlreich dorthin strom-
ten. Unter den letzteren war auch der Fiirstbischof von Basel, Christoph
Blarer, der zur Restauration seines tiefgesunkenen Bistums 2 nebst den
katholischen Eidgenossen besonders die Mithilfe der Kapuziner in
Anspruch nahm. Der Bischof wohnte oft den Predigten des P. Ludwig
bei und beriet sich mit ihm iiber die wichtigen Angelegenheiten seiner
Dibzese. Auch fiir ein Kapuzinerkloster in Baden interessierte er sich
lebhaft und versprach seinen materiellen Beistand.

Indessen stie3 das Unternehmen anfangs aut bedeutenden Wider-
stand, besonders von Seiten des arg zerriitteten Klerus, der nicht ohne
Grund fiirchtete, das Ende seiner traurigen Herrschaft méchte heran-
nahen. Man nahm zu einer plumpen Verleumdung Zuflucht, indem
ein Priester den P. Ludwig anklagte, er habe aus der an die Pfarr-
kirche zu Baden anstoBenden Kapelle, wo die Kapuziner predigten und
Beicht horten, einen Kelch gestohlen. Die Liige kam bald ans Tages-
licht. Und der Platz fiir ein Kloster wurde darauf den Kapuzinern
ohne weitere Schwierigkeiten gewdhrt. ® Von Baden aus durchzog der
unermiidliche Missionir predigend den ganzen Aargau und die Gegenden
bis in die Nihe von Basel, sowie rheinaufwirts bis gegen Schaffbausen,
iiberall mit auBlerordentlichem Erfolg das Volk im alten Glauben befesti-
gend 4. In Zurzach predigte er 6fters an den dortigen Markttagen 5. Auch

1 Nuntiatura di Svizzera, Fol. 234, 31. Oct. 1588.

2 Joh. Georg Mayer, Das Konzil von Trient, Bd. I, S. 97.

3 Annales Provinciae, Bd. CXVII, S. g7.

4 11 Capucino di Sassonia, che & hora in Bada, andé a questi giorni predi-
cando per le ville et in alcuni publiche processioni per paesi de Cattolici sino
vicino a Basile a due hore ; e per sentirlo vi concorsero li primi di quella citta
€ in gran numero stavano stupiti de’ sermoni .. il frutto ero piu che ordinario.
So Paravicini an Kardinal Montalto N. d. S. IV Arch. Vat.

5 Chronica Prov. Helv. S. 53. — P. Ilg, a. a. O. S. 20 hat eine Mitteilung
betreflend Zirich, die uns unwahrscheinlich vorkommt und fiir die wir nirgends



an eigenartigen Zwischenfillen und 6fteren Lebensgefahren feblte es dem
seeleneifrigen Manne nicht. !

Im Jahre 1588 weilte P. Ludwig auch in Unterwalden (Stans), von
wo er an die Engelweihe in Einsiedeln zum Beichthéren geschickt
wurde. Bei diesem AnlaB traf er, wie oben mitgeteilt, die Kloster-
frauen von Pfanneregg, durch deren Reform er sich ein so hohes Ver-
dienst erworben hat. Anfangs des Jahres 1589 finden wir ihn wieder als
Guardian in Appenzell, von wo er seine feurigen und geistreichen
Sendschreiben nach Pfanneregg gerichtet hat.

Die endgiiltige Ubersiedelung unseres Paters nach Baden fand im
Jabre 1591 statt. Am 8. Oktober dieses Jahres wurde auf dem Provinz-
kapitel zu Altdorf P. Ludwig zum Definitor und Fabricator 2, sowie

eine Bestdtigung finden konnten, die aber doch hier angefihrt sei. Nach der
Predigt vor der Tagsatzung in Baden statteten die Ziircher Abgeordneten dem
P. Ludwig einen Besuch ab und sagten : Ehrwiirdiger Vater ! Wir sind des leeren
Geredes unserer Pradikanten satt. Kommt doch nach Ziirich und prediget in
unserer Stadt. Man wird sich an Eurem Wort nicht nur erbauen, sondern Hunderte
werden zur katholischen Kirche zuriickkehren. Indessen wollen wir nach unserer
Heimkehr die Sache einleiten und Euch sofort Nachricht geben. Die Pridikanten
seien dann von panischem Schrecken erfiillt worden und haben die Sache hinter-
tricben. — Das Wahre an dieser Darstellung mag der gewaltige Eindruck sein,
den P. Ludwig auf die Protestanten ausiibte. Auch sind wohl manche Zircher
im Geheimen nach Baden zu seinen Predigten gegangen.

An gleicher Stelle bemerkt P. Ilg : « Nach Ziirich wire der seeleneifrige Pater
nicht ungern gegangen, weil er daselbst empfiangliche Herzen wuBte. Als aber
der Altratsherr Meier von Schaffhausen dem P. Ludwig vorschlug, nach Schaff-
hausen zu gehen und dort zu predigen, erwiderte er mit heiligem Freimut: « Ej,
was konnte ich doch bei Euch in Schaffhausen wirken ? Das Paradies (ndmlich
das vom hl. Eberhard gestiftete Kloster Allerheiligen) habt Ihr verloren, die
Heiligen habt Ihr aus der Stadt hinausgeworfen und fihrt Ihr einen Bock im
" Wappen zum Zeichen dessen was Ihr seid. Die Bocke aber werden am Gerichts-
tag zur Linken stehen und vom goéttlichen Richter ins ewige Feuer geworfen
werden. » Auch dieser Mitteilung stehen wir skeptisch gegentiber.

1 P. Elektus von Laufenburg, t 1672, erzahlt in Bd. CXVI, S. 23 ff. der
Provinzannalen folgendes : Als P. Ludwig einmal zur Winterszeit nicht weit von
Randegg bei Schaffhausen reiste und sich verirrte, hat er einen Bauern um den
Weg fragen wollen. Der Bauer aber, ob dem ungewdhnlichen Anzug erschrocken,
nahm die Flucht. Der Pater setzte dem Fliehenden nach, den er auch bald
« erloffen ». Da fiel der Bauer auf seine Knie, hob seine Hande auf und rief:
O barmherziger Teufel, bis mir gnadig ; denn er meinte, es wire der Teufel, den
er vor sich sah. Er aber trostete selbigen und sie waren bald gar wohl eins. Er
zeigte ihm den Weg und bald war das Ereignis iiberall ruchbar.

2 Die « Fabricatores » hatten die Baupline fiir neue Kléster zu entwerfen
bez. zu priifen. Sie wurden oft einem im Bau begriffenen Kloster als Bauleiter
vorgesetzt und hatten bis zur Konstituierung einer reguldren Familie nicht den
Titel Guardian, sondern « Praesidens. » Gutige Mitteilung von P. Anastasius ab



— 273 -

zum Praesidens in Baden auserkoren. In den Jahren 1592 (20. Juni),
1593 (18. Februar), 1594 (6. Mai) und 1595 (3. Oktober) erhielt unser
Pater auf den Kapiteln zu Luzern und im letzteren Jahre zu Baden
wiederum die gleichen Amter wie im Jahre 1591. 1595 wurde er noch
Provinzialvikar fiir die Zeit, da der Provinzial zum Generalkapitel des
Jahres 1596 verreist war. Am 13. Februar 1596 war er als Provinz-
vikar in Luzern. Am 18. Februar 1593 war er auch Custos generalis,
d. h. Abgeordneter fiir das Generalkapitel, welches in jenem Jahre zu
Rom stattfand. Er hat also die ewige Stadt noch einmal gesehen, die
der Schauplatz so wichtiger Lebensschicksale tiir ihn gewesen war. !

Am 20. September 1596 war Kapitel in Luzern, auf welchem
P. Ludwig nicht mehr erschien, « non erat in Provincia». 2 Es ist also
anzunehmen, daB auf dem Generalkapitel beschlossen worden war, er
habe nach Osterreich zu gehen.

Eine der letzten Bemithungen des groBen Mannes fiir die Schweiz
galt der Griindung eines Klosters in Rheinfelden, das damals zu Oster-
reich gehorte. Der unerwartete Tod des Erzherzogs Johann II. am
26. Januar 1595, der die Bewilligung zum Klosterbau bereits erteilt
hatte, verschob die Sache. P. Ludwig muBte personlich nach Inns-
pruck reisen und dort lange Zeit warten, bis endlich die Erlaubnis des
Kaisers gegeben wurde. 3 Es ist sehr wahrscheinlich, da3 sein lingerer
Aufenthalt im Tirol die Aufmerksamkeit der verwitweten Erzherzogin
Anna Katharina auf den hervorragenden Mann gelenkt hat. Sie ver-
mochte es beim Ordensgeneral durchzusetzen, dal P. Ludwig in Inns-
bruck bleiben mufite. ¢

Hier wirkte er bis Ende des Jahres 1599 oder bis Anfang des
Jahres 1600 als Prediger, Guardian, Novizenmeister und als Beicht-
vater der Erzherzogin und ihrer Téchter segensvoll. Von Innsbruck
wurde er nach Graz berufen, um auch dort der stark um sich greifenden
Irrlehre entgegenzutreten. 8 Im Jahre 1601 bewarben sich zwei Reichs-

Illgau, Archivar in Luzern, dem wir auch die sonstige bereitwillige Mithilfe zu
dieser Arbeit durch Uberlassung von®Kopien, Biichern, sowie durch wertvolle,
orientierende Mitteilungen aufs wirmste verdanken.

1 Annales F. F. Minorum Ord. S. Franc. Capucinorum Prov. Helvet. S. 68,
75, 81, 85, 96, 113-114, 118,

2 A.a.0.8S. 134.

3 Monimenta Archivii Rhenofeldensis, Bd. CXCI, S. 25 f,

 P. Agapit Hohenegger, Geschichte der Tirolischen Kapuziner-Provinz,
Bd. I, S. 62.

5 Ein Zeitgenosse berichtet iiber seine Wirksamkeit in Graz: « Wie oft war
P, Ludwig gezwungen, mitten auf offener StraBe stille zu halten und unter freiem

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 3



— 274 —
stadte um den apostolischen Prediger — Regensburg und Augsburg. In
letzterer Stadt verlangten ihn der Fiirstbischof Heinrich und die Briider
Fugger. Er folgte diesem Ruf. Auch hier war er groB als Kloster-
griinder und als gliicklicher Reformator des tief gesunkenen Chorherren-
stiftes. Seit dem seligen Petrus Canisius war kein solcher Prediger mehr
gehort worden. Der Zulauf zu seinen Predigten vonseiten der Luthe-
raner und Katholiken war so grof3, dall er damals in einem Schreiben
von Ausgburg an den Rat von Ziirich, welch letzterer ihn eingeladen
hatte, zu einer Predigt oder Disputation mach Ziirich zu kommen,
nebst dem Dank fiir die freundliche Einladung bemerkt, er habe bisher
in deutschen Landen, in Steiermark, Tirol und Osterreich mehr Hire-
tiker bekehrt als wvier Zirich wert seien.! Neuer Glaubensmut der
Katholiken und zahlreiche Ubertritte von Lutheranern waren die
Frucht seiner apostolischen Predigten.

Zwei Mordanschldge auf sein Leben wurden gliicklich vereitelt. 2
Schmerzvolle Krankheiten quélten die letzten Lebensjahre des trommen
Ordensmannes. Er muBte sogar auf die Kanzel getragen werden. Alle
Schmerzen ertrug P. Ludwig mit heldenmiitiger Geduld. Das Podagra
nannte er scherzweise seine Schwester. 3 Am 4. August 1608 starb der
groBe Missiondr im Kloster zu Augsburg und hinterlieB weit und breit
den Ruf eines ausgezeichneten und heiligen Mannes. Zur Zeit seines
Todes wurde das Kloster in Appenzell, wo er soviel gewirkt hatte, von
einem Erdbeben erschiittert. Auch erschien er der Benedikta Elsbeth,
die er seinerzeit zum katholischen Glauben bekehrt hatte, und sagte
ihr, er gehe jetzt zum ewigen Vaterlande. * Als nach zehn Jahren die
Klostergruft in Augsburg gedffnet wurde, war sein Leib zwar verwest,
aber sein Gehirn fand sich noch véllig unversehrt in der Gehirnschale
vor. 5 P. Ludwig von Sachsen bleibt fiir immer eine der markantesten
Gestalten der Gegenreformation im Schweizerlande.

Himmel die Beichten der armen Sunder entgegenzunehmen! Denn es drangten
zu ihm die Menschen wie zu einem apostolischen Orakel, und nicht bloB das Volk,
auch Firsten, Herzoge und Kaiser begehrten seinen Rat und verlangten nach
seinen Predigten. » Ilg, a. a. O. S. 23.

1 Chronicon Capuc. Prov. Helv. S. 53.

? Annal. Capuc. Prov. Helv. P. Elektus von Laufenburg, Bd. CXVI, S. 27,
Handschrift im schweiz. Provinzarchiv.

3 P. Agapit Hohenegger, a. a. O. S. 63.

¢ Vgl. P. Elektus von Laufenburg, a. a. O. S. 27.

5 Mort. I, 3-8. — P. Angelicus, Annalen I, 64 fi.

_‘——WO—.—-



	P. Ludwig von Sachsen : Ein Beitrag zur Gegenreformation in der Schweiz

