
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 8 (1914)

Artikel: Alte kirchliche Gebräuche in Schwyz

Autor: Benziger, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-120493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-120493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alte kirchliche Gebräuche in Schwyz
Von Dr. C. BENZIGER

Im Kantonsarchiv Schwyz befindet sich eine wertvolle Sammlung von
Urkundenniederschriften und Schilderungen frullerei' kirchlicher Zustände,
die Pfarrkirche von Schwyz betreffend. Der Verfasser des stattlichen
142 Tcxtblatt umfassenden Papierfolianten, nennt sich Conrad Heinrich
Ab Yberg. Als Kirchenvogt hatte Ab Yberg seinen Landsleuten mit großem
Fleiße und vielem Verständnisse sämtliche Urkunden der Pfarrlade geordnet
und übersetzt, die Geschichte der Bruderschaften zusammengestellt und
die verschiedenen religiösen Gebräuche wie auch Kirchenobjekte beschrieben.

Der weitschweifige Titel der Handschrift gibt darüber genaueren
Aufschluß er lautet : Thesaurus oder Schatz, so in der Uralten Loblichen
Pfarkirchen zu Schwytz zu finden. In dry underschidliche theil abgethcilt. / In
dem Ersten. Ist begriffen die Alte und Ufferbauwung derselbigen, Sampt
Ihren von Bapstcn, Cardinälcn, Bischoffen verlichnen Ablas und Gnaden,
lauth bygesetzten Bullis und Gnadenbrieffen. / In dem anderen, So wol
Uralte als auch nüwe Bruderschaften, so in dero geüebt werden, sambt Ihren
Verlichnen Gnaden und Gottseligen Üebungen. / So dann in dem dritten,
werdend alle Kirchenbrüch so von alterharo durch das gantze Jar geüebt
werden. Sampt etlichen Curiosischen sachen, so allda zu finden, anzeigt.
Alles zu der Ehr Gottes und Aufferbuwung dess Nächsten. Durch Conra-
dum Heinricum Ab Iberg zusamen gezogen In Schwytz Anno Christi 1634.
Dem Ganzen wurde ein Sittengedicht beigefügt, dessen Verfasser vermutlich
ebenfalls Ab Yberg ist. 1

Ab Yberg (1590-1670) war in den Jahren 1630-37 Kirchenvogt von
Schwyz. Am 3. Mai 1637 wählte ihn die schwyzerische Landsgemeinde zum
Landvogt in Einsiedeln, welches Amt er bis 1639 bekleidete. In den Jahren
1652-1654 wurde er zum Landesstatthalter ernannt, 1654-56 stand er als
Landammann dem Kantone vor. Neben dem « Thesaurus » verfaßte der
von seinen Zeitgenossen ob seiner Gelehrsamkeit vielbewunderte Mann
noch eine kirchenrechtliche Streitschrift, die sich besonders gegen die Niko-
demiten in Art richtete und das Vorgehen der Behörden zu rechtfertigen

1 Abgedruckt in den Mitteilungen des Histor. Vereins des Kts. Schwyz,
Heft 12 (1902), S. 80 ff.



— 26 —

suchte. Ihr Titel lautet : « Defensio, das ist Schirmb oder Verantwortung
eines löbl. Ohrts Schwytz wider alle die Jenigen, welche sich ab Ihrer
vorgenommenen Procedur, so sie wider etliche Ihre Landt-Leuth, die wider
alte satz- und Ordnungen vom wahren ungezweifleten katholischen Glauben
abtrinnig worden, verübt, umgegründt beklagen. 1656. » 1 Die Handschrift
befindet sich ebenfalls im Kantonsarchiv Schwyz. Nach Kommissar Faß-
binds Profangeschichte schrieb Ab Yberg auch eine jetzt verlorene Chronik
über die Ereignisse von 1600-1661.

Über den ersten Teil des « Thesaurus » informiert der Titel hinreichend,
die lateinischen Urkunden finden sich darin stets übersetzt. Aus dem
zweiten Kapitel seien die Hauptbruderschaften zu St. Martin kurz genannt :

die St. Martinsbruderschaft (1504), die hl. Kreuz- oder aller christgläubigen
Seelen in dem Beinhaus Bruderschaft (1512). die St. Jakobsbruderschaft
(1520), die Sakramentsbruderschaft (1624), die Rosenkranz- oder Psalter-
Erzbruderschaft (neu errichtet 1579), die Karmeliter- oder Skapulierbruder-
schaft (1622). Am Schlüsse finden sich noch einige Einträge über die mehr
weltlichen Bruderschaften, als der Bürger-, Schützen-, Schneider- und
Schuhmacher-Bruderschaften. Die Wegknechtenbruderschaft (1500) ist
nicht erwähnt, ebenso fehlt die Ursulinerfrauenbruderschaft, die bereits
1560 in Schwyz bestanden hat, die uralte St. Wendelinsbruderschaft für
Älpler und Hirten, die St. Xaveriusbruderschaft für Mitglieder der Regierung.

In Ingenbohl bestand eine vielbegehrte Bruderschaft des schwarzen
Gürtels unter dem Schutze Marias (sint lumbi vestri praecineti et lucernae
ardentes in manibus vestris). Mit den meisten dieser Bruderschaften waren
früher auch Wallfahrten verbunden. Gemeinden pilgerten zu Gemeinden
und statteten sich bei diesen Anlässen Besuche ab. Die Weltlichen
versammelten sich jährlich zu einem Mahle. Der dritte Teil enthält die für
uns kurz zu skizzierenden Angaben. Sie werden ergänzt durch verschiedene
Notizen über Kirchweihfeste, Jahrzeiten, Festtagsfeiern, Kreuz- und
Bittgänge, Glocken. Heiligtümer u. dgl. Besonders ausführlich sind die
Jahrzeiten dargestellt, sie umfassen mit den Stiftungsurkunden, den
Verzeichnissen der gefallenen Vaterlandsverteidiger u. s. w. 20 Blatt. Laut
Vorrede des Verfassers wurde diese Sammlung hauptsächlich deswegen
angelegt, um der Nachwelt altehrwürdige Überlieferungen, die leicht
vergessen gehen könnten, zu erhalten. Dann aber auch, um im Falle eines
Kirchenbrandes oder bei Vernichtung kirchlicher Objekte den Landleuten
wenigstens einigen Aufschluß über alles für die Pfarrkirche Wissenswerte zu
bieten. In der Tat zeigten sich nur zu bald die großen Verdienste Ab Ybergs
um die Überlieferung seiner heimatlichen Pfarrkirchenaltertümer. Wenige
Jahre später, Ostern 1642, brannte der Flecken mitsamt der Kirche nieder.
Der Sammelband konnte glücklicherweise mit einigen anderen wertvollen
Kirchenschätzen gerettet werden ; dank diesen Aufzeichnungen besitzen
wir heute eine Reihe von Zeugnissen, die für das kirchliche Leben in Schwyz
recht interessante Details enthalten.

Vgl. M. Dettling, Schwyzerische Chronik, Schwyz i860, S. 195 f.



— 2/ —

Zur Begründung der Niederschrift seines dritten Kapitels über die
kirchlichen Gebräuche hat der Verfasser noch nachfolgende humorvolle
Bemerkung gemacht. Er habe diese abgefaßt. « damit vilichter, etvan ein
guter Schluckbruder ouch ursach nämme dicscre mein arbeit zu
besichtigen und vilichter us fürwitz nachgäng, ouch etvan ein guten yfer
und Willen zu den vorgesetzten geistlichen Sachen gewünnen thüe » Die
Beschreibung der kirchlichen Gebräuche hebt mit der Allcrseelenfeier an.
Einleitend bemerkt der Autor, daß alle Montag « Gedächtnis » gehalten
wird für « jede im vorhergehenden Jahr » abgestorbene Seel. Zur
würdigen Feier des Allerscelentages fand schon am Vorabende eine Prozession
um die Kirche statt, der sich eine Scelenvcsper anschloß. Am Tage selbst
betete man erst mit dem Volke die Vigil, es folgte ein erstes Scclcnamt am
Seelen- oder Heiligen Kreuz-Altar, daran schloß sich eine Predigt mit
Umgang (Prozession um die Kirche). Der Hauptgottesdienst mit einem
feierlichen Seelenamt konnte aber erst nach Beendigung dieser ununterbrochen

fortdauernden gottcsdicnstlichcn Handlungen beginnen. Es wurde
dieses Amt, wie der Verfasser ausdrücklich beifügt, wenn möglich mit
Musik, die übrigens nur bei hohen Festen und wenn zwei Priester.
< zu Altar dienene ¦< celebriert 1.

Die Charwochcnzcrcmonien weichen in manchen Sitten von den
heutigen wesentlich ab. Am ¦ Heiligen Abend » « klaffellt » man nach sieben
Uhr zur Kirche, die Priester beten hierauf die sieben Zeit- und die sieben
Bußpsalmen. Dann löscht man alle Lichter in der Kirche, der
Pfarreischlägt in der Dunkelheit neues Feuer aus einem Stein und die Prozession
begibt sich ohne angezündete Kerzen vor das große Kirchentor. um
daselbst das Feuer zu segnen. Die Liturgien selbst werden, wie es scheint,
den kirchlichen Vorschriften entsprechend eingehalten. Der Nachtgottesdienst

dürfte in früheren Zeiten eine viel häufigere Anwendung gefunden
haben, als man für gewöhnlich annimmt. Am Charsamstag Nachts 12 Uhr
nimmt der Pfarrer das heilige Sakrament ¦< mit angetanem Chorrock »

und geht mit den Personen, die den Himmel (Tegument), das Kreuz und
die Fahne tragen, um die Kirche herum. Alsbald beschließen als Teufel
verkleidete Knaben die Pforten des Gotteshauses. Sobald nun der Pfarrer
wieder zum Hauptportal kommt, ruft er : i. Attollite portas etc., et introibit
Rex gloriae ». Darauf gibt der Teufel zur Antwort : « Quis est iste rex
gloriae » Der Pfarrer fährt fort : « Dominus virtutum ipse est Rex
gloriae » Dreimal fragt der böse Geist, dann flieht er von der Türe und die
Prozession begibt sich zum heiligen Grab, woselbst er das « venite et videte
ubi positus erat » singt. Im Chor beginnt die Mette. Erst wenn man
das Te Deum laudamus singt, wird mit allen Glocken geläutet. Die kirchliche

Feier aber findet ihren Abschluß auch da erst nach den laudes und
nachdem die Frühmesse, bei der der fröhliche Ostergesang « Christus ist er-

1 Eine kurze Schilderung einer Pontifikalmesse des Kardinals von Gurk in
Schwyz im Jahre 1504 in Hauschronik des Konrad Pellikan, herausg. von Vulpinus,
Straßburg, 1892.



— 28 —

standen » ertönte, gelesen war. Am Ostermorgen wurden dann die Fladen
(Honigkuchen), Eier und «andere Sachen» geweiht. Pfingsten und Aller-
Heiligcn weisen keine Abweichungen von den heutigen Gebräuchen auf.
An Weihnachten begaben sich die Gläubigen bereits um 11 Uhr nachts
auf die « Wysi » mit allen Glocken hin nach der Kirche, wo die
Mitternachtsmesse gelesen wurde. Am 5 Uhr morgens folgte bereits die « Tagmeß

» und um 8 Uhr celebriert der Pfarrer unter Assistenz das Hochamt.
Die Gläubigen waren zur Anhörung der drei Messen ohne gewichtigen
Entschuldigungsgrund verpflichtet. Am 2. Januar, als am St. Stephanstag,
wie auch am 3. Tag des gleichen Monats, als am St Johannistag, wird der
Segen dieser Heiligen ausgeteilt und der Wein gesegnet. Am Lichtmeß
soll jedermann mit einer Kerze in der Kirche erscheinen, um sie daselbst
weihen zu lassen. Am Palmsonntag besteht noch die uralte Zeremonie
des Einrittes Christi in Jerusalem auf einem Esel. Ab Yberg beschreibt das
Fest folgendermaßen : « Ich bruch mich nit zu beschämen deß Palm-
Esels wie man in namset, weil sich Gott so vil gedemünedigt und uff dem
selben wellen triumphierlichen einrejthen : dan ich sähe, laider, ob glychvol
solche Zeremonien bei vilen abgangen, haben sy doch an Eslen kheinen
mangel. Und wirt diser Zermoni also gehalten, im fall es schon schön wäter :

Nach gewichten Palmen, zuchend die verordnete Löuffer den Esel, daruff
Christi Bildtnuß, vorher bis uff die hoffmatten (öffentliche Wiese in der
Ortschaft), welchen man mit der Prozession sambt allem Volkh volget,
aldorten wird durch die Priesterschafft und Jungen khnaben Christus
geehret und empfangen, mit für werffung der Chorhämbder und Palm-
zwven und lustigen gesängen. Darnach widerum herlich in die Kirchen
begleitet daruff fangt das ampt und Predig an. »

An Christi Himmelfahrt wird um 10 Uhr, nachdem die Non verrichtet
ist, das Bildnis Christi « in einen Regenbogen eingeschlossen », durch eigens
bestimmte Personen nach einer Öffnung in der Kirchendecke hinaufgezogen.
Vom frommen Volke gespendete Blumen schmücken die schwebende Figur.
Nach deren Verschwinden werden aus der Öffnung Nüße, Oblaten und
Brot, Wasser und Feuer, alles zur Erinnerung an die Gaben Gottes, die uns
vom Himmel herab gespendet werden, unter die gläubige Menge zum teile
herabgelassen, zum teile herabgeworfen.

Die Zeremonie der Fronleichnamsprozession hat sich nur wenig
verändert. Eine besondere Auszeichnung für die Landesämter bestand im
Tragen des Himmels ; Weibel und Landschreiber durften die Reliquien
tragen. Am M-irtinstag konnte die Gemeinde einen vollkommenen Ablaß
gewinnen. Am St. Niklausentag zieht der von den Schulknaben erwählte
B schof mit seinen Hauptleuten und Kriegern morgens und abends zur
Kirche. Unter den Gesängen der deutschen Schüler und Lateinstudenten
vollzieht sich diese Zeremonie besonders feierlich. Es folgen einige Feiertage,

die n außerhalb dem Gebote Gottes » stehen, aber dennoch festlich
begangen werden. Vor allem gilt dies von den Muttergottesfesten, « welche
unsre frommen Altvorderen in nöthen der Eidtgnoschafft uff sich genommen
zu feyern, und zu fasten, sonderlich aber in der Capeler Schlacht, alleweil
sy sich ob der 5 Ohrten Panner hat Sachen laßen. » Als Festtage, die ohne



— 29 —

weitere Begründung ebenfalls feierlich begangen wurden und an denen man
die Messe zu hören verpflichtet war und vielfach auch nicht werktägliche
Arbeit verrichten durfte, nennt Ab Yberg : St. Antoniustag (Patrocinium
in Ibach), St. Sebastianstag (Patrocinium im Grund). St. Georg (Patrocinium

in Art). St. Agatha (gegen Feuersnot), St. Fridolin. St. Konrad und
St. Annatag. Später kamen noch dazu St. Michael, St. Laurentius, alle
Aposteltage. St. Jodocus und Rochus (Patrone der Landwirte). St. Katharina.

St. Maria Magdalena, die aber sämtliche 1832 bereits nicht mehr
gefeiert worden sind. St. Nicolaus. St. Ulrich, St. Thcodul. St. Gregor.
St. Margaretha. St. Leonhard, St. Augustin und Pelagius. St. Verena.
St. Moritz zählten noch um 1550 zu den Feiertagen, scheinen aber bereits
zu Ab Ybcrgs Zeiten nicht mehr innegehalten worden zu sein, da dieser
keine Erwähnung davon macht. Große Bittgänge nach dem Steinerberg
fanden am St. Annatagc statt, woselbst aus einem Buche die Wunder
der Wallfahrt vorgelesen wurden. An weiteren Kreuzgängen sind zu
erwähnen : die Umgänge jeweils am Sonntag. Mittwoch und Freitag um die
Kirche : letztere fanden auch an den Schlachtjahrzeiten statt ; in der
Krcuzwochc pilgert das Volk am Montag um die Kirche, am Dienstag nach
dem Kapuzinerkloster, am Mittwoch nach Morschach. am Donnerstag nach
Belieben, am Freitag nach dem Muotatal. am Samstag zu unserer lieben
Frau nach Secwcn. Nähere Vorschriften über das Verhalten der Geistlichkeit

bei diesen kirchlichen Anlässen enthält das sogenannte « Kirchcnbüch-
lein. » Dazu kommen die Landcswallfahrten nach Sachsein und Maria
Einsicdeln. bei denen den Gläubigen oft das Weintrinken verboten war und
gelastet werden mußte '.

An Reliquien begegnen wir in Schwyz einem kleinen silbernen <i gle-
sürten Särchlcin ¦> (emailliertes) Reliquiar in Sarkophagform mit Haaren
des hl. Martin, des Patrons der Kirche. Die Reliquie wurde im Laufe der
Zeiten zerteilt. Ab Yberg hofft, daß die Behörden darüber eine
Untersuchung anstellen, wer diesen « geistlichen Diebstahl » begangen. Überreste
befanden sich auch in einem Krystallgefäße. Ein beigelegter Brief vom
Jahre 1481 macht uns mit der Geschichte des Ursprungs dieses Heiligtums
bekannt. Ein Ritter Johannes von Toggenburg, schwyzerischer Gesandter
beim französischen Könige, hat sich im Auftrag seiner Regierung zum
Erzbischof von Tours begeben und durch seinen Priester und Dolmetscher
namens Johannes Baubert, von demselben Haare des hl. Martins erbeten.
Der Erzbischof ließ wirklich in zuvorkommender Weise in der Kirche Can-
dacen etwelche Teile dieser Reliquie holen und in ein kleines silbernes
Gefäß legen. Bei seiner Ankunft in Tours wurde das Behältnis vom
Erzbischof in Gegenwart Toggenburgs und anderer geistlicher und weltlicher
Herren eröffnet, die Anwesenden verehrten die Reliquie und küßten sie.
Von Tours kam das Gefäß durch die Vermittlung des Gesandten dann nach

1 1608 wurde vom Landrat wegen schlechter Witterung ein Kreuzgang nach
Einsiedeln angeordnet, « hiebei soll niemand Wein trinken mit Ausnahme der alten
Leute, denen ein Schoppen gestattet ist ».



— 3o —

Schwyz, wo solche heute noch in einer Krystallflasche aufbewahrt werden.
Für unsere kriegslustigen Schwyzer sehr bedeutsam war ein ungefähr gleichzeitig

1479 erteiltes Privileg des päpstlichen Legaten Gentilis von Spoleto,
wodurch den Schwyzern auf ihren Kriegszügen ein Feldaltar mitzunehmen
gestattet wurde. 1

Landammann Ulrich Kätzi brachte i486 laut einem ebenfalls
wiedergegebenen Ablaßbriefe verschiedene Reliquien des hl. Gallus aus dem Kloster
St. Gallen. Kätzi amtete als des Klosters verordneter Hauptmann. Er
wollte die Verehrung des Heiligen in seiner Heimat einführen, wozu ihm
Abt Ulrich gerne seine Einwilligung gab. Die überbrachten Gebeine des
St. Gallner Apostels wurden sodann auf die Kirchen von Schwyz, Art,
Steinen, Morschach und Muotatal verteilt. Ein silberner Arm mit
Reliquien des hl. Otmar scheint bei diesem Anlaß ebenfalls nach Schwyz gelangt
zu sein. Ein weiterer Silberarm enthielt solche des hl. Sebastian. In einem
blau emaillierten Reliquia- befanden sich ein Stück des Rosenkranzes des
St. Joder wie auch drei Erzstücke seiner Glocke. Von letzteren Erzen
wurde ein Stück in die neue Kapuzinerglocke gegossen. Ferner befand sich
in der Kirche eingemauert ein Stück des Grabmals des hl. Martin.

Über das heute noch in der Kirche vorfindliche kupfervergoldete Reli-
quiar, das einst von Landammann und Pannerherr Hans Wagner gestiftet
wurde, erfahren wir nichts weiter. 2 Der Chronist ließ zur weitern Beschreibung

den Raum frei, kam aber dann nicht mehr zur Ausführung seines
Vorhabens. Über die Glocken handelt ein weiteres Kapitel. Sie wurden
von Peter Füeßli in Zürich, Ludwig Reiger in Basel, Martin Schwarz in
Luzern im XV. Jahrhundert gegossen. Die größte Glocke wurde aus
Büchsen und Stücken erstellt, die 1499 zu Dornach « gewonnen » worden
sind. Abt Joachim Eichhorn hat sie im selben Jahre benediziert. Ab Yberg
nennt sodann die zahlreichen Paten und Patinnen (Ehrenfrauen) der Glocke
wie auch die auf dem Guße enthaltene Legende. Sie kostete die bedeutende
Summe von 156 guten Gulden. Zum Hängen der Glocken bedurfte es

jeweils eines Spezialisten aus dem Geschlechte der « Durneysen ». Besondere

Bedeutung hatte die 1 Wyse »glocke, sie rief die Gläubigen zur Kirche,
sie kündigte den Gottesdienst und Versehgänge an. Die Sterbeglocke (« zum
Endläuten ») wurde erst 1679 bei Anlaß einer Volksmission eingeführt. Die
kleinste Glocke diente als Feuerglocke ; sie wurde am Abend nach dem

Bettglockengeläute geläutet und erinnerte die Bürger mit Feuer und Licht
sorgsam umzugehen. Dann gab es noch das Armsünderglöcklein, das den
Verbrechern auf ihrem letzten Gange läutete. Viel altern Datums war die
Salveglocke, die speziell zum Salvegebete am Nachmittag geläutet wurde.
Ihre Inschrift lautete « Anno MCCLXXXII fusa sum et magna. » Ab Yberg
ließ sich erzählen, daß dieses Altertum aus Yberg stamme. Das Geläute

1 Vgl. Th. Faßbind, Bd. II. 34a auf der Kantonsbibliotliek zu Aarau.
2 Die Reliquien wurden von Wagner aus dem hl. Lande mitgebracht. Vgl.

/. B. Kälin. Die Landammänner Ulrich und Hans Wagner und ihr Geschlecht, in
den Mitteilungen des Histor. Vereins des Kantons Schwyz, Jahrg. 12. 1902, S. 47 ff.



— 3i —

soll besonders schön geklungen haben, während der alte Turm, der « Ziger-
rumpf » genannt, ob seiner häßlichen Form aller Gespött war und aus
diesem Grunde schon 1616 erneuert werden mußte. Die im Helmknopf
gefundenen Schriften sollten ebenfalls in den Thesaurus aufgenommen
werden, doch hat der Verfasser die Niederschrift später nicht mehr besorgen
können.

Im Bestattungswesen genossen die Schwyzer ebenfalls ein Privilegium,
das ihnen Hermann III. von Breiten-Landenbcrg. Bischof von Konstanz.
1467 verliehen hatte : die in Schwyz hingerichteten Verbrecher durften
nämlich daselbst in geweihter Erde beerdigt werden. Im XVI. Jahrhundert
scheinen unsere Altvordern sich durch eine besonders strenge Ausübung
der religiösen Pflichten ausgezeichnet zu haben. Wir begegnen wiederholt
gesetzlichen Maßnahmen, die einzig die Innchaltung kirchlicher
Anordnungen betreffen. Landweibel und Läufer sollten über die Fehlbaren eine
ebenso strenge Kontrolle führen. So wurde 1531 von der Landsgemeinde
das Gesetz erlassen, daß Niemand im Lande während des « Großen Gebetes ».

dieses uralten vaterländischen Landcsgcbetes. sich mit weltlichen Lustbarkeiten

abgeben dürfe bei der bedeutenden Buße von 50 .ii. Später, seit 1765.
mußte diese Andacht in allen Kirchen des Landes während der
Landsgemeinde abgehalten werden, daran hatten alle diejenigen von Obrigkeitswegen

zu erscheinen, die an der Landsgemeinde nicht teilnehmen konnten.
Am Ostermontage gleichen Jahres beschloß die Landsgemeinde ferner, daß

jeder beim Mittagläuten, sei er wo er wolle, niederknicen und mit
ausgespannten Armen 5 Vater unser und Ave Maria samt dem christlichen
Glauben beten solle, eine Sitte, die noch zu Anfang des XVIII. Jahrhunderts
bestand. Über das > Große Gebet ». welches in allen Landesnöten gebetet
wurde, hat Professor Delitzsch eine interessante Abhandlung verfaßt, die
er 1864 in Leipzig im Druck hat erscheinen lassen. Das älteste noch
vorhandene Denkmal dieses « Palladiums der schweizerischen Urkantone »

findet sich heute in der Kirchenlade zu Morschach, wohin es nach längerer
Irrfahrt von Prof. Delitzsch zurückerstattet worden ist. 1660 beschloß der
Landrat. den Magnustag im ganzen Lande wiederum festlich zu begehen,
auf daß das Volk von dem lästigen Ungeziefer verschont bleibe. 1685 ließ
die Obrigkeit sogar einen Konventualen vom Kloster Füssen in Schwaben
kommen, der mit dem « wundertätigen Magnusstabe » in den verschiedenen
Kirchgängen des Tales das L'ngeziefer vertreiben sollte.

Für die Beicht bestand der merkwürdige Gebrauch, daß an den
•< vier heiligen Tagen », an Maria Geburt, an der Kirchweih. am
Kirchenpatronstag, am St. Nikolaustag, am Allerseelensonntag und an Begräbnistagen

im sog. Beinhaus auf dem Friedhof in Gegenwart der Totenschädel
gebeichtet werden mußte. Als die Ingenbohler 1714 um Nachlaß dieser
Sitte baten, weil es daselbst zu kalt wäre, wurde ihnen nur bewilligt, am
Allcrseelensonntage und während den Begräbnissen im Winter davon
abzulassen. Diese Sitte währte bis zum Anfang des XIX. Jahrhunderts.

Noch seien auch zwei in Schwyz gebräuchliche Redewendungen hier
erwähnt, die ebenfalls auf kirchliche Gebräuche zurückgehen. Eine für die
Kirche eifrig tätige Person wird « Roß Gottes » genannt. Wenn früher im



— 32 —

Lande Kirchen gebaut wurden, mußten die Gläubigen vielfach Frohndienste
leisten. Die bei diesen Gelegenheiten angestellten Personen erhielten
scherzweise die ebengenannte Bezeichnung, die sich dann auch über jene
Zeiten hinaus erhalten hat. Ein anderer altschwyzerischer Ausdruck « s'Te-
deum lieber nach em Ässä » besagt : zuerst das praktisch Notwendige und
dann die äußerliche Repräsentanz. Die Redensart hat ebenfalls einen
historischen Hintergrund. Bei Anlaß der Kirchenvisitation von 1721 durch
den Weihbischof von Konstanz und den Visitator Michael Anton Schorno,
Generalvikar des Bischofs von Konstanz, sollten die hohen Gäste einem
alten Gebrauch gemäß, bei ihrer Ankunft in Schwyz sich zuerst zum Tedeum
nach der Kirche begeben. Ihre bischöfliche Gnaden stieg aber nicht vom
Pferde, um wie üblich nach der Kirche zu gehen, sondern er ritt direkt
nach dem « Rößli ». obwohl die gesamte Priesterschaft mit Kreuz und
Fahnen unter dem Geläute aller Glocken ihm entgegengekommen war. Am
wohlbestellten Tische bedankte sich der durch seine lange Reise recht
ausgehungerte Prälat bei der verblüfften Ehrendeputation für den schönen
Empfang und neugestärkt zog er dann in die Kirche ein. um daselbst nun
auch der alten Tradition nachzukommen. Das Volk aber merkte sich den
Vorfall und « das Tedeum nach dem Essen » blieb seither ein beliebtes
Sprichwort.

Aufgabe dieser Zeilen war es, in kurzen Notizen auf ein reiches kirchen-
und kulturgeschichtliches Quellenmaterial hinzuweisen. Die Ab Yberg-
schen Schriften werden übrigens durch die für die Religionsgeschichte des

Schwyzerlandes ebenso wichtige Quellenwerke des bischöflichen Kommissars

Thomas Faßbind, Pfarrherr in Schwyz, in reichem Maße ergänzt. In
der Stiftsbibliothek Einsiedeln findet sich seine mit Handzeichnungen
illustrierte « Religionsgeschichte unseres Vaterlandes » (Schwyz) samt
einem dazu gehörigen Anhang; die Handschrift wurde 1790 vollendet. In
der Kantonsbibliothek Aarau (Mscr. 43 fol.) findet sich ein weiteres
kirchengeschichtliches Werk : 0 Der zweite Theil Alterthümer so das Geistliche des
Lands Schwiz betreffen und enthaltet IV Bücher, das erste begreift die
Religionssachen unsers Lands überhaubt ; das andere die zwölf Pfarreyen
des gefragten Lands, das vierte endtlich die beycfen Klöster zu Einsidlen
und etwas von der Pfarr Küssnacht als in unsrer bottmässigkeit und Sexta-
riat gelegen. Angefangen den XXIII mey anno 1790. » In Aarau befinden
sich nur die beiden erstgenannten Bücher 1 und 2 dieses zweiten Teiles. Das
letztere schließt auf S. 246 : « Ende des zweiten Buches, den zweiten Xber
1790 » mit einem Verzeichnis schwyzerischer Wallfahrer nach Jerusalem.
Rom und Kompostella ab. Im Bande Via der Kyd'schen Sammlung im
Kantonsarchive zu Schwyz befindet sich eine Abschrift des sorgfältig
geführten aber heute verlorenen Tagebuches dieses verdienten Historikers.

Dieselbe umfaßt die Jahre 1801-23. Nicht zu vergessen ist auch
seine als Profangeschichte zitierte illustrierte historische Darstellung des
alten Landes Schwyz vom Jahre 1791. Auch hier finden sich manch
interessante Angaben, die auf das kirchliche Leben, das mit dem politischen
in vieler Hinsicht so eng verknüpft war, Bezug nehmen.


	Alte kirchliche Gebräuche in Schwyz

