
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 3 (1909)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

A. Bossert, Johann Calvin. Deutsche Ausgabe, besorgt von Prof. Dr.
Hermann Krollick. Mit dem Bilde des Reformators. Gießen. Töpelmann.
1908. 176 S. broch. 3 M. 60 Pf. geb. M. 4.50.

Die Literatur über den Genfer Reformator ist eine fast unübersehbare.
Seit den Zeiten Bezas hat die eigenartige Person des welschen Reformators
Theologen und Historiker fortwährend beschäftigt. Zu den bisherigen
Biographien von Beza. E. Stähelin, Kampschulte, Bordier, Zahn, Schaff.
R. Stähelin, Doumerguc, Walker und den zahlreichen Aufsätzen von Cornelius

zur Geschichte Calvins, wobei Franzosen. Deutsche und Engländer
ungefähr gleich beteiligt sind, kommt als neueste der kurze Abriß, den
Bossert. Professor für deutsche Sprache an der Ecole nationale supérieure
des Mines in Paris, für die Serie der Grands Ecrivains Français (Paris.
Hachette 1906) verfaßt hat. Das gefällig und leidenschaftslos geschriebene
Büchlein Bosserts hat bei Franzosen und Deutschen eine gute Aufnahme
und günstige Beurteilung, wenn auch nicht rückhaltlose Zustimmung
gefunden. Es kommt darin mehr der Theologe als der Politiker, mehr der
Franzose als das Haupt der Genfer Kirche zum Ausdruck, und bei aller
scheinbaren Objektivität dürfte doch die Kritik an vielen Punkten schärfer
einsetzen. Verfasser befleißt sich einer fast fragmentarischen Kürze, ist in
Quellen und Literatur trefflich bewandert, hat aber die Tendenz, Calvin
fast ausschließlich auf Grund seiner eigenen Schriften und Äußerungen
und unter starker Hintansetzung des übrigen Qucllenmaterials zu schildern.
Die apologetische Tendenz ist nicht aufdringlich, zieht sich indessen durch
das ganze Buch, läßt Calvin viel milder, menschlicher und weniger unnahbar

erscheinen, als es nach den meisten bisherigen Biographien der Fall
war. Das Milieu wird fast gar nicht, die Beziehungen zur Eidgenossenschaft
viel zu wenig berücksichtigt. Das unedle Verhalten Calvins gegen Servet
wird zu rechtfertigen und seine Härte zu entschuldigen gesucht mit dem
Satz : « Der Mensch in ihm war nicht grausam, aber der Theologe war
unerbittlich » (119). Immerhin wagt Verf. nicht, seine persönliche Schuld an
der Hinrichtung Servcts zu bestreiten. Es zeugt nicht gerade von
historischer Gründlichkeit, wenn in der Einleitung geschrieben wird, daß Zwingli
im gleichen Jahre (1517), wie Luther seine Thesen angeschlagen. < in Zürich
von der Kanzel zu erklären begonnen, daß er keine andere Richtschnur
des christlischen Glaubens anerkenne als den urkundlichen Text des
Evangeliums ». Bekanntlich eröffnete Zwingli erst im Januar 1519 seine Tätigkeit
in Zürich, und dann dauerte es erst noch ein paar Jahre, bis er mit seinem
Reformprogramm an die Öffentlichkeit trat. Die Übersetzung ist sprachlich



— 58 —

eine vorzügliche Leistung. Der Übersetzer hat zur Arbeit des Verfassers
noch wertvolle Anmerkungen mit Erläuterungen hinzugefügt und die schätzbare

Bibliographie noch ergänzt.
A. Büchi.

Arthur Piaget, archiviste de l'Etat de Neuchâtel. Documents inédits
sur la Reformation dans le pays de Neuchâtel. Tome ier, 1530-1538. 603 p.
grand in-8°. Neuchâtel, imprimerie Wolfrath et Sperlé, 1909. Forme le
IVmc volume des inventaires et documents publiés par les Archives de

l'Etat de Neuchâtel.

Ce livre, dont le nom seul de l'auteur est une recommandation, attire
à première vue, par l'élégance de l'impression, par l'ordre qui y règne, et
par l'abondance des tables, qui en rendent l'étude facile. A l'examiner
de plus près, on ne tarde pas à se convaincre que les documents y sont
publiés avec une rigoureuse exactitude, et que plusieurs d'entre eux ont
une sérieuse importance. Cinq ou six seulement, sur 170, ont été
précédemment édités, mais si mal ou si incomplètement, que le titre d'inédits
leur sied assez bien. M. Piaget a laissé à tous les textes leur forme originale,
leurs particularités, nous dirions volontiers leurs extravagances orthographiques,

il a bien fait. Le français du XVIme siècle, clans nos pays autant
et plus qu'ailleurs, est si capricieux, qu'en voulant lui donner un peu d'uni-
formité, on s'expose à le eléfigurer tout à fait.

La même délicatesse scrupuleuse ejui a fait respecter les moindres
détails de graphie, a commandé à l'éditeur de tout publier in-extenso, même
les passages attristants ou scandaleux. De ceci encore, nous le félicitons.
11 n'y a qu'une seule manière de préparer l'histoire vraie, c'est de dire-
les choses comme elles sont. De même qu'il n'y a qu'un moyen de porter
un jugement juste, c'est d'entendre tous les témoins. On abusera eles textes
ainsi divulgués, nous le craignons bien. On les exploitera. Plusieurs les
utiliseront à leur façon, donnant plus de valeur à celui-ci ou à celui-là,
selon leurs propres intérêts. Les historiens sérieux garderont une sage-
réserve. Ils compléteront les affirmations les unes par les autres. Ils ne
confondront pas un texte authentique avec un texte véridique. Dans une
époque aussi tourmentée epic celle de la Réforme, il est impossible qu'on
n'ait pas menti de part et d'autre. X'est-cc pas un exemple instructif —
pour ne citer que celui-là — que le cas de cette Jäejua Barrelet (page 200)
accusant le vicaire de Môticr. Clément Pcrrot, de lui avoir fait violence,
ct reconnaissant ensuite que l'accusation est une pure calomnie, inspirée
par des réformés du Val-de-Travers l'ne affaire de ce genre nous invite
à ne pas prendre pour parole d'Evangile toute déposition, même très
accablante, contre un adversaire.

Nous n'avons pas du reste à entrer dans le détail. Le livre de M. Piaget
nous parvient au moment où ce numéro de la Revue va sortir de presse.
XTous avons désiré le faire connaître au plus tôt, quitte à en parler trop
brièvement ct trop superficiellement. 11 constitue une importante contribution

à l'histoire de la Réforme clans notre pays. Cette histoire reste à



- -59 -
faire, chacun le sait. Elle ne pourra voir le jour qu'au moment où tous les

documents importants seront publiés, ou du moins accessibles. Il faudra
alors, pour mener l'œuvre à bonne fin. un homme assez large d'esprit pour
comprendre les opinions différentes de la sienne, assez indépendant pour
dévoiler même ce qui pourrait contrarier ses amis, assez impartial pour
distinguer avec soin l'essence d'une religion sainte ct bienfaisante et les

abus commis par ses partisans. Lorque cet homme viendra, les livres comme
celui de M. Piaget seront son premier instrument de travail, son vade-mecum.

M. Besson.

Kaspar Hauser, Das Augustiner - Chorherrenstift Heiligenberg bei
Winterthur (1225-1525). — (Neujahrsblatt der Stadtbibliothek Winterthur

1908.)

Aus dem Titel der vorliegenden Arbeit zu schließen, wäre das infolge
der Reformation eingegangene Stift Heiligenberg bei Winterthur ein solches

regulierter Augustiner-Chorherren gewesen. Tatsächlich trifft dies aber
nicht zu. Vielmehr handelt es sich um ein weltliches Chorherrenstift. Dies

ergibt sich mit absoluter Gewißheit aus den Erkunden, in denen das Gotteshaus

gewöhnlich als « ecclesia Sancti Montis, de Sancto Monte — ecclesia
Sancti Jacobi in Sancto Monte, die an demselben wirkenden Geistlichen
als prebendarii (Pfrundherrcn). jedoch nie als canonici reguläres bezeichnet
werden. Dafür spricht auch die ganze innere Organisation, nicht zuletzt
die Stellung der Patronatsherrn.

Das Stift ist eine Gründung des Grafen Ulrich III, von Kiburg (t 1227)
und dessen Söhnen Hartmann IX. und Wernher (t 1228), entstanden im
dritten Dezennium des 13. Jahrhunderts. Der Stiftungsbrief ist leider
nicht mehr vorhanden, wohl aber die von den Stiftern aufgestellten Statuten
in der Bestätigung des Grafen Rudolph von Habsburg vom 12. Juni 1273
(Z. U. B. Xr. 1526: ferner Nr. 1768 und 1950). neben der sogenannten
Prokuratorordnung vom 2. Oktober 1479 unstreitig das wichtigste Aktenstück,

das wir über das Gotteshaus besitzen. Sie ermöglichen einen
Einblick nicht nur in die Organisation, sondern auch in das Verhältnis zum
Patron.

Anfänglich scheint Heiligenberg mit vier Pfründen dotiert gewesen
zu sein. In der Folge kamen noch einige dazu. Mehr als sechs Pfrundherrcn

hat das Kollegium indessen niemals gezählt. Darin inbegriffen ist
der leitende Priester, der den Titel plebanus (Leutpriester) führte. Dieser
war der Pectore ecclesiae. H. ist im Irrtum, wenn er meint (S. 16) : «Von
Rechts wegen fehlte hier das Mittelglied eines Kirchherrn. » Überhaupt
ist er sich über das Wesen der Stiftskirche nicht recht klar. Dies beweist
der folgende Satz : « Die Kirche St. Jakob auf dem Heiligenberg war nicht
eine Kapelle, ein Bethaus oder eine XTcbenkirche. sondern eine Pfarr- oder
Leutkirchc. in welcher alle gottesdienstlichen Handlungen, namentlich
Taufe und Begräbnis vorgenommen wurden. In mchrern Urkunden wurde
sie ausdrücklich Pfarrkirche genannt» (S. 10). Die Belege für diese

Behauptung hat er jedoch nirgends beigebracht. Gewiß ward in der Regel



— 6o —

in den mittelalterlichen Stiftskirchen neben dem Chor- auch Pfarrgottesdienst

gehalten, die Stiftskirche war somit zugleich auch Pfarrkirche, hatte
also einen besondern Pfarrsprengel. Wie steht es nun bei Heiligenberg
Pfarrkirche von Winterthur war St. Laurenz. Die Stadt hat von jeher nur
eine Pfarrei gebildet. Wo lag dann der zu St. Jakob gehörige Sprengel 3

Oder war die Stadtkirche dem Stift inkorporiert Oder endlich stand auf
dem Heiligenberg eine Wallfahrtskirche Erst nach einläßlicher Prüfung all'
dieser Fragen auf Grund des überlieferten Materials wird es möglich sein,
den Charakter der Stiftskirche St. Jakob zu eruieren. Eine bestimmte
Antwort gibt der Verfasser nicht. Auch andere wichtige Punkte übergeht
er mit Stillscweigen. so die Stellung des Gotteshauses zum Diözesan-
bischof. Der kirchlichen Rcchtsgeschichte erwächst aus Hausers Schrift
mithin wenig oder kein Gewinn. Sic beschränkt sich auf eine fleißige
Zusammenstellung des in den Urkunden enthaltenen historischen Stoffes.
Dem « Verzeichnis eler Leutpriester und Chorherren >¦¦ (S. 78-79) ist
beizufügen, daß der zu 1294 aufgeführte Leutpriester Bilgrin auch 1298 noch in
derselben Eigenschaft vorkommt (Z. U. B., Nr. 2435), ferner zum J. 1375
Johannes Hoppeler — " Her Johans Hoplcr, chorher uf dem hailigen berg
ze Winterthur » — Urk., dat. 1375 Februar 27.. Or. St. A. Z., Rüti Nr. 60).

Dr. Robert Hoppeler.

Hermann Lauer, Geschichte der katholischen Kirche im
Grossherzogtum Baden von der Gründung des Grossherzogtums bis zur
Gegenwart. Freiburg. 1908. Herder XII und 382 S. 3 M. 20.

Ob der Vorwurf der Inferiorität der Katholiken wirklich für die Gegenwart

berechtigst ist und zutrifft, lassen wir dahingestellt : Tatsache aber ist
es, daß er eine historische Berechtigung besitzt, daß er mit Grund zu
gewissen Zeiten im ig. Jahrhundert erhoben werden konnte. Aber freilich, der
Grund dieser Inferiorität gereicht der Kirche nicht zur Schande. Die Kirche
trifft wahrlich keine Schuld, daß sie im 19. Jahrhundert einer Ausplünderung

und Beraubung anheimfiel, wie sich ähnliches kaum jemals in der
Geschichte ereignet hat. Es ist tief zu bedauern, daß diese Tatsache den
Katholiken, sowohl den Gebildeten wie den breiten Volksschichten, viel
zu wenig bekannt ist. daß die Folgen dieser Ausplünderung, dieser mit
größter Rohheit durchgeführten Beraubung in den Geschichtswcrken gar
nicht gehörig zur Darstellung gelangen, daß es kaum bekannt ist, was die
in voller Blüte stehenden Klöster und Ordensgenossenschaftcn alles zu
leiden hatten in jenen Tagen einer zwar nicht blutigen, aber doch
außerordentlich grausamen Verfolgung. Das allein ist schon ein großes Verdienst,
daß das vorliegende Buch über die Aufhebung der badischen Klöster von
1802-1810 Licht verbreitet und auf die dadurch dem kirchlichen Leben
erwachsenen Schädigungen wenigstens mit einigen Worten eingeht. Die
Aufhebung eler Klöster war in der Tat die eigentlichste und tiefste Ursache
alles Elendes, des ganzen Unglücks, das über die katholische Kirche im
19. Jahrhundert hereingebrochen. Seit diesen Tagen haben die antikatho-
lischen Geistesströmungen in Politik, gesellschaftlicher Stellung, im wirt-



— 6i —

•schaftlichen, künstlerischen, wissenschaftlicn Leben, auf allen Gebieten
der Kultur die unumstrittene Vorherrschaft der Kirche, und ist ein
bestimmender Einfluß verloren gegangen. Sie ist in der Tat rückständig
geworden, weil sie, aller natürlichen Hilfsmittel entblößt, kaum ihr
Leben zu retten vermochte. Alle die großen Kämpfe um Sein und
Nichtsein, welche die Kirche im Großherzogtum Baden im 19.
Jahrhundert zu bestehen und siegreich durchführte, bilden den Inhalt des

Buches, das wir hier rezensieren. Sagen wir es gleich heraus : das Buch ist
ein ganz treffliche Leistung, kurz, klar, prägnant, geistreich, frisch und
spannend schildert es die Geschichte der katholischen Kirche in Baden im
19. Jahrhundert. Es gibt einen trefflichen Überblick über alle kirchenhistorischen

Ereignisse in diesem Land und in dieser Zeit. Nirgends ermüden die
Ausführungen, überall bleibt der Verfasser interessant, er berückichtigt alle,
auch kleinere Ereignisse und verliert sich doch nirgends in bedeutungslosen
Detailsachen. Seine Charakterisierung der Personen und Zustände ist
vollständig objektiv, in keiner Weise voreingenommen, er tritt mit seiner
persönlichen Anschauung nie hervor und doch hat das Buch Charakter und
Eigenart. Mit einem Wort, wir haben in Lauers Geschichte der katholischen
Kirche in Baden ein Buch vor uns, das nach modern wissenschaftlicher
Methode geschrieben ist und auf einen bleibenden Wert Anspruch erheben
kann. Dabei ist das Buch so geschrieben, daß es trotz der echt
wissenschaftlichen Behandlung des Stoffes auch für alle, die einigermaßen
wissenschaftliche Interessen besitzen, aber über keine akademische Bildung
verfügen, sehr wohl verständlich ist, daß auch Lehrer, Kaufleute, Techniker
es mit Genuß und Interesse lesen können. Auf den Inhalt des Buches näher
einzugehen, hätte keinen Zweck. Wer vertraut ist mit den Vorgängen
kirchenpolitischer Natur in Baden während des 19. Jahrhunderts findet
hier eine Darstellung, an der er inhaltlich nichts auszusetzen hat. Probleme
historischer Art gibt es hier keine ; es besteht über den Gang der Ereignisse
volle Gewißheit. Die hauptsächlichsten Akten sind alle bekannt und mehrfach

schon publiziert worden. Was wir also bei einem darüber handelnden
Buch vor allem ins Auge fassen, ist die Art und Weise der Darstellung und
diese verdient in unserem Buch recht gute Prädikate. Es bietet ein Muster
für historisch-wissenschaftliche Untersuchungen dieser Natur und wünschen
wir nur, einer unserer Historiker, z. B. Wymann in Altdorf, oder eine
andere bewährte Kraft, würde uns mit einer im gleichen Umfang gehaltenen
Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz im 19. Jahrhundert
erfreuen, — freilich gerade so viele Male schwieriger, als die Schweiz mehr
ganz oder halb selbständige Staaten in Vergangenheit und Gegenwart zählt,
wie das Großherzogtum Baden. H.

San Carlo Borromeo nel terzo centenario della canonizzazione MDCX-
MCMX. Redaktion und Administration : Via S. Andrea Nr. io, Milano.
Illustrierte Monatsschrift, Folio. 16 S. Abonnement per Jahr : 6 Fr. 50 Ct.

Mit dieser Monatsschrift eröffnet der Klerus von Mailand bereits die
Festlichkeiten, welche auf den Anfang November 1910 zur Erinnerung an



— 62 -
die Kanonisation Karl Borromeos geplant sind. Dieser Heilige hat sich
um das geistige Leben der katholischen Schweiz unsterbliche Verdienste
erworben ; die Feste der Mailänder Kirche werden daher auch in unsern
Gauen einen freudigen Widerhall finden. Die vorliegende Zeitschrift ist
auf zwei Jahre berechnet und wird zum mindesten je acht Illustrationen
enthalten. Dadurch ist die Möglichkeit geboten, besonders den verschiedenen

Formen der Verehrung des hl. Karl eine größere Aufmerksamkeit
zu schenken und dieselbe in angenehmer Weise zu veranschaulichen. —
Die Redaktionskommission ist gebildet aus folgenden fünf geistlichen
Herrn : Großpönitentiar Dr. Karl Gorla. Präfekt Dr. Achilles Ratti, Prévost
Dr. Karl Pellegrini, Prof. Joseph Nogara, Koadjutor Dr. Caesar Orsenigo.
Der Letztgenannte wird jeweilen fortlaufend ein Stück aus dem Leben des
hl. Karl bieten, dann folgen schon im ersten Heft Artikel verschicdcner
Art, die hier genannt sein sollen : San Carlo e il Cardinale Cesare Baronio ;

San Carlo e l'educazione della prima età ; Una cappella dedicata alla
natività di San Carlo Borromeo : Una grazia ottenuta nel 1620 per
intercessione eli San Carlo Borromeo ; Le medaglie di San Carlo ; Le illustrazioni ;

Notizie ed appunti ; Communicazioni ufficiali. Die Aufsätze über die
Medaillen scheinen künftig die Herren Fr. und Herkules Gnecchi bearbeiten
zu wollen. Jenes Bild, das an der Spitze des bezüglichen Artikels steht,
dürfte aus einer deformierten Münze hergestellt sein, die sonst eine
Umschrift und auf dem Revers einen Altar aufweist. Ein Exemplar dieser
Münze, die wir als eine der ältesten und besten zu taxieren geneigt sind,
findet sich in der Münzsammlung des Staatsarchives Luzern. (Eine Abbildung

im Gcschichtsfreund der V Orte 1898.) Wir werden dann auch eine
Besprechung der Prämiennicdaille erwarten dürfen, die jeweilen im Collegium

Hclveticum ausgeteilt zu werden pflegte. Ein vergoldetes Stück
dieser Art hängt an der gotischen Monstranz zu Sachsein und ein anderes
Exemplar in Silber besitzt Hr. Nationalrat G. Muheim in Alfdorf und das
Stift Engelberg. (Eine Abbildung im obgenannten Geschichtsfreund.) Als
man in Rom 1612 die Kirche San Carlo al Corso einweihte, ließ Paul V.
zum Andenken ebenfalls eine Münze prägen. Auch der berühmte schweizerische

Medailleur Hedlingcr hat 1726 auf einem Jeton des Papstes Benedikt

XIII. den hl. Karl verherrlicht. (Gcschichtsfreund Bd. 39, S. 169.)
Wir machen auf diese Punkte zum Voraus aufmerksam, damit die Schweiz
in der neuen Publikation nicht etwa zu kurz komme, dürfen aber, gestützt
auf das erste Probeheft, allen Freunden und Verehrern des großen Kirchen-
fürsten von Mailand dieses literarische Unternehmen bestens empfehlen,

E. Wymann.

Stauber Richard, Die Schedeische Bibliothek. Ein Beitrag zur
Geschichte der Ausbreitung der italienischen Renaissance, des deutschen
Humanismus und der medizinischen Literatur. Xach dem Tode des Verfassers

herausgegeben von Dr. Otto Hartig. Freiburg i. Br. 1908, Herder.
(Bd. VI. Heft 2 und 3 der Studien und Darstellungen aus dem Gebiete der
Geschichte, herausgegeben von Hermann Grauert).



- 63 —

Die Bibliothek des Nürnberger Arztes und Humanisten Hartmann
Schedel, dessen Biographie hier ebenfalls geboten wird (1440-1514), in der
Hauptsache in der Hofbibliothek München auch heute noch erhalten,
ist ein Unikum. Sie enthält die bedeutendsten Vertreter der italienischen
Renaissance wie des deutschen Humanismus in unerreichter Vollständigkeit,

zum Teile handschriftlich, zum Teile in seltenen Wiegendrucken.
Schedel widmet dem Verfasser des jeweiligen Werkes, besonders in den
Druckbänden, kleine Biographien, zwar meist einem Schriftsteller
entnommen, aber trotzdem interessant. Der Verfasser hat sich die Mühe
gegeben, die Geschichte der Bibliothek zuammenzustellen, den ehemaligen
und jetzigen Bestand der Schedeischen Bibliothek auszuscheiden und einen
Überblick über die humanistischen Bestrebungen des Sammlers zu geben.
In den Anlagen sind eine Anzahl Briefe und Originalakten wiedergegeben.
Handschriften-, Schriftsteller- und Personenverzeichnis erhöhen die Brauchbarkeit

des sehr verdienstlichen und äußerst zuverlässigen Buches.
Für die Schweiz kommt speziell in Betracht die Abschrift, welche Seh.

1501 von der Descriptio Germaniae des Ulmer Dominikaner Felix Fabri
veranstaltete (vgl. die Ausgabe von H. Escher in Quellen zur Schweizer
Geschichte VI, 1884). Auch die Opuscula des streitbaren Zürcher Chor-
herrn Felix Hemmerlin finden wir unter dem ehemaligen Bestand der
Schedelschen Bibliothek und von dem Straßburger Humanisten Jakob
Wimpheling ein geschriebenes Gedicht über die Niederlage Karls des Kühnen
von Burgund (abgedruckt im Anzeiger für Schweiz. Geschichte I, S. 315).
Endlich ist in den Anlagen ein Reisebericht des Arztes Hieronymus Münzer
von Feldkirchen abgedruckt, der in einem Schreiben vom 1. September 1494
über das Schlachtfeld von Murten folgendes berichtet : « Ad Mortonem
prope Bernam dum venirem quo quam magnani mortis imaginem : locumque
clade Caroli Burgundie ducis insignem vidi. Tanta est congeries ossium
cesorum strage comportate : ut homini sane mentis stupor et quasi lippo-
tomia suboriri videatur supraque fores sacelli hoc epigramma meo judicio
satis rude insculptum est :

« Valeant qui vafrum campo pellerc hostem
Agressi Karolum Burguiidie lumen superbum :

Celicolas cantu martisque onerent aras
Vittima dulci armorum ciui novere vires :

Annorum fluxu milleno quadrigeno.jue
Junctis septaginta sex : quos Atlas volverat axe
Cesa hec corpora trux straverat hostiimi ensis. »

A. Buchi.

Dr. Franz Falk, Die Ehe am Ausgang des Mittelalters. Freiburg
i. Br., 1908 XIV u. 96 S. 2 M. 60 Pf. In Erläuterungen und Ergänzungen
zu Janssens Geschichte des deutschen Volkes, herausgegeben von Ludwig
Pastor. VI. Bd. 4. Heft

Diese geschichtliche Untersuchung hat sich das bestimmte Ziel gestekt :

« darzulegen, wie Kirche und Volk zumal am Schlüsse des Mittelalters über



- 64 -
die Ehe gedacht, aber auch zu welchen Folgen die Neuerungen des 16.
Jahrhunderts geführt haben ». — Diese große und wichtige Frage, welche wie
kaum eine zweite mitten ins Kulturleben eines Volkes hineinführt, weiß
der Verfasser mit einer Untersuchung von 94 Seiten zu erledigen. Dabei
haben seine Darlegungen den ausgesprochenen Zweck, die bekannten
Behauptungen gewisser, besonders protestantischer, Kreise zu widerlegen, als
ob die Kirche des Mittelalters dem Wert » der Ehe nicht gerecht geworden
sei, die Ehe nicht nach Gebühr geachtet, sogar etwas Sündhaftes darin
erblickt habe. » — Diese Anklagen sind allerdings so stark verbreitet und
werden von so vielen Seiten erhoben, daß eine Untersuchung über diesen

Gegenstand von katholischen Gelehrten sehr angebracht wäre. Der
Verfasser redet nun im Verlauf seiner Untersuchung von der Ehrung der Brautleute

durch die Kirche, von den Symbolen beim kirchlichen Eheabschluß,
den bürgerlichen Vorrechten zu gunsten von Wöchnerinnen. Dann zieht
er auch die Literatur des Mittelalters über die Ehe herbei, sowohl
Ehestandsbücher, wie Lehr- und Erbauungsbüchcr, wie endlich auch
Volksbücher. Dann fügt er noch die drei Kapitel hinzu über Brautausstattung,
Verklärung (Madonnen-Ideal) und über die Ehe bei den Humanisten. Der
Geschichtsforscher wird in dieser Untersuchung manch interessantes
Material finden, das sich jedoch durch größere Herbeiziehung der alten
Volksrcchte (nicht bloß der Wcistümcr) und durch intensive Arbeit in den
Archiven hätte erweitern und um kostbare Beiträge vermehren lassen. Die
Frage hätte doch gewiß auch eine solche Behandlung verdient. Dadurch
hätte sich naturgemäß auch eine ganz andere Bearbeitung ergeben, als sie

vorliegt. In der uns vorliegenden l'ntcrsuchung ist der Stoff nur lose
aneinandergereiht und mehr in der Form des Chronikstils zur Darstellung
gekommen. H.

P. A. Pidoux. Vie des saints de Franche-Comté. Volumes I et li,
xxxiv-353 et xiv-346 pages. Lons-lc-Saunier, A. Gey et L. Guy, 1908.
Prix : 5 fr. le volume.

L'histoire de la Suisse occidentale est intimement liée à celle de la
Franche-Comté. Les deux pays entrèrent ensemble dans l'empire romain ;

ils furent envahis par les mêmes barbares ; ils eurent longtemps des destinées
communes. Un livre sur les saints francs-comtois nous intéresse donc sous
plus d'un rapport. L'ouvrage que nous annonçons a pour base le recueil
composé, il y a plus d'un demi-siècle, par les professeurs du collège Saint-
François Xavier de Besançon. Il a pour but de le rajeunir, de le complétcr
ct de le corriger. Quiconque désire que l'histoire de l'Eglise, et notamment
celle des hommes qui l'illustrèrent davantage, soit mieux connue, ne peut
qu'applaudir à une entreprise de ce genre. Les deux premiers volumes —
il y en aura quatre — que nous venons de parcourir sont de bons livres,
et qui feront du bien.

S'il fallait juger seulement une oeuvre historique d'après la sympathie
qu'inspire son auteur ou d'après les intentions qui l'animent, nous dirions



- 65 —

•que la Vie des saints de Franche-Comté est un livre parfait. Mais pour que
les publications hagiographiques atteignent vraiment leur but, nous ne nous
lasserons jamais de le dire, dussions-nous être mal jugés par ceux qui nous
comprennent mal. il faut deux choses essentielles : la critique et la piété.
La critique ordonne de s'en tenir à la stricte vérité, d'élaguer rigoureusement
de toute vie de saint les détails insuffisamment démontrés, selon cette
parole d'un ancien que Léon XIII a faite sienne : ¦ Ne quid falsi dicere
audeat, ne quid veri non audeat. » La piété rend profitables les exemples
de ces hommes de bien et fait naître chez le lecteur le désir de les imiter.
Ces deux qualités, loin de s'exclure, se complètent, et peuvent même se

fortifier mutuellement. Mais il ne faut jamais que l'une prenne sur l'autre
un ascendant illégitime.

Ce que nous pourrions précisément reprocher à M. Pidoux, c'est de

n'avoir pas assez tenu compte, lui. archiviste-paléographe, des règles sévères
de l'histoire, encore que son livre pèche moins par ce côté épie beaucoup
d'autres du même genre. Il a mis en tête de son ouvrage une lettre-préface
du T. R. P. Désiré des Planches, dont nous ne comprenons pas bien l'utilité.
L'enthousiasme qui anime le pieux Franciscain l'a emporté plus d'une
fois au delà de la stricte vérité. Par exemple, il se plaint que • les saints
semblent manquer à présent (p. xiv) ». Nous ne saurions être de son avis.
Si nous appelons saints ceux qui pratiquent la vertu dans la perfection,
nous devons dire qu'il y en a encore, en Franche-Comté comme ailleurs.
Plus loin (p. xv et xvi), il hasarde cette curieuse affirmation, qu'il suffit
de lire une vie de saint pour devenir un saint. Ce sont là des exagérations
qui déconcertent. L'esprit scientifique apparaît dans le corps du livre plus
que dans cette préface ; mais il aurait pu se manifester davantage encore
sans nuire le moins du monde au but d'édification que l'auteur se proposait.

Bornons-nous à quelques remarques au sujet des saints qui touchent
de plus près à la Suisse. Une notice est consacrée à saint Théodule, évêque
de Sion (t. I. p. 254-266). On y retrouve toute la légende du Théodule
contemporain de Charlemagne. Il y a longtemps que les Bollandistes. les
Bénédictins du Gallia Christiana, l'abbé Gremaud, le chanoine Grenat, e tutti
quanti, ecclésiastiques pieux, qui n'avaient aucun intérêt à nier l'existence
des saints, ont démontré péremptoirement que ce Théodule imaginaire est
un simple doublet du grand saint Théodore ou Théodule du IVme siècle.
Il faudrait une bonne fois renoncer à cette légende au lieu de la maintenir,
sous couleur d'éviter le scandale des simples. Nous ne voyons pas
comment on favorise la piété en perpétuant une bévue du temps passé.

Pour d'autres personnages, il y aurait bien des détails à relever. Dans
le tome Ier, p. 13. on lit à propos de Gundioc. roi de Burgondie : « C'est
lui qui fonde, avec sa femme Sédélaube (sic) l'église Saint-Victor de Genève. »

Xous savons par Grégoire de Tours, Hist. Franc. II, 28, et par la chronique
du pseudo-Frédégaire, III, 17, que Sédéleube (Sideleuba, Saedcleuba).
la fondatrice de Saint-Victor, n'était pas la femme de Gundioc, mais sa

petite-fille, et qu'elle se fit religieuse, tandis que sa sœur Clotilde épousa
ie roi des Francs, Clovis. Quant aux saints de Luxeuil, dont la vie, due à
M. Poinsotte, l'un des collaborateurs de M. Pidoux, nous paraît assez soi-

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE 5



— 66 —

gneusement composée, on pourrait aussi rectifier quelques inexactitudes.
Il n'est pas vrai que l'ancienne abbaye de Disentis soit maintenant une
école professionnelle (t. II, p. 154) ; c'est encore une abbaye, seulement
les religieux, comme presque tous les Bénédictins, y ont des élèves. Il n'est
pas tout à fait juste que Gali et Ursanne aient fondé en Suisse des abbayes
de leur Ordre (t. II, p. 168). C'est sur leur tombeau que l'on a fondé, plus
tard, les établissements qui portent leur nom.

Nous citons ces détails au hasard ; ils pourraient être multipliés. En
fin de compte, la nouvelle Vie des saints de Franche-Comté, bien que
sérieusement écrite et d'un réel intérêt, aurait eu plus de valeur si ses auteurs
avaient été un peu plus sévères dans la critique et l'emploi des sources.
Ont-ils craint que la piété n'y perdît Nous pensons qu'elle y aurait beaucoup

gagné.
Parmi les illustrations, qui toutes ont un caractère documentaire,

nous en signalerons une particulièrement intéressante, c'est celle de la
page 172, du tome Ier, qui représente la chapelle ct la châsse de saint Claude
au XVme siècle M. Besson.

Dr. Karl Weinmann, Karl Proske, der Restaurator der klassischen
Kirchenmusik (Sammlung Kirchenmusik, herausgegeben von Dr. K.
Weinmann. I.) Verlag von Fr. Pustet in Rcgensburg. 1909. 135 S. Preis 1 Mk.

Die um die katholische Kirchenmusik hochverdiente Regensburger
Firma eröffnet mit vorliegendem Bändchen eine Serie kurzgefaßter und
billiger Handbücher, die alle Gebiete kirchenmusikalischer Arbeit in einer
dem heutigen Stande der Forschung entsprechenden Form einem
möglichst großen Kreise von Lesern nahebringen soll. Praktisch-handlicher
Charakter, wissenschaftliche Korrektheit, prägnante Kürze und lebensvolle
populäre Darstellung sollen die Haupteigenschaften der Sammlung bilden.
Das neue, zeitgemäße Unternehmen unterliegt der Leitung einer Jüngern
Kraft, des Regensburger Stiftskapellmeistcrs Dr. Weinmann, der sich seit
einigen Jahren mit trefflichen Arbeiten auch am wissenschaftlichen Betriebe
der Kirchenmusik beteiligt und mit Eifer bemüht ist, der Donaustadt eine
führende Stellung auch in den gelehrten Disziplinen kirchlicher Musik zu
erobern. Als Mitarbeiter sind tüchtige Forscher und Praktiker gewonnen :

Dr. Mathias in Straßburg. Prof. Kroyer in München, Prof. Ricmann in
Leipzig, Domkapellmeister Engclhart in Regensburg u. a..

Es war ein glücklicher Gedanke, an die Spitze eine populäre Biographie
des Mannes zu stellen, welcher der kirchenmusikalischen Reform in Deutschland

die Richtung gegeben hat. Der Herausgeber der Sammlung
übernahm diese Aufgabe und hat sie aufs beste gelöst. Mit einfachen, aber
warmen Worten zeichnet er die edle Gestalt des Kanonikus Proske, sein
Leben und sein Wirken im Dienste einer idealen Sache, und damit die
Jugendzeit der Restauration des klassischen A cappellastiles in Deutschland.
Neben gedrucktem Material konnte er unveröffentlichte Quellen benutzen.



— O/ —

insbesondere den Nachlaß Proskcs selbst, und so übertrifft seine Schrift ihre
Vorgänger an Genauigkeit und aktenmäßiger Begründung. Möge der
Verfasser, der vor kurzem zum Bibliothekar der Proskeschen Bibliothek ernannt
wurde, nun in Bälde eine Fortsetzung des Bändchens bescheren, den von
allen Freunden musikgeschichtlicher Forschung längst ersehnten Katalog
der ihm nunmehr unterstellten Bücherei

P. Wagner.

C. Blume, S. J., Der Cursus s. Benedicti Nursini und die liturgischen
Hymnen des 6-9. Jahrhunderts in ihrer Beziehung zu den Sonntags-und
Ferialhymnen unseres Breviers. Eine hymnologisch-liturgische Studie auf
Clrund handschriftlichen Quellenmatcrials. 134 S. 8°. Leipzig, Reisland, 1908.

Le R. P. Blume, qui s'est fait de l'hymnologie une spécialité, public
le 3m0 fase, de sa collection Hymnologische Beiträge. C'est un petit volume
fort intéressant, et d'ailleurs sérieusement documenté, dont voici les conclusions

principales. En étudiant les sources anciennes, notamment la Règle
de Saint-Benoît, les écrits de saint Césaire ct de saint Aurélien d'Arles, on
se convainc que l'hymnaire en usage jusque vers la fin du IXmc siècle
remonte en grande partie soit au temps de saint Benoît, soit même à une
époque antérieure. Un peu avant 900, l'ancien hymnaire est supplanté par
un autre, de provenance irlandaise, et que nous conservons encore dans
notre bréviaire. Le rapprochement qui s'impose entre ce changement et
les réformes liturgiques d'Alcuin et d'Amalairc, et que l'auteur signale en

passant, soulève des questions intéressantes et difficiles.
Les Hymni communes de tempore appartenant à la première période

liturgique — exception faite des hymnes de saint Ambroise — sont publiés
avec indication des manuscrits ct des variantes, à la fin du volume.

M. B.

Dr. Ad. Rösch : Das religiöse Leben in Hohenzollern unter dem
Einfluß des Wesscnbcrgianismus. 1800-1850. Köln, Bachern, 1908.

Gleich einleitend fühlen wir uns gedrängt, dem Verfasser für die
treffliche, außerordentlich wert- und verdienstvolle Untersuchung aufrichtig zu
danken, die er uns in dieser neuesten Arbeit geboten hat. Wir stimmen dem
Verfasser aus innigster Überzeugung bei, wenn er in den ersten Zeilen seiner
Monographie bemerkt : « Die Erfolge der sogenannten Aufklärung im

allgemeinen und des Wcssenbergianismus im besondern seien wissenschaftlich
1 noch lange nicht genügend gewürdigt. » Der Rezensent hat sich selbst auch
eingehender mit der Person Wessenbergs und seinen Reformen beschäftigt,
darüber archivalischc Studien gemacht, deren Ergebnisse er im Laufe der
kommenden Monate zu veröffentlichen hofft, und er ist zu der gleichen
Ansicht gekommen, wie sie Dr. Rösch oben ausgesprochen hat, nämlich daß
der Wessenbergianismus noch in keiner Weise bekannt ist.



— 68 —

Was die Persönlichkeit Wessenbergs anbetrifft, so sind die über ihn
erschienenen Biographien nicht genügend. Sie werden der geistigen Bedeutung
dieses außerordentlich begabten und hervorragend in die Zeitgeschichte
eingreifenden Mannes nicht gerecht. Sie erfassen ihn und sein Wirken nur an
der Oberfläche und dringen nicht in die Tiefe. Man hat nun dem Verfasser
der vorliegenden Arbeit über den Wessenbergianismus in Hohenzollern den
Vorwurf gemacht, daß er sich auf ein viel zu eng begrenztes Gebiet — auf
das kleine Fürstentum Hohenzollern-Sigmaringen — beschränkte. Allein
wer Wessenberg und seinen Reformen jemals näher getreten ist, wird einen
solchen Vorwurf als durchaus unbegründet bezeichnen müssen. Will man
allmählig dieses Thema erschöpfend behandeln und seine bis jetzt noch nicht
völlig erkannte Bedeutung für die Entwicklung der Kirchengeschichtc '

Deutschlands herausarbeiten, so muß man mit solchen kleinen Einzclunter-
suchungen beginnen. Aus ihnen läßt sich dann später ein richtiges Bild des

Konstanzcr Gencralvikars und seiner Reformen zusammenstellen, das auf
Gründlichkeit und Vollständigkeit Anspruch erheben kann. Möchten nur
diese Einzeluntcrsuchungen nach einer gleich trefflichen Methode bearbeitet
und gleich wissenschaftlich durchgeführt werden wie die vorliegende Arbeit.
In den 137 Seiten hat der Verfasser ein gewaltiges Material aus allen
möglichen Archiven verarbeitet, ein Material, das ganz aus den originärsten
Quellen geschöpft ist. also fast ausschließlich Neues und zwar hochinteressantes

Neue bietet. Wenn man auch den Geist der wessenbergischen
Reformen kennt, so sind sie im Einzelnen, in der Art ihrer Durchführung, in
ihrem Gegensatz zu den frühem Verhältnissen und besonders auch in ihren
Wirkungen auf das religiöse und sittliche Leben des Volkes nahezu
unbekannt. Die vorliegende Arbeit schafft nun Klarheit unel gibt Licht über all
diese Dinge, die sich wohl auf ein räumlich kleines Gebiet beziehen, aber
doch geradezu typisch sind für den ganzen reichsdeutschen Teil der Kon-
stanzerdiözese. Ein anderes Bild weist freilich der Wessenbergianismus auf
in der Schweiz, da er hier viel reichere Gcstaltungsformen und Abstufungen
annehmen mußte infolge unserer stattlich und kirchlich so hererogenen
Verhältnisse.

Auf einzelnes eingehend, erlauben wir uns die Bemerkung, daß Wessenberg

erst 1802 das Generalvikariat in Konstanz angetreten hat und nicht
schon 1800. wie auf Seite 4 gesagt wird. Diese Verwechslung ist zwar sehr
lcicht begreiflich, weil Dalbcrg Wessenberg schon 1800 das Generalvikariat
förmlich antrug. Die Übernahme des Amtes durch Wessenberg verzögerte
sich aber bis 1802 und müßte also der Beginn der Aufklärung für die
Diözese Konstanz in dieses Jahr verlegt werden (Seite 5). Eine ganz
vorzügliche Charakterisierung der Zustände, die damit eingeleitet worden sind,
gibt der Verfasser, wenn er schreibt : « Mit der Ernennung Wessenbergs
« zum Generalvikar von Konstanz wurde die religiöse Aufklärung in dieser
i> Diözese offizielles kirchliches System. » Diese Bemerkung beweist, daß der
Verfasser die historischen Ereignisse vollkommen richtig erfaßt hat und
daß er sie auch trefflich zu beurteilen versteht. Man könnte dafür in der
Tat kein besseres, kürzeres und zutreffenderes Wort finden. Ein Priester
mit altkirchlichem Sinn stand damals in geradem Gegensatz und offenem



- 6g -
Widerspruch mit seinen kirchlichen Vorgesetzten, die bewußt darauf
ausgingen, eine religiöse Aufklärung zu verbreiten. Was freilich Wessenberg
beabsichtigte, wie weit er gehen wollte und was für theologischen und im
einzelnen dogmatischen Anschauungen er huldigte, das läßt sich schwer

sagen.
Der Verfasser der vorliegenden Untersuchung ist zweifellos mit uns

einig, wenn wir behaupten, die Anschauungen Wcssenbergs über Fragen
des Dogmas lassen sich kaum jemals feststellen. Wessenberg war Gegner
der Kantschen und Schelling'schcn Philosophie und der Scholastik, des

Unglaubens und des Glaubens der Kirche ; sein dogmatisches Bekenntnis lag
irgendwo in der Mitte zwischen diesen Gegensätzen. Ob Wessenberg an die
Gottheit Christi im Altarssakramente geglaubt hat, um einen konkreten
dogmatischen Gegenstand herauszunehmen — wer wagte das zu verneinen
oder zu bejahen — Wessenberg ist vielleicht in seinem Verhalten gegenüber

dem Dogma der Kirche ein Nachfolger der Jansenisten und ein Vorbild

modernster Theologen. Wessenberg hat sich nie klar, deutlich,
unmißverständlich und rückhaltlos zur Lehre der Kirche bekannt, aber ebensowenig

sie auch in irgendwelcher Form abgelehnt. Das ist sicher, daß er
dem Entwicklungsgedanken religiöser Vorstellungen einen außerordentlich

hohen Wert beilegte. Es läßt sich leicht denken, was Wessenberg mit
den Worten sagen wollte, daß es der Zeit müsse überlassen werden, das
Volk allmählig zu « reinem religiösen Vorstellungen zu führen. » Es genügte
ihm einstweilen, einen entwicklungsfähigen Samen seiner religiösen Ideen
ausgestreut zu haben, von der Zukunft hoffte er das übrige. Darum erscheint
Wessenberg nie als Stürmer, als leidenschaftlicher Revolutionär, als urteilloser

Neuerer ; er bleibt immer ruhig, maßvoll, zielbewußt ; er stellt über
alles die Liebe, die Friedfertigkeit, die Mäßigung. In seinem Erlaß redet
er oft die Sprache eines erleuchteten Kirchenvaters und führt er den warmen
Ton evangelischer Milde. Auch der Verfa sscr dieser hier vorliegenden
Arbeit ist weit entfernt, Wessenberg dabei alle Überzeugung absprechen zu
wollen, obwohl bemußte irrgläubige Absicht dabei auch vorhanden war.
Aber trotz alldem muß gesagt werden, daß Wessenberg ein Mann der Phrase

war, wie es damals eben zum guten Ton gehörte und daß er mit schönen,

klangvollen Worten bewußterweise darauf ausging, die kirchlich gesinnten
Kreise über die eigentlichen und letzten Ziele seiner Bestrebungen zu
täuschen. Wessenberg wußte genau, was er wollte und das, was er wollte,
war leider nur in wenigen Fällen ein wahrer Vorteil für die Kirche. Man
lese einmal che von Luginbühl veröffentlichten Korrespondenzen des
helvetischen Ministers Stapfer ; es macht einen merkwürdigen Eindruck, wenn
Wessenberg durch die Vermittlung der aufgeklärten Protestanten Stapfer
und Esteri im Jahre 1823 eine anonyme Schrift über die katholische Kirche
in den Druck gibt. Vielleicht steht Wessenberg auch der von Rösch zitierten
Schrift (siehe Seite 20) nahe. Die literarische Tätigkeit Wcssenbergs ist
noch in keiner Weise klargestellt, aber sie war ebenso umfassend, vielseitig
und rastlos wie sein anderes Wirken.

Zwei Tatsachen gehen aus Röschs Untersuchungen hervor. Die eine
Tatsache besteht darin, daß vor der Revolution fast durchweg sehr gün-



- yô —

stige religiose und sittliche Zustände vorlagen. Die Versittlichung, Veredelung,

religiöse Durchbildung des Volkes, welche die Aufklärer als ein
dringendes Bedürfnis darstellten, das alles waren leere, hohle Redensarten,
berechnet, das Volk zu täuschen und unter solchen Vorwänden den
Unglauben in der Form der Aufklärung bei ihm einzuführen. Durch eine seit
den Tagen der Gegenreformation ununterbrochen fortwirkende ausgezeichnete

Seelsorge war das Volk auf eine hohe Stufe der Religiosität und
Sittlichkeit geführt worden (S. 40, 133), so daß das Volk nie den neuen Ideen
zugänglich gewesen wäre, hätte nicht die Geistlichkeit von oben her dazu
angeleitet, sie ihm beigebracht. Das Volk litt schwer unter seinen im
Glauben irre gewordenen Seelsorgern. (S. 76, yj, 89.)

Die zweite Tatsache, die aus der vorliegenden Arbeit hervorgeht, ist
eine für die Aufklärung höchst beschämende. Die Aufklärung, die durch
die Lande zog, den Mund überfließend vom Lob der Tugend und alles
Guten und Edeln, welche den Zweck aller Religion lediglich in die Sittlichkeit

verlegte, hat eine Periode der bedenklichsten Sittenlosigkeit heraufgeführt,

hat den Zerfall aller Zucht und guten Sitte eingeleitet und das Volk
der Sittenstrenge und Ehrbarkeit der alten Zeit beraubt. Das weist der
Verfasser selbst ziffernmäßig und statistisch nach. Das Ergebnis seiner
L'ntersuchung lautet : « Die zunehmende Unsittlichkeit in allen Gemeinden.
• gut und schlecht situierten, steht also im engsten Zusammenhang mit den

» Reformen » auf religiösem Gebiet.» (S. 134.) Dieses Ergebnis dürfte nur
sehr wenig ermutigend sein für eine Wiederholung des gleichen Experimentes
— das ist die Lehre der Geschichte über die Reformen Wcssenbergs.

Wir schließen die etwas lang gewordene, aber in Rücksicht auf Zeit-
strömungen mit Absicht so ausführlich gehaltene Besprechung mit dem
Wunsche, das gediegene Werk möge seine vielen Leser und Freunde — und
auch Nachahmer finden. Möchten doch noch mehrere solcher Untersuchungen
über den Wessenbergianismus geschrieben werden, nach der gleich
ausgezeichneten wissenschaftlichen Methode wie die vorliegende Arbeit —
das wäre nicht bloß ein großer Xutzcn für die Geschichte, sondern auch für
die religiösen Interessen unserer Heimat. H.


	Rezensionen = Comptes rendus

