
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 2 (1908)

Rubrik: Kleinere Beiträge = Mélanges

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINERE BEITRAGE — MÉLANGES

Anfänge christlicher Kultur im Gebiete Luzerns.

(Zirka MK)-!

Für die Kunde von ältester christlicher Kultur auf dem Boden des

heutigen Kantons Luzern fließen die Quellen nur sparsam.
Zunächst könnte man nach den Römerfunden fragen. Diese weisen

uns allerdings alte Kulturwegc. Darum hat schon Bölsterli, Einführung
des Christentums in das Gebiet des heutigen Kantons Luzern (Luzern 1861)
darauf hingewiesen C In der Schweiz hatte die römische Kultur ihre Hauptsitze

seit Cäsars Zeit im Westen, Norden und Südosten, in den Städten
Agaunum, Genf, Aventicum, Äugst, Basel, Vindonissa, Vitodurum, Arbon,
Chur. Sie drang von da aus in vereinzelten kleinen Militärstationen und
Villen auf das offene Land hinaus, so von Vindonissa her in den Kanton
Luzern im Seetal bis nach Ottenhusen, im Westen bis Großwangen-Rot :

das war kelto-römische Kultur. Räto-römische Gesittung setzte sich wohl
in Cham und Zürich mit der letztem in Verbindung ; Zürich war ein kleines
Castrum, Cham Villa. Ihr Ausgangspunkt war Chur.

Seit ca. 300 setzte sich nach und nach das Christentum in jenen Städten
fest und organisierte sich, drang auch wohl in einzelnen Vertretern auf
das offene Land hinaus, bildete aber da, ebensowenig wie der Staat,
Gemeinden.

Im V. Jahrhunderte verdrängten die Alamannen in ihrem Gebiete die
kelto-römische Kultur .vollständig, nicht so die räto-römische, weil diese

von den Ostgoten und Franken geschützt wurde und auch erst gegen die
Wende des V.-VI. Jahrhunderts mit den Alamannen in Berührung kam.
Die fränkischen Königshöfe Cham und Zürich hielten gerade die Grenzen
zwischen räto- und keltorömischer Kultur besetzt und hatten noch im
IX. Jahrhunderte bis in den Kanton Luzern hinein großen Einfluß 2.

1 Seine Resultate, nicht nur über die Römeifunde, sind allerdings fast auf
der ganzen Linie überholt. Den neuen Forschungen soll hier Rechnung getragen
werden.

2 «Vaterland» 1907. 21. Juli, 2. B. Feuil. Sp. 4 (Brandstetter). Unter Zürich
standen im Kanton Luzern Höfe in Hochdorf, Ballwil, Eschenbach, Kleinwangcn,
Hitzkirch,Schongau, Aesch,Neudorf, Pfaffnau, Reiden, Uffikon, Altishofen.Willisau,
Ettiswil. Grosswangen. (Geschfrd. 26, 287. ff.) Chama(838) gamba (Huf).
Noch ca. 900 nennt der Hagiograph Meinrads die Gegend zwischen Zürchersee und



- 4c> -
So hat man in Romainmôtier, wo S. Fridolin Alamannisch lernte, ihn

mit Recht nach Chur gewiesen, an den den Alamannen nächsten und von
den Ostgoten geschützten Hauptsitz der räto-römischen Kultur, um von
dort aus Gelegenheit zur Bekehrung der Alamannen in Säckingen, Glarus,
Zürich, Baden usw. zu gewinnen. S. Kolumban und Gall wandten sich
ebenfalls nach Zürich, Tuggen, Arbon, also an Alamannen, die unter dem
Einflüsse räto-römischer Gesittung standen l.

So finden wir auch die sicher ältesten Kirchen des Kantons Luzern
den Heiligen geweiht, die den Iren, Römern und Franken besonders lieb
waren, der Mutter Gottes, den hl. Martin, Mauriz, Gall, Othmar und Leo-
degar. Im offenen, nun urbaren Lande der Alamannen kam das Christentum
um das VII.-VIII. Jahrhundert zum Durchbruche. Für den Kanton Luzern
waren die beiden Königshöfc Zürich und Cham auch in Sachen der christlichen

Kirche von größter Bedeutung, viel mehr durch Anregung als durch
eigene Stiftungen -'.

Zunächst erhielt von Zürich aus Luzern eine Stiftung zu Ehren der
hl. Mauriz und Leodegar. Wichard, der priesterliche Bruder des Herzogs
Ruprecht, besaß mit diesem um Zürich herum und im Reußgebiete große
Güter. Mit Erlaubnis ihres Verwandten, König Chlodwigs III. (f 695)
teilten sie dieselben um 691 unter sich, so daß Wichard die im Reußgebiet
erhielt und Ruprecht die um Zürich. Dieser Ruprecht hatte 679 an der
Ermordung des hl. Bischofs Leodegar von Autun teilgenommen und bat
nun seinen geistlichen Bruder Wichard, mit ihm und für ihn die Sühne zu
übernehmen. So errichtete dieser am Ausfluß der Reuß aus dem Vier-
waldstättcrsee ein Klösterlein zu SS. Mauriz und Leodegar und gab dem
Orte den Namen des letztern (694). Ruprecht hatte 693 das Chorherrenstift
zu SS. Felix und Regula in Zürich gegründet :;. Die Stiftung Luzern wurde
ein Ausgangspunkt des Christentums : vorab für die derselben zugehörigen
Höfe, aber auch für die ganze Umgegend, um so mehr da bei den
Stiftungen der beiden Brüder die königliche Autorität mitgewirkt hatte, wie die
Stiftungsberichte sagen '. Maurizenkirchen sehen wir denn schon um 700
entstehen in Emmen, Pfeffikon und Ruswil. Gerade in Emmen hat das
Stift Luzern offenbar von Anfang an selber pastoriert und die Kirche
gegründet. Es, bezw. das Kloster Murbach, besaß das Patronat direkt bis
1291. Ebenso stand es mit der Kapelle (Filiale) in Ebikon. Aber auch
die andern selbständigen Höfe des Stiftes Luzern wurden durch dasselbe

zur Kirchengründung angeregt, so im Kanton Luzern Horw, Malters,
Kriens, Littau, Adligenswil, Buchrain ¦''.

Cham « heremum, quae ipsius laci litore adiacet, et usque ad Alpes Penninas
tendit adque ad villam Chama... » M. G. SS. XV 446.

1 Kathol. Schweizerblätter 1896, S. 422, 424. Geographisches Lexikon der
Schweiz V 60 ff.

2 S. unten.
:i Schweizer. Kirchenzeitung 1906, S. 243 (Lütolf).
4 Geschichtsfreund I 155. -

6 Geschichtsfreund 44, 29 f., 32I I 48s



— 47 —

Mit dem Königshofe Zürich stand der in Cham in fortwährender
Verbindung. Zunächst gründete der Meier von Cham um 700 Meierskappel.
853 vergabte König Ludwig der Deutsche seine Meierei Zürich und 858 die
von Cham ans Fraumünster in Zürich '. Die Fraumünsterzinse aus unserm
Kanton haben wir schon erwähnt. Besprechen wir noch die Weihpatrone
und die ältesten Kirchen nach Luzern näher

Emmen hatte sichtlich sofort lebhaften Verkehr mit dem Kloster
Luzern, wie sonst ringsum, so daß schon König Pipin (752-768) fünf edle
in Emmen wohnhafte Männer mit ihren Nachkommen an dasselbe zu den
Diensten schenkte, die sie vorher dem Reiche geleistet hatten : Kriegsdienst,
Bewachung des Gerichtes, Geleite, Beherbergung, Tagwen, Frohnen, Fähren,
Fuhren, Eintreibung von Friedensgeldern. Offenbar hatte das Kloster auch
in und um Emmen herum schon von Wichard her Besitz. So wurde sofort
um 700 eine Maurizenkirche in Emmen erstellt. Das Stift bekam ca. 830 2

noch von Hartmann und Prunolf den Emmenwald.
Pfeffikon war die Stiftung eines Geistlichen gerade von der Wende des

VII. zum VIII. Jahrhunderte, wo die Bekehrung und Kultivierung der
Alamannen in den Grundzügen vollendet wurde. Gewiß stand jener Priester
den Gründern Luzerns und des Stiftes Zürich, Wichard und Rupert, nicht
ferne, weil er auch Maurizenreliquien erhielt 3.

Ruswil, ebenfalls Maurizenkirche, wurde von den Grafen im Aargau,
die sich mit der Herzogsfamilie um die Einführung christlicher Kultur im
Kanton Luzern höchst verdient gemacht haben, um 700 mit ihrem Meierhofe

bewidmet und ging später als Lehen an die Freiherren von Wolhusen 4.

Die gleichen Grafen besaßen in Hochdorf eine Meierei und gründeten
darauf eine Kirche zu S. Martin von Tours, dem fränkischen Nationalheiligen,

um 700. Man sieht, der fränkische Herzog, der oberste und
verwandte Beamte seines Königs, übte seinen dem Christentum so
günstigen Einfluß auch auf die ihm unterstellten Großen aus •"'.

In etwas anderer Machtsphäre wuchs Pfaffnau heran. S. Vincenz '•

weist nach Genf und Solothurn hin. Der priesterliche Gründer und Besitzer
kam aus Solothurn und hatte, von Verwandtschaft wegen vielleicht, Grundrechte

(Pfaffenau), welche er nun zur Eröffnung einer Mission und Gründung
einer Kirche benützte. Auch die nachfolgenden Kollatoren, v. Bechburg
und von Falkenstein wohnten nicht ferne von Solothurn. Lenzburg besaß

später die Landesherrschaft, Twing und Bann ".

So waren nun seit ca. 700 Luzern, Hochdorf, Pfeffikon, Ruswil und

1 Geschfrd. 56, 15. 8,3 ff.
2 Hürbin, Murbach und Luzern, Jahresbericht über die höhere Lehranstalt

Luzern. 1896. Geschichtsfreund I, 157. Nr. 5.Kathol. Schweizerblätter 1899, S. 146
und 163.

:1 Geschichtsfreund 57, 105 f.
4 Geschfrd. 60, 190. W. Merz, Die Lenzburg (Aarau 1904), S. 155 ff.
¦'> Geschfrd. 57, 68, 100, 102.
(; Schweiz. Kirchenzeitung 1906, S. 258 (Lütolf).
7 Geschfrd. 61, 232.



- 4« -
Pfaffnau Gaukirchen, von denen aus das Licht des Christentums den ganzen
Kanton Luzern. zu durchströmen begann. Schon haben wir Luzern seine

diesbezügliche Tätigkeit in Emmen einsetzen sehen. Ebenso hörten wir
schon, wie auch Cham durch die Muttergotteskapellc Meierskappel Einfluß
auf unsern Kanton gewann. Gegen das Ende des IX. Jahrhunderts baute
das Fraumünsterstift von Zürich in Cham eine neue Pfarrkirche und band
so Meierskappel aufs neue fest an Cham : nur wurde nun Meierskappel
selbständiger Kelnhof, später Meierhof, der seine Kapelle selber zu decken
und das Dach zu erhalten hatte C

In Root hatten wieder die Grafen im Aargau Boden. Jedenfalls wurde
schon früh, sobald in der zweiten Hälfte des VI. Jahrhunderts im königlichen

Hofe Cham das Christentum Wurzel gefaßt hatte, auf der weit
sichtbaren Höhe Michaelskreuz, wie sie dann genannt wurde, dem hl. Michicl
ein Kreuz errichtet : als Wahrzeichen des Christentums für die ganze Gegend.
So gerne weihte man ja damals die Höhen jenem Himmelsfürsten. Als nun
bis 700 die Kultur rings (Dierikon. Gisikon) immer mehr heranwuchs und
Root ebenfalls besiedelt war, aber nach allen Richtungen (Küßnacht, Cham.
Hochdorf. Luzern) ungefähr zwei Stunden von einer Pfarrkirche entfernt
war, baute man auch in Root eine solche zum hl. Martin. Durch die Lenz-
burg kam Root an die Hohcnstaufen. deren einer, Hugo von Burgund.
1253 die Kirche an das Zisterzienser Kloster Altenryf vergabte '-'.

Die Höfe von Kriens und Malters wurden unter Abt Wichard IL,
um 720, der ersterc von Atha und Krimhild, der andere von Henger unti
Witowo an das Kloster Luzern geschenkt ¦'. Dieses wird auch hier nicht
lange gesäumt haben, Pfarreien und Kirchen zu gründen, da sichs um
neue Schenkungen handelte. Kriens erhielt also wohl um die Mitte des

VIII. Jahrhunderts seine erste Gallcnkuchc. wie Malters eine zu S. Martin.
Beide wurden um 1100 renoviert1. Ahnlich wird es in Meggcn gegangen
sein und in Adligenschwil. Nur hingen des Klosters Besitzungen in Meggen
mit dem Hofe Luzern zusammen, und die Kirche wurde mit der von Kriens
dem hl. Gallus geweiht und ca. 1150 renoviert. Wie um 1100 Kriens
S. Othmar zum zweiten Patron erhielt, so um 1150 Meggen Maria Magdalena.

Adligenswil als Hof hinwider ward dem Bauherrn im Stifte Luzern
zugeschieden und bekam nun ca. 750 ebenfalls eine Martinskirchc wie
Malters •'¦.

Vom Dorfe Ebikon flössen seit 893 Zinse infolge Pfandschaft nach
Cham in den Fraumünsterhof. Im übrigen gehörte Ebikon zum Hofe
Luzern. wenigstens größernteils. Buchrain war sicherlich zu Anfang auch
ein Bestandteil des Hofes Luzern. Da Ebikon mit Cham in Verbindung
trat, so kam in der Gegend auch die Verehrung des hl. Jakob und infolge
der königlichen Romzüge die der hl. Agatha auf, und ihnen zu Ehren

1 Geschfrd. 56, 12 ff.
- Geschfrd. 56, 19. 44, 27 f. Merz, Die Lenzburg, 40 f.
•' Kathol. Schweizerblätter, 1899, S. 145, 162 ff.
1 Geschfrd. 44, 22 ff. 1, 48.

•"' Geschfrd. 44, 22. 60, 189. 1, 48. Kathol. Schweizerblätter, 1899, S. 147.



— 49 —

wurde nun in Buchrain eine Kirche erbaut und der Hof selbständig
gemacht, unter dem Patronat Luzern, dagegen Ebikon nur desto enger an
Luzern geknüpft, indem man dort eine Muttergotteskapelle baute, wie
Cham eine in Meierskappel hatte, und sie von Luzern aus besorgte i.

Eine weitere Gaukirchc haben wir in Hochdorf gefunden. Diese aber,
wie die andern gleichzeitigen Gaukirchen von Pfeffikon, Ruswil und Pfaff-
nau konnten ihren Kreis nicht so rasch wie Luzern ausbilden, weil sie eben
keine Stifte waren. Immerhin schloß sich wohl schon gegen Ende des

IX. Jahrhunderts Neudorf an Hochdorf an, unter Zusammenwirken des
Aargaugrafenhauses und der Frauenabtei Zürich zum Bau einer Agathenkirche

nach dem Beispiele Buchrains. Die Grafen besaßen die Kollatur 2.

Das IX. Jahrhundert brachte bekanntlich neuen Nachschub der Bevölkerung

und damit später neuen Aufschwung der christlichen Kultur :i.

Kaplan Lütolf, Meierskappel.

Ein Titularabt von Fontaine-André.

E. F. v. Mülinens Helvetia Sacra (I. p. 214-15) schließt die Reihe der
Äbte von Fontaine-Andre mit Louis Colomb von Neuchâtel, den er ultimus
abbas nennt. Dieser hat sich nach der Säkularisation ins Val-de-Ruz
zurückgezogen.

Der Titel eines Abtes des genannten Prämonstratenscrklosters ist
indess mit ihm nicht ausgestorben. Über einen seiner Nachfolger gibt ein
Faszikel des bischöflich - basel'schen Archivs in Bern Auskunft,
überschrieben 1712. 22 Martii — 1713, 27 Novemb. Instrumentum Abbatialis
Benedictionis Caroli Ludovici Hugonis, Abbatis Simeonis Godin, Celeberrimi
Monasterii Sancti Petri Stivagiensis Coadjutoris, et Abbatis fontis Andreae,
sub Haereticis prope Neo-Castrum Siti. N. XLL. Consecrationes et Benc-
dictiones regi, den 13. Nov. 1758. (Nummer 223-240). Eine päpstliche
Bulle, deren Abschrift in dem Aktenbündel vorliegt, sagt von Fontaine-
André : « fructus, reditus et proventus nulli sunt, et ab haereticis ut prae-
fertur usurpati existunt. » Carl Ludwig Hugo läßt aus Nancy dem Bischof
von Basel durch den Abt von Bellelay melden, er möchte seine Weihe
(Benediktion) als Abt von Fontaine-André in Bellelay empfangen. Herzog
Leopold von Lothringen nennt Hugo, regulierten Chorherrn des Praemon-
stratenser-Ordens, seinen Rat und Historiographen l, Coadjutor der Abtei

1 Geschfrd 56, 16. 44, 30, 32 f.
2 Geschfrd, 57, 105, N. 10,
3 Wir werden darum kaum fehl gehen, wenn wir um 900 eine neue Reihe

Pfarreien im Kauton Luzern entstehen lassen. Davon vielleicht später, wenn die
verehrte Redaktion dieser Zeitschrift uns dafür Raum gewährt.

4 Er hat u. a. herausgegeben: Sacrae antiquitatis monumenta. Estival 1725.
.2 Bde. in Kleinfolio.

REVUE I) HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE



— 5o —

Estival im Herzogtum Lothringen ; er empfiehlt ihn dem Basler
Fürstbischof. Die gewünschte Benediktion nahm Bischof Johann Conrad unter
Assistenz von Maurus, Abt von Beinwyl zu Mariastein und Johann Georg,
Abt von Bellelay vor (1713, 23. Juli). Der Neugeweihte schenkt dem
Fürstbischof zwei « schöne » Bücher, die dieser zu lesen verspricht « avec
plaisir, comme provenant d'une personne dont le scavoir et la vertu esclate
également ». Der Bischof fügt bei (Pruntrut, 1713, 27. Okt.) « vous avez eu
plus de complaisance que de justice d'avoir parlé à son Altesse Royale
(gemeint ist Herzog Leopold) du peu d'accueil que je vous ay fait dans ma
cour. J'aurais souhaité vous avoir pu rendre quelque service plus agréable,
je suis avec toute l'estime possible, Monsieur, Votre très affectionné

Den Schluß des Faszikels bildet die Eidesformel und deren Abschrift,
mit der eigenhändigen Unterschrift des Historiographen, der den Titel
von Fontaine-Andre trug.

E. A. Stückelberg.

P. Maurus Heidelberger aus St. Gallen.

P. Magnus Helbling O. S. B. hat in den Mitteilungen des Historischen
Vereins des Kantons Schwyz, Heft 15 (1905), S. 127 ff. eine interessante
Reisebeschreibung des Einsiedler Paters Jos. Dietrich veröffentlicht, welche
dieser im Jahre 1684 nach Frankfurt a. M. in Buchhändlcrangelegenheiten
machte. Leider sind dazu fast keine Erklärungen beigegeben. Ich bin im
Falle hierzu eine kleine Ergänzung zu liefern. Es wird nämlich S. 197,
157-161 usw. ein P. Maurus Heidelberger erwähnt, welcher aus dem
Kloster St. Gallen entsprungen, unter anderm Namen sich in Frankfurt
aufhielt. Aus P. J. v. Arx, Geschichte des Kantons St. Gallen wäre Näheres
zu vernehmen gewesen. Bd. Ill, S. 1905 ff. steht zu lesen, aus welcher
Ursache er apostasierte, dann aber 1696 wieder zurückkehrte, 1697 eine
Wallfahrt nach Einsiedeln machte, von welcher er ganz blind und
reumütig zurückkam und so nach einem Jahre starb. Vgl. auch das Leben
Sfondratis v. Bischof Egger, S. 8-9. L. R.

Der Kaisertitel in der Liturgie.

Nach Gründung des Rheinbundes verzichtete Franz II. auf den
deutschen Kaisertitel. Dadurch entstand die Frage, ob das bezügliche
Gebet in der römischen Liturgie ganz wegzulassen oder abzuändern sei.
Das Diarium von Rheinau gibt über die Stellungnahme dieses Klosters
folgende Aufschlüsse.



— 5i —

Den 11. März 1807 war Konferenz. Inter anderem ward proponiert : Ob
Imperator Franciscus am Charfreitag und -Samstag in der Kirche soll
gebraucht werden, weil die Curia in foedere Rhenano abgeändert?

Responsum : Man solle gebrauchen « pro Imperatore nostro » — omisso
nomine.

28. März 1807. Weil kein römischer Kaiser mehr ist und der Bischof
wegen dem neuen König etc. eine Verordnung gegeben, so wurde auch bei
uns der Namen Franz ausgelassen und nur « ad nostrum benignus imperium »

und « Imperatoren! nostrum » gebraucht. E. W.

Eine biblische Satyre
auf den Zerfall des heiligen römischen Reiches

18OS.

Nach der allgemeinen klösterlichen Sitte führte auch das Benediktinerstift
Rheinau ein Diarium, das von 1800 an P. Januarius Frey, der

nachmalige Abt besorgte. Am Schlüsse des Jahres 1802 fügt er seinen
Aufzeichnungen eine Satyre an, worin durch biblische Stellen aus der
Leidensgeschichte des Herrn die Haltung der europäischen Höfe und
einzelner Stände gegenüber dem zerfallenden römischen Reiche zutreffend
charakterisiert wird. Leider wissen wir nicht, ob diese Satyre das literarische

Produkt des Diaristen sei, oder ob er dieselbe irgendwo entlehnt
habe. Immerhin scheint sie uns einer Reproduktion nicht unwert.

Passio Sacri nostri Imperii.

Conventus Rastad. Tunc congregati sunt Principes, ut Romanum Im¬

perium dolo tenerent.
Romanum Imperium. Tristis est anima mea usque ad mortem.
Electores Ecclesiastici. Amen dico vobis, quia unus vestrum me traditurus

est.
Bonaparte. Nos habemus legem, et secundum legem debet mori.
Borussia. Quid vultis mihi dare et ego eum vobis tradam?
Dux Braunschweig. Quern osculatus fuero, ipse est, tenete eum.
Suecia et Dania. Et invenit eos dormientes.
Turcia. Et erant oculi eorum gravati.
Hessia. Sic non potestis una hora vigilare mecum.
Toscana. Spiritus quidem promptus est, caro autem infirma.
Principes Imperii. Dormite jam et requiescite Ecce appropinquat

hora, ut Imperium tradatur in manus inimicorum.
Bortugallia. Et angariaverunt quemdam, ut tolleret crucem ejus.



Fapa.

Neapolis.

Moscovia.
Anglia.
Gallia.
Cisalpina.
Imperator.
Hispania.
Belgium.
Sardinia.
Venelia et Modena.

Episcopi.

Monachi.
Helveti.
Bavaria.
Genua.
Rex Galliae et Xobiles
E.xercitits Imperii.

Exercitus Imperatoris.

(Diarium 1802, S.

— 52 —

Mitte gladium in vaginam ; omnes enim, qui acce-
perint gladium, gladio peribunt. Ad ter Galli
cantum Petrus flevit amare.

An putas, non possum plus quam duodecim legio-
nes mittere Quomodo ergo implebuntur Scrip-
turae, quia sic oportet fieri.

Quid enim mali fecit?
Non invcnio in eo causam.
Sanguis ejus super nos et super filios nostros veniat.
Si hunc dimittis, non cs amicus Caesaris.

Flagellatum tradidit eis, ut crucifìgatur.
In ipsa die facti sunt amici.
Nolitc fiere super me, sed super vos et filios vestros.
Tunc discipuli omnes, relieto co, fugerunt.
Et cum co crucifixerunt duos latroncs, unum a

dextris ejus et alterum a sinistris.
Partiti sunt vestimenta mea et super vestem meam

miserunt sortem.
Et inclinatis capitibus tradiderunt spiritimi.
Petrus autem sequebatur a longo.
Et in monumentimi novum posuerunt cum.
C'onsummatum est.
Videbant. quae fiebant. percutientcs pcctora sua.
Ad vocem Ego sum abicrunt rctrorsum, et ccci-

dcrunt in terram.
Sinitc nos abile.

211-212. im Stiftsarchiv Einsiedeln.
E. II'

Bulletin d'ancienne histoire ecclésiastique suisse

pour 1907

(Des origines à l'an 888)

L'année 888, date de la fondation du Royaume de Bourgogne, marque
le moment où notre histoire, vu le nombre croissant des sources, devient
moins ardue. Les temps antérieurs, la domination romaine, l'époque
mérovingienne, la période carolingienne, restent enveloppés d'assez d'obscurités
pour mériter, de la part de ceux qui s'y intéressent, un soin particulier. Beaucoup

de renseignements sont consignés dans des études spéciales, des comptes
rendus de fouilles, des revues, des journaux. Ces données éparses. certains
de nos lecteurs aimeront à les trouver réunies en quelques pages. Nous les
recueillerons à leur intention, de temps en temps, au moins une fois chaque
année. Les indications que l'on voudra bien nous fournir, même les moin-



- 53 —

dres. seront toujours les bienvenues. Grâce au concours de nos amis, nous

l'espérons, ce bulletin laissera de moins en moins à désirer.

1. Ouvrages généraux. — 2. Les origines : saint Béat. — 3. Les
Barbares : Mamans et Burgondes. — 4. Le diocèse de Genève (listes
épiscopales, évêché de Nyon). — 5. Le diocèse de Lausanne (saint Himier,
translations de reliques, Romainmôtier, Baulmes). — 6. Le diocèse de
Bâle (évêques, antiquités). — 7. Les évêques de Coire. — 8. Les Abbayes
de Münster et de Disentis. — 9. Les Abbayes de Saint-Gall et de
Reichenau. 10. Le diocèse de Sion (listes épiscopales, Protasius,
Amatus.). 11. L'Abbaye de Saint-Maurice (les fouilles, les martyrs,
saint Séverin, saint Aimé).

i. Deux études capitales viennent de paraître, qui marquent un progrès

sensible dans le domaine de notre histoire ancienne. La thèse de M.
Samuel Guyer 1 sur les monuments chrétiens de la Suisse, antérieurs à l'an iooo,
a été l'objet dans notre Revue d'un compte rendu détaillé auquel nous
renvoyons nos lecteurs -, Le Royaume de Bourgogne 3 de M. Poupardin a remis
au point bon nombre de questions controversées. Bien qu'il traite, comme
son titre l'indique, de faits accomplis entre 888 et 1038, il abonde en détails
utiles sur les temps plus anciens, surtout pour le pays de Vaud et le Valais.
Les historiens qui possèdent cette œuvre magistrale pourront se passer
désormais des travaux précédemment parus sur la même question.

2. Le R. P. Moretus, Bollandiste, vient d'enrichir l'histoire de nos origines
chrétiennes d'un nouveau chapitre dont les conclusions peuvent être
considérées comme définitives : La Légende de saint Béat, apôtre de Suisse 4.

Nous souhaitons que cette étude si limpide, si calme, si fouillée, soit lue et
méditée par tous ceux qui désirent s'édifier sur la valeur de certaines légendes.
L'apostolat de saint Béat dans la Suisse a été révoqué en doute dès 1680

par Henschenius. Cet érudit « fut mis en défiance par la ressemblance
extrême que présentaient deux légendes merveilleuses relatives l'une à saint
Béat de Vendôme, l'autre à saint Béat d'Unterseen. Ces récits lui parurent
dériver l'un de l'autre. L'ordre de leur dépendance ne pouvait faire aucun
doute ; car, tandis que la biographie de l'ermite gaulois était ancienne,
celle du saint suisse était toute récente ». L'antiquité des traditions orales
sur ce dernier reste très douteuse ; •< l'insignifiance de la plupart d'entre elles
est notoire ». De plus, la première biographie du saint suisse a paru en 1511 ;

^ x Samuel Guyer, Die christlichen Denkmäler des ersten Jahrtausends in der
Schweiz. Studien über christliche Denkmäler, herausgegeben von Johannes
Ficker, 4. Heft. XIII-115 S. 8". Mit 17 Tafeln. Leipzig, Dieterich, 1907.

2 Revue d'Histoire Ecclésiastique Suisse, I0J37. p. 227-231.
3 René Poupardin, Le Royaume de Bourgogne, 888-1038. Etude sur les

origines du Royaume d'Arles. Bibliothèque de l'Ecole des Hautes Etudes,
Sciences historiques et philologiques. Fascicule 163. XL-511 p. 8°. Avec
1 fac-similé et un tableau généalogique. Paris, Champion, 1907. Cf. ci-après, p. 66.

* H. Moretus, La légende de saint Béat, apôtre de Suisse. Analccta Bollandiana,
t. XXVI, 1907, p. 423-453.



- 54 -
elle a pour auteur Daniel Agricola, cordelier de Bâle. C'est d'elle que
dépendent toutes les autres. Or Agricola fut pris deux fois en flagrant délit
d'invention, et d'ailleurs il s'inspire de la Vie de saint Béat de Vendôme.
De ce chef, ses affirmations sont peu rassurantes. « Au contraire, il existe
deux raisons de douter, raisons sinon décisives, du moins fort graves. La
première, c'est le silence de tous les documents anciens, de tous les Martyrologes,

et plus spécialement de ceux rédigés ou remaniés en Suisse, depuis
l'abrégé hiéronymien de Rheinau (IXmc siècle), et le Martyrologe de Notker
(IXme siècle, Saint-Gall), jusqu'au Martyrologe de Bâle (1584) et à celui
qu'on attribue à Canisius (3mc éd., 1583). Il y a plus; la liturgie ancienne
des diocèses suisses fait douter, elle aussi, de l'existence d'un saint Béat
suisse ». La première mention du personnage se trouve dans un. Missel de
Constance, imprimé en 1603. L'office de saint Béat, maintenu jusqu'en 1876,
contient une leçon dont rien ne s'applique au saint suisse, tout au saint
français. En 1876 seulement, la leçon fut modifiée par cette addition :

« Eius corpus postea in antro inter lacus helveticos sepulturae traditum
legitur. » Ces motifs nous conseillent d'attendre de meilleures preuves,
avant d'admettre que saint Béat ait vécu en Suisse '.

3. L'arrivée des Barbares dans nos régions a été l'objet d'une conférence

de M. Kanl '-' et d'une communication de M. Reichlen. Le premier
étudie l'invasion des Alamans dont il suit les diverses étapes et précise les

rapports avec les populations indigènes. Les intéressantes recherches de
M. Kaul s'arrêtent à l'an 500, époque où les Barbares sont sur les bords
de l'Aar. La lecture de cette conférence nous persuade de plus en plus que
l'Aar a servi de limite définitive entre Alamans et Burgondes. (Et même
— soit dit en passant - nous trouvons dans ce fait la raison du partage
de l'ancienne civitas Helvetiorum. opéré vers 561, lors du transfert du siège

episcopal vers l'ouest.)
M. Reichlen a rendu compte à la Société d'histoire du canton de

Fribourg
'¦'¦ de vues qu'il a échangées au sujet des Burgondes avec un érudit

français. M. Pcrrcnot. Il a exposé d'une façon populaire les résultats de
son enquête, insistant sur cette conclusion, que les Burgondes n'ont pas
envahi nos contrées en conquérants, mais sont venus s'y établir comme
une garnison. L'habitant fut tenu de céder une partie de ses propriétés
pour subvenir à leur entretien.

4. Les Burgondes une fois fixés dans nos pays, l'épiscopat catholique

1 Une petite- observation de détail. Le V. Moretus, p. 439. rappelle « la

chapelle de Saint-Béat à l'entrée du Galternhälschen, près de Fribourg, dont 0:1

n'a qu'une très'vague connaissance, et qui n'a peut-être jamais existé ». Cette
chapelle existe encore aujourd'hui, sous l'un des ponts suspendus ; elle ne date,
il est vrai, que de 1684 (Kuenlin, Dictionnaire du Canton de Fribourg, t. I, p. 328).

- Ludwig Kaul, Abwanderung und Verteilung der Alamannen. Beiträge zur
Geschichte dei Völkerwanderung. Vortrag gehalten im Historischen Verein für
Schwaben und Neuburg am 8. März 1907. Augsburg, Huttier, 1907, 31 S. 8".

3 Société d'Histoire du Canton de Fribourg, jeudi 18 décembre 1907. Volila

Liberté de Fribourg du 24 décembre, 2me page.



— 55 .—

s'occupa de leur conversion. Parmi ceux qui travaillèrent dans ce but, il
faut citer les anciens évêques de Genève. Dans la nouvelle édition du t. Ier de
ses Fastes êpiscopaux 1, Mgr Duchesne a, d'après des travaux récents
publiés en Suisse, ajouté un nom à la liste de ces prélats. C'est celui de Domitien,

le contemporain de la princesse Sédeleube, le témoin de la construction

de Saint-Victor à Genève, et de l'invention de saint Innocent à

Agaune. Nous avons nous-même consacré quelques pages 2 aux titulaires
du même évêché qui vécurent de 626 à 892.

Pour ce qui concerne l'évêché de Nyon, nous citerons une dissertation
fort bien conduite, due à la plume de M. Martin :!, sur le casttutn Atgenta-
riense. Ce castrum doit être identifié, non point comme nous l'avons pensé
d'abord, avec Belley, mais avec Horbourg, près Colmar. Il faut en conclure
que l'évêché de Belley n'est qu'une création particulière du VIme siècle.
Au reste, M. Martin est d'accord avec nous pour dire que Nyon n'eut jamais
d'évêque '.

5. En quittant la cité des Equestres, nous entrons dans celle des
Helvètes. Deux publications récentes se rapportent à l'histoire des reliques
dans le pays de Vaud. M. Stückelberg a reproduit •>, outre une ancienne
fresque représentant saint Himier, un fragment de la stola qui enveloppait
jadis les restes du saint. MUc Bondois fi s'est occupée de la translation des

saints Marcellin et Pierre, décrite par Einhard. Voici à quel titre ce travail
intéresse notre histoire locale. Au IXme siècle, un nombre considérable de

«orps saints furent transportés de Rome dans les pays francs. Bien des fois,
les voyageurs chargés de ces précieux trésors prirent la route du Mont-Joux
et traversèrent une partie de notre pays. Le passage d'un tel cortège était
à cette époque un événement sensationnel. Les textes hagiographiques
mentionnent même des prodiges accomplis à cette occasion, notamment
dans la région d'Orbe, et qui, soit en eux-mêmes, soit en raison des circonstances

qui les accompagnent, méritent d'être soulignés. Or, en étudiant la

1 L. Duchesne, Fastes êpiscopaux de Vancienne Gaule, t. Ier. Provinces du
Sud-Est. Deuxième édition. Paris, Fontemoing, 1907, p. 225-230. Cf. Revue

d'Histoire Ecclésiastique Suisse, 1907, p. 313-315.
- M. Besson, Les Fvéques de Genève, d'Abclénus à Bernard, 626-892 ;

Revue citée, p. 241-248.
8 P. E. Martin, Castrum Argentariense. Anzeiger für schweizerische Geschichte,

1907, n. 3, p. 189-192.
4 M. Poupardin, Op. cit., p. 268, paraît lui aussi nier l'existence de l'évêché

•de Nyon. Il dit bien dans son texte que Noviodunum fut « très probablement »

le siège d'un évêché ; mais en note, il révoque la chose en doute. Je crois, que
nous sommes bien près de nous trouver d'accord

0 E. A. Stückelberg, Denkmäler zur Basler Geschichte, 33 Tafeln mit
begleitendem Text und 10 Abbildungen. Basel, Schärer, 1907. PI. 9 und 27;
Cf. ci-après, p. 74.

,; Marguerite Bondois, La Translation des saints Marcellin et Pierre, Etude
sur Einhard et sa vie politique de 827 à 834. Bibliothèque de l'Ecole des Hautes
Etudes, Sciences historiques et philologiques. Fascicule 160, XVI-116 p. 8".

Paris, Champion, 1907.



— 56 —

translation des saints Marcellin et Pierre, en 827, par Villeneuve, Vevey,.
Soleure, etc., Mlle Bondois a écrit un chapitre peu banal de l'histoire des
reliques au IXn,e siècle. A côté d'éloges sans réserve *, son travail a soulevé
quelques observations, entre autres de la part du R. P. Moretus - et de
M. Holder-Egger 3, auxquelles nous ne pouvons que nous associer.

Deux anciennes abbayes du pays de Vaud, Romainmôtier et Baulmes,
ont été étudiées par le R. P. Bonaventure Egger 4. Nous avons eu le plaisir
de trouver l'érudit bénédictin parfaitement d'accord avec nous, sur les

origines de ces deux monastères. Quelques observations que nous avons
présentées à la réunion de la Société d'histoire de la Suisse romande, à

propos de l'ambon de Romainmôtier, seront publiées bientôt.
6. Les critiques semblaient d'accord, ces derniers temps, pour voir

dans le personnage mentionné au chap, xxvi de la Vie de saint Gall, à

l'occasion d'un événement de 614, le premier évêque sûr de Bâle. Après
avoir examiné les signatures de la lettre encyclique du concile de Sardique,
après les avoir comparées avec celles du faux concile de Cologne, Mgr
Duchesne ¦"> admet, conformément à l'opinion traditionnelle, l'existence d'un
Justinianus Rauricorum, le premier titulaire connu du siège episcopal
d'Augst-Bâle. Il vivait en 346.

Plusieurs manuscrits anciens, conservés à la Bibliothèque de Bâle, et
quelques fragments d'architecture provenant de la cathédrale carolingienne
de cette ville ont été reproduits par M. Stückelberg ''.

7. Aucune partie de notre pays n'a été plus étudiée cette année que
les Grisons, du moins pour ce qui regarde l'ancienne histoire ecclésiastique.
M. le chanoine Mayer a publié la première livraison de son histoire du
diocèse de Coire '. Il y a d'abord réuni les données ordinairement admises sur
les origines chrétiennes, et notamment sur les saints Lucius \ Emerita.

1 Par exemple de la part de M. Lauer, Revue Historique, t. XCV, 1907,11.362.
- Analecta Bollandiana, t. XXVI, 1907, p. 478-480,
:! Neues Archiv, t. XXXIII, 1907, p. 234.
4 B. Egger, Die Cluniazcnser-Klöster in der Westschweiz, Fribourg, 1907.

p. ni, note 1, et 54, note 1.
•"' L. Duchesne. Op. cit., p. 17. 361-365.
6 E. A. Stiickelberg, Op. cit., Pl. 1,2; 3, 4, 5, 6. Cf. ci-après, p. 74
' J. Georg Mayer, Domherr und Professor. Geschichte des Bistums Chiù.

Erste Lieferung. Stans, Von Matt. 1907. 64 S. 8°. Cf. ci-après, p. 69.
s II nous paraît erne l'auteur traite trop cavalièrement M. Krusch, au

sujet de la légende de saint Lucius. M. Krusch peut se tromper; mais nous aimerions

que même ses contradicteurs reconnussent les services éminents qu'il a

rendus et rendra encore longtemps, nous l'espérons, à l'hagiographie mérovingienne.
M. Mayer traite. M. Krusch de superficiel, oberflächlich, p, 24. Celui-ci attribue
à un moine, dit-il, l'homélie sur saint Lucius, et il n'appuie cette attribution que
sur les mots fratres /carissimi, par lesquels le prédicateur désigne ses auditeurs.
Or fratres karissimi, c'est le terme qu'emploient tous les orateurs de la chaire
chrétienne, à propos de n'importe quels auditeurs. — U aurait fallu y regarder
à deux fois avant de reprocher une telle bourde à M. Krusch. Celui-ci ne dit



- 57 -
Gaudentius, etc. Les nombreux évêques dont il est parlé dans cette
première livraison (il y en a 17 de 452 à 721), montrent que l'Eglise de Coire
est en Suisse une de celles dont l'histoire ancienne peut être le mieux connue.
Nous sommes heureux qu'un érudit comme M. Mayer se mette en mesure
d'utiliser tant de sources précieuses. Ses conclusions, pour la période
brûlante des débuts, ne sont peut-être pas le dernier mot de la critique ; mais,
vu le public auquel son livre est destiné, mieux valait en effet laisser dans
l'ombre certaines difficultés auxquelles ce public aurait pris peu d'intérêt.

8. Le diocèse de Coire est riche en très anciens couvents. Grâce à leur
situation, perdus qu'ils sont au sein des montagnes, ils furent moins
bouleversés que beaucoup d'autres, et les fouilles y donnent des résultats
surprenants. M. Ducrest l a rendu compte, ici même, des découvertes faites
à Münster-Tuberis, par M. Zemp, et nous a montré comment l'histoire et
l'archéologie se donnent la main pour nous instruire au sujet des origines
carolingiennes de l'abbaye. Mais le coin de terre vers lequel les yeux des

antiquaires se. tournent de préférence est Disentis. Grâce à l'amabilité des

religieux et notamment du RR. Abbé, grâce au zèle éclairé des archéologues,

les fouilles s'y font avec méthode et sans interruption. Disentis est
à l'heure actuelle, avec Saint-Maurice et Romainmôtier,. la mine la plus
riche que nous puissions exploiter dans notre pays pour l'archéologie du
haut moyen âge.

Les documents originaux manquent totalement. Il faut recourir à des
données plus ou moins traditionnelles pour connaître les origines de Disentis.
En 613, l'Irlandais Sigisbert, disciple de saint Colomban. s'arrêta dans un
lieu désert nommé Disertina, où il construisit un ermitage avec une
chapelle dédiée à la Vierge Marie. Les largesses d'un riche propriétaire. Placide,
lui permirent d'élever en 621 un monastère sur le même emplacement.
Placide, assassiné en 630, y fut enseveli. Six ans après, Sigisbert mourut
et fut déposé dans le même tombeau que son ami. Dès 663, les deux corps
furent transportés dans la basilique même. Par malheur, les Barbares
saccagèrent tout en 670. Il fallut reconstruire. En 739, trois églises avaient été
bâties tout près les unes des autres : elles étaient dédiées à la Vierge, à
S. Martin, à S. Pierre. L'évêque Tello, de Coire, les mentionne en 766 dans
son testament. Les fouilles sont venues confirmer d'une façon remarquable
ce récit traditionnel. M. Rahn l'a exposé naguère devant l'assemblée

point que l'auteur de l'homélie soit un moine, mais « un moine ou un clerc de
Coire », Citriensis urbis clcricus vel monachus. (Une homélie, en effet, ne peut
être préchée que par un clerc ou un moine). Il n'insiste point sur le mot
monachus. mais sur le mot Curiensis. Et il ne tire aucune preuve illégitime des
mots fratres karissimi : ¦< Erat autem Curiensis urbis clericus vel monachus ;

clausit enim opuscuhim suum « fratres karissimos » adhortatus ut Deo
omnipotent! gratias agerent quod sibi apostolum suscitavit ». Puisque l'orateur
parle de Lucius comme de l'apôtre de ses auditeurs, il parait bien que ses auditeurs

étaient à Coire, pays où s'exerça l'apostolat de Lucius. M. Krusch n'a pas
voulu dire autre chose. Et sur ce point il est parfaitement d'accord avec M. Mayer.

1 F. Ducrest, Le couvent de Münster (Grisons). Revue d'Histoire Ecclesias^
tique Suisse, 1907. p. -52.-55.



— 58 —

¦des Antiquaires de Zurich '. M. Sfückelberg, à son tour, nous a tenus
au courant des découvertes, par une série d'articles publiés en plusieurs
revues. Avec sa compétence ordinaire, avec les connaissances que lui donne
la part qu'il prend à la direction des fouilles, il a décrit les fragments peints,
retrouvés par centaines, où l'on distingue des têtes grossières, rappelant
assez les rois des monnaies mérovingiennes, ou mieux encore, les miniatures

des antiques manuscrits irlandais 2. Des fondations intéressantes ont
été mises au jour, ainsi que la crypte primitive des saints Sigisbert et Placide :!.

On ne peut encore dire au juste dans quelles proportions beaucoup de
restes archéologiques retrouvés appartiennent aux bâtiments ravagés
en 670 et à ceux de 739. Nous devons d'ailleurs nous contenter actuellement

de signaler les découvertes. Quant aux conclusions, l'heure n'est pas
venue de les tirer. Le musée du monastère de Disentis s'enrichit chaque
jour. Ses collections faciliteront plus tard une étude d'ensemble sur les

productions de l'art chrétien dans nos pays durant le haut moyen âge.
En attendant, M. Sfückelberg a essayé de classer quelques-unes des pièces
principales, en les comparant avec d'autres fragments de Münster, de Coire
et des Grisons en général '.

Avant de quitter cette contrée, mentionnons un acte publié récemment,

qui se référé aux possessions de Louis le Pieux dans les Grisons •"'.

9.. Comme le laisse prévoir son origine, et comme le prouvent les fouilles.
Disentis est un des centres où l'influence irlandaise se fait le plus sentir
en Suisse, bien que les traditions artistiques de l'Irlande y soient combinées
avec celles des écoles franque et lombarde. Deux travaux publiés à l'étranger
attirent notre attention sur d'autres points où les maîtres irlandais exercèrent

leur activité. Ils sont dus à la plume d'un Américain. M. Turner i;. et
d'un Espagnol. M. Ruiz Amado '. Ces deux études ont pour objet le renou-

1 J. R. Rahn Die Ausgrabungen im Kloster Disentis. Vortrag gehalten in
der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich am 7. Dez. 1907. (Je dois cette
indication à l'obligeance de M. Naef.)

2 F. A. Stückelberg. Die Ausgrabungen zu Disentis. Fasici Zeitschrift fur
Geschichte und Altertumskunde. Band VI, S. 489-503, t. VII, p. 220-233. Derselbe,
Frühmittelalterliches aus Disentis. Xeuc Zürcher Zeitung. 13. September 1907.

3 F. A. Stückelberg, Ausgrabungen in Disentis. Basier Nachrichten,
2. August 1907. Derselbe. Die Krypta von Disentis. Neue Zürcher Zeitung,
4. August 1907.

1 E. A. Stückelberg, Le décor in plâtre dans les églises carolingiennes il
romanes de la Suisse, et les fragments de stuc de Disentis. Bulletin di lu Société
nationale des antiquaires de France, 1907. Le même, Mittelalterliche Ornamentik
im Bistum Chur. Archives suisses des Traditions populaires, X. XI, 1907, p. 104-121.

u G. Caro, Fin Crbar des Reichsguts ni Clinrrätien aus der Zeil Ludwigs
ties Frommen- Mitteilungen des Instituts für Österreich. Geschichtsforschung,
Bd. XXVIII, 1907, Heft 2.

ü William Turner. Irish Teachers in the Carolingia!! Revival of Letters-
The Catholic. University Bulletin, juillet et octobre 1907.

7 R. Ruiz Amado, dans un article de Razon y Fe de Madrid, juillet 1907.
Nous n'avons pas eu cette revue entre les mains.



- 59 -
vellcment des études sous Charlemagne et après lui. La part qui y est faite
aux savants venus d'Irlande est vraiment considérable. On nous les montre,
entre autres, travaillant à St-Gall et à Reichenau. A St-Gall, les élèves
Irlandais étaient fort nombreux : leurs noms abondent dans les nécrologes
anciens. Il paraît que des rivalités de race s'y manifestaient. L'un d'eux,
Dubduin, par exemple, déplore en vers les empiétements de l'élément
germanique dans un monastère fondé par un saint Irlandais '.

Dom de Bruyne a publié un petit apocryphe biblique attribué au
doyen de St-Gall, Winithaire (VIII""-" siècle) '-'.

io. Nous arrivons en Valais. La nouvelle édition des Fastes êpiscopaux
déjà mentionnée, ajoute à la liste des évêques de Martigny-Sion 3 le nom
de Protais, contemporain du Genevois Domitien, et maintient saint Aimé
parmi les prélats valaisans, tandis qu'un historien de l'Eglise de Sens,
M. l'abbé Bouvier •', le revendique à tort pour cette métropole.

n. L'histoire ancienne du canton se concentre toujours autour de

l'Abbaye de Saint-Maurice.
Les fouilles de l'année 1907 ont été continuées, trop lentement, à

notre gré, du côté Ouest du Martollet, auprès de la crypte découverte
précédemment. On a essayé de déblayer l'escalier d'entrée du côté droit ¦'*.

Malheureusement, on n'a pas trouvé grand'chose, parce que cet escalier
a été rasé par le mur de reconstruction de l'abbaye en 1707. La crypte
ne peut guère être attribuée à l'époque de Sigismond. Elle est postérieure.
En effet, elle se trouve dans le Martollet, juste à l'extrémité opposée aux
basiliques primitives, et à une certaine distance de celles-ci. Or, d'après
les textes traditionnels, les reliques de saint Maurice se trouvaient au
VIme siècle dans la basilique même : « Eorum tantum corpora quorum nobis
nomina comperta sunt, id est beatorum Mauricii, Exuperii, Candidi,
Victoris, infra ambitum ipsius basilicac decenter scpeliantur '¦ ». Nous
préférons attendre de nouvelles découvertes qui permettent d'identifier la

crypte plus sûrement. Peut-être est-elle, comme le pense M. Guyer 7, de
la période carolingienne.

Nous nous contenterons de citer la dissertation de M. Dufourcq s sur
les Martyrs d'Agaunc. Vu son importance, elle mérite une étude à part,

1 Ces deux travaux ont été mis à la portée du grand public français par
M. Lesor, dans la Croix de Paris, derniers numéros de décembre 1907 : Les
maîtres Irlandais et le renouvellement des études sous Charlemagne et après
Charlemagne.

2 D. Bruyne, Un apocryphe biblique dû à Winithaire de Saint-Gall. Revue
Bénédictine, 1907, p. 526.

¦'' L. Duchesne, Op. cit., p. 245
4 H. Bouvier, Histoire de l'Eglise de Sens, t. I, p. 458-460. Cf. ci-après, p. 70.
•' Ch. Bourban, Les fouilles de Saint-AIattrice. La Liberté de Fribourg,

1907, n" 207.
'• Actes du Concile d'Agamie, Mémorial de Fribourg, t. IV, p. 339.
' G. Guyer, Op. cit., p. 93.
s A. Dufourcq, Etudes sur les gesta Marlytutn romains. T. II, Le mouvement

légendaire lêrinien, Paris, 1907, p. 9-35.



— Go —

et nous renvoyons le lecteur à notre prochain travail consacré aux origines;
de l'abbaye. En somme, M. Dufourcq admet la réalité de saint Maurice et
de quelques compagnons, peut-être six martyrs en tout.

Nous terminerons ce Bulletin par un mot sur deux saints honorés en
Valais, saint Séverin et saint Aimé (le moine, à distinguer avec soin de

l'évêque de Sion). On trouvera ci-après quelques-unes des raisons pour
lesquelles nous pensons, contrairement à ce que dit M. l'abbé Bouvier 1,

que jamais il n'y eut de Séverin, abbé d'Agaune. Séverin, comme Béat,
est un saint authentique, mais un saint français, devenu suisse grâce à la
légèreté d'un hagiographe.

Quant à saint Aimé, nous avons émis 2 à son sujet des vues un peu
différentes de celles de M. Krusch. Cet érudit a maintenu, depuis, ses positions :i.

tandis que dorn Berbere ' paraît admettre entièrement notre manière de
voir. Au fond, le R. P. Moretus ' a raison d'observer que nous sommes
bien près de nous entendre tous au sujet du Vita Amati. Que cette Vie soit
du IXmo siècle ou de la fin du VU""', cela ne change pas grand'chose à sa
valeur.

1 H. Bouvier. Op. cit., p. 68. 175.
2 M. Besson, Mémoire pour servir à l'histoire de saint A imi. moine à Saint-

Maurice et premier abbé de Remiremont. Revue d'Histoire Ecclésiastique Suisse,

1907, p. 20-31.
'¦' Neues Archiv, t. XXXII, 1907. p. 758.
4 I'. Berbère. Bulletin d'histoire bénédictine, p. 40. publié en appendice à

la Revue Bénédictine, t. XXIV, 1907, fase. 4.
n .inaicela Bollandiana, t. XXVI. 1907. p. 452.

®&


	Kleinere Beiträge = Mélanges

