Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 1 (1907)

Artikel: Charles-Louis de Haller et sa correspondance
Autor: Vogt, Albert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-119101

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-119101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHARLES-LOUIS DE HALLER ET SA CORRESPONDANCE

Par Albert VOGT.

La correspondance de Charles-Louis de Haller dont nous allons
publier quelques extraits n’a pas encore été réunie. De nombreuses
bibliothéques suisses et étrangéres possédent des lettres du grand pu-
bliciste ; sa famille en a gardé un certain nombre ; beaucoup de parti-
culiers doivent en conserver qui nous sont restées inconnues. A tous
ceux qui voudront bien me signaler I'existence de quelques-uns de ces
papiers — lettres, articles, mémoires —, je serai reconnaissant. Rien, en
effet, ne montre mieux ce que fut un homme, ce que furent ses idées,
ce qu’était la vie politique et sociale du moment que ces rapides écrits,
envoyés au jour le jour & des amis et composés sans apprét comme
sans arriere-pensée de publication posthume. Les lettres que je publie
aujourd’hui le prouveront, je crois. Elles proviennent toutes des Ar-
-chives de 'Evéché de Fribourg et de celles du vicariat général de Genéve.
Elles furent, en majeure partie, adressées a Mgr Pierre-Tobie Yenny
et & M. Vuarin, mort curé de Genéve 1.

A T'heure ou commence entre les deux ecclésiastiques et M. de
Haller cette correspondance qui devait durer vingt-deux ans, du 21 mars
1819 au 24 mai 1841, I'auteur de la « Restauration » travaillait a la
.composition du 4me volume de cet ouvrage. Jusqu'a ce moment, la
question catholique ne s’était jamais posée a son esprit. Né a Berne,
le 1eT aolt 1768, d’une famille protestante et profondément chrétienne,
il avait vécu cinquante années durant, dans la pratique sérieuse de la

1 Je dois & M. I’abbé Ducrest un remerciement tout particulier pour I'obli-
-geance avec laquelle il a bien voulu me céder la copie qu’il avait, le premier, fait
faire de quelques-unes des lettres de Haller & Mgr Pierre Tobie Yenny, conservées
4 Fribourg.



religion de ses péres. Trés en vue dans sa ville natale a cause de ses
hautes qualités morales, de son intelligence, de son savoir, de sa situa-
tion de famille, il était entré dés 1'age de seize ans a la Chancellerie
d’Etat et, dés lors, son existence s’était écoulée dans les bureaux de
Padministration cantonale d’abord, dans les conseils du gouvernement
ensuite. C’est 1a que la Révolution vint le surprendre. Les vicissitudes
politiques de la Suisse ouvrirent & l'activité du jeune de Haller un
nouveau champ d’action ; a son intelligence de juriste et de philosophe
de nouveaux horizons. Dés 1792, il est envoyé en mission & Genéve !;
en 1795, il va comme secrétaire de M. Tscharner a Ulm ; en 1797, il
est adjoint au lieutenant-colonel Wurstemberger, chargé par sa patrie
d’aller 2 Montebello demander au général Bonaparte 1'observation de
la neutralité suisse. Par trois fois, a cette époque, Charles-Louis est en
relations avec le futur Napoléon et sa famille : il dine a ses cotés ; il
s’entretient avec Joséphine, Murat, Augereau, le prince Eugéne. Ce
sont 1a des souvenirs qui ne s’effaceront plus de sa mémoire. Aprés le
18 Fructidor, Haller est a Paris auprés de Talleyrand, en relations
constantes avec Mme de Staél, luttant jusqu’a la derniére minute
— jusqu’au renvoi brutal — pour le maintien politique de sa petite
patrie. Enfin, le g décembre 1797, il est envoyé comme secrétaire de
M. Tscharner a Rastadt. Mais cette mission était chose inutile. En
mai 1798, la République de Berne avait cessé d’exister et, peu apres,
Charles-Louis de Haller, comme beaucoup d’autres, émigrait en Alle-
magne et en Autriche. Il devait y rester jusqu’en 1806.

Durant cet exil de huit années, au milieu d’'une Europe bouleversée,
Haller eut le temps de méditer sur la « chute des Empires et des
Sociétés »; il eut le temps de lire, d’observer, d’écrire et de se former
ainsi a sa prochaine mission de docteur de la « contre-Révolution ».
C’est 134, en effet, au cours de son exil que lui vint 'idée du grand travail
auquel il consacra tout le reste de sa vie, « la Restauration de la science
politique ou théorie de 1'état social naturel opposé a la fiction d’un état
civil factice », travail qui devait, un jour, le conduire au catholicisme
et qui devint pour 1'Allemagne ce que furent pour la France les ou-
vrages des Maistre, des Bonald, des La Mennais premiére maniére.
C’est que, comme ces derniers, Haller était un philosophe et un socio-
logue. Esprit droit et précis, mais singuliérement abstrait et mystique,
il concevait les choses en pur intellectuel, partant non pas des faits,

1 Berner Taschenbuch 1868, XVII, p. 72 et seq.



— 185 —

mais d'un principe qu’il jugeait indiscutable et, de ce principe, il dédui-
sait les corollaires qui devaient servir de base au systéme qu’il édifiait.
Cette méthode, il I'introduisit partout : en politique, en sociologie,
en histoire. Elle commande son grand ouvrage sur la Restauration
aussi bien que son travail sur I’ « Histoire de la Révolution religieuse
ou de la Réforme protestante dans la Suisse occidentale » et ses bro-
chures de combat. C’est donc par elle que s’expliquent ses travaux
comme c’est par elle qu’il a étudié et compris le catholicisme 1. Or, ce
principe quel était-11 ? Comme tous ses contemporains, Haller naquit
a la vie intellectuelle bercé par les théories du « Contrat social » Mais
tandis qu’elles endormaient les uns dans une douce griserie et armaient
les autres de courage et d’espoir pour les prochaines rénovations poli-
tiques, elles eurent sur I’dme patricienne et féodale de Charles-Louis
une tout autre influence. Parce qu’elles lui répugnaient naturellement,
il se mit & les étudier, a les "critiquer et, tout jeune encore, il les rejeta.
La Révolution fut pour lui la grande lecon de choses qui le confirma
dans la conviction qu’il s’était faite de la radicale fausseté du dogme
égalitaire et individualiste de Rousseau. L’autorité lui apparut dés lors
comme la seule base rationnelle et scientifique sur laquelle toute société
doit reposer pour vivre et accomplir sa bienfaisante mission. Elle lui
apparut comme la grande vérité qu’il fallait placer a c6té des rois rede-
venus possesseurs de leurs trénes, supréme protectrice du bonheur et
de la liberté de chacun. Combattre par conséquent les doctrines révo-
lutionnaires et jacobines en substituant au contrat social la grande
théorie du pouvoir d’origine divine, refaire I’éducation de l'intelligence
nationale en fauchant le sophisme égalitaire et individualiste pour
replanter la notion de I'autorité, telle fut donc la tiche a laquelle Haller
s’adonna tout entier. Tant qu’il n’étudia que les sociétés civiles, I'ceuvre
ne dépassait pas ses forces. Il était armé pour la lutte. « Voila les bases
de ma théorie, dit-il, aprés avoir exposé les grandes lignes de la société
telle qu’il la concevait. Celui qui voudra me réfuter devra prouver
ou que mes principes sont faux, ou que les conséquences sont mal tirées
ou qu’ils ne suffisent pas pour expliquer tout ce qui existe de légitime.
Cette réfutation, je I’attendrai tranquillement si on veut I’entreprendre
avec des raisons et des preuves. » Cette belle assurance pouvait se légi-
timer. Il se sentait assez fort pour engager la lutte. Mais lorsqu’il voulut
étudier les Sociétés religieuses et leur appliquer sa méthode et ses prin-

1 Cf. Goyau, L’ Allemagne religieuse. Le catholicisme, 1, p. 367 et seq.



— 186 —

cipes, 1l se sentit tout a coup singuliérement emprunté. Pour la pre-
mieére fois, I'idée religieuse se présentait a lui sous sa forme concréte,
revétue, elle aussi, du manteau tissé par la notion de société. Qu’il le
voullt ou non, il devait faire connaissance avec cette autre forme de
T'idée religieuse qu’il ne soupgonnait point : la forme catholique. Or,
Charles-Louis de Haller ne pouvait pas tarder a s’apercevoir que de
ces deux sociétés religieuses, la catholique et la protestante, 1'une se
disant ouvertement d’origine et d’institution divine, avait & sa base,
trés fortement étayé, le principe d’autorité, tandis que l'autre se disant
réformée, avait, deux siécles avant la Révolution politique, commencé
la Révolution religieuse. Il ne pouvait pas tarder a s’apercevoir non
plus qu’entre ces deux Révolutions il y avait une étroite filiation, que
la seconde était bien issue de la premiére en vertu méme de cet indivi-
dualisme et de ce libre examen qu’il réprouvait si fort dans la société
civile. La découverte pouvait étre douloureuse ; elle n’en existait pas
moins. Sous peine de faiblesse et d’inconséquence, il fallait donc aller
de l'avant, examiner plus a loisir cette Eglise catholique inconnue,
¢étudier sa constitution, son dogme, sa discipline, vérifier, en un mot,
ses lettres de légitimité. C'est alors que Haller se mit en relation avec
I'Evéque de Lausanne, Mgr Pierre-Tobie Yenny, ainsi qu’'avec le curé
de Genéve, M. Vuarin. Avec une touchante simplicité, une loyauté
d’enfant, un profond sentiment religieux, — toutes choses que ses
lettres mettent en un admirable relief — 1l alla s’asseoir sur les bancs
de I’Ecole catholique et en sortit croyant. L’épreuve fut pénible en
vérité. Si Haller ne nous fait, nulle part, assister a la « crise d’ame »
qui dut forcément se déclarer en lui, si nous ne voyons au travers de
ses lettres que la courbe intellectuelle de sa conversion, nous savons,
par ailleurs, que le cceur lui aussi eut a souffrir plus tard de la grave
détermination qu’il avait prise. Le sentiment, toutefois, ne parait pas
avoir joué grand role dans son évolution religieuse. Ramené au dogme
catholique par l'idée d’autorité, confirmé dans sa fol naissante par
1" « unité » de I’Eglise, il est resté bien plus frappé des harmonies socio-
logiques et politiques qu’il découvrait entre le catholicisme et sa vérité
qu’entre les harmonies morales qu’il recherchait peu entre le catholi-
cisme et son dme. Son acte de foi fut humainement un acte de supréme
logique et de pure raison, I'assentiment complet et sans réserve de son
intelligence a la vérité vue tout a coup 1 ot il ne I'avait point cherchée,
dans le domaine religieux.

Les lettres que nous commencons a publier — en attendant une



€tude compléte sur la personne de Charles-Louis de Haller — diront
assez quelle fut la sincérité de cette adhésion et comment ce tempéra-
ment d’ap6tre mit, déja méme avant sa conversion, au service de I'Eglise,
Tardeur qu’il avait jusque-la déployée pour le triomphe d’une cause
purement politique et humaine ; elles diront aussi quelle paix et quelle
joie de l'intelligence et du cceur il a trouvées dans la pratique quoti-
dienne de sa foi catholique, malgré les adversités et 'intolérance dont
il fut I'objet, jusqu’au jour de sa mort, le 23 mai 1854.

Berne, le 7 juin 1819.
MONSEIGNEUR,

La haute confiance que m’inspirent les vertus et la science de
Votre Altesse m’engagent de soumettre a son examen les cing pre-
miers chapitres du 4me¢ volume de la Restauration, avant que de les
livrer a I'impression. En y portant un regard attentif, je la supplie
seulement de considérer, que le plan et 'ensemble de cet ouvrage sont
essentiellement politiques ; que dans ce 4m¢ volume je n’écris pas un
droit ecclésiastique proprement dit, mais une théorie de toutes les
sociétés spirituelles ou religieuses, lesquelles peuvent arriver méme a
un haut degré de puissance ou de liberté extérieure et temporelle et
former ainsi ce qu’on appelle des Etats. L'Eglise chrétienne entre natu-
rellement dans ce cadre comme 'exemple le plus illustre et le plus pur.
Elle domine et éclipse toutes les autres sociétés semblables, par sa
sainteté, son universalité, sa perpétuité, la richesse de ses moyens, la
fécondité de ses bienfaisants résultats. Mais le plan en lui-méme m’oblige
de généraliser quelquefois mes idées ou mes expressions ; il me force a
parler aussi des sociétés destinées a conserver ou a propager une reli-
gion fausse ou impure et méme des sectes impies de nos jours, en tant
qu’elles sont visibles, organisées et qu’elles ont méme copié la forme
et les moyens de I’Eglise chrétienne pour les faire servir a un but dia-
métralement contraire. Ce rapprochement sera frappant sans doute et
Jumineux, mais il est aussi hardi que délicat, si I'on ne veut pas con-
fondre ce qui n’est que comparé, ni blesser le respect qui est di a I'un,
ni diminuer I'horreur et le mépris que doivent inspirer les autres.

Souvent, je fus effrayé de cette entreprise mais le Ciel, dans sa
grace, a assisté mon pur amour de la vérité. Toutefois, désirant que cet
ouvrage touche a la gloire de Dieu, qu'’il serve a faire respecter la reli-
gion, a faire admirer la sublime institution de I’Eglise et son origine



— 188 —

évidemment divine sous un point de vue nouveau pour le monde ;
je tremble que mon ignorance dans ces matiéres ou méme la vivacité
de mon imagination ne m’ait fait dire, malgré moi, quelque chose de
faux ou d’inexact qui pourrait favoriser des causes contraires a la saine
doctrine de ’Eglise. J’aurais donc une obligation infinie a Votre Altesse,
si elle voulait bien, aprés avoir examiné ce manuscrit, me dire ce qui
pourrait avoir besoin de correction, ol il y aurait des lacunes a remplir,
ou du superflu a retrancher ; j’y mettrai ensuite la derniére main avant
de le livrer a I'impression. Les autres cahiers suivront aussitét qu’ils
seront achevés et copiés au net. Ils traiteront : 1° de 'acquisition légi-
time des biens temporels de I’Eglise et méme de l'indépendance exté-
rieure ; 20 des modifications qui en résultent ou des caracteres essentiels
qui distinguent toujours les empires ecclésiastiques des empires pure-
ment temporels ; 3° de la politique ou prudence conservatoire, chapitre
riche qui sera divisé en plusieurs autres, enfin 4° les confirmations histo-
riques contenant, en preuve de la théorie, une histoire rapide des di-
verses sociétés religieuses mais surtout de I'Eglise chrétienne, le tout
d’aprés le méme ordre suivi dans mon abrégé qui a paru en 1808 et
bien qu’imparfait encore, avait déja saisi la bonne voie. Je me recom-
mande a vos prieres, Monseigneur, pour la continuation de cet ouvrage
bien au-dessus de mes forces, si la grace de Dieu ne vient & mon secours,
et en suppliant Votre Altesse d’agréer mes excuses pour toutes les
peines que je lui donne. J’ai I'honneur d’étre, avec un profond respect,
Monseigneur,
Votre trés humble et trés obéissant serviteur,

DE HALLER.

Berne, le 27 juin 1819.

MONSEIGNEUR,

J’ail pressenti votre premiére observation sur le pas-
sage p. 8, que « la bonté céleste donne a tout peuple, ses docteurs, ses
esprits supérieurs »; moi-méme, je n'en fus pas tout a fait satisfait,
prévoyant la possibilité de son interprétation vicieuse. ]’y fus entrainé
par le désir qui prédomine dans tout l'ouvrage, de montrer partout
I'analogie parfaite du spitituel et du temporel. Ainsi, dans l'ordre tem-
porel, tout pouvoir vient de Dieu, méme celui des tyrans et des injustes
mais sont exercés selon ou contre la loi de Dieu et le fait de ’homme.



_— [89 o

Ne pourrait-on pas dire aussi, que toute supériorité des dons de I'esprit
vient de Dieu mais que les uns l'emploient pour, les autres contre la
volonté divine ; ceux-la pour propager la vérité qui est la parole de
Dieu, ceux-ci pour accréditer l'erreur qui n'est que l'invention de
I'homme? Et comme dans les actions humaines, il y a ordinairement
mélange de bien et de mal, ne pourrait-il pas y avoir, méme dans les
religions impures, mélange de vrai et de faux?

J’ai aussi senti que tous les passages sur « le royaume de Dieu,
royaume des cieux » ne s’appliquent pas immédiatement ou exclusive-
ment a 1'Eglise, mais aussi a 'observation réelle de la loi de Dieu et au
repos de l'esprit ou a la béatitude éternelle ; mais tout cela me semble
s’accorder parfaitement ensemble, prouve méme 'union intime, indis-
soluble de la religion a I’Eglise, dont 'un est l'esprit, 'autre, le corps.
L’Eglise est le moyen ; la sanctification de ’homme est le but, la béati-
tude éternelle en est le résultat ou la récompense. Ces trois choses me
paraissent inséparables, c’est probablement pour cela qu’on les désigne
souvent par la méme expression.

Je suis extrémement flatté que mon chapitre 6g™me « Consolida-
tion... ! » ait obtenu votre approbation ; c’est en effet un de ceux ou la
grace de Dieu m’a particuliérement assisté, principalement dans le
passage sur 1'Eglise chrétienne. J’emploierai le mot Priester en place
de celui d’ZEltester que j’avais tiré de notre traduction luthérienne et
je réfléchirai aux expressions qui pourraient étre substituées a celles
de « symbole ou image » (p. 66-64.). Le passage de ’épitre saint Jacques
(p. 67) était en effet mal cité par une faute du copiste, ce sont les ver-
sets 14 et 15 et la correction est déja faite.

Je suis, avec le plus profond respect, Monseigneur,

Votre trés humble et trés obéissant serviteur,

Ch. pE HALLER.

Berne, le 19 aofit 1810.
MONSEIGNEUR.

Il me parait indubitable que la révolution, de nos jours, cette ter-
rible lutte contre toute autorité divine et humaine, les malheurs qui
en résultent, le dégoiit qu’elle inspire et qui augmente visiblement dans

1 11 s’agit du chapitre intitulé : « Consolidation de l'autorité spirituelle par
la réunion des fidéles en une Eglise extérieure. »



toutes les classes, doit nécessairement ramener le monde a la grande
loi de la dépendance et de I'obéissance envers 'autorité divine et toutes
les autorités secondaires qui en dérivent, obéissance dans laquelle
seule, les trones trouveront la véritable liberté. Je m’estimerai bien-
heureux a cet égard, si Dieu, dans sa grice, veut se servir des faibles
moyens qu’'il m’a donnés, comme d’un instrument de sa miséricorde,
pour préparer et avancer ce retour si nécessaire. Dans I'anarchie de
toutes les doctrines, dans la dissolution ou la raideur factice de tous
les rapports sociaux, il n'y aura rien de stable, rien de solide, rien de
doux que I'Eglise catholique ; bon gré, mal gré on y reviendra et je pré-
vois que son triomphe sera peut-étre plus brillant qu’il ne ’a jamais
été. Gardons-nous seulement de trop d’impatience ou de juger d’apreés
des apparences trompeuses. Les voies de Dieu ne sont pas les nétres,
nos yeux sont trop faibles pour les pénétrer ; le monde doit peut-étre
souffrir encore davantage pour étre plus t6t sanctifié.

Sous le rapport de la religion, nous sommes ici dans un état déplo-
rable. Ceux qui en ont encore dans le cceur, donnent dans des travers
parce qu’ils n’ont pas de guide ; du reste, chacun enseigne ce qu’il veut ;
plus de foi, plus de doctrine commune et, dans cette disposition des
brebis, les loups seuls triomphent.

Malgré cela, dans cette suspecte et fameuse réunion d’étudiants
a Zofingen !, les Zuricois ont trouvé les nétres encore moins impies
qu’eux.

Des sectes abominables se propagent a la campagne; la police
sévit contre elles et prétend remplacer I'Eglise. Quand on se plaint de
ces désordres, je ne manque jamais de répondre : « Eh! Messieurs!
quel reméde a opposer a cela sans autorité ; de quel droit blamer ces
sectes ou cette anarchie, quand vous admettez vous-méme, a chacun,
la liberté d’examiner et d’interpréter, par conséquent aussi, de réprouver
la Bible et de professer publiquement une croyance a son gré ? Ne
voyez-vous pas qu’'en politique aussi, dés qu'on abandonne la souve-
raineté légitime, chacun fait une constitution a sa maniére, dont 'une
n’est pas plus durable que I'autre. »

Ces observations ne restent pas toujours sans effets; je puis assurer
a Votre Excellence qu’en secret nombre de personnes commencent a
ouvrir les yeux.

1 Cette réunion eut lieu les 22 et 23 juillet 1819. Voir & ce sujet BERINGER:
« Geschichte des Zofingervereins », I, p. 26 et seq.



En me recommandant, Monseigneur, a vos bontés et & votre cha-
rité chrétienne, j’ai I’honneur d’étre, avec les sentiments les plus res-
pectueux, de Votre Excellence, le trés humble et obéissant serviteur,

DE HALLER.

Berne, le 16 septembre 1819.

MoNSIEUR L’ABBE,

Le comte Jean de Salis Soglio ! vient de mander une nouvelle
qu’il a recue du comte Senfft Pilsach 2, avec commission de vous la.
communiquer. Elle porte que, d’aprés des rapports assez certains,
I’empereur Alexandre est beaucoup moins prévenu qu’autrefois contre
la religion catholique, qu'en général, les idées religieuses prennent de
plus en plus le dessus dans son esprit, que ses rapports avec I'Impéra-
trice s’en ressentent. Je vous transcris cette notice littéralement, quoi-
qu’elle soit un peu tardive, la lettre de M. de Senfft ayant été retardée
a la poste.

1 Jean de Salis Soglio Bondo, chef du parti aristocratique dans les Grisons,
naquit le 4 février 1776 4 Chiavena et mourut a Modéne le 23 aout 1855. Ii
passa une partie de sa jeunesse en Angleterre et en Irlande, regut d’un prétre
francais émigré sa premiére instruction et le premier germe de sa conversion
future. A partir de sa conversion, le 24 mai 1813, a Vienne, il travailla de toutes
ses forces 4 combattre les doctrines du libéralisme ecclésiastique mis en honneur
par les Daliberg, les Wessenberg et autres comme les doctrines révolutionnaires
de I'époque. C’est un « véritable apétre » disait de lui Ch.-Louis de Haller.
En 1832, il entra au service de Frangois IV, duc de Modéne, et y mourut avec '
la charge de grand-maitre de la cour. (Cf. Nicolaus von Salis Soglo, Die Conver-
titen der Familie Salis von Soglio, p. 19 et seq.) )

2 Frédéric-Christian-IouisSenfft de Pilsach, né a Oberschmon le 7 janvier 1774,
avait épousé une niéce du ministre prussien de Stein, Henriette de Werthern-
Beichlingen. Diplomate de talent, il fut envoyé par son maitre, le roi de Saxe,
comme ministre 4 Paris en 1806. En 1809, il revint & Dresden pour diriger, en
qualité de ministre, les affaires extérieures. Ce fut sur son conseil que Frédéric-
Auguste fit alliance avec l'’Autriche. Il se rendit lui-méme 4 Vienne pour la
signature de la convention du 23 avril. Aprés la bataille de Liitzen, il se retira
et s’en vint & Lausanne. Abandonné par son roi, il alla en Autriche on Metternich
se servit de lui pour tdcher de rétablir, d’accord avec l'aristocratie bernoise,
I'ancien état de choses en Suisse. Ayant échoué, il rentra un instant dans la vie
privée et s’en alla vivie & Paris. En 1819, il se convertissait avec sa femme et sa
fille au catholicisme et bientét, par son savoir et sa vertu, mérita le titre
« d’apétre de la vraie religion ». Il mourut & Innsbruck, le 17 mars 1853, aprés
avoir accompli plusieurs missions diplomatiques comme ambassadeur d’Autriche
(Allgem. deutsche Biographie, XXXIV, p. 26; Rosenthal, Convertitenbilder,

I, p. 346.)



J’ai lu certains mémoires et piéces sur 'état de la religion dans
le canton de Genéve, dont vous avez probablement connaissance. J’en
saural tirer bon parti en son lieu, lorsque 1’occasion se présentera.
L’évéché libéral de Lucerne tombera de lui-méme quoique toutes les
difficultés étaient a4 peu prés aplanies. Messieurs de Lucerne, effrayés
de leur isolement, demandent d’étre agrégés a I'évéché de Bile actuel.

Si cela est accordé a Rome, tout s’arrangera dans le bon sens.
Soleure aura la résidence ; les Lucernois méme sont disposés a la lui
accorder.

Notre avoyer de Watteville parait étre revenu de son engouement
pour Lucerne et méme de ses prétentions anticatholiques !. Je lai
remarqué, a ma grande satisfaction, dans deux séances du Conseil
secret et je l'attribue, partie aux conversations qu'il a eues avec Mon-
seigneur le nonce Macchi ?, partie aux rapports qui lui sont arrivés de
la derniére Diéte de Lucerne, partie au zéle infatigable de M. d’Olry 3
dont l'influence est plus forte depuis I'absence de M. Justin G.

Pillichody * me mande que MM. de Senfft et de Bonald sont occupés
a faire traduire un ouvrage dont on imprime dans ce moment la seconde
édition, revue et augmentée, et qui fut annoncée récemment encore, de

1 Nicolas-Rodolphe de Watteville, né & Aarburg le 3 janvier 1760, avoyer
de Berne et landammann de Suisse, fut d’abord soldat au service de la Hollande;
mais il revint de bonne heure dans sa patrie, dés 1784, et en 1795 commengait
sa carriére politique en entrant au Grand Conseil. Ce fut surtout a partir de 1802
que sa carriére devint brillante par les missions diplomatiques dont il fut chargé,
comme par les hautes fonctions qu'il remplit dans son pays. Son nom est mélé,
a cette date, & toutes les questions de politique extérieure et intérieure. I1 mourut
le 10 aout 1832 (Bldésch, Allg. deutsche Biogr. XLI, pp. 259 ct seq.)

2 Mgr Vincenzo Macchi, archevéque de Nisibe, né le 21 aofit 1770 dans le
diocése de Montefiascone, fut gccrédité comme nonce en Suisse le 6 octobre 1818,
I1 v resta jusqu’au 9 octobre 1819, époque ou le cardinal Consalvi l'envoya
comme nonce a Paris. Il rentra 2 Rome le 18 avril 1827, créé cardinal qu’il avait
été dés le 13 mars 1826, il mourut doyen du Sacré-Collége, évéque d'Ostie et
Velletri le 30 septembre 1860. Il fut remplacé en Suisse par Mgr Ignace Nasalli. (C{.
StEIMER Die papstlichen Gesandten in der Schweiz vom Jahre 1073-1872. XXIV;
Migne, Dict. des cardinaux.)

3 Jean-Frangois-Antoine, chevalier d'Olry, ambassadeur de Baviére en
Suisse de 1807 a4 1827. Accrédité par Max-Joseph, le 25 mai 1807, il fut confirmé
dans sa charge par Louis I¢T, le 23 octobre 1825 et rappelé le 27 juin 1827.

4 Louis-Georges-Frangois Pillichody, né a Yverdon le 7 septembre 1756,
¢tait un soldat au service de la France. En 1779, il était lieutenant dans le
régiment d’Erlach; mais donna sa démission en 1782 pour se mettre au service
du gouvernement de Berne qui le créa, ainsi que sa famille, patricien en 1794.
Trés dévoué a la cause des princes, il fut enfermé, sur I’ordre de Brune 4 Carouge
d'abord, au Temple ensuite. Délivré en 1799, il fut créé par Louis XVIII, maré-



’ — 193 —
la maniére la plus avantageuse, dans la Gazette littéraire pour les prétres
catholiques, qui parait a Landshut en Baviere, et qui est rédigée dans
le méme esprit que ’Amzi de la Religion.

M. I'abbé Bertschy ! doit arriver demain 4 Berne et logera lﬂrovi-
soirement chez M. d’Olry, ce dont M. le curé Dolder n’est pas content.

M. le diacre Galland, de Genéve 2, forme secte ici et séme la divi-
sion parmi nous. Poussant son rigorisme pour la sanctification du
dimanche, jusqu’au point de vouloir défendre les réunions innocentes
et décentes qui ont lieu ici depuis un temps immémorial, les soirées du
dimanche, il brise les liens de I’amitié, brouille le mari et la femme,
la meére et la fille, etc. Je ne sais ol 1l a trouvé ce précepte dans son
évangile toujours admis comme 'unique régle de foi. M. Galland a de
nombreux sectateurs, surtout parmi les femmes, mais aussi des ennemis
si acharnés qu'’il fut déja question de le chasser et que, vendredi dernier,
a la suite d’'un souper, une troupe de jeunes gens des premiéres familles
lui ont donné un charivari. Ils en seront punis, sans doute, mais tout
cela contribue a ouvrir les yeux de beaucoup de monde sur le vice
radical du défaut d’une autorité religieuse et ecclésiastique. Malgré
les fétes de la Réforme, la crise de tous les pays protestants est mani-
feste et, dans la disposition actuelle des esprits, éclairés par les suites
de la révolution politique, elle ne peut étre que salutaire.

Recevez, Monsieur I’Abbé, 'assurance de la considération distin-
guée avec laquelle j’ai 'honneur d’étre

Votre trés obéissant serviteur,

(A suivre.) DE HALLER, allié de WATTEVILLE.

chal de camp en 1799 et en 1816 colonel général des Suisses. I1 mourut acciden-
tellement le 2 aout 1824. (ALBERT DE MONTET, Dictionnaive biographique des
Genevois et Vaudois, p. 309.)

1 Jacques Bertschy, né a Alterswyl le 4 juin 1792, fut ordonné prétre
le 30 mai 1817. Tour & tour chapelain de Villars-les-Joncs et de Tavel, il fut
nommé, en 1819, chapelain des ambassadeurs 4 Berne, puis coadjuteur du curé
Dolder. Des difficultés s’étant élevées entre le gouvernement de Berne et le curé,
celui-ci dut partir et ce fut M. Bertschy qui le remplaga jusqu’en 1822, époque
ot il fut nommé curé de Guin. Il mourut dans cette paroisse le 30 avril 1852.
(P. AppoLINAIRE DELLION, Dictionnaire historique et statistique des paroisses catho-
ligues du canton de Fribourg, t. VII, p. 117 et seq.)

2 Fondateur a Genéve de la Société évangélique avec MM. Gaussen et Henri
Merle d’Aubigné, pour rendre au protestantisme sa ferveur et son orthodoxie
«d’autrefois. (Secretan, Galerie suisse. Biographies nationales,, 111, p. 252.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 13



	Charles-Louis de Haller et sa correspondance

