Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 1 (1907)

Artikel: Zur tridentinischen Reform der thurgauischen Kloster
Autor: Buchi, A.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-119087

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-119087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur tridentinischen Reform
der thurgauischen Kloster

von A. Bilchi.

I. Einleitung.

Unter dem Einflusse der benachbarten Stadt Ziirich hatte die Zwing-
lische Kirchenreform vielfach durch vertriebene schwibische Fliichtlinge
und von den Stidten Konstanz und St. Gallen aus sozusagen in saimtlichen
Gemeinden des Thurgau einen siegreichen Einzug gehalten. Beinahe die
gesamteWeltgeistlichkeit und viele Kloéster hatten sich aus freien Stiicken
der Neuerung angeschlossen, und unter den Laien waren es fast nur die
Gerichtsherren, die sich dazu ablehnend verhielten. Der Umstand, dass
die unter dem Eindrucke des schwibischen Bauernkrieges im Jahre 1525
den Thurgauer Bauern gemachten freiheitlichen Zugestandnisse auf
Betreiben der Gerichtsherren, schon im folgenden Jahre wieder zuriick-
genommen wurden, war nicht geeignet, die Anhinglichkeit an den alten
Glauben beim Landvolk zu befestigen. Um die Herrschaft der mehrteils
geistlichen und meist katholischen Gerichtsherren, welche sich der beson-
dern Unterstiitzung der V Orte erfreuten, abzuschiitteln, warfen sich
die nach Freiheit diirstenden Thurgauer mit Eifer Ziirich und der
Reformation in die Arme, eine Erscheinung, die sich zu jener Zeit auch
anderwirts o6fter wiederholt. Religidse vermengten sich mit politischen
und sozialen Motiven, um diesen Anschluss zu bewerkstelligen. Dass
es den Thurgauern vor allem um grossere Freiheit und Abstellung von
Beschwerden zu tun war, ergibt sich aus den Bedingungen, an welche
ihre Mithilfe im 1. Kappelerkriege gekniipft war, aus der Verweigerung
von Zinsen und Zehnten und der eigenmachtigen Schaffung eines Land-

rates 1. Umgekehrt hatte Ziirich ein grosses Interesse, sich der Hilfe

1 Pupikofer, Geschichte des Thurgaus, 22. Bd., Frauenfeld 1889,S. 283, 202,
293, 299-301.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 1



—— 2 P,

der Thurgauer in den Entscheidungskdmpfen mit den V Orten zu ver-
sichern.

Zirich hatte es seit 1528 in Verbindung mit Bern durchgesetzt,
dass alle die Ausbreitung der religiosen Neuerung einschrinkenden
Bestimmungen beseitigt und das Regiment im Thurgau den V Orten
entzogen wurde. Schon ldngst bevor der erste Kappeler Friede diese
Forderung aufstellte, waren die Religionsfragen dem Mehrheitsentscheid
der regierenden Orte entzogen worden, und der Abschluss des christlichen
Burgrechtes mit Konstanz und St. Gallen leistete der evangelischen
Propaganda Ziirichs machtigen Vorschub. Unter diesem Drucke wurden
Prilaten und Gerichtsherren, soweit sie sich nicht bereits freiwillig
dazu bequemt hatten, gendtigt, sich « dem Gotteswort gleichférmig zu
machen », und an die Ordensobern erging der strikte Befehl, die Kutten
abzulegen, und den Widerspenstigen drohte Sperrung ihrer Einkiinfte,
So wurden Bilder und Messe abgetan, die Kloster verédeten oder wurden
von verheirateten Monchen und Nonnen besetzt, da nicht alle Insassen
die Kraft der Ueberzeugung und den Mut der Bekenntnistreue besassen,
um andauernder Verfolgung zu trotzen. Die wenigen Mo&nche und
Nonnen, die ithrem Glauben und ihrem Orden treu blieben, waren einge-
schiichtert oder hatten sich durch die Flucht dem auf ihnen lastenden
Glaubensdrucke entzogen.

Bekannt ist der heldenmiitige Widerstand, den die hilflosen Nonnen
von St. Katharinental allem obnigkeitlichen Drucke und listiger Auf-
dringlichkeit entgegensetzten, und ihre Klagen bieten vielfach ein Seiten-
stiick zu denjenigen der Charitas Prickheimer in Nirnberg oder der
Nonne Jeanne de Jussy in Genf !. Weniger diirfte dagegen bekannt sein
der Bericht einer ungenannten Nonne aus dem Kloster Paradies vom
Mai 1529 °. Derselbe enthilt eine ergreifende Schilderung der verlassenen
und wegen ihrer Standhaftigkeit im Glauben hart bedringten Klaris-
sinen von Paradies, die sich in ithrer Not nicht anders zu helfen wussten,
als indem sie den benachbarten hegauischen Adel um Beistand an-
gingen, wodurch sie aber ihre Verfolger erst recht reizten.

Im ersten Kappeler Kriege wurde der Thurgau von den Ziirchern
eingenommen und die Thurgauer zum Anschluss an ihre Partei gebracht.
Dafiir erwirkte thnen Ziirich beim ersten Kappeler Friede Straflosigkeit

1 Abgedruckt im Archiv fiir Schweiz. Reformationsgeschichte, III. Bd.,
Solothurn 1876, S. gg ff.

2 Vgl. L. Baumann, Zur SchwibischenReformationsgeschichte, im Freiburger
Didzesanarchiv, Bd. X., S. 101 ff.



wen B

aus. Allein entgegen den Bestimmungen einer Vereinbarung unter den
XTI Orten, einstweilen mit den Gotteshausern im Thurgau keine Aende-
rung vorzunehmen, fuhr Zirich fort, Ménche und Nonnen zur Ablegung
des Ordenskleides zu nétigen und altgldubige Geistliche ihrer Stelle zu
entsetzen. Um der Neuerung Vorschub zu leisten, wurden Filialkirchen
abgelost, Kaplaneien selbstindig gemacht, um sie im Sinne der Evan-
gelischen besetzen zu kénnen, und die Pfrundkompetenz durch Entscheid
des Ziiricher Ehegerichtes bei Gerichtsherren und Zehntinhabern geltend
gemacht. Aber nicht immer zeigten sich diese letzern geneigt, den
ihren Rechten zuwiderlaufenden Spriichen des Ziircher Ehegerichtes nach-
zukommen. Die IV Orte Ziirich, Bern, Solothurn und Glarus verfiigten
unter Zustimmung der IX Orte, dass die Thurgauer Kldster mit thur-
gauischen Schaffnern versehen und einem eidgendssischen Pfleger unter-
stellt werden sollten (17. September 1530), dem alljihrlich Rechnung
abgelegt werden musste !. Als im gleichen Jahre die Regierung im
Thurgau an Glarus iiberging und dieses einen Anhdnger und person-
lichen Freund Zwinglis als Landvogt einsetzte, da war den wenigen
Katholiken der letzte Halt entzogen, indem der neue Vogt, wie es
scheint auf Rat Zwinglis, es sich ganz besonders angelegen sein liess,
die christliche Reform im Thurgau riicksichtslos durchzufiithren und die
Lassigen und Widerspenstigen dem weltlichen Arm zur Bestrafung zu
iiberweisen. Alle thurgauischen Kldster waren leer oder mit verheirateten
Mo6nchen und Nonnen besetzt. Und nicht besser stand es mit der Welt-
geistlichkeit, die in hellen Scharen den neuen Glauben angenommen
und sich dem Evangelium gleichféormig gemacht hatte. Die wenigen
Geistlichen, die sich weigerten, die Zwinglische Lehre anzunehmen,
waren mit Verlust ihrer Pfriinden bedroht und gezwungen auszu-
wandern, wie z. B. der bekannte St. Galler Chronist Fridolin Sicher,
damals Chorherr am Stifte zu Bischofszell.

Der Thurgau schien dem katholischen Bekenntnis unrettbar ver-
loren, als der Ausbruch des zweiten Glaubenskrieges und der Sieg der
katholischen Orte bei Kappel und am Gubel nicht bloss dem weitern
Umsichgreifen der religidsen Neuerung ein Ziel setzte, sondern auch
einen Umschwung zu gunsten des katholischen Bekenntnisses herbei-
filhrte. Den Ausgangspunkt hiefiir bildet der zweite Kappeler Friede
vom Jahre 1531, der in den gemeinen Herrschaften das Prinzip der
einseitigen Begilinstigung aufhob und auch die katholischen Minoritéiten

1 Eidgenossische Abschiede, IV, Bd., Ib S. 771.



= =
in threm Bestande zu Recht anerkannte, wiahrend der erste Kappeler
Friede nur die evangelischen Minderheiten geschiitzt, die Katholiken
aber bloss vor die Wahl gestellt hatte, den Glauben der evangelischen
Mehrheit anzunehmen oder auszuwandern. Ja nicht bloss die Minori-
taten von damals wurden durch den Frieden in ithrem Bestande gesichert,
sondern es wurde auch nachtriglich die Unbill des ersten Religions-
friedens gutgemacht, indem die seinerzeit durch Majorititsbeschluss
zwangsweise der Neuerung zugefithrten Katholiken die Befugnis
erhielten, vom neuen Bekenntnis zuriickzutreten und sich wieder als
katholische Gemeinde zu organisieren, wobei das Kirchen- und Pfrund-
vermogen nach der Zahl der Bekenner unter die Angehorigen beider
Konfessionen geteilt, die Kirchen selber in den meisten Fillen gemein-
sam benutzt wurden (Simultankirchen) !. Nirgends sind die Wirkungen
dieses zweiten Religionsfriedens so auffallend wie in den gemeinen
Herrschaften und zwar speziell im Thurgau. Wihrend die regierenden
Orte in ihren Gebieten die religiose Einheit aber auch die Unduldsam-
keit gegen Angehorige anderer Konfession prinzipiell durchfiihrten,
so ist die religiose Toleranz zundchst auf dem Boden der gemeinen
Untertanenlande erwachsen, weil die regierenden Orte nicht mehr bloss
einen Glauben repriasentierten und es den evangelischen Orten nicht
gelungen war, die streitige religidose Frage der gemeinen Vogtelen in
threm Sinne, d. h. ausschliesslich zu Gunsten der Neuerung zu losen.
Gerade das war ja der Hauptgrund gewesen fiir den Ausbruch des
zweiten Kappeler Krieges, und der Sieg der V Orte war vor allem die
Rettung des katholischen Glaubens in den gememen Untertanenlanden.

Seither wurde die katholische Gegenreformation ecingeleitet, erst
politisch durch die V katholischen Orte, dann religios durch die Ein-
fuhrung der tridentinischen Reformbestimmungen. Mit grosser Energie
und Ausdauer machten sich die katholischen Orte ans Werk, um die
verlassenen und verfallenen Kloster neu autzurichten durch Ausweisung
der verheirateten Monche und Nonnen, Entzug ihrer Einkiinfte und
Benefizien, Wiederherstellung der gelockerten Ordenszucht, Rickbe-

! Eidg. Absch. IV. 14, S. 1567 fi. Vgl. dazu R. L. von Salis, Die Entwicklung
der Kultusfreiheit in der Schweiz. Basel 1894, S. 28 ff. A'. Straub, Rechtsgeschichte
der evangelischen Kirchengemeinden der Landschaft Thurgau unter dem ecidge-
nossischen Landfrieden (1539-1797), Frauenfeld, 1903. Jos. Schébi, Die kirchlichen
Simultanverhiltnisse in der Schweiz. Altstatten 1903, S. 86, gibt ein Verzeichnis
der noch in der Schweiz bestehenden Simultanverhiltnisse. Es gibt noch solche
in den Kantonen Glarus, St. Gallen, Graubiinden, Aargau, Thurgau und Waadt,

bei weitem am zahlreichsten (23) im Thurgau. 4



S o) R

rufung der glaubenstreuen aber vertriebenen Conventualen, Ersatz
der abgefallenen und inzwischen gestorbenen Aebte, Priore, Aebtissinnen
durch solche aus katholisch gebliebenen Kléstern und Stiften. Durch
Wiederherstellung der Kldster gelangten auch die in ihrem Besitze
stehenden Kollaturrechte wieder in katholische Hdnde und wurden
wieder zu gunsten der Katholiken gehandhabt. So setzte die Benedik-
tinerabtei Fischingen wieder katholische Pfarrer ein in Fischingen (1532).
Au (1542), Dussnang (1532), Bichelsee (1584), Sirnach (1569) und Bett-
wiesen (1542); nur in Dussnang und Sirnach konnte sich der evangelische
Pradikant auf die Dauer halten, wihrend die iibrigen Gemeinden nach
und nach wieder zum katholischen Glauben zurtickkehrten. Die Evan-
gelischen in Bichelsee wurden vom Priadikanten von Dussnang pastoriert
(seit 1544). Das Karthduserkloster [l#ingen dagegen richtete wieder
katholischen Gottesdienst ein in den von ihm abhidngigen Gemeinden
Uesslingen und Hiittweilen (1532), und Warth. Das regulierte Augu-
stiner-Chorherrenstift  Kreuzlingen dort (1533) und in Giittingen ;
das Dominikanerinnenstift St¢. Katharinental bei Diessenhofen in der
Pfarrer Basadingen (1532); das Zisterzienserinnenkloster Tdnikon
daselbst (1550) und in Aadorf (1627), das Bernhardinerinnenkloster
Nalchrain in Herdern (1533), das Klarissinnenkloster Paradies daselbst
(1578), das Benediktinerinnenkloster Miinsterlingen daselbst nach seiner
Wiederherstellung (1554), das Chorherrenstift Bischofszell daselbst (1535),
in Berg und Sulgen (1531), endlich die Johanniterkomturei Tobel daselbst
(1532) sowie in Wingi (1531), Schénholzersweilen (1565), Wuppenau
(1562), Bussnang (1583). Ferner die auswirtigen Kloster und Stifte zum
Teil als Gerichtsherren oder als Kollatoren : das Domkapitel von Kon-
stanz in Pfyn (c. 1533), Altnau und Arbon (1531), Sommeri (1534) und
Werthbiihl ; der Abt von Si. Gallen in Rickenbach (1531), Hagenwil
(1531), Heiligkreuz (1531), Welfensberg (1534), Millheim (1607),
Romanshorn (1531), Sommeri (1534) ; der Abt von Reichenaw in Erma-
tingen (1531), Frauenfeld (1531) ; das Stift Einsiedeln in Eschenz (1501) ;
der Abt von Stein (Petershausen) in Klingenzell (1550), wahrend in den
ibrigen Pfarreien Diessenhofen (1533), Lommis (1532), Gachnang (1584),
Giindelhard (c. 1534), Homburg (1532), Leutmerken (160g), Mam-
mern (161g), Weinfelden (r531), Emmishofen (1548) und Sitterdort
(15560) ! weltliche Gerichtsherren und Kollatoren in Verbindung mit

1 Vgl K. Kuhn, Thurgovia sacra I. Geschichte der katholischen Pfarr-
gemeinden des Kantons Thurgau. Frauenfeld 186q.



6 —

den katholischen V Orten die Errichtung katholischer Pfarreien durch-
setzten. Nur selten gelang dagegen die Bildung von solchen, wenn
Kirchensatz und Kollatur in die Hinde evangelischer Besitzer gelangt
waren, wie z. B. in Mammern (1019). Einige Pfarreien hatten sich dadurch
halten koénnen, dass der Pfarrer seine Stelle einem Priadikanten abtrat
und mit einer Kaplanei vorlieb nahm. Dabel machte Ziirich, das sich
iiberall im Thurgau als die Schutzherrin der Evangelischen aufspielte, oft
den denkbar griossten Widerstand, so dass die katholischen Orte manch-
mal nachzugeben gezwungen waren. Die letzteren erhoben deshalb
gegen Ziirich den Vorwurf, dass es sich so benehme, als ob es im Thurgau
und in den andern gemeinen Vogteien in Religionssachen allein zu
regieren habe '. So gelang es ihm zu bewirken, dass in einer Anzahl
katholischer Pfarreien wieder evangelische Pradikanten neben den katho-
lischen Predigern eingesetzt wurden, wie in Uesslingen und Wengi ;
in andern blieb es beim blossen Versuch wie in Wylen.

Indessen brachte diese Art der Gegenreformation, die zunichst von
politischen Absichten geleitet und durch die staatliche Gewalt durch-
gefihrt wurde, die Gefahr, dass die katholischen Orte, die m dieser
Zeit tiefer Bedrangnis und in Abwesenheit der zustindigen kirchlichen
Organe als die wahren Helter in der Not auftraten, ithre Rechte als
Schirmherren missbrauchend, sich an Stelle der fehlenden geistlichen
Gewalten setzten und, wie cin Nuntius ihnen vorwirft * aus Schirm-
herren die eigentiichen Herren wurden und ihre Befugnisse in unge-
bihrlicher und missbrauchiicher Weise erweiterten : Sie erwarteten
hiufig Geschenke, mischten sich in die Wahlen der” Aebte und Aebtis-
sinnen, wobel die meistbietende Personlichkeit, wenn sie auch nicht
wirdig war, den Sieg davon trug; sie zogen die Strafgerichtsbarkeit
iiber den Klerus an sich. Besonders schiitzbare Aufschliisse iiber das
religiose Leben zu jener Zeit gibt uns der Bericht des hl. Kar! Borromeo,
der auf emner Reise durch die Schweiz auch unsere Landesgegend be-
rithrte (1570). Hat er dabel auch zundchst das Gebiet der katholischen
Orte 1m Auge, so gilt seine Schilderung doch auch, wie er ausdriicklich
versichert, fiir die Gebiete am Bodensee und Rhein *

' Eidg. Absch. V. 1. S, 1360. Im Jahre 1602,

2 Schreiben Ninguardas vom 8. Juli 1379, bei Steffens und Reohardt, Nuntia-
turberichte aus der Schweiz seit dem Konzil von Trient. 1. Abteilung : Die
Nuntiatur von Giovann [FFrancesco Bonhomini 1:79-1331., Dokumente 1. Bd.
S. 379. Solothuri. 1900.

# Information Carlo Borromeos zu Handen des Cardinals von Piacenza vom
30. Sept. 1570, b. Steffens und Keinhardt, S. 4 1.



s e

In allen Pfarreien, auch auf dem Lande, wird an Samstagen und
Vigilien die Vesper und am Abend das Salve Regina gesungen, wobei
viele Leute erscheinen. An Feiertagen kommt das ganze Volk zum
Gottesdienste und verldsst die Kirche nicht vor Schluss desselben. Die
Hauptmesse wird gesungen, wenn mehr als ein Priester vorhanden ist ;
ist ein solcher allein, so wird an vielen Orten vom Volke oder von Chor-
knaben gesungen. Gewohnlich wird an allen Felertagen gepredigt und
nachmittags Vesper gehalten. Das Volk setzt solchen Wert auf den
Gottesdienst, dass es sich ganz verlassen und nicht mehr christlich zu
sein glaubt, wenn es keinen Pfarrer hat oder aus irgend einem Grunde
der Gottesdienst nicht gehalten werden kann. Kommt ein zeitliches
Ungliick, wie ein schidliches Gewitter, so schreiben es die Leute gerne
dem Mange] an religiosen Uebungen zu. Bemerkenswert ist die Ehr-
furcht und Andacht, welche das Volk in der Kirche an den Tag legt.
Manner und Frauen haben getrennte Pldtze ; niemand geht umher oder
schwatzt ; sondern alle liegen schweigend, ithr Gebetbuch und ihren
Rosenkranz in der Hand haltend, dem Gebete ob. Von der Wandlung
bis zum Paternoster beten sie mit ausgestreckten Armen.

In jeder Pfarrei werden in der Schule eine Anzahl Knaben unter-
richtet, die teils zu Hause unterhalten werden, teils von Almosen leben,
das sie mit Singen von Haus zu Haus sammeln. An Feiertagen werden
sie von threm Lehrer zur Kirche gefiihrt, wo sie teils Messe dienen,
teils singen. Sie sind mit einem Chorrocke bekleidet und tragen auf
dem Kopfe einen Kranz von natiirlichen oder kiinstlichen Blumen. Aus
diesen Schulen konnten leicht Vorbereitungsanstalten fiir kiinftige
Kleriker gemacht werden. Das Volk bekennt mit Eifer den katholischen
Glauben und ist in kriegerischer Stimmung gegeniiber den evangelischen
Orten. Das Konzil von Trient, welches sie angenommen und.zu befolgen
versprochen haben, halten sie sehr in Ehren. Wenn man sich ihnen
gegeniiber auf das Konzil beruft, so geben sie nach oder scheuen sich
zu widersprechen. Sie zeigen Eifer fiir die Ausfilhrung, aber wenn ihre
Interessen in Frage kommen, so zogern sie. Solche, welche zu Ostern
nicht beichten und kommunizieren, wiirden von ihnen nicht geduldet ;
ebenso wird gegen das 6ffentliche Konkubinat strenge eingeschritten.
Sie haben Furcht vor den Kirchenstrafen und wollen nicht, dass die-
selben publiziert werden, obgleich sie &fters ihnen verfallen. Sie beklagen
sich, dass Jubilden und andere Ablidsse ihnen in Folge Nachldssigkeit
der kirchlichen Obern nicht verkiindet werden. Auch andere piapstliche
Bullen kdmen nicht zu ithrer Kenntnis.



— 8 —

Was die schlimmen Eigenschaften betrifft, so kommen dieselben
zum grossen Teil von der Habsucht dieser Nation her. Die Leute sind
hartnackig in Streitsachen. Trotz strenger Gesetzte herrscht dagegen
Kauflichkeit in Rechtssachen, oft selbst bei Aemterverleihung. Sie
mischen sich viel in geistliche Dinge, machen sich dabei der
Simonie schuldig und usurpieren kirchliche Einkiinfte. Die geist-
liche Gerichtsbarkeit ist fast ganz abhanden gekommen ; die Laien
ziehen die Geistlichen nicht nur in Civilsachen vor ithr Gericht, sondern
verhingen iiber sie auch Geld- und Gefdangnisstrafen. Sie vertreiben
die Geistlichen nach Belieben von den Benefizien und befehlen ihnen
in rein geistlichen Angelegenheiten. Den kirchlichen Gerichten bleiben
nur noch die Ehesachen und einige rein geistliche Dinge. Fiir diese
Anmassung und Unterdriickung der kirchlichen Gerichtsbarkeit berufen’
sie sich auf Freiheiten, die thnen durch ausdriickliche Privilegien oder
stillschweigende Duldung von den Pédpsten in Ricksicht auf die dem
hl. Stuhle geleisteten Dienste verliehen worden seien. Der Wucher ist
so allgemein, dass sie thn nicht mehr als Siinde betrachten.

Sie gehen nicht so hiaufig zu den Sakramenten. Einen grossen Teil
der Zeit verbringen sie mit Essen und Trinken. Es ist Sitte, 2—3 Stunden
bei Tische zu verweilen. Sie essen 6fter im Tage und trinken zu jeder
Stunde '. Was fiir schlimme Folgen fiir die Sittlichkeit sich daraus
ergeben, kann man sich denken. Das Leben der Priester ist anstossig ;
die meisten haben 6ffentlich Konkubinen und geben dies ohne Erroten
i Zur Rede gestellt behaupten sie, nicht anders handeln zu kénnen ~.

Die Priester besuchen die Wirtshauser, und einige halten selbst
solche oder treiben Handel und andere Geschafte, die einem Priester
nicht geziemen. Bel Spendung der Sakramente zeigen sie Gewinnsucht.
Sie sind in thren geistlichen Verrichtungen nachlissig, tragen Waffen
und ungeistliche Kleidung. Daher kommt es, dass die Laien wenig
Ehrfurcht vor den Priestern haben... Wo die Katholiken mit Protest-
anten gemischt sind, zeigen sie sich in religitsen Dingen kalter ; sie sind
gleichgiltiger in Bezug aut Unterhalt der Kirchen, Besuch des Gottes-
dienstes, Pietit gegen die Verstorbenen u. s. w. Bedauernswert ist der

! Das fiel schon friher andern Italiern auf, vgl. das Urteil des Mailinder
Balcus v. J. 1500, in seiner Descriptio Helvetie, in Quellen zur Schweizerge-
schichte VI, 78. Bascl 1884.

2 Bestitigt durch die Beschwerden des Klerus der IIT Lander vom 11. Sep-
tember 1579, bei Steffens und Reinhardt, Nr. 412, speziell S. 499.



— g s

Gebrauch der Kirchen fiir beide Religionen, wie es in diesen Gegenden -
vielfach vorkommt.

Soweit unser aufmerksam beobachtende Gewahrsmann, der in ganz
kurialen Anschauungen erzogen und aus rein katholischen Gegenden
kommend einen strengen Masstab anlegt, aber in der Darlegung des
Zustandes unbedingte Glaubwiirdigkeit verdient. Vom Thurgau insbe-
sondere weiss der Uditore von Nuntius Bonhomini, Bellini, einige Jahre
spater zu berichten, es seien nur wenige Samen katholischer Frommig-
keit und viel mit Unkraut gemischt, daselbst iibrig gebliegen. Das
Land sei weit, fruchtbar und lieblich fiir die Menschen, aber je giitiger
der Himmel, um so gottloser und treuloser die Menschen ! Es gebe nur
noch einen geringen Bruchteil von Gutgesinnten, und fast alle Katholiken
seien auch von Irrtiimern angesteckt und wie vereinzelte Schafe unter
den Wolfen zerstreut. Ueberall finde man noch viele und reiche Kloster,
ein offenkundiges Denkmal einstiger Frommigkeit, die seit der Re-
form meist wieder dem Gottesdienst zuriickgegeben seien. Zur Zeit des
Glaubenskrieges gegen die Zwinglianer, die in jenem entsetzlichen
Kampfe weder gottliche noch menschliche Frommigkeit schonten, sei
alles verheert und entweiht worden '. Und Nuntius Porzia bezeichnet
als besonders reformbediirftig in der Konstanzer Ditzese die Belassung
vieler unwiirdiger M&nche, die ihre Kloster verlassen haben, in der
Seelsorge, den hiufigen Konkubinat der Geistlichkeit und als Wurzel
alles Uebels die Unwissenheit der zu Weihen und Benefizien Zugelassenen.
. In den Frauenkléstern sei die Klausur unbekannt ; einige Aebte haben
ein weltliches Gebahren und fiihren einen anstéissigen' Lebenswandel,
wodurch den Moénchen und Nonnen ein irgerliches Beispiel gegeben
wird 2.

Diese Aeusserungen beweisen zur Geniige die Notwendigkeit einer
religiosen und sittlichen Reform in den noch katholisch gebliebenen oder
dem katholischen Bekenntnis wieder zugefiithrten Landesteilen. Diese
Wiederbelebung des katholischen Glaubens, die Befestigung der
gelockerten Disciplin, die Wiederherstellung der verfallenen Kloster-
- zucht, die Hebung und Neuerrichtung geistlicher Lehranstalten bildete
die Hauptaufgabe der tridentinischen Kirchenversammlung, welche die
katholische Gegenreformation auf religiosem Gebiete einleitete. Bekannt-

S35 1 Vgl den Bericht Bellino’s an Carlo Borromeo vom 6. Nov. 1579, bei
Steffens und Reinhardt, 1., Nr. 484.

2 Schreiben Portia’s an den Weihbischof Balthasar Wurer von Konstanz,
v.gg. Juni 13576, bei Steffens und Reinhardt, 1, Nr. 75.



S— 10 —

lich hatte sich die katholische Schweiz an den letzten Verhandlungen
dieses Konzils durch Abt Joachim Eichhorn von Einsiedeln und Land-
ammann Melchior Lussy, von Nidwalden, vertreten lassen und die
Beschliisse desselben anerkannt. An der Versammlung der schweize-
rischen Prdlaten, welche einen Abgeordneten fiir das Konzil zu wahlen
hatte, erschienen u. a. der Abt von Fischingen, der Prior von Ittingen,
der Probst von Bischofszell und der Dekan von Kreuzlingen. An die
Kosten einer Vertretung hatten samtliche damals bestehenden Kloster

im Thurgau beizusteuern .

Es handelte sich nur noch darum, die
Disziplinarbestimmungen nun auch praktisch durchzufithren, was bei
der engen Verbindung von Kirche und Staat nicht ohne eintrichtiges
Zusammenwirken der beiderseitigen Organe moglich war. Allein hier
stiessen nun die mit dem Vollzug betrauten kirchlichen Organe auf
unerwarteten und oft sehr nachhaltigen Widerstand und zwar verhalt-
nismassig weniger bei den weltlichen Behorden, die zwar die mn den
Zeiten der Wirrnisse erlangten Befugnisse 1n geistlichen Dingen nur
mit Widerstreben wieder preisgaben, als vielmehr auf Seiten der Geist-
tichen und Kloster, die vor allem durch die strengen Disziplinarvor-
schriften in ihrem bisherigen Schlendrian unsanft aufgeriittelt wurden
und sich mit Aufbietung aller Krifte ihrer consequenten Durchfiihrung
widersetzten. Wiihrend die V Orte in ihren eigenen Gebicten sich iiber
gemeinsame Reformmassregeln nicht zu verstandigen vermochten, so
waren sie doch gendtigt, in den gemeinen Herrschaften, wo mehrere
und zum Teil auch andersgliubige Orte beteiligt waren, sich auf cinen
Beschluss zu emigen. Das ging noch verhiltnismiissig leicht in allen
Fragen des Glaubens und der Sittenzucht, schwieriger dagegen in jenen
Fragen, die mit der jurisdiktion zusammenhingen, weil auch evange-
hische Orte mitzureden hatten und man sich den geistlichen Behérden
gegeniiber vielfach auf spezielle Privilegien berufen konnte.

Der Bischof von Konstanz, in dessen Sprengel der Thurgau fiel,
hatte durch die Reformation seine Residenz und die halbe Dibzese
eingebusst. Auf dem Bischofsstuhl sass ein naher Verwandter des Papstes,
Kardinal Mark Sittich von Hohenems, der durch Nepotismus zu seinem
geistlichen Amte gelangt war und sich selber wenig um die tridentini-
schen Vorschriften kiimmerte und noch weniger mit ihrer Durchfihrung
Ernest machte, so dass aus kirchlichen Kreisen die schwersten Vor-

I Vgl. Joh. Georg Mayer. Das Konzil von Trient und die Gegenreformation
in der Schweiz. 1. Bd. Stans 1901, S. 43 ff.



wiirfe gegen ihn erhoben wurden ', wiithrend sein Weihbischof, Baltasar
Wurz, wegen seiner Tugend, Frommigkeit, Zuverlidssigkeit und Ehrlich-
keit in allen Geschiften besonders gerithmt wurde *. Immerhin hatte
sich der Bischof von Konstanz schon im Juli 1565 den katholischen
Orten gegniiber bereit erklart, die Reform der Geistlichkeit an die Hand
zu nehmen, «ire iibeltaten, fiillery, spilen, argwdnige bywonung und
ander derglichen unordentlich wesen » abzustellen *. Wiewohl die katho-
lischen Orte sich damit einverstanden erklirten, so verzogerte sich die
Abhaltung einer Didzesansynode durch Seuchen, und es bedurfte einer
speziellen Aufforderung von Seiten des Papstes Pius V., bis der Bischof
am . Juni 1507 die gesamte Welt- und Ordensgeistlichkeit in seinem
‘Sprengel zu einer Didzesansynode einlud. Allein alsbald zeigte sich auch
Schon der Widerstand im Klerus selber, indem eine Anzahl von Geist-
lichen, worunter auch der Abt Heinrich VII. von Fischingen gegen
eventuelle Beeintrdchtigung ihrer Rechte durch den Bischof die Hilfe
der V Orte anriefen, und diese erteilten hierauf (18. August 1567) den
Prilaten den Rat, sich in nichts weiteres einzulassen, als in eine Reform
der Sitten und Massregeln gegen die neuen Sekten *.

So erfolgte denn am 31. August 1507 die Eroffnug der Didzesan-
svnode in Konstanz unter grosser Beteiligung des Welt- und Ordens-
klerus. Aus dem Thurgau waren erschienen die Aebte von Kreuzlingen
und Fischingen und bloss vertreten die Frauenkloster Miinsterlingen
und Katharinental. Hier wurden nun Synodalstatuten durchberaten,
welche die Beschliisse der Kirchenversammlung von Trient den speziellen
Bediirfnissen der Didzese anpassen sollten. Allein auch dagegen erhob
sich Widerspruch, indem die einen den Entwurf mit Riicksicht auf den
offentlichen Frieden zwischen Katholiken und Zwinglianern in manchen

18

Punkten f{iir undurchfithrbar erklirten, die Priilaten aber sich hinter

! Vgl das Schreiben Ninguardas an den Cardinal von Como, v. 8. Juli 1579,
bet Steffens und Reinhardt, Nv. 337, und besonders derselbe an den Cardinal von
Hohenems, vom 16. August 13579, a. a. O. Nr. 380. Dem gegeniiber fillt das Urteil
Portia’s von der verhiltnismissig guten und klugen Leitung der Konstanzer Didzese
kaum ins Gewicht. Vgl dessen Schreiben vom 5. juni 1576 a. a. o. Nr. 75. Vgl
auch scine Beurteilungen bei Feller, Ritter Melchior Lussy, 1. Stans 1906 S. 453.

2 Nach dem Urteil Borromeo's, vgl. Stefiens und Reinhardt, S. 24.

4 Vegl. den Vortrag der Rite des Bischofs von Konstanz an der Tagsatzung
zu Baden, 13. Juli 1565, bei Segesser, Rechtsgeschichte der Stadt und Republik
Luzern, IV. Bd. Luzern 1858. S. 3706 f.

1 Abschied einer Tagsatzung der V katholischen Orte v. 18. Aug. 1367,
wortlich bei Segesser, a. a. O. S. 381 ff. und auszugsweise in Eidg. Abschiede IV, 2.
S. 369, sowie bei J. G. Maver, 1, 142 ff.



thre Exemptionen und Priviligen verschanzten gegeniiber den vorge-
schlagenen Reformen. Bei der Schlussabstimmung wurden die Statuten,
soweit sie den Glauben und die Sitten anbelangten, von der Mehrheit
angenommen, die iibrigen Punkte aber auf 2 Monate vertagt, und da
keine belangreichen Einwendungen erhoben wurden, schliesslich ange-
nommen und im Jahre 1586 als Didzesangesetz publiziert ; sie bilden
die Grundlage der Konstitutionen vom Jahre 1609 und sind bis in die
neueste Zeit fiir das Gebiet der ehemaligen Didzese Konstanz massgebend
geblieben. Sie forderten die Unterdriickung hiretischer Schriften,
obligatorische Predigt an allen Sonn- und Festtagen, lateinische Sprache
fiir die Sakramentsausteilung, Abstellung gewisser Missbriduche bei deren
Spendung, Breviergebet, Einfithrung von Pfarrbiichern, Herabsetzung
der Festtage, Residenzpflicht der Benefiziaten, Regelung der Patro-
natsrechte, Reform der Kloster u. s. w. Die Bestimmungen zeugen
von tiefer Einsicht in die Gebrechen der Zeit, einem kritftigen Willen
zur Reinerhaltung des Glaubens und einer durchgreifenden Reform der
Sitten und verstindiger Beriicksichtigung der einheimischen Gewohn-
heiten und élterer Synodalstatuten '. Nuntius Paravicini meinte, dass
wenn es dem Bischol vergénnt gewesen wiire, nach threm Erlass flint
bis sechs Jahre in seiner Didzese zuzubringen, ¢s thm gelungen wire,
diese zu einem Muster fiir Deutschland und Italien zu machen .

Das war nun allerdings bedauerlicher Weise nicht der Fall, und da
niemand die Durchfithrung der Statuten iiberwachte, so blieben sie
ein toter Buchstabe und der Klerus, der zum grossen Teil eimnschner-
denden Reformen abgeneigt war, von der Wohltat dieser Reformen
unberiihrt. Das Konzil von Trient verlangte dic Vornahme von regel-
missigen Didzesanvisitationen durch Bischotf oder Generalvikar, und die
Konstanzer Svynodalstatuten verpflichteten den Bischof, alle zwer Jahre
die ganze Didzese zu visitieren, die Dekane aber alliihrhich thr Kapitel.
Diese Vorschrift wurde mndessen nicht ausgefiihrt und die Visitation nur
unregelmissig und in grossern Intervallen bei Anlass von Firmungs-
reisen abgehalten.  Erst seit 1009 erfolgten die Visitationen regelmis-
siger und zwar die schweizerischen Didzesanteile durch emnen einzigen
Visitator, der die Dekane in ihrer Amtstitigkeit iiberwachte und die
Statuten der Landkapitel revidierte. Die uns zum grossern Teile noch
erhaltenen Visitationsprotocolle bieten ein reiches Material fiir die Lokal-

L Vgl die Acta Synodi, Konstanz 1386, bei J. G. Maver, a. a. O, S. 145 fL.
2 Vgl. J. G. Mayer, a. a. O. S. 152,



— if —

geschichte, ein anschauliches Bild der damaligen kirchlichen Verhilt-

nise, aber auch vielfach der bedenklichen Schiiden und Verirrungen der
Epoche ; anderseits aber zeigen sie auch deutlich, von welchem Erfolg
insbesondere die Visitationen der papstlichen Nuntien schliesslich
gekrént war L

Schon vor der Reformation gab es gelegentlich piapstliche Nuntien
in der Schweiz, aber stets nur mit voriibergehenden Auftrigen meist
diplomatischer Natur. Erst seit dem Konzil von Trient wurde es iiblich,
dass der Papst stindige Vertreter zur Vornahme und Durchfithrung
kirchlicher Reformen in die Schweiz entsandte. Auf Verwendung des
hl. Karl Borromaus, Erzbischof von Mailand, der mit der Eidgenossen-
schaft in vielfacher Beriihrung und dem Konstanzer Bischof Mark
Sittich  verwandtschaftlich verbunden war, hatte anlisslich seiner
Schweizerreise schon 1570 den Wunsch gedussert, der hl. Vater solle
fiir die V Orte und die iibrigen Gegenden der Diozese Konstanz einen
Nuntius oder Visitator senden, der sich aber nur mit geistlichen Dingen
zu befassen hitte. Er stellte auch schon genau die Aufgaben fiir einen
solchen Nuntius : Sittliche Hebung des Klerus, eventuell mit Hilfe des
weltlichen Arms in Verbindung und als Beistand des Bischofs von Kon-
stanz, Zuriickgewinnung der kirchlichen Gerichtsbarkeit und Benefizien-
verlethung. Mit scharfem Blicke erkannte er bereits, dass beim Klerus,
mit Ausnahme der Jiingern, eine Besserung kaum zu hoffen, aber dussere
Reformen in Bezug auf Konkubinen, Erfilllung der priesterlichen
Obliegenheiten, Kleidung u. s. w. nicht schwer durchzufiihren sei .

Auf sein Betreiben erfolgte nun wirklich die Abordnung papst-
licher Visitatoren in die Schweiz : Bartol. Graf Porzia, seit 1573 Nuntius
tiir Stiddeutschland, erhielt 1575 auch Auftrage fiir die Eidgenossen-
schaft, und schon in diesem Jahre ist auch von einer Visitation in der
Konstanzer Diozese die Rede, die aber mit Ricksicht auf den Bischof
und die verhaltnismassig gute Verwaltung der Ditzese dann unterblieb.
Wenn die Entsendung péapstlicher Nuntien in den katholischen Orten
einige warme Anhidnger fand, wie vor allen Ritter Melchior Lussy, so
erhoben wieder andere, wie besonders Ludwig Pfyffer in Luzern einen
heftigen und nachhaltigen Widerstand dagegen, insgeheim mit Unter-
stiitzung der in ihrem laxen Lebenswandel bedrohten Geistlichkeit .

T'A.a. O. I1. Bd., S. 146 ff.
2 Vgl. die Information Borromeo's zu Handen des Cardinals von Piacenza,
vom 30. Sept. 1570, bei Steffens und Reinhardt, 1., S. 12 ff.

5 Vgl. Maver 1. 202 fi.



Wihrend Felician Ninguarda als Nuntius fiir Deutschland (1578}
nur Auftrige fiir die Didzese Chur empfing, so erhielt die gesamte Eid-
genossenschaft zum ersten Male einen Nuntius in der Person von Franz
Bonhomini, Bischof von Vercelli (1579). Von Rheinau herkommend
visitierte er im September diese Jahres die thurgauischen Kloster und
zwar nach dem Zeugnisse Bellino’s mit heilsamem und héchst segens-
reichem Erfolg !. Er hatte strenge Instruktionen, besonders in Bezug
auf die Reform der Kloster, die exempten nicht ausgenommen, und die
Durchfiihrung der Klausur in den Frauenkléstern. Allein sehr bald
beschwerte sich der Klerus bei der Tagsatzung tiber das ungewohnliche
Vorgehen des Nuntius, iiber Verletzung alter kirchlicher Briuche und
selbst von Satzungen des Konzils. Diese Visitation sei unerhort, indem
alte ergraute Priester den jungen Begleitern des Nuntius, die nicht
einmal die Weihen haben, Rechenschaft ablegen miissten. Mit dem
Ablass werde es getrieben wie zu Zeiten Luthers und die lateinischen
Ansprachen des Nuntius miissten von einem Begleiter verdolmetscht
werden « glich als hett man in Diitschland keine prediger, die das gots-
wort verkiinden !» Er gebiete allen Priestern, die Konkubinen und
Kinder haben, solche zu entfernen und keine Weibspersonen in ihren
Haiausern zu haben, es seien denn Schwestern, Mitter, Tanten, Gross-
miitter, Schwagerinnen oder « einfiinfzigjahrige, die nit mehr kinder
firbring oder hab ». Die Beschwerdefiihrer wiinschen, dass alle wiren
wie der hl. Paulus, aber ein jeder habe seine eigene Gabe von Gott, der
eine so, der andere anders ; sie wollten auch, es mochten alle fassen,
was Christus gesprochen bei Matthdus, 1g: Der Geist ist willig, aber
das Fleisch ist blod ! Wenn nicht von oben herab fiir bessere Ordnung
gesorgt werde, so sel zu besorgen, das Konkubinat méchte bei vielen
nicht abgeschaftt werden. Man habe es schon 6fter versucht, aber noch
nie sel es leicht gelungen und das allein deshalb, dass die Bischofe und
obersten Hirten « nit alle mal unstreflich in diesem Laster erfunden
sind ». Wenn unser Bischof zu Rom sitze und den tridentinischen Kon-
zilsverordnungen nicht nachkomme, auch von pipstlicher Heiligkeit
nicht dazu verhalten werde, was konne man dann hoffen, dass sie, seine
Untertanen, denselben nachkommen werden > Wenn der Bischof selber

1 Visitatio eius saluberrima fuit, qua mirifice pios recreatos et imbecillos veluti
pracsentaneo remedio confirmatos esse constat ; necnon sine genuino fructu abso-
luta est. In coenobiis, ubi disciplina una cum parietibus maxima collapsa crat,
restituta et mira huius viri solertia ac pietate amplificata. Vgl. Steffens und feein-
hardt, 1, S. 622.



on

Konkubinen und Bastarde habe, was sollen dann seine Priester anders
tun, als was sie von thm sehen und horen ! Die Reformation miisse bei
ihm als dem Haupte beginnen, so unsere piapstliche Heiligkeit begehrt
zu reformieren ! Auch in Predigt und Pfriindenutzung gebe der Bischof
ein schlechtes Beispiel, ebenso in der personlichen Residenz. Statt ein
Seminar zu errichten, wie das Konzil verlange, schicke er seine reichen
Einkiinfte nach Italien .

Gegen Bonhomini erhebt die Geistlichkeit in ihrer Eingabe den
Vorwurf, er fahre zu scharf ins Zeug: « man muss den karren nit fiir die
“ross spannen, es wurd sonst hinderfiir gon ! » Man sollte nicht so trotzig
mit Schrecken und Gewalt sprechen : Ich bin euer Herr, ihr miisst tun,
was ich euch gebiete und heiss, grad von Stund an, und wegen jeder
Sache bannen, suspendieren und bald wieder davon befreien ! Beschei-
denheit solle man in allen Dingen brauchen, welche die Italiener gegen
die Deutschen gar nicht zu brauchen pflegen. Sie koénnen der weib-
lichen Bedienung nicht entbehren ; denn nicht jeder Geistliche habe
weibliche Anverwandte, da die Geistlichen nicht selber den Obstzehnten,
der die Haupteinkiinfte bilde, einziehen und nutzen konne, nicht selber
den Gemiisegarten besorgen, kochen und die Stube heizen. « Dass wir
dann mit buben wellend husen, wie die welschen Italiener pflegend,
davor behiit uns gott all zu ewig zyt! Solltend wir dann mit fiinfzig-
jerigen wibern husen und sich selbst emer nit um das rych gottes
bschnyden, so i1st es wol so arg, als wenn einer mit einer jungen husete ! »
Der Nuntius habe ithnen auch die Wirtshduser verboten. Aber wenn
sie zu Hause keine Weiber haben dirfen, um sich kochen zu lassen, wo
sollen sie dann essen ? « Oder meint der gute welsche Bischof, wir mogen
in Deutschland leben wie sie in Welschland ? Uns wiichst kein Wein ;
unsere Pfrinden sind zu klein, als dass wir den Wein zu kaufen ver-
mochten, miissend gut kalt wasser trinken, und damit wir uns wider
mogend erwermen, machend wir ein warme stuben, esend ein warms
mus und ander warme spys. » Die Italiener bediirfen keiner warmen
Stube, haben ein warmes Land, guten Wein zu trinken und fragen der
warmen Kost nicht viel nach, miissten sich im Gegenteil meistens der
Hitze erwehren wo wir der Kilte. Darum dirfe man nicht deutsche
Sitte zu welscher und welsche zu deutscher machen: « darum werden

1 Beschwerde des Klerus der 111 Linder gegen Bonhomini auf der Tagsatzung
zu Brunnen, 11. Sept. 1579, bei Steffens und Reinhardt, Nuntiaturberichte I,
S. 499 ft.



— 16 —

wir Priester in die Wirtshduser gehen, wann eerenliit umb eerlich
nrsachen uns dahin beriifend», mag der Bischof von Vercelli dazu sagen,
was er wolle. Kleiden wollen sie sich ehrbar aber keineswegs auf
welsche Manier, sondern wie es bei ihnen Brauch: « klein und kurze
kross an hembden, lange mantel und ziemlich lange lybrock, daruf
weder syden noch sammat syg. » Die Geistlichkeit aus den III Lindern
stellt zum Schlusse ihrer Eingabe das Begehren, man moge zur Ver-
meidung von Unruhe, Zank und Unfrieden den Bischof von Vercelli
mit « friindlicher tadung » wieder nach Italien weisen, « daz er siner
ungewonlichen visitacion by uns abstat, heimkert zu sinen scheflinen
und dieselben visitiere und refomier nach sinem gfallen und wie sy wol
manglent ». Wegen des Konkubinates entschuldigen sie sich damit,
dass sie, weil arm als Studenten genétigt gewesen seien, ihren Unter-
halt durch Betteln zu verdienen und so in schlechte Gesellschaft gerieten
und das Laster lernten; ein Seminar wire darum sehr notwendig !
Sie wollen ferner versprechen, sich selber zu bessern und enander zu
strafen und zu mahnen, dass man eine Besserung spiiren soll. In Bezug
auf die Kochinnen kénne man es den Kilchgenossen iiberlassen, dass
sie bei der Pfarrwahl die Bedingung machen, ob der Pfarrer eine Kéchin
haben diirfe oder nicht, und wenn er gegen die Abmachung sich verstosse,
so solle man ihm die Pfriinde wieder abkiinden: «in summa jeder pfarr-
und kilchgnoss gfallen und willen soll fry sin, wie er auch zuvor fry was. »
Eher wollen sie einhellig tibereinkommen, mit einander auszuziehen
aus dem Lande, als sich diesem Bischof von Vercelli zu unterwerfen
oder andern, deren Untertanen wir nicht sind, «auch inen niit verlopt ».
Wiewohl nun diese Beschwerden nur vom Dekan und sieben Pfarr-
herren im Namen des ganzen Klerus der drei Waldstiatte unterzeichnet
war, so scheint sie threm Inhalte nach auch fiir unsere Landesgegend
zu-passen; denn der thurgauische Landvogt, Hans Jauch, ebenso wie
der Landschreiber, Ulrich Locher, der Griinder des Kapuzinerklosters
in Frauenfeld, der wegen seiner Verdienste um die katholische Sache
von Papst Klemens VII. geadelt worden, waren der papstlichen Visi-
tation ebenso abgeneigt und glaubten, der Nuntius bringe Unruhe
ins Land, hetze die Katholiken gegen die Protestanten auf und habe
gegen den Religionsfrieden gepredigt 1. Uebereifer und allzu grosse

I Vgl. die Eingabe von Hans Jauch an Schultheiss und Rat von Luzern,
v. 17. Dez. 1579, bei Steffens und Reinhardt, 1. Nr. 694 ff. Bonhomini nennt den
Landschreiber « parum timoratae conscientiae virum mihique non leviter infensum »,
Vgl. dessen Schreiben an die Herren der V Orte, vom 19. Dez. 1579, a. a. O. 6g7.



Strenge machten indessen seiner Wirksamkeit bald ein Ende, und da
-selbst sein bester Freund, der Kardinal Borromeo, sein riicksichtsloses
Verfahren nicht billigte, so diirfen wir uns nicht wundern, dass er im
September 1581 von Rom aus abberufen wurde. Persénlich war Bon-
homini ein untadelhafter, edler und sittenstrenger Priester .

Nach seinem Weggang wurde ihm wihrend mehrern Jahren kein
Nachfolger mehr gegeben, und Ninguarda versah wieder voriibergehend
seine Stelle ; die so energisch begonnene Reformtitigkeit geriet ins
Stocken, besonders in der Konstanzer Dibdzese, wo die bestindige
Landesabwesenheit des Bischofs immer dringender nach einem eigenen
bischoflichen Vikar rief. Um den Klagen abzuhelfen, ernannte der
Papst darum wieder einen stindigen Nuntius fiir die Schweiz in der
Person von Joh. Bapt. Santonio, Bischof von Tricarico (1586), einen
Mann von lauterm Charakter, kirchlichem Eifer, aber geringer Erfah-
rung und aufbrausenden Wesens, der bei den VII katholischen Orten
und Appenzell, spiater aber fiir die ganze Schweiz beglaubigt war und
sich ganz besonders der Konstanzer Diézese annahm 2. Doch finden
wir keine Spuren seiner besondern Tétigkeit fiir den Thurgau, und seine
Nuntiaturberichte, soweit sie die Schweiz betreffen, sind leider noch
nirgends verdffentlicht . Sein Nachfolger war im folgenden Jahre
Octavian Paravicini, Bischof von Alessandria, ein tiichtiger, wissen-
schaftlich gebildeter Mann,,der die Kloster im Thurgau visitierte k.,
auch seine Berichte harren noch der Publikation. Nach mehrjihrigem
Unterbruch erschien wieder ein Nuntius in der Person von Hieronymus
Graf Porzia, der im Stifte St. Gallen als Visitator auftrat und sich
besondere Verdienste um Griindung einer schweizerischen Benediktiner
kongregation erwarb °,

Eine erschopfende Behandlung der Gegenreformation ist so lange
nicht moglich, als das einschldgige Quellenmaterial nur bruchstiickweise
vorliegt. Die Nuntiaturberichte und Korrespondenzen Bonhominis,
soweit sie sich auf die Schweiz beziehen, sind nun in einer gross an-
gelegten Quellenpublikation von berufener Seite in Angriff genommen

b Vgl. seine Charakteristik durch Bellino, bei Steffens und Reinhardt, 433.

2 Ueber seine Wirksamkeit vgl. J. G. Mayer, 1. 291 fi.

4 Die deutschen Nuntiaturberichte Santonio’s wurden herausgegeben von Ehses
und Meister, Nuntiaturberichte aus Deutschland, in Quellen und Forschungen aus
dem Gebiete der Geschichte, herausgegeben von der Gorresgesellschaft, IV. Bd.
Paderborn 1895.

4 Ueber ihn vgl. J. G. Mayer, 1, 309 ff.

5 A a 0.8, 328 fl.

REVUE D'HISTOIRE l{(:(?I,IZZSE.\S‘J'IQL'E

W



man TR e

und zum grossern Teile vor kurzem herausgegeben worden. Noch fehlen
aber die Berichte der spatern Nuntien, die zwar nicht mehr von gleicher
grundlegender Wichtigkeit sind, aber doch eine wertvolle Erginzung
und vor allem die Fortfiihrung dazu bilden und die Resultate der katho-
lischen Reformanstrengung beleuchten. Es schien mir deshalb am Pldtze,
schon jetzt eine Darstellung dieser Bewegung auf einem begrenzten
Territorium zu versuchen, ehe das Material vollstindig erschlossen
vorliegt, um einmal auf die Bedeutung dieses monumentalen Quellen-
werkes zur Geschichte der schweizerischen Gegenreformation hinzu-
weisen und dessen Weiterfiihrung anzuregen, sodann aber auch um
die bestehenden Darstellungen zu erginzen. Hieher gehodren neben
Pupikofers Geschichte des Thurgaus ! und Kuhns verdienstlicher aber in
weitern Kreisen sehr wenig bekannten Thurgovica sacra * ein Aufsatz
von Pfarrer Sulzberger zur Geschichte der Gegenreformation der Land-
grafschaft im Thurgau *. Manches war auch der verdienstlichen Zusam-

1

menfassung des Domherr /. . Mayer zu entnehmen *, was ich durch

Benutzung der reichhaltigen « Eidgendssischen Abschiede %) sowie durch
eigene Forschung in den hochst verdienstvollen Kopien der Nuntiatur-
berichte im Schweizerischen Bundesarchiv, sowie im thurgauischen
Kantonsarchiv noch zu erweitern und zu vervollstindigen mich be-
miihte. Abgesehen von dem, was etwa in den unedierten, besonders
spateren Nuntiaturberichten vorhanden ist, dirfte das Material so
ziemlich vollstindig beigebracht sein, jedenfalls mehr als geniigend,
um die Kuhn’sche Darstellung in vielen und wesentlichen Punkten zu
berichtigen oder zu erginzen. Einiges ergab sich auch aus handschrift-
lichen Quellen, die sich in. Privatbesitz befinden und noch in keinem
gedruckten Quellenwerk veroffentlicht und auch sonst nicht verwertet
. Um die Darstellung nicht zu iiberladen, musste das Lokale

0

wurden

L Zweite Auflage, bearbeitet von Joh. Strickler, 11. Bd. IFrauenfeld 1888.

2 1. Bd. Geschichte der katholischen Pfarrgemeinden des Kantons Thurgau,
Frauvenfeld 1862 ; I1. Bd. Geschichte der thurgauischen Minnerkloster, Fraucn-
feld 1876 ; II1. Bd. Geschichte der thurgauischen Frauenkloster. Frauenfeld 1883.

% Thurg. Beitrige zur vaterlindischen Geschichte. XIV. Heft. Fraucn-
feld 1874.

4 Das Konzil von Trient und die Gegenreformation in der Schweiz, 2 Bde.
Stans 1901-03.

5 Amtliche Sammlung der dlteren eidgendssischen Abschiede: Bd. IV. 1h
1520-1532 (von Strickler), Ziurich 1876 ; Bd. V. 1. 1587-1617 (von Kriit/i und
Kaiser), Bern 1872 ; Bd. V. 2. 1618-1648 (von Vogel und Fechter), Basel 1875 ;
Bd. VI. 1. 1649-1680 (von Pupikofer und Kaiser), Frauenfeld 1867.

% Fiir gitige Ueberlassung der im Statthaltereiarchiv Sonnenberg befindlichen



moglichst beschrankt werden. Dabei wurden die bereits von Sulzberger
behandelten thurgauischen Pfarreien nicht mehr beriicksichtigt ; die
Komturei Tobel und das Pelagiusstift in Bischofszell, fiir welche noch
keine Monographien vorliegen, nur beildaufig. Wichtige ungedruckte
Aktenstiicke sind im Anhang abgedruckt, andere handschriftliche
Quellen in den Fussnoten angemerkt.

(Fortsetzung folgt.)

wichtigen Aktenstiicke bin ich dem dortigen Statthalter, P. Andreas Lauten- |
schlager, O. S. B., der mich auf diese hinwies, sehr zu Dank verpflichtet.




	Zur tridentinischen Reform der thurgauischen Klöster

