
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 1 (1907)

Artikel: Zur tridentinischen Reform der thurgauischen Klöster

Autor: Büchi, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-119087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-119087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur tridentinischen Reform

der thurgauischen Klöster

von A. Büchi.

I. Einleitung.
Unter dem Einflüsse der benachbarten Stadt Zürich hatte die Zwing-

lische Kirchenreform vielfach durch vertriebene schwäbische Flüchtlinge
und von den Städten Konstanz und St. Gallen aus sozusagen in sämtlichen
Gemeinden des Thurgau einen siegreichen Einzug gehalten. Beinahe die

gesamteWeltgeistlichkeit und viele Klöster hatten sich aus freien Stücken
der Neuerung angeschlossen, und unter den Laien waren es fast nur die

Gerichtsherren, die sich dazu ablehnend verhielten. Der Umstand, dass

die unter dem Eindrucke des schwäbischen Bauernkrieges im Jahre 1525
den Thurgauer Bauern gemachten freiheitlichen Zugeständnisse auf
Betreiben der Gerichtsherren, schon im folgenden Jahre wieder

zurückgenommen wurden, war nicht geeignet, die Anhänglichkeit an den alten
Glauben beim Landvolk zu befestigen. Um die Herrschaft der mehrteils

geistlichen und meist katholischen Gerichtsherren, welche sich der besondern

Unterstützung der V Orte erfreuten, abzuschütteln, warfen sich

die nach Freiheit dürstenden Thurgauer mit Eifer Zürich und der
Reformation in tue Arme, eine Erscheinung, die sich zu jener Zeit auch
anderwärts öfter wiederholt. Religiöse vermengten sich mit politischen
und sozialen Motiven, um diesen Anschluss zu bewerkstelligen. Dass

es den Thurgauern vor allem um grössere Freiheit und Abstellung von
Beschwerden zu tun war, ergibt sich aus den Bedingungen, an welche
ihre Mithilfe im 1. Kappelerkriege geknüpft war, aus der Verweigerung
von Zinsen und Zehnten und der eigenmächtigen Schaffung eines Landrates

1. Umgekehrt hatte Zürich ein grosses Interesse, sich der Hilfe

1 Pupikofer, Geschichte des Thurgaus, 2-. Bd., Fraucnfeld i8S9,S. 283. 292,
295, 299-301.

REVUE D'HISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE I



der Thurgauer in den Entscheidungskämpfen mit den V Orten zu
versichern.

Zürich hatte es seit 1528 in Verbindung mit Bern durchgesetzt,
dass alle die Ausbreitung der religiösen Neuerung einschränkenden

Bestimmungen beseitigt und das Regiment im Thurgau den V Orten

entzogen wurde. Schon längst bevor der erste Kappeler Friede diese

Forderung aufstellte, waren die Religionsfragen dem Mehrheitsentscheid
der regierenden Orte entzogen worden, und der Abschluss des christlichen
Burgrechtes mit Konstanz und St. Gallen leistete der evangelischen
Propaganda Zürichs mächtigen Vorschub. Unter diesem Drucke wurden
Prälaten und Gerichtsherren, soweit sie sich nicht bereits freiwillig
dazu bequemt hatten, genötigt, sich « dem Gotteswort gleichförmig zu
machen », und an die Ordensobern erging der strikte Befehl, die Kutten
abzulegen, und den Widerspenstigen drohte Sperrung ihrer Einkünfte.
So wurden Bilder und Messe abgetan, die Klöster verödeten oder wurden

von verheirateten Mönchen und Nonnen besetzt, da nicht alle Insassen

die Kraft der Ueberzeugung und den Mut der Bekenntnistreue besassen,

um andauernder Verfolgung zu trotzen. Die wenigen Mönche und
Nonnen, die ihrem Glauben und ihrem Orden treu blieben, waren
eingeschüchtert oder hatten sich durch die Flucht dem auf ihnen lastenden
Glaubensdrucke entzogen.

Bekannt ist der heldenmütige Widerstand, den die hilflosen Nonnen

von St. Katharinental allem obrigkeitlichen Drucke und listiger
Aufdringlichkeit entgegensetzten, und ihre Klagen bieten vielfach ein Seitenstück

zu denjenigen der Chantas Prickheimer in Nürnberg oder der
Nonne Jeanne de Jussy in Genf J. Weniger dürfte dagegen bekannt sein

der Bericht einer ungenannten Nonne aus dem Kloster Paradies vom
Mai 152t) -, Derselbe enthält eine ergreifende Schilderung der verlassenen

und wegen ihrer Standhaftigkeit im Glauben hart bedrängten Klaris-
sinen von Paradies, die sich in ihrer Not nicht anders zu helfen wussten,
als indem sie den benachbarten hegauischen Adel um Beistand
angingen, wodurch sie aber ihre Verfolger erst recht reizten.

Im ersten Kappeler Kriege wurde der Thurgau von den Zürchern

eingenommen und die Thurgauer zum Anschluss an ihre Partei gebracht.
Dafür erwirkte ihnen Zürich beim ersten Kappeler Friede Straflosigkeit

1 Abgedruckt im Archiv für Schweiz. Reformationsgeschichte, III. Bd.,
Solothurn 1876, S. 99 ff.

2 Vgl. L. Baumann, Zur SchwäbischenRefonnattonsgeschichte, im Freiburger
Diözcsanarchiv, Bd. X., S. 101 ff.



— 3
'

—

aus. Allein entgegen den Bestimmungen einer Vereinbarung unter den

XI Orten, einstweilen mit den Gotteshäusern im Thurgau keine Aendc-

rung vorzunehmen, fuhr Zürich fort, Mönche und Nonnen zur Ablegung
des Ordenskleides zu nötigen und altgläubige Geistliche ihrer Stelle zu
entsetzen. Um der Neuerung Vorschub zu leisten, wurden Filialkirchen
abgelöst, Kaplaneien selbständig gemacht, um sie im Sinne der
Evangelischen besetzen zu können, und die Pfrundkompetenz durch Entscheid
des Züricher Ehegerichtes bei Gerichtsherren und Zehntinhabern geltend
gemacht. Aber nicht immer zeigten sich diese letzern geneigt, den

ihren Rechten zuwiderlaufenden Sprüchen des Zürcher Ehegerichtes
nachzukommen. Die IV Orte Zürich, Bern, Solothurn und Glarus verfügten
unter Zustimmung der IX Orte, dass die Thurgauer Klöster mit thur-
gauischen Schaffnern versehen und einem eidgenössischen Pfleger unterstellt

werden sollten (17. September 1530), dem alljährlich Rechnung
abgelegt werden musste '. Als im gleichen Jahre die Regierung im

Thurgau an Glarus überging und dieses einen Anhänger und persönlichen

Freund Zwingiis als Landvogt einsetzte, da war den wenigen
Katholiken der letzte Halt entzogen, indem der neue Vogt, wie es

scheint auf Rat Zwingiis, es sich ganz besonders angelegen sein liess,

die christliche Reform im Thurgau rücksichtslos durchzuführen und die

Lässigen und Widerspenstigen dem weltlichen Arm zur Bestrafung zu
überweisen. Alle thurgauischen Klöster waren leer oder mit verheirateten
Mönchen und Nonnen besetzt. Und nicht besser stand es mit der

Weltgeistlichkeit, die in hellen Scharen den neuen Glauben angenommen
und sich dem Evangelium gleichförmig gemacht hatte. Die wenigen
Geistlichen, die sich weigerten, die Zwmglische Lehre anzunehmen,

waren mit Verlust ihrer Pfründen bedroht und gezwungen
auszuwandern, wie z. B. der bekannte St. Galler Chronist Fridolin Sicher,

damals Chorherr am Stifte zu Bischofszell.

Der Thurgau schien dem katholischen Bekenntnis unrettbar
verloren, als der Ausbruch des zweiten Glaubenskrieges und der Sieg der

katholischen Orte bei Kappel und am Gubel nicht bloss dem weitern

Umsichgreifen der religiösen Neuerung ein Ziel setzte, sondern auch

einen Umschwung zu gunsten des katholischen Bekenntnisses herbeiführte.

Den Ausgangspunkt hiefür bildet der zweite Kappeler Friede

vom Jahre 1531, der in den gemeinen Herrschaften das Prinzip der

einseitigen Begünstigung aufhob und auch die katholischen Minoritäten

1 Eidgenössische Abschiede, IV. Bd., 16 S. 771.



— 4 -
in ihrem Bestände zu Recht anerkannte, während der erste Kappeler
Friede nur die evangelischen Minderheiten geschützt, die Katholiken
aber bloss vor die Wahl gestellt hatte, den Glauben der evangelischen
Mehrheit anzunehmen oder auszuwandern. Ja nicht bloss die Minoritäten

von damals wurden durch den Frieden in ihrem Bestände gesichert,
sondern es wurde auch nachträglich die Unbill des ersten Religionsfriedens

gutgemacht, indem che seinerzeit durch Majoritätsbeschluss
zwangsweise der Neuerung zugeführten Katholiken die Befugnis
erhielten, vom neuen Bekenntnis zurückzutreten und sich wieder als

katholische Gemeinde zu organisieren, wobei das Kirchen- und Pfrund-
vermögen nach der Zahl der Bekenner unter die Angehörigen beider
Konfessionen geteilt, die Kirchen selber in den meisten Fällen gemeinsam

benutzt wurden (Simultankirchen) 1. Nirgends sind die Wirkungen
dieses zweiten Religionsfriedens so auffallend wie in den gemeinen
Herrschaften und zwar speziell im Thurgau. Während die regierenden
Orte in ihren Gebieten die religiöse Einheit aber auch die Unduldsamkeit

gegen Angehörige anderer Konfession prinzipiell durchlührten,
so ist die religiöse Toleranz zunächst auf dem Boden der gemeinen
Untertanenlande erwachsen, weil die regierenden Orte nicht mehr bloss

einen Glauben repräsentierten und es den evangelischen Orten nicht
gelungen war. die streitige religiöse Frage der gemeinen Vogteien in
ihrem Sinne, d. h. ausschliesslich zu Gunsten der Neuerung zu lösen.

Gerade das war ja der Hauptgrund gewesen für den Ausbruch des

zweiten Kappeler Krieges, und der Sieg der V Orte war vor allem die

Rettung des katholischen Glaubens in den gemeinen Untertanenlanden.
Seither wurde die katholische Gegenreformation eingeleitet, erst

politisch durch die Y katholischen Orte, dann religiös durch die

Einführung der tridentinischen Reformbestimmungen. Mit grosser Energie
und Ausdauer machten sich die katholischen Orte ans Werk, um die

verlassenen und verfallenen Klöster neu aufzurichten durch Ausweisung
der verheirateten Mönche und Nonnen, Entzug ihrer Emkünlte und

Benefizien, Wiederherstellung der gelockerten Ordenszucht, Rückbe-

1 Eidg. Absch. IV. ib. S. 1567 ft. Vgl. dazu R. L. von Salis. Die Entwicklung
der Kultusfreiheit in der Schweiz. Basel 1894, S. 28 ff. A'. Straub. Rechtsgeschichte
der evangelischen Kirchengemeinden der Landschaft Thurgau unter dem
eidgenössischen Landfrieden (1539-1797), Frauenfeld, 1903. Jos. Schöbt. Die kirchlichen
Simultanverhältnisse in der Schweiz. Altstätten 1905, S. 86, gibt ein Verzeichnis
der noch in der Schweiz bestehenden Simultanverhältnisse. Es gibt noch solche
in den Kantonen Glarus. St. Gallen, Graubünden, Aargau, Thurgau und Waadt,
bei weitem am zahlreichsten (23) im Thurgau. jj



— 5 —

rufung der glaubenstreuen aber vertriebenen Copventualen, Ersatz
der abgefallenen und inzwischen gestorbenen Aebte, Priore, Aebtissinnen
durch solche aus katholisch gebliebenen Klöstern und Stiften. Durch

Wiederherstellung der Klöster gelangten auch die in ihrem Besitze
stehenden Koüaturrechte wieder in katholische Hände und wurden
wieder zu gunsten der Katholiken gehandhabt. So setzte die
Benediktinerabtei Fischingen wieder katholische Pfarrer ein in Fischingen (1532).

Au (1542), Dussnang (1532), Bichclsee (1584), Sirnach (1569) und
Bettwiesen (1542); nur in Dussnang und Sirnach konnte sich der evangelische
Prädikant auf die Dauer halten, während die übrigen Gemeinden nach
und nach wieder zum katholischen Glauben zurückkehrten. Die
Evangelischen in Bichelsee wurden vom Prädikanten von Dussnang pastoriert
(seit 1544). Das Karthäuserkloster IHingen dagegen richtete wieder
katholischen Gottesdienst ein in den von ihm abhängigen Gemeinden

Uesslingcn und Hüttweilen (1532), und Warth. Das regulierte
Augustiner-Chorherrenstift Kreuzlingen dort (1533) und in Güttingen ;

das Dominikanerinnenstift St. Katharinental bei Diessenhofen in der

Pfarrei Basadingen (1532) ; das Zister?ienserinnenkloster Tänikon
daselbst (1550) und in Aadorf (r627), das Bernhardinerinnenkloster
Kalchrain in Herdern (1533), das Klarissinnenkloster Paradies daselbst

(1578), das Benediktinerinnenkloster Miinsterlingen daselbst nach seiner

Wiederherstellung (1554), das Chorherrenstift Bischofszeil daselbst (1535),
in Berg und Sulgen (1531), endlich die johanniterkomturei Tobel daselbst

(1532) sowie in Wängi (1531), Schönholzersweilen (1565), Wuppenau
(1562), Bussnang (1583). Ferner die auswärtigen Klöster und Stifte zum
Teil als Gerichtsherren oder als Kollatoren : das Domkapitel von Konstanz

in Pfyn (c. 1533), Altnau und Arbon (1531), Sommeri (1534) und
Werthbühl ; der Abt von St. Gallen in Rickenbach (1531), Hagenwil
(1531), Heiligkreuz (1531) Welfensberg (1534) Müllheim (1607),
Romanshorn (1531), Sommeri (1534) ; der Abt von Reichenau in Erma-

tingen (1531), Frauenfel'd (1531) ; das Stift Einsiedeln in Eschenz (1561) ;

der Abt von Stein (Petershausen) in Klingenzell (1550), während in den

übrigen Pfarreien Diessenhofen (1533), Lommis (1532), Gachnang (1584),
Gündelhard (c. 1534), Homburg (1532), Leutmerken (1609), Mammern

(1619), Weinfelden (1531), Emmishofen (1548) und Sitterdorf

(I55°) l, weltliche Gerichtsherren und Kollatoren in Verbindung mit

1 Vgl. K. Kulm. Thurgovia sacra I. Geschichte der katholischen Pfarr-
gemeinden des Kantons Thurgau. Frauenfeld 1869.



— Tiden

katholischen V Orten die Errichtung katholischer Pfarreien
durchsetzten. Nur selten gelang dagegen die Bildung von solchen, wenn
Kirchensatz und Kollatur in die Hände evangelischer Besitzer gelangt
waren, wie z. B. in Mammern (1619). Einige Pfarreien hatten sich dadurch
halten können, dass der Pfarrer seine Stelle einem Prädikanten abtrat
und mit einer Kaplanei vorlieb nahm. Dabei machte Zürich, das sich
überall im Thurgau als die Schutzherrin der Evangelischen aufspielte, oft
den denkbar grössten Widerstand, so dass die katholischen Orte manchmal

nachzugeben gezwungen waren. Die letzteren erhoben deshalb

gegen Zürich den Vorwurf, dass es sich so benehme, als ob es im Thurgau
und in den andern gemeinen Vogteren in Religionssachen allein zu

regieren habe 1. So gelang es ihm zu bewirken, dass in einer Anzahl
katholischer Pfarreien wieder evangelische Prädikanten neben den
katholischen Predigern eingesetzt wurden, wie in Uesslingen und Wengi ;

in andern blieb es beim blossen Versuch wie in Wylen.
Indessen brachte diese Art der Gegenreformation, die zunächst von

politischen Absichten geleitet und durch die staatliche Gewalt
durchgefühlt wurde, die Gefahr, dass die katholischen Orte, die in dieser

Zeit tiefer Bedrängnis und in Abwesenheit der zuständigen kirchlichen
Organe als die wahren Helfer in der Not auftraten, ihre Rechte als

Schirmherren missbrauchend, sich an Stelle der fehlenden geistlichen
Gewalten setzten und, wie ein Nuntius ihnen voi'wirft ", aus Schirmherren

die eigentlichen Herren wurden und ihre Befugnisse in
ungebührlicher und missbräuchlicher Weise erweiterten : Sie erwarteten
häufig Geschenke, mischten sich in die Wahlen der' Achte und Aebtis-
sinnen, wobei die meistbietende Persönlichkeit, wenn sie auch nicht

würdig war. den Sieg davon trug : sie zogen die Strafgerichtsbarkeit
über den Klerus an sich. Besonders schätzbare Aufschlüsse über das

religiöse Leben zu jener Zeit gibt uns der Bericht des hl. Karl Borromeo,
der auf einer Reise durch die Schweiz auch unsere I.andesgegend
berührte (1570). Hat er dabei auch zunächst das Gebiet der katholischen
Orte im Auge, so gilt seine Schilderung doch auch, wit- er ausdrücklich
versichert, für die Gebiete am Bodensee und Rhein ".

1 Eidg. Absch. V. I. S. 13110. Im Jahre 1602.
- Schreiben Xinguardas vom 8. Juli 1579. bei Steffens und Reinhardt, Kuntia-

turberichte aus der Schweiz seit dem Konzil von Trient. 1. Abteilung : Die

Nuntiatur von Giovanni Francesco Bonhomini 1579-1581. DoKumente I. Bd.
S. 379. Solothun. 1906.

;i Information Carlo Borromeos zu Händen des Cardinais von Piacenza vom
30. Sc-pt. 1370. b. Steffens und Reinhardt. S. 4 tt.



In allen Pfarreien, auch auf dem Lande, wird an Samstagen und

Vigilien die Vesper und am Abend das Salve Regina gesungen, wobei
viele Leute erscheinen. An Feiertagen kommt das ganze Volk zum
Gottesdienste und verlässt die Kirche nicht vor Schluss desselben. Die

Hauptmesse wird gesungen, wenn mehr als ein Priester vorhanden ist ;

ist ein solcher allein, so wird an vielen Orten vom Volke oder von
Chorknaben gesungen. Gewöhnlich wird an allen Feiertagen gepredigt und

nachmittags Vesper gehalten. Das Volk setzt solchen Wert auf den

Gottesdienst, dass es sich ganz verlassen und nicht mehr christlich zu
sein glaubt, wenn es keinen Pfarrer hat oder aus irgend einem Grunde
der Gottesdienst nicht gehalten werden kann. Kommt ein zeitliches

Unglück, wie ein schädliches Gewitter, so schreiben es die Leute gerne
dem Mangel an religiösen lTebungen zu. Bemerkenswert ist die
Ehrfurcht und Andacht, welche das Volk in der Kirche an den Tag legt.
Männer und Frauen haben getrennte Plätze ; niemand geht umher oder

schwatzt ; sondern alle liegen schweigend, ihr Gebetbuch und ihren
Rosenkranz in der Hand haltend, dem Gebete ob. Von der Wandlung
bis zum Paternoster beten sie mit ausgestreckten Armen.

In jeder Pfarrei werden in der Schule eine Anzahl Knaben
unterrichtet, die teils zu Hause unterhalten werden, teils von Almose^n leben,
das sie mit Singen von Haus zu Haus sammeln. An Feiertagen werden
sie von ihrem Lehrer zur Kirche geführt, wo sie teils Messe dienen,
teils singen. Sie sind mit einem Chorrocke bekleidet und tragen auf
dem Kopfe einen Kranz von natürlichen oder künstlichen Blumen. Aus
diesen Schulen könnten leicht Vorbereitungsanstalten für künftige
Kleriker gemacht werden. Das Volk bekennt mit Eifer den katholischen
Glauben und ist in kriegerischer Stimmung gegenüber den evangelischen
Orten. Das Konzil von Trient, welches sie angenommen und-zu befolgen

versprochen haben, halten sie sehr in Ehren. Wenn man sich ihnen

gegenüber auf das Konzil beruft, so geben sie nach oder scheuen sich

zu widersprechen. Sie zeigen Eifer für die Ausführung, aber wenn ihre
Interessen in Frage kommen, so zögern sie. Solche, welche zu Ostern

nicht beichten und kommunizieren, würden von ihnen nicht geduldet ;

ebenso wird gegen das öffentliche Konkubinat strenge eingeschritten.
Sie haben Furcht vor den Kirchenstrafen und wollen nicht, dass

dieselben publiziert werden, obgleich sie öfters ihnen verfallen. Sie beklagen
sich, dass Jubiläen und andere Ablässe ihnen in Folge Nachlässigkeit
der kirchlichen Obern nicht verkündet werden. Auch andere päpstliche
Bullen kämen nicht zu ihrer Kenntnis.



— 8 —

Was die schlimmen Eigenschaften betrifft, so kommen dieselben

zum grossen Teil von der Habsucht dieser Nation her. Die Leute sind

hartnäckig in Streitsachen. Trotz strenger Gesetzte herrscht dagegen
Käuflichkeit in Rechtssachen, oft selbst bei Aemterverleihung. Sie

mischen sich viel in geistliche Dinge, machen sich dabei der
Simonie schuldig und usurpieren kirchliche Einkünfte. Die geistliche

Gerichtsbarkeit ist fast ganz abhanden gekommen ; die Laien
ziehen die Geistlichen nicht nur in Civilsachen vor ihr Gericht, sondern

verhängen über sie auch Geld- und Gefängnisstrafen. Sie vertreiben
die Geistlichen nach Belieben von den Benefizien und befehlen ihnen
in rein geistlichen Angelegenheiten. Den kirchlichen Gerichten bleiben

nur noch die Ehesachen und einige rein geistliche Dinge. Für diese

Anmassung und Unterdrückung der kirchlichen Gerichtsbarkeit berufen'
sie sich auf Freiheiten, die ihnen durch ausdrückliche Privilegien oder

stillschweigende Duldung von den Päpsten in Rücksicht auf die dem
hl. Stuhle geleisteten Dienste verliehen worden seien. Der Wucher ist

so allgemein, dass sie ihn nicht mehr als Sünde betrachten.
Sie gehen nicht so häufig zu den Sakramenten. Einen grossen Teil

der Zeit verbringen sie mit Essen und Trinken. Es ist Sitte, z-^. Stunden
bei Tische zu verweilen. Sie essen öfter im Tage und trinken zu jeder
Stunde 1. Was für schlimme Folgen für die Sittlichkeit sich daraus

ergeben, kann man sich denken. Das Leben der Priester ist anstössig :

die meisten haben öffentlich Konkubinen und geben dies ohne Erröten
zu Zur Rede gestellt behaupten sie. nicht anders handeln zu können '-'.

Die Priester besuchen die Wirtshäuser, und einige halten selbst

solche oder treiben Handel und andere Geschäfte, die einem Priester
nicht geziemen. Bei Spendimg der Sakramente zeigen sie Gewinnsucht.
Sie sind in' ihren geistlichen Verrichtungen nachlässig, tragen Waffen
und ungeistliche Kleidung. Daher kommt es, dass che Laien wenig
Ehrfurcht vor den Priestern haben... Wo die Katholiken mit Protestanten

gemischt sind, zeigen sie sich m religiösen Dingen kälter ; sie sind

gleichgiltiger in Bezug auf Unterhalt der Kirchen, Besuch des

Gottesdienstes, Pietät gegen die Verstorbenen u. s. w. Bedauernswert ist der

1 Das fiel schon früher andern Italiern auf, vgl. das Urteil des Mailänder
Balcus v. j. 1500. in seiner Descriptio Helvetic in Quellen zur Schweizergeschichte

VT, 78. Basel 1884.
- Bestätigt durch die Beschwerden des Klerus der III Länder vom 1 1.

September 1579, bei Steffens und Reinhardt. Xr. 412, speziell S. 499.



— g —

Gebrauch der Kirchen für beide Religionen, wie es in diesen Gegenden
vielfach vorkommt.

Soweit unser aufmerksam beobachtende Gewährsmann, der in ganz
kurialen Anschauungen erzogen und aus rein katholischen Gegenden
kommend einen strengen Masstab anlegt, aber in der Darlegung des

Zustandes unbedingte Glaubwürdigkeit verdient. Vom Thurgau
insbesondere weiss der Uditore von Nuntius Bonhomini, Bellini, einige Jahre
später zu berichten, es seien nur wenige Samen katholischer Frömmigkeit

und viel mit Unkraut gemischt, daselbst übrig gebliegen. Das

Land sei weit, fruchtbar und lieblich für die Menschen, aber je gütiger
der Himmel, um so gottloser und treuloser die Menschen Es gebe nur
noch einen geringen Bruchteil von Gutgesinnten, und fast alle Katholiken
seien auch von Irrtümern angesteckt und wie vereinzelte Schafe unter
den Wölfen zerstreut. Ueberall finde man noch viele und reiche Klöster,
ein offenkundiges Denkmal einstiger Frömmigkeit, die seit der
Reform meist wieder dem Gottesdienst zurückgegeben seien. Zur Zeit des

Glaubenskrieges gegen die Zwinglianer, die in jenem entsetzlichen

Kampfe weder göttliche noch menschliche Frömmigkeit schonten, sei

alles verheert und entweiht worden Und Nuntius Porzia bezeichnet
als besonders reformbedürftig in der Konstanzer Diözese die Belassung
vieler unwürdiger Mönche, die ihre Klöster verlassen haben, in der

Seelsorge, den häufigen Konkubinat der Geistlichkeit und als Wurzel
alles Uebels die Unwissenheit der zu Weihen und Benefizien Zugelassenen.

In den Frauenklöstern sei die Klausur unbekannt ; einige Aebte haben

ein weltliches Gebahren und führen einen anstössigen Lebenswandel,
wodurch den Mönchen und Nonnen ein ärgerliches Beispiel gegeben

wird 2.

Diese Aeusserungen beweisen zur Genüge die Notwendigkeit einer

religiösen und sittlichen Reform in den noch katholisch gebliebenen oder
dem katholischen Bekenntnis wieder zugeführten Landesteilen. Diese

Wiederbelebung des katholischen Glaubens, die Befestigung der

gelockerten Disciplin, die Wiederherstellung der verfallenen Klosterzucht,

die Hebung und Neuerrichtung geistlicher Lehranstalten bildete
die Hauptaufgabe der tridentinischen Kirchenversammlung, welche die

katholische Gegenreformation auf religiösem Gebiete einleitete. Bekannt-

psjjp! 1 Vgl. den Bericht Bellino's an Carlo Borromeo vom 6. Nov. 1579, bei
Steffens und Reinhardt, L, Nr. 484.

- Schreiben Portia's an den Weihbischof Balthasar Wurer von Konstanz,.
v.f5. Juni 1376, bei Steffens und Reinhardt, I, Nr. 75.



lieh hatte sich die katholische Schweiz an den letzten Verhandlungen
dieses Konzils durch Abt Joachim Eichhorn von Einsiedeln und
Landammann Melchior Lussy, von Nidwaiden, vertreten lassen und die
Beschlüsse desselben anerkannt. An der Versammlung der schweizerischen

Prälaten, welche einen Abgeordneten für das Konzil zu wählen

hatte, erschienen u. a. der Abt von Fischingen, der Prior von Ittingen,
der Probst von Bischofszeil und der Dekan von Kreuzungen. An die

Kosten einer Vertretung hatten sämtliche damals bestehenden Klöster
im Thurgau beizusteuern '. Es handelte sich nur noch darum, die

Disziplinarbestimmungen nun auch praktisch durchzuführen, was bei
der engen Verbindung von Kirche und Staat nicht ohne einträchtiges
Zusammenwirken der beiderseitigen Organe möglich war. Allein hier
stiessen nun die mit dem Vollzug betrauten kirchlichen Organe auf
unerwarteten und oft sehr nachhaltigen Widerstand und zwar
verhältnismässig weniger bei den weltlichen Behörden, die zwar die in den

Zeiten der Wirrnisse erlangten Befugnisse in geistlichen Dingen nur
mit Widerstreben wieder preisgaben, als vielmehr auf Seiten der Geist-

tichen und Klöster, die vor allem durch die strengen Disziplinarvorschriften

in ihrem bisherigen Schlendrian unsanft aulgerüttelt wurden
und sich mit Aufbietung aller Kräfte ihrer consequenten Durchführung
widersetzten. Während die V Orte in ihren eigenen Gebieten sich über

gemeinsame Reiormmassregeln nicht zu verständigen vermochten, so

waren sie doch genötigt, in den gemeinen Herrschaften, wo mehrere
und zum Teil auch andersgläubige Orte beteiligt waren, sich auf einen

Besehluss zu einigen. Das ging noch verhältnismässig leicht in allen

Fragen des Glaubens und der Sittenzucht, schwieriger dagegen in jenen

Fragen, die mit der Jurisdiktion zusammenhingen, weil auch evangelische

Orte mitzureden hatten und man sich den geistlichen Behörden

gegenüber vielfach auf spezielle Privilegien berufen konnte.
Der Bischof von Konstanz, in dessen Sprengel der Thurgau fiel,

hatte durch die Reformation seine Residenz und die halbe Diözese

eingebüsst. Auf dem Bischofsstuhl sass ein naher Verwandter des Papstes,
Kardinal Mark Sittich von Hohenems, der durch Nepotismus zu seinem

geistlichen Amte gelangt war und sich selber wenig um die tridentini-
schen Vorschriften kümmerte und noch weniger mit ihrer Durchführung
Ernest machte, so dass aus kirchlichen Kreisen die schwersten Vor-

' Vgl. Joh. Gion; Maya. Das Konzil von Trient und die Gegenreformation
in der Schweiz. I. Bd Stans 1901, S. 43 ft.



würfe gegen ihn erhoben wurden ', während sein Weihbischof. Baltasar
Würz, wegen seiner Tugend, Frömmigkeit, Zuverlässigkeit und Ehrlichkeit

in allen Geschäften besonders gerühmt wurde -. Immerhin hatte
sich der Bischof von Konstanz schon im Juli 1565 den katholischen
Orten gegnüber bereit erklärt, die Reform der Geistlichkeit an die Hand
zu nehmen. « ire Übeltaten, füllery. spilen. argwönige bywonung und
ander derglichen unordentlich wesen » abzustellen '. Wiewohl die
katholischen Orte sich damit einverstanden erklärten, so verzögerte sich die

Abhaltung einer Diözesansynode durch Seuchen, und es bedurfte einer

speziellen Aufforderung von Seiten des Papstes Pius V., bis der Bischof

am 9. Juni 1567 die gesamte Welt- und Ordensgeistlichkeit in seinem

Sprengel zu einer Diözesansynode einlud. Allein alsbald zeigte sich auch
schon der Widerstand im Klerus selber, indem eine Anzahl von
Geistlichen, worunter auch der Abt Heinrich VII. von Fischingen gegen
eventuelle Beeinträchtigung ihrer Rechte durch den Bischof die Hilfe
der V Orte anriefen, und diese erteilten hierauf (18. August 1567) den

Prälaten den Rat, sich in nichts weiteres einzulassen, als in eine Reform
der Sitten und Massregeln gegen die neuen Sekten *.

So erfolgte denn am 31. August 1567 die Eröffnug der Diözesansynode

in Konstanz unter grosser Beteiligung des Welt- und Ordensklerus.

Aus dem Thurgau waren erschienen die Aebte von Kreuzungen
und Fischingen und bloss vertreten die Frauenklöster Münsterlingen
und Katharmental. Hier wurden nun Synodalstatuten durchberaten,
welche die Beschlüsse der Kirchenversammlung von Trient den speziellen
Bedürfnissen der Diözese anpassen sollten. Allein auch dagegen erhob
sich Widerspruch, indem die einen den Entwurf mit Rücksicht auf den

öffentlichen Frieden zwischen Katholiken und Zwinglianern in manchen

Punkten für undurchführbar erklärten, die Prälaten aber sich hinter

1 Vgl. das Schreiben Ninguardas an den Cardinal von Conio, v. S. Juli 1379,
lui Steffens und Reinhardt. Xr. f^y. uml besonders derselbe an den Cardinal von
Hohenems, vom 16. August 1379. a. a. O Xr. 380. Dem gegenüber fällt das Urteil
Portia's von der verhältnismässig guten und klugen Leitung der Konstanzer Diözese
kaum ins Gewicht. Vgl. dessen Schreiben vom 5. Juni 1376 a. a. o. Xr. 75. Vgl.
auch seine Beurteilungen bei Feiler. Ritter Melchior Lussy, I. Stans 1906 S. 43.

- Xach dem Urteil Borromeo's. vgl. Steffens und Reinhardt. S. 24.
•' Vgl. den Vortrag der Räte des Bischofs von Konstanz an tier Tagsatzung

zu Baden. 13. Juli 1565, bei Segesser, Rechtsgeschichte der Stadt und Republik
Luzern. IV. Bd. Luzern 1858. S. 376 ff.

* Abschied einer Tagsatzung der V katholischen Orte v. 18. Aug. 1567,
wörtlich bei Set;esser, a. a. O. S. 381 ff. und auszugsweise in Eidg. Abschiede IV. 2.
S. 369, sowie bei J. G. Mayer, I. 142 ff.



12 —

ihre Exemptionen und Pnviligen verschanzten gegenüber den

vorgeschlagenen Reformen. Bei der Schlussabstimmung wurden die Statuten,
soweit sie den Glauben und die Sitten anbelangten, von der Mehrheit

angenommen, die übrigen Punkte aber auf 2 Monate vertagt, und da

keine belangreichen Einwendungen erhoben wurden, schliesslich
angenommen und im Jahre 1586 als Diözesangesetz publiziert ; sie bilden
die Grundlage der Konstitutionen vom Jahre 1609 und sind bis in die

neueste Zeit für das Gebiet der ehemaligen Diözese Konstanz massgebend

geblieben. Sie forderten die Unterdrückung häretischer Schriften,

obligatorische Predigt an allen Sonn- und Festtagen, lateinische Sprache
für die Sakramentsausteilung, Abstellung gewisser Missbräuche bei deren

Spendung, Breviergebet, Einführung von Pfarrbüchern, Herabsetzung
der Festtage, Residenzpflicht der Beneliziaten, Regelung der Patro-
natsrechte, Reform der Klöster u. s. w. Die Bestimmungen zeugen
von tiefer Einsicht in die Gebrechen der Zeit, einem kräftigen Willen
zur Reinerhaltung des Glaubens und einer durchgreifenden Reform der

Sitten' und verständiger Berücksichtigung der einheimischen Gewohnheiten

und älterer Synodalstatuten '. Nuntius Paravicini meinte, dass

wenn es dem Bischof vergönnt gewesen wäre, nach ihrem Erlass fünf
bis sechs Jahre in seiner Diözese zuzubringen, es ihm gelungen wäre,
diese zu einem Muster für Deutschland und Italien zu machen ".

Das war nun allerdings bedauerlicherweise nicht der Fall, und da

niemand die Durchführung der Statuten überwachte, so blieben
sieein toter Buchstabe und der Klerus, der zum grossen Teil einschneidenden

Reformen abgeneigt war. von der Wohltat dieser Reformen
unberührt. Das Konzil von Trient verlangte die Vornahme von
regelmässigen Diözesanvisitationen durch Bischof oder Generalvikar, und die

Konstanzer Synodalstatuten verpflichteten den Bischof, alle- zwei Jahre
die ganze Diözese zu visitieren, die Dekane aber alljährlich ihr Kapitel.
Diese Vorschrift wurde indessen nicht ausgeführt und die Visitation nur
unregelmässig und in grössern Intervallen bei Anlass von Firmungsreisen

abgehalten. Erst seit 1009 erfolgten die Visitationen regelmässiger

und zwar die schweizerischen Diözesanteile durch einen einzigen

Visitator, der die Dekane in ihrer Amtstätigkeit überwachte und ehe

Statuten der Landkapitel revidierte. Die uns zum grössern Teile noch

erhaltenen Visitationsprotocolle bieten ein reiches Material für die Lokal-

1 Vgl. die Acta Synodi, Konstanz 1586. bei /. G. Ma\i>. a. a. O. S. 145 ff.
- Vgl. J. Mayer, a. a. O. S. 1.52.



— i3 —

geschichte, ein anschauliches Bild der damaligen kirchlichen Verhält-
nise, aber auch vielfach der bedenklichen Schäden und Verirrungen der

Epoche : anderseits aber zeigen sie auch deutlich, von welchem Erfolg
insbesondere die Visitationen der päpstlichen Nuntien schliesslich

gekrönt war \
Schon vor der Reformation gab es gelegentlich päpstliche Nuntien

in der Schweiz, aber stets nur mit vorübergehenden Aufträgen meist

eliplomatischer Natur. Erst seit dem Konzil von Trient wurde es üblich,
dass der Papst ständige Vertreter zur Vornahme und Durchführung
kirchlicher Reformen in die Schweiz entsandte. Auf Verwendung des

hl. Karl Borromäus, Erzbischof von Mailand, der mit der Eidgenossenschaft

in vielfacher Berührung und dem Konstanzer Bischof Mark
Sittich verwandtschaftlich verbunden war, hatte anlässlich seiner
Schweizerreise schon 1570 den Wunsch geäussert, der hl. Vater solle

für die V Orte und die übrigen Gegenden der Diözese Konstanz einen

Nuntius oder Visitator senden, der sich aber nur mit geistlichen Dingen
zu befassen hätte. Er stellte auch schon genau die Aufgaben für einen

solchen Nuntius : Sittliche Hebung des Klerus, eventuell mit Hilfe des

weltlichen Arms in Verbindung und als Beistand des Bischofs von
Konstanz, Zurückgewinnung der kirchlichen Gerichtsbarkeit und Benefizien-

verleihung. Mit scharfem Blicke erkannte er bereits, dass beim Klerus,
mit Ausnahme der Jüngern, eine Besserung kaum zu hoffen, aber äussere

Reformen in Bezug auf Konkubinen, Erfüllung der priesterlichen
Obliegenheiten, Kleidung u. s. w. nicht schwer durchzuführen sei -.

Auf sein Betreiben erfolgte nun wirklich die Abordnung päpstlicher

Visitatoren in die Schweiz : Bartol. Graf Porzia, seit 1573 Nuntius
für Süddeutschland, erhielt 1575 auch Aufträge für die Eidgenossenschaft,

und schon in diesem Jahre ist auch von einer Visitation in der

Konstanzer Diözese die Rede, die aber mit Rücksicht auf den Bischof
und die verhältnismässig gute Verwaltung der Diözese dann unterblieb.
Wenn die Entsendung päpstlicher Nuntien in den katholischen Orten

einige warme Anhänger fand, wie vor allen Ritter Melchior Lussy, so

erhoben wieder andere, wie besonders Ludwig Pfyffer in Luzern einen

heftigen und nachhaltigen Widerstand dagegen, insgeheim mit
Unterstützung der in ihrem laxen Lebenswandel bedrohten Geistlichkeit 3.

1 A. a. O. IL Bd., S. 146 ff.
- Vgl. die Information Borromeo's zu Händen des Cardinais von Piacenza,

vom 30. Sept. 1570, bei Steffens und Reinhardt, S. 12 ff.
3 Vgl. Mayer I. 202 ff.



Während Felician Ninguarda als Nuntius für Deutschland (1578/
nur Aufträge für die Diözese Chur empfing, so erhielt die gesamte
Eidgenossenschaft zum ersten Male einen Nuntius in der Person von Franz
Bonhomini. Bischof von Vercelli (1579). Von Rheinau herkommend
visitierte er im September diese Jahres die thurgauischen Klöster und
zwar nach dem Zeugnisse Bellino's mit heilsamem und höchst
segensreichem Erfolg l. Er hatte strenge Instruktionen, besonders in Bezug
auf die Reform der Klöster, die exempten nicht ausgenommen, und die

Durchführung der Klausur in den Frauenklöstern. Allein sehr bald
beschwerte sich der Klerus bei der Tagsatzung über das ungewöhnliche
Vorgehen des Nuntius, über Verletzung alter kirchlicher Bräuche und
selbst von Satzungen des Konzils. Diese Visitation sei unerhört, indem
alte ergraute Priester den jungen Begleitern des Nuntius, die nieht
einmal die Weihen haben, Rechenschaft ablegen mussten. Mit dem
Ablass werde es getrieben wie zu Zeiten Luthers und die lateinischen
Ansprachen des Nuntius mussten von einem Begleiter verdolmetscht
werden a glich als hett man in Dütschland keine prediger. die das gots-
wort verkünden » Er gebiete allen Priestern, die Konkubinen und
Kinder haben, solche zu entfernen und keine Weibspersonen in ihren
Häusern zu haben, es seien denn Schwestern. Mütter, Tanten.
Grossmütter. Schwägerinnen oder « einfünfzigjährige, die nit mehr kinder
fürbring oder hab >. Die Beschwerdeführer wünschen, dass alle wären
wie der hl. Paulus, aber ein jeder habe seine eigene Gabe von Gott, der
eine so. der andere anders ; sie wollten auch, es möchten alle lassen.

was Christus gesprochen bei Matthäus. 19 : Der Geist ist willig, aber
das Fleisch ist blöd Wenn nicht von oben herab für bessere Ordnung
gesorgt werde, so sei zu besorgen, das Konkubinat möchte bei vielen
nicht abgeschafft werden. Man habe es schon öfter versucht, aber noch
nie sei es leicht gelungen und das allein deshalb, dass die Bischöfe und
obersten Hirten « nit alle mal unstreflich in diesem Laster erfunden
sind ». Wenn unser Bischof zu Rom sitze und den tridentinischen Kon-
zilsverordnungen nicht nachkomme, auch von päpstlicher Heiligkeit
nicht dazu verhalten werde, was könne man dann hoffen, dass sie, seine

Untertanen, denselben nachkommen werden Wenn der Bischof selber

1 Yisitatio eius saluberrima fuit, qua niiririce pios recreatos et imbecillos veluti
praesentaneo remedio conlirmatos esse constat ; necnon sine genuino fructu absoluta

est. In coenobiis. ubi disciplina una cum parietibus maxima collapsa erat.
restituta et mira huius viri solertia ac pietate amplificata. Vgl. Steffens und
Reinhardt. I, S. 622.



— 15 —

Konkubinen und Bastarde habe, was sollen dann seine Priester anders

tun, als was sie von ihm sehen und hören Die Reformation müsse bei

ihm als dem Haupte beginnen, so unsere päpstliche Heiligkeit begehrt
zu reformieren Auch in Predigt und Pfründenutzung gebe der Bischof
ein schlechtes Beispiel, ebenso in der persönlichen Residenz. Statt ein

Seminar zu errichten, wie das Konzil verlange, schicke er seine reichen

Einkünfte nach Italien '.

Gegen Bonhomini erhebt die Geistlichkeit in ihrer Eingabe den

Vorwurf, er fahre zu scharf ins Zeug : « man muss den karren nit für die

ross spannen, es wurd sonst hinderfür gon » Man sollte nicht so trotzig
mit Schrecken und Gewalt sprechen : Ich bin euer Herr, ihr müsst tun,
was ich euch gebiete und heiss, grad von Stund an, und wegen jeder
Sache bannen, suspendieren und bald wieder davon befreien Beschei-

tlenheit solle man in allen Dingen brauchen, welche die Italiener gegen
die Deutschen gar nicht zu brauchen pflegen. Sie können der
weiblichen Bedienung nicht entbehren ; denn nicht jeder Geistliche habe

weibliche Anverwandte, da die Geistlichen nicht selber den Obstzehnten,
der die Haupteinkünfte bilde, einziehen und nutzen könne, nicht selber

den Gemüsegarten besorgen, kochen und die Stube heizen. « Dass wir
dann mit buben wellend husen, wie die welschen Italiener pflegend,
davor behüt uns gott all zu ewig zyt Sölltend wir dann mit fünfzig-
jerigen wibern husen und sich selbst einer nit um das rych gottes
bschnyden, so ist es wol so arg, als wenn einer mit einer jungen husete »

Der Nuntius habe ihnen auch die Wirtshäuser verboten. Aber wenn
sie zu Hause keine Weiber haben dürfen, um sich kochen zu lassen, wo
sollen sie dann essen « Oder meint der gute welsche Bischof, wir mögen
in Deutschland leben wie sie in Welschland Uns wächst kein Wein ;

unsere Pfründen sind zu klein, als dass wir den Wein zu kaufen
vermöchten, müssend gut kalt wasser trinken, und damit wir uns wider

mögend erwermen, machend wir ein warme stuben, esend ein warms
mus und ander warme spys. » Die Italiener bedürfen keiner warmen
Stube, haben ein warmes Land, guten Wein zu trinken und fragen der

warmen Kost nicht viel nach, mussten sich im Gegenteil meistens der
Hitze erwehren wo wir der Kälte. Darum dürfe man nicht deutsche

Sitte zu welscher und welsche zu deutscher machen : « darum werden

1 Beschwerele des Klerus der III Länder gegen Bonhomini auf eler Tagsatzung
zu Brunnen, 11. Sept. 1579, bei Steffens und Reinhardt, Xuntiaturberichte I,
S. 499 ff.



— 1(1 —

wir Priester in die Wirtshäuser gehen, wann eerenlüt umb eerlich
Ursachen uns dahin berufend», mag der Bischof von Vercelli dazu sagen,
was er wolle. Kleiden wollen sie sich ehrbar aber keineswegs aut
welsche Manier, sondern wie es bei ihnen Brauch : « klein und kurze
kröss an hembden, lange mäntel und ziemlich lange lybröck, daruf
weder syden noch sammat syg. » Die Geistlichkeit aus den III Ländern
stellt zum Schlüsse ihrer Eingabe das Begehren, man möge zur
Vermeidung von Unruhe, Zank und Unfrieden den Bischof von Vercelli
mit « fründlicher tädung » wieder nach Italien weisen, « daz er siner

ungewonlichen visitacion by uns abstat, heimkert zu sinen scheflinen
und dieselben visitiere und refomier nach sinem gfallen und wie sy wol
manglent ». Wegen des Konkubinaten entschuldigen sie sich damit,
dass sie, weil arm als Studenten genötigt gewesen seien, ihren Unterhalt

durch Betteln zu verdienen und so in schlechte Gesellschaft gerieten
und das Laster lernten ; ein Seminar wäre darum sehr notwendig
Sie wollen ferner versprechen, sich selber zu bessern und einander zu
strafen und zu mahnen, dass man eine Besserung spüren soll. In Bezug
auf die Köchinnen könne man es den Kilchgenossen überlassen, dass

sie bei der Pfarrwahl die Bedingung machen, ob der Pfarrer eine Köchin
haben dürfe oder nicht, und wenn er gegen die Abmachung sich Verstösse,

so solle man ihm die Pfründe wieder abkünden : a in summa jeder pfarr-
und kilchgnoss gfallen und willen soll fry sin, wie er auch zuvor fry was. »

Eher wollen sie einhellig übereinkommen, mit einander auszuziehen

aus dem Lande, als sich diesem Bischof von Vercelli zu unterwerfen
oder andern, deren Untertanen wir nicht sind, « auch inen nüt verlopt ».

Wiewohl nun diese Beschwerden nur vom Dekan und sieben Pfarr-
herren im Namen des ganzen Klerus der drei Waldstätte unterzeichnet

war. so scheint sie ihrem Inhalte nach auch für unsere Landesgegend
zu passen ; denn der thurgauische Landvogt, Hans Jauch, ebenso wie
der Landschreiber, Ulrich Locher, der Gründer des Kapuzinerklosters
in Frauenfeld, der wegen seiner Verdienste um die katholische Sache

von Papst Klemens VII. geadelt worden, waren der päpstlichen
Visitation ebenso abgeneigt und glaubten, der Nuntius bringe Unruhe
ins Land, hetze die Katholiken gegen die Protestanten auf und habe

gegen den Religionsfrieden gepredigt Uebereifer und allzu grosse

1 Vgl. die Eingabe von Hans Jauch an Schultheiss und Rat von Luzern.
v. 17. Dez. 1579, bei Steffens und Reinhardt. I. Nr. 694 ff. Bonhomini nennt den
Landschreiber 0 par um timoratae conscientiae virum mihiquenon leviter inlensum »,

Vgl. dessen Schreiben an die Herren der V Orte, vom 19. Dez. 1579, a. a. O. 697.



— i7 —

Strenge machten indessen seiner Wirksamkeit bald ein Ende, und da
selbst sein bester Freund, der Kardinal Borromeo, sein rücksichtsloses
Verfahren nicht billigte, so dürfen wir uns nicht wundern, dass er im
September 1581 von Rom aus abberufen wurde. Persönlich war
Bonhomini ein untadelhafter, edler und sittenstrenger Priester \

Nach seinem Weggang wurde ihm während mehrern Jahren kein

Nachfolger mehr gegeben, und Ninguarda versah wieder vorübergehend
seine Stelle ; die so energisch begonnene Reformtätigkeit geriet ins

Stocken, besonders in der Konstanzer Diözese, wo die beständige
Landesabwesenheit des Bischofs immer dringender nach einem eigenen
bischöflichen Vikar rief. Um den Klagen abzuhelfen, ernannte der

Papst darum wieder einen ständigen Nuntius für die Schweiz in der
Person von Joh. Bapt. Santonio, Bischof von Tricarico (1586), einen

Mann von lauterm Charakter, kirchlichem Eifer, aber geringer Erfahrung

und aufbrausenden Wesens, der bei den VII katholischen Orten
und Appenzell, später aber für die ganze Schweiz beglaubigt war und
sich ganz besonders der Konstanzer Diözese annahm 2. Doch finden

wir keine Spuren seiner besondern Tätigkeit für den Thurgau, und seine

Nuntiaturberichte, soweit sie die Schweiz betreffen, sind leider noch

nirgends veröffentlicht ;. Sein Nachfolger war im folgenden Jahre
Octavian Paravicini, Bischof von Alessandria, ein tüchtiger,
wissenschaftlich gebildeter Mann,,der die Klöster im Thurgau visitierte4;
auch seine Berichte harren noch der Publikation. Nach mehrjährigem
Unterbruch erschien wieder ein Nuntius in der Person von Hieronymus
Graf Porzia, der im Stifte St. Gallen als Visitator auftrat und sich

besondere Verdienste um Gründung einer schweizerischen Benediktiner

kongregation erwarb
Eine erschöpfende Behandlung der Gegenreformation ist so lange

nicht möglich, als das einschlägige Quellenmaterial nur bruchstückweise

vorliegt. Die Nuntiaturberichte und Korrespondenzen Bonhominis,
soweit sie sich auf die Schweiz beziehen, sind nun in einer gross
angelegten Quellenpublikation von berufener Seite in Angriff genommen

' Vgl. seine Charakteristik durch Bellino, bei Steffens und Reinhardt. 433.
- Ueber seine Wirksamkeit vgl. J. G. Mayer. I. 291 ff.
¦' Die deutschen Xuntiaturberichte Santonio's wurden herausgegeben von Elises

und Meister, Xuntiaturberichte aus Deutschland, in Quellen und Forschungen aus
dem Gebiete der Geschichte, herausgegeben von der Görresgesellschaft, IV. Bd.
Paderborn 1895.

* Ueber ihn vgl. /. G. Mayer, I, 309 ff.
3 A. a. O. S. 328 ff.

REVUE D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE 2



— iS —

und zum grössern Teile vor kurzem herausgegeben worden. Noch fehlen
aber die Berichte der spätem Nuntien, die zwar nicht mehr von gleicher
grundlegender Wichtigkeit sind, aber doch eine wertvolle Ergänzung
und vor allem die Fortführung dazu bilden und die Resultate der
katholischen Reformanstrengung beleuchten. Es schien mir deshalb am Plätze,
schon jetzt eine Darstellung dieser Bewegung auf einem begrenzten
Territorium zu versuchen, ehe das Material vollständig erschlossen

vorliegt, um einmal auf die Bedeutung dieses monumentalen Quellenwerkes

zur Geschichte der schweizerischen Gegenreformation
hinzuweisen und dessen Weiterführung anzuregen, sodann aber auch tun
die bestehenden Darstellungen zu ergänzen. Hieher gehören neben

Pupikofers Geschichte des Thurgaus ' und Kuhns verdienstlicher aber in
weitern Kreisen sehr wenig bekannten Thurgovica sacra - ein Aufsatz
von Pfarrer Sulzberger zur Geschichte der Gegenreformation der
Landgrafschaft im Thurgau '. Manches war auch der verdienstlichen
Zusammenfassung des Domherr /. G. Mayer zu entnehmen \ was ich durch

Benutzung der reichhaltigen « Eidgenössischen Abschiede 5
» sowie durch

eigene Forschung in den höchst verdienstvollen Kopien der Nuntiaturberichte

im Schweizerischen Bundesarchiv, sowie im thurgauischen
Kantonsarchiv noch zu erweitern und zu vervollständigen mich
bemühte. Abgesehen von dem. was etwa in den unedierten, besonders

späteren Nuntiaturberichten vorhanden isjt, dürfte das Material so

ziemlich vollständig beigebracht sein, jedenfalls mehr als genügend.

um die Kuhn'sche Darstellung in vielen unti wesentlichen Punkten zu

berichtigen oder zu ergänzen. Einiges ergab sich auch aus handschriftlichen

Quellen, die sich in Privatbesitz befinden und noch in keinem

gedruckten Quellenwerk veröffentlicht und auch sonst nicht verwertet
wurden ''. Um die Darstellung nicht zu überladen, musste das Lokale

1 /.weite Auflage, bearbeitet von Joh. Strickler, IL Bd. Kraucnfcld 1888.
- I. Bd. Geschichte der katholischen Pfarrgemeinden des Kantons Thurgau.

Frauenfeld 1862 ; 11. Bd. Geschichte der thurgauischen Männerklöster, Frauenfeld

1876 ; III. Bd. Geschichte der thurgauischen Frauenklöster. Frauenfeld 1883.
:i Thurg. Beiträge zur vaterländischen Geschichte. XIV. Heft. Frauenfeld

1874.
1 Das Konzil von Trient und die Gegenreformation in der Schweiz. 2 Bde.

Stans 1901-03.
•' Amtliche Sammlung der älteren eidgenössischen Abschiede: Bd. IV. 11/

1529-1532 (von Strickler). Zürich 1876 ; Bd. V. 1. 1587-1617 (von Krütli und
Kaiser). Bern 1872 ; Bd. V. 2. 1618-1648 (von Vogel und Fechter). Basel 1875 ;

Bd. VI. 1. 1649-1680 (von Pupikofer und Kaiser). Frauenfeld 1867.
8 Für gütige Uebcrlassung der im Statthaltereiarchiv Sonnenberg befindlichen



— '9 —

möglichst beschränkt werden. Dabei wurden die bereits von Sulzberger
behandelten thurgauischen Pfarreien nicht mehr berücksichtigt ; die
Komturei Tobel und das Pelagiusstift in Bischofszell, für welche noch
keine Monographien vorliegen, nur beiläufig. Wichtige ungedruckte
Aktenstücke sind im Anhang abgedruckt, andere handschriftliche
Quellen in den Fussnoten angemerkt.

(Fortsetzung folgt.)

wichtigen Aktenstücke bin ich dem dortigen Statthalter, P. Andreas
Lautenschlager. O. S. B., der mich auf diese hinwies, sehr zu Dank verpflichtet.


	Zur tridentinischen Reform der thurgauischen Klöster

